Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Camino Del Canto De Gayatri Mantra

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por lLa ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/

INDICE

PROLOGO

TEXTOS

INTRODCCION

1

2. SADHANA DE GAYATRI VEDANTA YOGA
ALABANZAS PARA CADA DIiA DE LA SEMANA
CAMINO AL CORAZON

3 GAYATRI MANTRA REFLEXIONES

12

42

55

67

78



Prologo

Estos textos y ensefianzas relacionados con el camino del canto del gayatri presentada por el
recopilador, es una bendicion para Gayatri Vedanta Yoga y sus adherentes en todo el mundo.

La caracteristica de este trabajo es que por un lado es una guia autorizada sobre la seriedad que
debemos imponernos cuando tratamos de nuestra evolucidn de conciencia y por otro lado, que nos
recuerda que la espiritualidad es una ciencia y como tal tiene reglas y regulaciones que deben ser
respetadas, se incluye una guia de practica espirtual para los devotos de Gayatri Vedanta Yoga y un
poético texto “Camino al Corazon”, escrito por el fundador Acharya de Gayatri Vedanta Yoga.

La Asociacién Gayatri Vedanta Yoga ora para que todos los devotos de Dios en cualquiera de los
Nombres y las Formas, encuentren en estas paginas, un sincero y veridico conocimiento que ponga
por tierra nuestros prejuicios y todos los conocimientos dispersos que actualmente triunfan en los
mercados.

Consejo de Predica



TEXTOS

Ta me has dado un lugar en hogares que no eran mios. Tu has traido lo distante a la cercania y has
transformado al desconocido en hermano.

R. Tagore
¢ No sera que después de todo, mi fin es la sombra de Su mano, extendida en una caricia?

Francis Tompson
Tan solo fija la mente en Mi y ocupa toda tu inteligencia en Mi, asi siempre viviras conmigo, sin
ninguna duda.

Bhagavad Gita
¢ Ha llegado por fin el momento en que puedo entrar y ver Tu rostro?
R. Tagore
Todo aquel que confiese que Jesus es el Hijo de Dios, Dios permanecera en él y él en Dios.
1 Juan
La unica prueba de Su existencia es la unién con El. El mundo desaparece en El. El es el pacifico,
el bueno, el que no tiene par.

Mandookya Upanishad
Te exaltaré Jehova, mi Dios, mi rey. Bendeciré Tu Nombre para siempre, eternamente.

Salmo 141. 1
Deja que de mi voluntad quede tan solo una pequefa parte, como que con ella pueda sentirte en
todos lados, y llegar a Ti en todas las cosas, y ofrecerte mi amor en cada instante.

R. Tagore

Los que creen, cuyos corazones se sosiegan con el recuerdo de Dios, ¢no es acaso cierto que con
el recuerdo de Dios se sosiegan los corazones de los creyentes que practican el bien?

Coran Suré 13 Aleyas 28 y 29
El llega a los pensamientos de aquellos que Lo conocen mas alla de los pensamientos, y no hacia
aquellos que imaginan que El es alcanzable por medio del pensamiento; El es un desconocido para
los eruditos y un conocido para los simples.

Kena Upanishad
Lejos, El esta muy lejos y, sin embargo, El esta muy cerca, residiendo en la cavidad mas intima del
corazon.

Mundaka Upanishad



“A ti se ha mostrado para saber que Dios es el Sefior, no hay nada mas fuera de EI’
“Sabe hoy, y llévalo a tu corazén, que Dios es el sefior, en los cielos arriba y en la tierra abajo, no
hay nada mas.”

Deuteronomio 4. Versiculo 35y 39

- ‘Td eres mi Amo, yo soy Tu sirviente’.
- Al nivel de la mente:
- ‘Yo soy una chispa de Tu Divino Ser’.
- Anivel del alma:
- ‘Tuyyo somos Uno, Uno y Solo Uno’.

Haripada Acarya

a)

Yashna 51:12:

“en el lapso de una sola vida en la tierra

pueden alcanzar la perfeccion las almas fervientes,
ardientes en su celo y sinceras en su trabajo”

En el Yashma 48:7:
“mantén alejado de ti el odio, no dejes que nadie
tiente tu mente para que actue con violencia, apégate al amor”

Yashma 34:4:

“Tu fuego interno oh Ahura anhelamos ver,

el arde poderoso a través de la verdad,

el mantienen Tu fuerza, nuestra esperanza y meta.

El es.

El alumbra a los fieles claramente durante toda la vida.
Pero, Oh mazda, en los corazones de los no regulados,
El observa todo con Su sola mirada.”

Sagrada plegaria, la secreta oracion del creyente de la religion de Zoroastro;
Yashna 29:7.

Yatha Ahu vairyo

Atha ratush asht-chit hacha:

Vangheush dazda manangho

Shyaothmanam angeush Mazdai;

Khshatrem-cha Ahurai a

Yin dreghubyo dadat vastarem.

Traduccion tradicional:

Como el Supremo del Universo es Absoluto en Su voluntad, asi es el maestro en su pureza.
Quienquiera que haga buenas acciones y las ofrende al sefor, merece el don de una mente
benévola;

Quienquiera abrigue a los necesitados, recibira autoridad del sefor de la existencia.

b)



En Egipto en 1945, proximo a la zona de Nag Hammadi se descubrid lo que hoy es conocido por lo
expertos y tedlogos como Papyrus Oxyrhynchus, el que se puede denominar el evangelio griego de
Tomas: Agraphas o sentencias no escritas del Divino Maestro Jesus.
(Dice Jesus:) “El que ( busca), no se detenga (en su busqueda hasta que) encuentre. Y cuando
encuentre, (se asombrara y habiéndose) asombrado, reinara y habiendo reinado,( él descansara).
n.654 lin. 5-9
Dice Jesus: “Si vuestros lideres os dijeren, mirad, el reino esta en los cielos, las aves del cielo os
precederan. Si os dijeren que esta bajo la tierra, los peces del mar entraran y os precederan. Mas el
Reino de los Cielos esta dentro de vosotros y fuera de vosotros. El que se conozca a si mismo lo
descubrira. Y cuando os conozcais a vosotros mismos, entendereéis que sois hijos del padre Viviente.
Pero si no os conocéis a vosotros mismos, estais sumidos en la pobreza y sois la pobreza misma.
n.654, lin. 9-21
Dice Jesus: En el interior de una persona de la luz, hay luz y brilla en todo el mundo. Si no brilla
entonces hay oscuridad.
n.655(d) lin. 1-5
(En el mismo sentido, la sentencia 24 expresa: “Sus discipulos le dijeron: muéstranos donde estas,
pues debemos buscar ese lugar. El les dijo: el que tenga oidos que oiga. En el interior de un hombre
de la luz, hay luz y brilla en todo el mundo. Si no brilla, entonces hay oscuridad.)
Jesus dice: Levantad la piedra y alli me encontrareis. Partid el lefio y alli estoy Yo.

I, lin. 23-30
(En el mismo sentido la sentencia 30: Jesus dijo: donde haya tres deidades divinas son. Donde haya
dos o uno, con él estoy Yo.
Y en el mismo sentido la sentencia 77: Jesus dijo: Yo soy la luz que esta sobre todas las cosas. Yo
soy todo: de mi ha surgido todo y todo llega a mi. Partid un lefo, alli estoy Yo. Levantad una piedra
y alli me encontrareis.)
Sus discipulos le dicen: s Cuando te revelaras a nosotros y cuando te veremos?
El dice: cuando os despojéis de vuestras vestiduras y no sintais vergiienza ( y no tendréis miedo.)
lin. 36-41
(En el mismo sentido sentencia 37: Sus discipulos dijeron: § Cuando te nos manifestaras y cuando
te veremos? Jesus les respondié: Cuando os despojéis de vuestras vestiduras sin sentir verglienza
y tomando vuestros vestidos los pongéis bajo vuestros pies como nifios pequefios y los pisoteéis,
entonces vosotros veréis al Hijo del Viviente y no tendréis miedo.)
Y nunca estéis contentos excepto cuando miréis a vuestro hermano con amor.
(Evangelio de los Hebreos 7, en Jerénimo.)

Sus Discipulos dijeron: maestro ¢ quien es el que busca y quien es el que revela?

El maestro les dijo: El que busca es también el que revela.

Mateo le dijo: maestro, cuando escucho y cuando hablo, ¢quién es el que habla y quien es el que
escucha?

El maestro dijo: El que habla es también el que escucha y el que ve es también el que revela.
(Diélogo del salvador 9-12)

Por esta razén Yo os digo, tened confianza en vuestros corazones y si os falta confianza, tened
confianza frente a las diferentes formas de la naturaleza. Quien tenga oidos para oir que oiga.
Evangelio de Maria 8, 6-11

El dijo: He venido a hacer lo que esta abajo igual a lo que esta arriba y lo que esta afuera como lo
que esta adentro y a unirlos en aquel lugar.
Evangelio de Felipe 67, 30-34

c)

Aquel que se conoce a si mismo conoce a Su Sefior, (Man ‘arafa nafsahu, fa gad ‘arafa rabbahu).
De modo que:

He conocido a mi Sefor por mi Sefior (‘araftu rabbi bi-rabbi).

Ciertamente:

El Todo es Uno y el Uno es todo, (Al-jami wahid wa I-wahid jami).



Entonces, cual es la verdad esencial?
Soy la verdad, (Ana I-haqq)

Por lo tanto:

° Dios solamente! (Allahu fagat)

° No hay nada sino Dios (Laysa illa Llah.)
Porque:

- El es el misericordioso, (al-Rahman)
- El es el compasivo, (al-Rahim)

- Eleselrey, (al-Malik)

- EleslaPaz, (al-Salam)

- Eles el protector, (al-Mujayman)
- Eles el que escucha, (al.sami’)
- Eles el amable, (al-Halim)

- El es el amoroso, (al-Uadud)

- Eles el hermoso, (al-Jamil)

- Eles el Unico, (al- wahid)

- Eles el Singular (al-fard)

- Eles el Primero (al-awwal)

- El es el Manifiesto (al-Zahir)

- Eles el Oculto (al-batin)

- Eles el Ultimo (al-akbir)



INTRODUCCION

1. A pesar de las confusiones mentales y los desencuentros intelectuales, cada vez mas es patente
la prersencia divina en el corazon de los hombres. El cielo puede bendecir a los seres y las cosas y
la espiritualidad permea todo lo creado.

2. En el inicio de este tercer milenio del calendario occidental, nadie puede negar que la conexion
divina impregna la tierra, habla al corazén del hombre y estalla de santidad en cada particula de
material. Esto ya no se oculta a la vivencia de la humanidad.

3. La divinidad es Luz Purisima y es responsabilidad de cada uno, retornar esa luz a cada rincon de
la vida individual y social.

4. Existe un regreso a la santidad, hay un retorno a Dios? Es posible anudar el cielo y la tierra, lo
espiritual y lo material?

Existe un camino de regreso, existe una secreta conexién entre el cielo y la tierra; y debemos hacerla
visible, para los que aun no la han visto. Existe una melodia que debemos escuchar, una cancién
que debe ser cantada. Existe una partitura que expresa y contiene todo lo creado: el gayatri mantra.
5. ¢ Qué es el gayatri mantra?

El gayatri mantra es la divinidad que vibra y se articula en 24 silabas y que fue
recibido y trasmitido a las generaciones hasta llegar a la nuestra, por el Sri Visvamitra, hace milenios.
El gayatri mantra también es la tradicién que acompafa y viste de gloria a esa manifestacion divina
en forma de sonidos. Esta vestimenta sagrada implica e incluye todos los significados y regulaciones
basicas donde se involucra simultdneamente lo fisico, lo mental-espiritual y lo césmico-divino.

6. La combinacién apropiada de las 24 silabas sorprendentemente concisas, expresan la base y el
sustento de todo lo creado.

Estas 24 silabas son en si mismas la clave que abre las puertas al misterio de los misterios, los
secretos divinos, los significados ocultos de las leyes materiales, el sentido de la existencia humana
y su paso por este planeta, la revelacion del alma como “tu eres Eso” y, de la conciencia individual
como no esta separada de la Conciencia Divina.

7. Si deseamos ir mas alla de la piel de lo aparentemente disperso y fragmentado; si con el corazén
abierto al misterio, deseamos examinar el mundo material, la existencia y significado de lo humano
y, las dimensiones espirituales, el gayatri mantra es la vibracién divina que une a los muchos, con el
Uno sin segundo; lo divino con lo profano, lo terrenal con lo santo.

8. Quien acepta la iniciacion en el gayatri mantra y realiza con método y entusiasmo la practica
prescripta por el maestro espiritual, Dios otorga la bendicion de obtener un nivel de santidad personal
que permite que toda la creacién avance una vez mas hacia su perfeccion final.

La practica del gayatri es “yoga”, unién, porque nos unimos desde nosotros mismos, con todos los
seres y todas las cosas, para reconocer finalmente que “fuera de El, no hay nada.”

9. Es necesario recordar las regulaciones, “en casa y de camino”, “al levantarse y al acostarse”, en
todo momento y todo lugar. El Gayatri Mantra se transforma en accién cuando se cumplen las
regulaciones.

Ahimsa o no-violencia, incluso abstenerse de despertar en otros sentimientos contradictorios o
negativos, pronunciar palabras que puedan entristecer o molestar, deformar la opinion o
convicciones.

Satya, veracidad en pensamiento, palabra y accién; este es un ideal de la cultura vedica
irrenunciable, la verdad también debe estar asociada a no renunciar a ser coherente con la vivencia
interior de cada uno.



Asteya No robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabra y accién; No solo podemos
robar objetos, podemos robar el alma, la dulzura de las personas, la buena voluntad, las ganas de
vivir y estar felices, de construir una vida de santidad.

Brahmacharya abstenerse de relaciones sexuales ilicitas; “Si todo hombre es tu hermano o tu
padre, si toda mujer es tu hermana o tu madre, y esto piensa tu mente y siente tu corazon, nada
tienes que temer”.

Aparigrah, ser libres de la envidia que las acciones externas provocan en nosotros; ser humildes
sin orgullo y altaneria por cuestiones de rango social, conocimiento o profesion.

Shaucha o pureza de cuerpo y mente, esto incluye abstenerse de comer carnes, huevos y pescados,
ajoy cebolla, todo tipo de intoxicantes (alcohol, drogas, cigarrillos); no hablar mal de otros, no criticar,
no odiar ni guardar rencor, abstenerse de escuchar pensamientos malos u ofensas sobre otros.
Shaucha se rompe de un modo dramatico cuando se escucha criticar a otros, cuando se guarda
silencio frente a las ofensas que profieren a otros en vez de marcharse rapidamente el lugar.

Suka, dulzura y contento. “Si sientes que tu corazén es una dulce cancién en honor a todos los seres
y todas las cosas, entonces, la luz brilla en tus ojos y tus dias seran de amor y de contento.”
Tapah, Actuar rectamente incluso ante la dificultad;

Svadhyaya o estudio y ensefianza; todos deben asumir el compromiso de ocupar el lugar de maestro
espiritual, cuando una persona inquiere sobre el gayatri mantra.

Ishvara pranidhan, o sea rendicion completa a la voluntad de Dios.

10. Si reflexionamos sobre las implicancias del gayatri y conocemos sus correctas combinaciones,
vemos que el hombre es un disefio modelado por las 24 silabas del gayatri.

El cuerpo, la mente y el alma del ser humano, responden a este modelo sagrado; y esta conexion
entre lo fisico, mental y espiritual permite que el practicante se vuelva una persona capaz de
reconocer a Dios en su alma, con su mente y con su cuerpo. Esta vivencia es de tal naturaleza que
el corazdn es un canto embelesado capaz de subir hacia altisimas realidades espirituales. Cuando
esto ocurre, el cuerpo es una flauta hueca, capaz de hacer descender sobre los mundos materiales
grados crecientes de santidad y logra unificar lo alto con lo bajo, santificando y sanando las
dolencias.

11. Todos los seres y todas las cosas poseen sus propios poderes espirituales. Las 24 silabas del
gayatri, cuando se las hace vibrar, libera esos poderes atrapados en las formas densas del cosmos
y de la corporeidad humana y lo invita a volar hacia las alturas donde todo es un templo divino.

12. Un paso significativo en nuestro camino espiritual es reconocer las conexiones que se establecen
entre las 24 silabas, el esquema corporal, la realidad espiritual, los procesos de la mente y la
divinidad que todo lo impregna como energia sonora sagrada.

Esto es la esencia de lo que significa “vedanta”, “gayatri vedanta”.

La adquisicién de este vedanta solo es posible con una practica continua, sin desvios y sin
interrupciones. Esta practica nos otorga el poder de percibir iluminaciones en el alma capaz de
transformar nuestras emociones, palabras, pensamientos y acciones en cuencos de luz, donde cada

individuo puede reflejar su propia santidad y mostrar la santidad de los seres y de las cosas.

13. Un ser espiritual investido en un cuerpo material (alma encarnada), no es motivo para que oculte
a modo de un eclipse la santidad que de suyo le pertenece; La ley universal declara que lo superior
incluye a lo inferior. Y que lo inferior, expresa la misma verdad aunque no de un modo absolutamente
puro y transparente.

Si insistimos en afirmar que el esquema corporal es un plano inferior desde el punto de vista de la
eternidad; no es menos cierto que las 24 silabas del gayatri sefialan una y otra vez que ese cuerpo
material posee centros de Bien, Bondad y Belleza que junto a sus combinaciones eleva al esquema



corporal al nivel maximo de espiritualidad posible ya que el gayatri en el esquema corporal demuestra
que la energia material y la energia espiritual son mutuamente complementarias y unitivas.

14. La Conciencia Divina espera ser realizada en el esquema corporal; es decir, una vida de alegria,
contento y pureza.

La experiencia espiritual debe ser internamente llena de dulzura y lo corporal debe ser un canal que
exprese la experiencia luminosa mas alta que el alma humana puede experimentar: “fuera de El no
hay nada.”

Dios

15. Aquello que percibimos como Dios no se lo puede definir, solo puede ser una incolora alusion de
nuestras propias dicotomias y paradojas.

Pero, Dios no es perplejidad, paradoja o dicotomia. Pero el hombre dialoga desde alli. Todo lo creado
es multiple y divisible, se le puede restar y sumar; la trascendencia y la inmanencia son tan cierta
como el dia y la noche, el cielo vy la tierra, lo masculino y lo femenino. Pero Dios, el Dios real, aquel
que Es, el Eterno, el Absoluto sin Causa trasciende todo discurso, todo impulso por cuantificar o
calificar.

El es. El puede ser hallado mas alla de toda descripcion o designacion.

Si meditamos racionalmente sobre estas cuestiones podemos comprender en toda su profundidad
la sacralidad del cuerpo humano, como veremos mas adelante.

16. Dios siendo Uno y sin Forma, se hizo Muchos y con Forma. No podemos designar o sefalar qué
significado posee ese “Uno Absoluto Sin Forma”, pero podemos vivenciarlo desde los muchos.

17. Todos los Nombres y todas las Formas le pertenecen, pero Dios es mas que todas las formas y
todos los nombres. En algun punto, todo nombre y toda forma es una ilusién y una alusién que
expresa la posibilidad de una conexién con los misterios profundos de la divinidad.

Los nombres y las formas son canales a través de los cuales fluye la Suprema Energia, por ello,
resulta una necedad restringirlo a una Unica forma y nombre. Todos los Nombres y Todas las Formas
resultan de un acto de gracia y misericordia sin causa, que proviene de Dios mismo y se muestra
segun la geografia y la cultura de los pueblos.

18. Todos los Nombres y las Formas sefialan que existe una Unica energia divina que impregna todo
el cosmos.

De modo que las 24 silabas del gayatri mantra nos remite a nombres y formas divinas, que son la
esencia misma del Ser Supremo.

Estas 24 silabas constituyen e incluye a los 14 sistemas planetarios y aun

mas alla: Goloka Vrindabhana.

Los sistemas planetarios

19. Los cientificos informan sobre una galaxia a 13.000 millones de afos luz de nuestro planeta. Es
probable que en afos futuros sean superados por nuevos descubrimientos.

Todo esto nos habla del impacto que tiene en nosotros conceptos tales como finitud e infinitud, ya
que no siempre es posible comprenderlo desde nuestros parametros y esquemas funcionales.
Cuando mencionamos el concepto de sistemas planetarios en el contexto del gayatri mantra, no es
una reflexion simple. Muchas veces, la concisa exposicion del texto sagrado conmueve:

20. “Existen siete sistemas planetarios superiores y siete sistemas planetarios inferiores. Los
sistemas planetarios ascendentes son: bhur, bhuvah, svaha, mahah, Jana, tapah y satyam; los
planetas descendentes son: Atala, Vitala, Sutala, Rasa Tala, Maha Tala y Patala. Estos sistemas
planetarios se manifiestan como la totalidad del cosmos y se proyecta como energia densa en cada
particula de lo creado.”



21. Confrontemos esta declaracion con la informacién cientifica y podremos llegar a percibir la
complejidad que afrontamos. En efecto, Si bhur es uno de los 14 sistemas; por el conocimiento que
hoy poseemos del cosmos, la extension de bhur es de 13.000 millones de anos luz.

23. De ahi que no es arbitrario decir que Dios es toda las Formas y Todos los Nombres y al mismo
tiempo trasciende toda forma y todo nombre. Esta reflexion pone en emergencia lo que para nosotros
suele ser aparentemente obvio, porque lo unico obvio es que Dios es todo lo que se puede afirmar,
pero esa afirmacion jamas podra agotar nuestra capacidad de buscar juegos intelectuales para
explicarlLo.

24. De modo que estas reflexiones no tienen pretensiones de exposicion erudita; trataremos mas
bien de hablar a nuestro propios corazon, meditaremos en vos alta sobre las vivencias del gayatri
mantra y la influencia que tiene sobre nosotros todo el material que hemos recogido en muchas
horas, durante muchos meses y por tantos afios de intercambio con santos y yoguis en las sagradas
tierras del Este. Este aprendizaje del que seguimos siendo parte, nos deja una profunda impresion
y una extraordinaria conviccion, el gayatri mantra por ser la plegaria mas antigua que la humanidad
recibié de los poderes celestiales, es capaz de explicar muchas de nuestras dolencias corporales,
mentales y espirituales.



1. Japa (canto) significa repeticion de una letra, una palabra, un mantra o una oracion.

La palabra japa significa aquello que destruye los pecados y nos libera de los ciclos de nacimiento
y muerte. Namajapa significa repeticion del Nombre del Sefior.

Gayatri japa significa el canto de los sonidos trascendentales que nos salvan del sufrimiento y nos
confiere alegria; en otras palabras, significa el proceso de meditacién, plegaria, alabanza vy
contemplacion de lo divino. Mantrajapa se refiere a la repeticion de un mantra particular, los devotos
que cantan el sagrado mantra gayatri. Este camino de practica espiritual se llama gayatri vedanta
yoga (Camino del Canto del Gayatri). Sankirtana significa cantar las alabanzas, la gloria de los
Nombres del Sefior que estan incluidos en las 24 silabas del gayatri.

2. De este modo, podemos formular la siguiente reflexiéon: Mantra es una invocacion en el idioma
sanscrito al Ser Supremo; es una energia espiritual encerrada en determinada combinacion de los
cincuenta sonidos originales del alfabeto sanscrito.

Los Mantras siempre han existido en forma latente, por lo que para ser considerado auténtico, debe
reunir los siguientes requisitos:

1) Debe haber sido revelado originalmente a un sabio que alcanzé la realizacién por medio
de él y lo transmiti6 a otros.

2) Debe tener una forma de Dios que lo presida.

3) Debe tener una medida precisa.

4) Debe tener bija (semilla) que le confiere los poderes, que es la esencia del mantra.

5) Debe tener un poder divino dinamico (Shakti.)

6) La repeticion constante del mantra permite obtener la visién de lo divino.

3. Las escuelas filoséficas que adhieren a la comprension dualista de la espiritualidad (conocidas
como escuelas Shankia) explican conceptualmente la palabra mantra del siguiente modo:

“Man significa Mente y Tra es Liberar. Liberar la mente con sus tendencias al constante apego a
fin de obtener la iluminacion”.

Otra explicacion, esta vez proviene de las escuelas espiritualistas monistas (conocidas como
Advaita o no-dual)

“Ma” puede ser considerada una silaba raiz, de alli se infiere el concepto de meditacion y “Tra” es
una silaba raiz e implica salvacion.

En este contexto, mantra significa que es una vibracién trascendental que al meditar en él, salva del
pesar y el dolor, de la infeccion de la dualidad de la vida material.

El mantra por definiciéon siempre y en todos los casos, escapa a cualquier aspecto o intento de
racionalizarlo ya que es un poder que trasciende la finita capacidad de comprensién desde los
sentidos. Es un asombroso poder espiritual que desarrolla determinados poderes si se lo utiliza de
acuerdo con las regulaciones prescriptas y de los modos que sefialan los textos sagrados.

La escuela del pensamiento filoséfico Advaita, sostiene que ‘todo es Dios’ o, que la divinidad esta
oculta en la apariencia superficial de la ilusion. Esta posicion explica que al significar que “ma” es
meditacion, esto implica que debe ser captado por la mente (a través de la repeticion constante y del
pensamiento permanente en el mantra) y el otro aspecto que debe considerarse que “trana” es el
esfuerzo que se debe realizar para que se establezca y conserve en la mente.

4. El mantra sagrado que es la esencia de todo conocimiento espiritual, se encuentra en el Rig Veda
y es llamado Gayatri Mantra, es el décimo mantra en el sutra 60 del Mandala 10.

10



Los Vedas son eternidad absoluta, sin principio ni final; es luz que ilumina lo creado, permea y
sostiene lo existente.

El Gayatri Mantra es el corazon de los Sagrados Vedas, por lo cual, no tiene nacimiento ni muerte.
Es importante sefialar y reflexionar que los Vedas “descendieron” desde las alturas celestiales
como sonido.En sanscrito la palabra “Ghosha” alude al concepto de sonido.

Ghosha es una metafora trascendental que intenta expresar al Supremo Sefior inhalando y
exhalando; como consecuencia de Su respiracion surgen los divinos Mantras.

Cuando el Sefior desde Su respiracion hace surgir esas vibraciones divinas, en sanscrito es conocido
como Brahmanaspati, con este nombre se quiere sefialar que El, es el lider de las situaciones puesto
que es el creador.

Brahmanaspati es Brahman y se dice que “El cabalga sobre esos sonidos trascendentales”, los
mantras son sus portadores por lo cual, si el devoto desea obtener el poder divino oculto en el mantra
que es Gosha, debe ponerlo bajo control, debe dominar el poder que le es inherente.

La pactica constante, la meditacién en las palabras y letras, la percepcion de la vibracion y la fe
intensa permite poner bajo control del devoto el mantra gayatri.

Cuando profundizamos no solo con la repeticidon del gayatri mantra sino al obtener informacién de
maestros autorizados y escrituras calificadas, iniciamos un proceso de discriminacion y meditaciéon
activa y, con el tiempo es conducido a los umbrales de la realizacion calificada.

5. Gay’antam Tri’yaete iti, esto evoca en el practicante y el estudioso el siguiente significado:
Gayatri es esto, que protege y salva al que lo recita.

Gayatri mantra es una plegaria, oracion y sonido trascendental exhalado por Dios mismo por lo tanto,
no admite pertenencia o es privativo de cultura alguna en particular, escuela espiritual o region
geografica.

6. El Gayatri es trascendental a toda materialidad aunque sostiene y permea todo lo material por lo
tanto puede y debe ser parte de la practica espiritual de cualquier persona en cualquier tiempo,
circunstancia y lugar.

El sufrimiento ya sea fisico, mental, material o espiritual es parte integral de la experiencia de vida
en la tierra, el Gayatri mantra es un poderoso sonido divino que ilumina la aparente superficialidad
de las angustias y oscuridades del vivir.

7. Entre los devotos, generalmente se acepta que luego de cantar una determinada cantidad de
veces un mantra, este confiere beneficios de acuerdo a la intencién que se puso en la practica. El
movimiento de difusion y predica de gayatri vedanta yoga, no esta particularmente interesado en
acentuar esta creencia, porque su esfuerzo esta dirigido a la transformacion de la conciencia y
también a recibir los beneficios temporales que la divinidad quiera conceder; pero nunca como un fin
en si mismo. Por otra parte, hemos visto que la practica sincera, donde se involucra la mente y el
espiritu de las personas, obra milagros de tal naturaleza que no se hace necesario ningun tipo de
voto especial o particular. Por otra parte, es necesario recordar que el mantra siempre es apropiado
porque canta la gloria de Dios, pero puede ser inapropiado para determinados estados de conciencia
individuales, de ahi que se requiere la instruccion de la autoridad espiritual. Un mantra prescripto por
la autoridad espiritual nos preserva de cualquier defecto y nos asegura la realizacién de las cuatro
metas de la vida.

8. Declaran los sabios, que la repeticion del Gayatri Mantra no sélo libera al individuo de todas las
energias malignas presentes, sino que remueve los efectos de todas las vidas pasadas.

A lo largo de miles de afos, encontramos ensefianzas en ese sentido en los textos sagrados y las
comunicaciones que dejaron los santos a sus discipulos. Transcribimos algunas de ellas

Manu dice:

Vayan a un bosque o a un lugar recluido, aquieten sus mentes, proximos al agua, reciten el Gayatri
Mantra. Mediten en sus silabas y moldeen sus mentes de acuerdo con esto. Pero este recitado
debera ser mental.

De modo similar, Maharishi Yagnavalkya dice:

11



Deberiamos recitar el Gayatri Mantra hasta que las estrellas sean visibles en la noche; y en la
mafana, debe recitarse hasta la salida del sol.

El recitado del Gayatri Mantra realizado de esta forma, convertira todos los destinos malos en
cenizas. Esto ha sido establecido por todas las autoridades Védicas.

Un brahmin que recite el Gayatri 1.110 veces todos los dias, no sera tocado por el pecado.

Bhaudhaya Smiriti dice:
Coloquense frente al este, con una vasija de agua y sentado sobre la hierba se debe repetir el Gayatri
Mantra 1.000 veces.

Lagh Ashralayana Smiriti dice:
El brahmachari y el jefe de familia deben repetir el divino Gayatri con Om Bhur Bhuvah Svaha
por lo menos 108 veces. Pero, si esto no es posible, se debe recitarlo por lo menos 28 veces.

Todos los sabios védicos a lo largo de todos los tiempos, sostienen que el canto del Gayatri
Mantra destruye los efectos malignos (demoniacos) y las tendencias del hombre hacia el
error.

Shankar Rishi dice:

El temor y el miedo nunca tocaran a quien repita el Gayatri Mantra con Om Bhur Bhuvah Svaha.
El recitado del Gayatri Mantra 100 veces por dia destruye las faltas del dia y su repeticién de 1.000
veces al dia, levanta al hombre por encima de las tendencias malignas, alejando su mente de todo
designio adverso.

La repeticion del Gayatri 10.000 veces destruye todos los pecados, clarifica la mente del hombre, y
el recitado de 100.000 veces purifica el corazon incluso del mas grande pecador.

Shankar Rishi dice:
Si las ofrendas son realizadas en el fuego, recitando el Gayatri, todos los pecados del practicante
seran destruidos y todos sus deseos realizados.

Atri Rishi dice:

El practicante que recite el Gayatri Mantra 8.000 veces al dia de frente al sol, si él no es ateo, sera
liberado de todos sus pecados.

Cada parte del Gayatri fue extraida de los Vedas, igualmente, las tres letras internas de Om (aum) y
los tres Bhur Bhuvah Svaha son derivados de los tres Vedas: Rig, Yajur y Sama.

El significado de las tres grandes invocaciones: Bhur Bhuvah Svaha, nos eleva y nos coloca frente
al Sefor, quien es la base de la vida; Bhuvah es el nombre de Dios que libera la energia interna del
aspirante de toda la miseria. Svaha, es el nombre del Sefior como el que impregna al universo en su
totalidad.

Manu dice:
La repeticién del Gayatri con las silabas Om Bhur Bhuvah Svaha, durante la mafiana y la noche,
traera toda la recompensa y poderes que se encuentran en los Sagrados Vedas.

Rabindra Nath Tagore dice:

Los tres planos de Om Bhur Bhuvah Svaha deben ser traidos a la mente, porque constituyen el
universo. En otras palabras, debe ser establecido en la mente que yo no pertenezco a ningun pais
en particular, pero soy un habitante del universo total. De esta forma, nos establecemos en el sol, la
luna y las estrellas, por lo menos una vez al dia, y asi renovamos nuestros vinculos eternos con el
universo manifiesto.

Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimahi.

Nosotros meditamos en el adorable y puro resplandor que da vida al universo. Pero, ¢con qué
férmula podemos mantener su eslabon con este ilimitado poder que se manifiesta?

La férmula es:

Dhiyo yo Nah Prachodayat.

12



No hay dudas que Dios puede estimular nuestras facultades mentales y conducirnos hasta los actos
nobles. Con qué poder podemos ver la luz del sol? Los rayos del sol que se derraman sobre
nosotros, nos hacen ver la luz. De forma similar, la luz que da vida en el universo, conduce nuestro
intelecto para conocernos a nosotros mismos y al universo.

Asi, conocemos a Dios como el Director de nuestro intelecto. Conociendo este secreto, nos
encontramos mas cerca del universo y mas cerca de Dios, y por Su gracia encontramos nuestros
corazones libres de todos los demonios.

Asi nos acercamos a Dios.

9. “El Gayatri es igual a los Vedas” porque los Vedas se originan del Om y el Gayatri es una
elaboracién interna y mistica en 24 silabas del Om. Por lo tanto la practica del mantra (canto) es de
igual importancia que el estudio de los Vedas, Upanishads, Gita, etc. porque segun lo sancionan
todas las autoridades espirituales, el gayatri es el conocimiento total y absoluto de lo celestial-divino
y de todo lo creado, de este modo el devoto de gayatri conoce y realiza entre otros de caracter
confidencial, los siguientes conocimientos de los eternos principios (Sanatha Drama) :

e Un Unico Dios visto de multiples Formas y Nombres. Este unico Dios es Brahman, Sin Forma
(Nikara) y atemporal (akala), es el todopenetrante (parama) y es el alma (atman) Este
Braham esta mas alla de la naturaleza cosmica material (prakriti) y al mismo tiempo la
permea absolutamente.

e Un Unico conocimiento de Dios y que este conocimiento puede expresarse de multiples
modos, que este unico conocimiento (vidya) jamas disminuye.

e Que el Unico Dios se expresa en sonido y ese sonido es Om.

¢ Que existe un unico linaje (Gotra) para la humanidad y es el que se deriva de los sabios
videntes (rishis) que percibieron la sabiduria celestial de los vedas.

e Que existen dos periodos en el afio solar (ayans), el solsticio de invierno (dakshinayan) y el
solsticio de verano (utaranyan).

¢ Que hay dos partes del mes lunar (pakcha), el periodo de la luna clara (sukla pakcha) y el
periodo cuando la luna se pone oscura (krishna pakcha).

¢ Que hay tres Supremos Controladores (Ishvaras), Brama, Vishnu y Shiva, el primero crea,
el segundo conserva y el tercero transforma. A la manana crea el dia (brahma-rupena), al
mediodia torga el alimento (vishnu-rupena) y al anochecer provca el crepusculo (shiva-
rupena). Los que siguen a Brama se llaman Brahmanas, de Vishnu, vaishnavas y de Shiva
shivaistas.

¢ Que existen tres energias femeninas como Supremas Controladoras (Ishvaris), La dadora
del conimiento (Sarsvati), la que otorga la riqueza (Lakshmi) y la que confiere energia (shakti)
se llama Parvati.

e El Unico Dios establecié que la humanidad puede crear tres habitos alimenticios: El que esta
basado en la verdad y la realidad luminosa (satvico), el que nubla la mente y crea la
oscuridad (tamasico) y el que esta basado en los sentidos (rajasico)

¢ Que hay tres formas de conducta: Cuando se conduce de acuerdo a las ensefianzas eternas
(samskristi), cuando se persigue a los instintos (pakriti) y cuando se actua de un mdo
descontrolado y demencial (vikriti).

e Que hay tres técnicas de adoracién: Cuando se escucha las ensefianzas del maestro
espiritual (svaranam), cuando se canta las glorias de Dios (kirtanam) y cuando se participa
de rituales (archanam).

e Que existen tres pesares ( tritapa): adhyatmika, adhibhautika y adhidevika.

¢ Que hay tres tipos de brisas (samir) fresca (shital), suave (manda) y perfumada (suganda)

e Que existen tres instrumentos: Para liberar nuestra mente (mantra), un instrumento del y
para el cuerpo (tantra) y un intrumento mecanico que incrementa nuestro alcance (yantra).

e Que existen cuatro objetivos en la vida: riquezas (artha), deseos sensuales (kama), vida
santificada (darma) y elevacion espiritual a la plataforma de santidad para lograr desde alli
la unidad divina (moksha)

e Que existen cuatro estados de vida, soltero (bracharya), de casado (grihasta), de semi-
separado de la vida mundana (vanaporashta) y de monje (sanyasa)

13



Que existen cuatro tipos de creyentes: los que estan heridos y buscan a Dios; el que busca
riqueza y triunfos materiales, el que quiere conocer la ley de Dios y, el que entiende el
principio del universo y busca sin ninguna intencién ulterior la realizacion espiritual.

Que existen cuatro clasificaciones basicas en la sociedad: el segmento sacerdotal-
intelectual-politico (brahmanas), las fuerzas armadas, policiales y de seguridad (Kshatryas),
el segmento de los empresarios, financistas y comerciantes (vaisya) y el segmento
trabajador (sudra).

Que cuatro son los tipos de yoga mayores que se derivan del gayatri mantra: el que busca
a Dios con la guia del guru (bhakti), el que busca a Dios por medio de las acciones (karma),
el que busca a Dios a traves del conocimiento (jnana), el que busca a Dios a traves del poder
de la mente (raja)

Que existen cuatro vedas: rig veda, sama veda, yajur veda, atharva veda.

Que existen cuatro Upavedas: el conocimiento de la vida y la salud (yajur veda), el
conocimiento de la musica y de la armonia (gandharva), el cocimiento de las artes de guerra
(yuur veda) , el conocimiento de las artesanias (shipalvidya)

Que existen cuatro eras (yugas), los eternos principios espirituales y materiales se yerguen
en cuatro piernas durante el krita yuga, en tres piernas durante el tetra yuga, en cuatro
piernas durante duapara yugay, en la presente era de kali yuga, en una pierna. En el Vishnu
Purana se detalla la actual era de kali yuga del siguiente modo: “la propiedad confiere poder,
la riqueza compra virtud, la pasién desenfrenada es el vinculo mas fuerte entre el hombre y
la mujer, el sexo es el unico medio de goce y atrapa toda la vida de los humanos, la falsedad
asegura el éxito y el triunfo, la critica mordaz, el insulto y la blasfemia es un intercambio
permanente entre los seres humanos, el odio, la envia, el rencor y la traicién es la regla para
la convivencia humana.” “El kali yuga comenzo hace aproximadamente 5000 afios, cuando
partid de este planeta el Sefor Shri Krishna y durara aproximadamente 435.000 afos, al
final del periodo vendra el kalki avatara, una aparicion divina que santificara nuevamente al
mundo.” “Entre el comienzo del kali yuga y su final, habra periodo de involucién y evolucion,
pero no sera posible cambiar las energias malignas del kali yuga sin que se eleve la totalidad
de la conciencia humana.”

Que existen cuatro estados mentales: despierto, en suefio, letargo y activo.

Que existen cuatro formas de nacimiento, mamiferos, que nacen directamente del cuerpo
(pindaja) como los humanos; los que nacen de huevos —oviparo-, como los pajaros (andaja);
los que nacen del agua (suadeja), como los arrecifes de coral; los que nacen de la tierra
(uduija) como los arboles, plantas y hierbas.

Que hay una plegaria shivaista de cinco silabas sagradas: Om namah Shivaya.

Que hay cinco elementos basicos principales: tierra, agua, viento, fuego y eter.

Que existen seis escuelas principales filosoficas para comprender los vedas y las escrituras:
vedanta, Shankia, Yoga, Mimansa, Nyaya y Vaisheshta.

Que los vedas contienen seis partes diferenciadas: las reglas estructuras del lenguaje
hablado y textos (shikcha); los metodos para realizar los ritos prescriptos en los textos
(kalpa); el significado ampliado e integrado en forma de diccionario ( nirukta); la métrica de
los versos (chandas); el conocimiento de los astros y estrellas en relacion con la astrologia
((jyotish)

Que existen siete sabios videntes y filosofos (sapthi=siete, rishi=vidente, filosofo, sabio):
kashyapa, Atri, Vashishta, Vishavamitra, Bharaduaja, janadagmi y, Gautama.

Que existe el mantra vaishnava de ocho silabas: Om Namoh narayanaya.

Que existen ocho poderes espirituales (siddhis): Anima, mahima, Laghima, Garima, Prapti,
prakatya, Isuit, Vashitua.

Que existen ocho direcciones (dik): Norte (uttar); Noreste (ishan); Este (purva); Sudeste
(agneya); Sur (dakshin); Sudoeste (nairitya); Oeste (paschin) y, Noroeste (vayu).

Que existen nueve formas de devocién: escuchar (sravanam); cantar (kirtanam); recordar
(smaranam); Adoracién a los Pies de Loto (charana-pada-seva); Adoracién ritual (puja-
archanam); alabanza (vandan); ofrecimiento de las acciones (atmanivedan); Considerarse
un sirviente de Dios (dasa); adherir a la verdad de Dios (sathya).

14



e Los quince dias de la primera mitad del mes lunar (Sukal pakcha): pratipada, duitya, tritya,
chaturthi, panchami, shashti, saptami, ashtami, navami, dashami, ekadasi, duadashi,
traiodashi, chaturdashi, purnima=luna llena.

e Los quince dias de la segunda mitad del mes lunar (Krishna pakchi): pratipada, duitya, tritya,
chaturthi, panchami, shashti, saptami, ashtami, navami, dashami, ekadasi, duadashi,
traiodashi, chaturdashi y amavasya o shivaratri (noche sin luna.

e Las 16 formas de embellecimiento femenino (sringar): arreglo general corporal
(anagasuchimasan); colocarse ropa limpia (amalvasana); arreglarse el cabello (yavak
kesha); usar el rojo bermelldn (sindur); colocarse el punto en la frente (tilaka); arreglarse y
adornarse manos y pies (mandhi); maquillaje (agraje, bhusham); flores (pushpa);
perfurmarse (sugnadha); cuidado de los dientes (danta); embellecimiento de los labios
(adhar); cuidado y embellecimiento de los ojos (kajal).

¢ Que un dia tiene treinta muhurtas: un muhurta divide el dia en treinta secciones que incluyen
un ciclo completo de dia y noche, llamado ahoratra (24 horas). Cada muhurta tiene 30 kalas
0 48 minutos. Un kala dura 96 segundos. Hay 30 kashtas en un kala. Un casta dura 3.2
segundos. Hay 18 nimeshas en un casta. Un nimesha dura 0.17 segundos o tanto como es
la duracion de un parpadeo.

Esta guia no representa el total del conocmiento que otorga el canto del gayatri mantra. Los
significados ocultos y secretos del gayatri, los senderos del camino espiritual, los estados de las
emociones y del alma, la visién de los planos superiores, las correctas combinaciones para el uso
en enfermedades y otras dolencias de los mantras vedicos, estan contenidos en el gayatri mantra.

10. ‘El Nombre es igual a Suforma’. La forma esta asociada con el elemento teja (fuego absoluto)
mientras que el Nombre (eso es, Su sonido) lo esta con el elemento akasha (éter absoluto.) La Forma
de gayatri es igual al sonido del mantra, de modo que la contemplacion de la forma en estado de
conciencia pura, es igual al sonido.

11. Una bella historia lo ilustra. Los monos cantaron el Nombre del Sefior Rdmachandra mientras
que tiraban rocas al océano y construian un puente a través de él. Las rocas flotaban como resultado
del canto. Sin embargo, cuando el Sefior Ramachandra Mismo tiré una roca, se hundié. Por eso se
dice ‘El nombre de Rama es mas poderoso que Rama mismo.” Esta es una ensefanza trascendental
que nos guia por un recto entendimiento hacia la realizacién del Ser

12. Valmiki era el hijo de un sacerdote (Brahman). Sin embargo, se convirtié en un ladrén y asesino
en la mala compafiia de perversos. Luego fue bendecido con el satsanga (santa compania) del Sabio
Narada, y es un hecho conocido que mas tarde, cantando el Nombre de Rama al revés como Mara,
se convirtié en el Sabio Valmiki. Un practicante del gayatri que canta con una profunda emocion
espiritual (bhava), se asegura las bendiciones de la Divina Madre Gayatri en un corto periodo de
tiempo.

13. El Mantra Gayatri con sus 24 silabas contiene en si mismo todas las escrituras sagradas y todo
el conocimiento posible sobre la espiritualidad y aun asi, es mas vasto que el elemento akasha (éter
absoluto.)

14. ‘El Sagrado Gayatri mantra es tanto el medio como el fin de la practica espiritual y es capaz
de bendecir con todo el conocimiento posible en todos los planos de la conciencia.

Aunque el Supremo Dios es in manifiesto, Su Nombre no lo es. Por lo tanto, uno puede encontrarlo
con la ayuda de Su Mantra Sagrado.

15. ‘El Gayatri mismo es Dios manifestado en sonido y el maestro espiritual supremo. La devocion
hacia el maestro espiritual es la energia misma del gayatri mantra.’

Cuando se recitan los Vedas es esencial pronunciar las palabras correctamente. La pronunciacion
errada puede llegar a ser perjudicial. La escuela de gramatica Panini sefiala que si las consonantes
en las palabras Védicas no son apropiadamente pronunciadas, resulta en el acortamiento del largo
de la vida y si las vocales son pronunciadas de manera discordante, uno se ve afectado por
enfermedades.

15



Sin embargo, eso no se aplica al canto del gayatri mantra. Incluso si lo pronunciamos
incorrectamente, pero con amor, devocién y concentracion, destruimos todos los obstaculos y
alcanzamos las bendiciones de Dios.

(Es nuestra experiencia que incluso prominentes dirigentes de grupos espirituales desconocen
aspectos simples del canto del gayatri mantra; cierta vez uno de estos dirigentes increpd al
recopilador de este trabajo para que lo cantara en publico con la obvia intencion de declarar que la
pronunciacién era incorrecta. La respuesta natural si hubiesemos tenido animo de discurrir en
confrontaciones, se hubiese enfocado a los aspectos mas tradicionales, por ejemplo: “Dime como
debe cantarse segun las notas que estan en el mantra en el Yajur veda” o, “dime que significa el
modo pasyanti de recitarlo”, “si tu me respondes con claridad yo lo recitaré y mi canto sera aceptable
para ti, porque realmente todos sabremos que hablas con conocimiento y deseas discutir en aras
del cielo y no del ego”.)

La practica del gayatri mantra implica la contemplacion y la meditacién en Dios. Shri Shankaracharya
en su comentario sobre el Vishnu-sahasranam dice,

“Primero, el hombre toma una resolucién mental o medita y luego uno dice lo que uno
medité en su mente”.
Estas cita del Shruti muestran que la contemplacién (smaran) y la meditacion (dhyana) esta
incorporadas en el canto del gayatri mantra. El practicante solo debe realizar un pequefo esfuerzo
en la direccion correcta y bajo la autoridad de un maestro espiritual para que la meditacién y la
contemplacion sea una cancion bienaventurada en al alma del devoto. El Gayatri Mantra es una
dulce cancidén que nace de un corazon puro y es capaz de atravesar todos los sistemas planetarios
y conectarse con los poderes celestiales.

16. El gayatri es la perfeccion de la practica espiritual: Cantar el nombre del Sefior es esencial
para obtener el beneficio de llevar a cabo un ritual Védico y para anular los errores cometidos durante
el mismo. Por lo tanto se aconseja contemplar al Sefor Vishnu durante la conclusion de cualquier
ritual. Sin embargo, para cantar el Gayatri mantra no se requiere ningun ritual.

El Gita (17.28) dice que acciones rituales como fuegos sacrificiales (homa), donaciones (dana),
penitencia (fapas), etc. hechas sin fe no traen frutos. De acuerdo al Narada Purana sin embargo,
incluso el canto del divino mantra hecho sin fe da frutos y cuando es hecho con fe es mas
beneficioso.

17. El gayatri mantra no esta limitado por ninguna restriccion. “Fuegos sacrificiales (yajnas),
donaciones (dana), banos rituales (snan), formulas misticas (japa) deben deben hacerse en un
momento auspicioso”, dicen las escrituras; pero el canto de gayatri mantra esta mas alla de las
restricciones de tiempo y espacio, de pureza o de reclusién durante la practica del mismo. “Puede
cantar el gayatri en casa o de camino, descansando o en tus labores, siempre y en todo momento
seras bedecido con esos dulce sonidos divinos.”

18. El Gayatri es esencial, incluso para una persona con conocimiento espiritual (jnani): De la
misma manera que el Nombre del sefior da conocimiento espiritual (dnyan) a aquel deseoso de
Liberacion (moksha) o a un buscador, también perfecciona el conocimiento de una persona de
conocimiento espiritual (dnyani.) El conocimiento espiritual es de dos tipos — la experiencia directa
inmadura (komala aparoksha) y la experiencia directa madura (drudha aparoksha.) Una vez que una
persona adquiere conocimiento indirecto (paroksha) o verbal de un Guru y de las escrituras, para
convertirlo en experiencia directa tiene que destruir defectos como la ignorancia (mala), distorcion
(vikshepa), etc. de la mente inconciente. Esto se llama experiencia directa inmadura (kamala
aparoksha). Una vez que tal experiencia directa se adquiere (aparoksha), el canto se requiere una
vez mas, para darle fuerza. Esto se llama la experiencia directa madura (drudha aparoksha). Una
vez que tal perfeccion se adquiere el canto se convierte en una mera rutina para esa alma realizada.’

16



19. La practica del gayatri no requiere de sacrificios extremos.Todos los senderos espirituales
sefialan en un punto, que no es necesario renunciar al mundo y retirarnos al bosque en busca de
Dios en este tiempo de dolor, sufrimiento, muerte y confrontaciones. (Kaliyuga.) El mundo mismo
no es malo, ya que es la creacion de Dios. Es el apego al mundo lo que es malo. Es la causa-raiz
de la esclavitud y de los ciclos de nacimiento y muerte. Incluso, la esposa, los hijos, la familia, el
honor y el poder vivenciado desde una perspectiva de santidad, constituyen poderosos incentivos
para alcanzar la meta suprema de la autorrealizacion.

El gayatri mantra asegura al practicante una autentica renuncia desde el interior mismo de la
persona, hasta transformarlo en un perfecto yogui capaz de bendecir al mundo.

20. ;Cémo funciona el ‘Canto’?

La mente consciente asi como el inconsciente se conforma por millones de impresiones visuales,
tactiles, auditivas, etc. Tanto la mente como el inconsciente son en si mismas esas impresiones
hermanadas con los deseos.

Esas impresiones son inherentes a la condicion humana, borrar esas impresiones es una tarea de
titanes y las probabilidades de una derrota es en verdad crucial, un tiempo considerable seria
malgastado tratando de superar las tendencias de la mente inconciente, siguiendo restricciones y
regulaciones (yamniyam). Es mucho mas importante hacer esfuerzos continuos de vivenciar,
conocer y morar en la refrescante presencia del absoluto universal (Purusha), antes que tratar de
borrar de la mente tales impresiones que surgen de la interaccion de los sentidos y de los deseos.
Esto es precisamente lo que puede lograrse cantando el gayatri mantra.

La mente, el intelecto y la mente inconsciente (chitta) entre otros, son todos constituyentes de Prakriti
y estos funcionan de acuerdo a sus propias caracteristicas. En vez de malgastar su practica espiritual
(s&dhana) resistiéndolos, se lograria el objetivo mas rapido si esa practica espiritual es utilizada para
progresar hacia el principio Divino (Purusha-tattva) vivenciando el divino sonido de Dios.

21. Beneficios

De acuerdo a la psicologia: Un individuo es una unidad indivisa multidimensional, el cuerpo fisico
y el cuerpo sutil (mental y espiritual). El cuerpo fisico es aquello a lo que usualmente se denomina al
esquema corporal. El cuerpo sutil se compone de diecinueve constituyentes, a saber — los cinco
organos sensoriales sutiles, los cinco drganos motrices sutiles, las cinco energias vitales (pranas),
la mente consciente, la mente inconsciente, el intelecto y el ego [alma encarnada (jiva)]. Mas alla se
encuentra el atma que es sat-chit-ananda.

Las cinco energias vitales proveen energia para el funcionamiento de todos estos componentes.

El cerebro como base fisica de la mente consciente e inconsciente contiene varios grupos celulares
que permiten funciones como los de identificacién y interpretacion, de generosidad y restriccion, de
deseo e instinto, de placer y displacer, de caracteristicas temperamentales, afectivas, etc.

La repeticién del gayatri mantra beneficia en la mayoria de las enfermedades psicolégicas y
psiquiatricas. Cantar el gayatri mantra es quizas uno de los mas efectivos modos de terapia en el
tratamiento de las “neurosis”

El canto del gayatri mantra facilita el desarrollo de cualidades positivas desde el interior del
practicante, naturalmente la persona que practica el mantra se vuelve hacia un estado de quietud
mental, de paz y de profundidad introspeccion.

La milenaria experiencia de los maestros espirituales que consagraron sus vidas a difundir e iniciar
a las personas en el canto del gayatri mantra, acumularon suficiente informacioén para que en los
tiempos actuales ayudados por el avance cientifico y tecnolégico, se pueda observar los efectos
positivos que provoca el sonido del gayatri mantra sobre el cuerpo cerebral y sobre el aparato siquico
de los enfermos.

Actualmente son mas y mas los investigadores cientificos que dedican su tiempo a observar los
efectos del sagrado sonido y mas especificamente la relacién de las 24 silaba divinas sobre el
cerebro y el aparato siquico, su influencia sobre tumores cerebrales, como medicina en los casos de
esquizofrenia, psicosis, etc.

17



Actualmente la ciencia informa sobre los desequilibrios fisicos que acompafian a las enfermedades
mentales y en tiempos futuros sera aun mas visible estas verdades en la medida que se desentrafien
y decodifiquen todos y cada uno de los genes humanos en su relacion con la probleméatica mental.
La correcta pronunciacion del mantra gayatri, con su correcta combinacion de silabas, genera desde
el inconsciente de la persona que lo practica un estado de quietud y beatitud que facilita emociones
refinadas en el conciente; esto posibilita una poderosa fuerza que impulsa a la salud, a las emociones
sanas, a la felicidad y una vida productiva.

En muchos casos es dado observar que es una poderosa herramienta para encarar los miedos,
fobias y toda cualidad particular que enferma a las personas

El gayatri facilita la reduccion de impresiones en el centro intelectual como también en la mente
inconsciente.

El gayatri impide el desarrollo de nuevas impresiones sobre el inconciente. Cantar el Gayatri mantra
es la mejor manera, en el estado despierto, de prevenir la carga de nuevas impresiones en la mente
inconciente. [En los estados de concentracion (dharana), meditacion (dhyana) y en el estado super
consciente (samadhi), tampoco se crean impresiones sobre otras cosas en la mente inconciente.]
En este sentido podemos observar que constituye todo un método terapéutico.

Cuando se canta el gayatri mantra, la mente consciente no acepta los impulsos destructivos que
provienen de los centros de la mente inconciente por ejemplo, el centro de deseo e instinto, el centro
de placer y displacer, la caracteristica temperamental y el centro del intelecto. Cuando la practica se
extiende en el tiempo, gradualmente las impresiones en los centros empiezan a decrecer.

Mientras las impresiones en la mente inconsciente se reducen, los impulsos que llegan a la mente
consciente del inconsciente también se reducen. Esto ayuda al desarrollo de una mejor
concentracion.

El Canto del gayatri mantra es un tipo de silencio (mouna). Por lo tanto, los beneficios psicologicos
de la observacion de silencio, también ocurren durante el canto. La mayoria de los problemas surgen
de la interaccion entre los seres que hablan, con la practica del silencio, estos impulsos destructivos
de la paz interior son repelidos. La persona evita decir mentiras y comienza a trabajar con sus
verdaderos seis enemigos; en efecto cuando la observacion se dirige hacia los impulsos bestiales
del odio, la envidia, la maldad, etc, gradualmente el gayatri provoca un deseo de control de esos
impulsos destructivos.

Cuando la mente se mantiene pacifica con el canto, uno esta libre de enfermedades psicosomaticas
precipitadas por el stress y disfruta de buena salud. Las personas que practican regularmente el
gayatri mantra tal como lo prescribe el maestro iniciador, controla progresivamente dolencias
psicosomaticas, dolencias como psoriasis, bronquiales, etc. son puestas en la periferia de la atencion
del practicante y por lo tanto sus efectos se reducen significativamente y eventualmente se controlar
en su totalidad.

22. De acuerdo a la Ciencia de la Espiritualidad

El gayatri mantra es reconocido como la gran medicina, la mas excelente terapia cuando la persona
se enfrenta a problemas debido a factores espirituales. El gayatri mantra es un poderoso
medicamento espiritual, ya que como se define en las escrituras sagradas es “aquello que nos salva”.
Actualmente, se reconoce con facilidad las enfermedades que se derivan del esquema corporal o
del aparato psiquico, el avance cientifico tecnoldgico permite un rapido diagnostico y su posible
terapéutica; del mismo modo, la dimension espiritual en la persona puede padecer de una deficiencia
de energia vital sagrada.

La combinacion correcta de las 24 silabas del gayatri mantra es una medicacion efectiva y ain mas,
los maestros espirituales prescriben los nombres divinos que se derivan o estan implicitos en esas
24 silabas ya que estan relacionadas con diferentes partes del esquema corporal. Similarmente, si

18



uno tiene problemas debido a los cuerpos sutiles de ancestros el Nombre de la Divina Madre Gayatri
es el recomendado.

Las energias sutiles que provienen de los mundos superiores afectan directamente la esencia
espiritual de las personas, cuando estas energias encuentran obstaculos en su recorrido desde su
origen divino hasta estas dimensiones corporales, provocan problemas que presentan dificultades
para su correcta identificacion en un plano cientifico; en estos casos el solo canto del gaaytri mantra
provoca que los flujos de santidad, los canales de luz y bendicién encuentre su cause apropiado en
la persona y se exprese en la total de la vivencia humana.

23. En relacién con el esquema corporal

La relacion entre diferente organos del esquema corporal y los nombres divinos que se encuentran
implicitos en las 24 silabas del gayatri mantra y su relacién con la disfunciéon de los mismos, es una
milenaria ciencia de los sonidos que permitié que millones de personas encontraran alivio a sus
dolencias. La funcién restringida de un 6rgano por definicion de la ciencia espiritual, se debe a un
debilitamiento de la energia vital , pero la ciencia espiritual, no rechaza todo tratamiento sobre el
esquema corporal o siquico; antes bien, colabora desde un plano sutil a desencadenar la salud.
Las 24 silabas del gayatri mantra es un sistema vibracional divino multidimensional que oculta o
enmascara la unicidad de lo sagrado.

Las 24 silabas del gayatri se orienta en orden a expresar la divinidad en el cuerpo humano; asi
podemos establecer un esquema general provisorio:

cerebro
Bhur Bhuvah Svahah

24. De un modo general:

piernas
“Tat”
rodillas
“Savitur’
caderas
“Varenyam”
ombligo
“Bhargo”
corazoén
“Devasya”
cuello
“Dhimahi”
ojos
“Dhiyo”
frente
“Yoh”
cabeza
“Nah”
parte superior de la cabeza
“Prachodaiat”

25. De un modo particular:
cabeza

“Tat”
frente

19



“gg”
ojos
/i
mejillas
Ty’
fosas nasales
/3"
boca
“Re”
labio superior
N
labio inferior
“Yam”
parte interna de la cara
“Bha”
mejillas
“Rgo”
garganta
“Dhe”
hombros
/3"
mano derecha
“Sya”
ombligo
“Dhi”
corazoén
“Mah”
abdomen
“Hi?
parte interna del ombligo
“Dhi”
caderas
“Yoh”
ano
“yo”
musculos
“Nah”
rodillas
“Pra”
piernas
“Cha”
talones
“Da”
parte interna de las piernas
“yg”
en todas las partes
At

26. Las 24 silabas coexisten en cada una de las particulas del cuerpo humano. Cuando se dice que
“vi” se ubica en los 0jos, se quiere significar que el elemento energético predominante es esa silaba
la vibracién que provoca “vi’, pero no anula los restante 23 sonidos, sino que coexiste con las
restantes en un todo armonioso.

27. El esquema corporal es de este modo un “enmascaramiento” de la intensidad divina que reside

como una fuerza inmanente y trascendente. El cuerpo material, cualquiera sea, es una “separacién”
ilusoria entre lo divino y lo divino. Quien puede entender esto, nada de lo celestial ya le es ajeno.

20



Bhur Bhuvah Svahah es aliento divino expresado en caracteristicas corporales, que se expande y
contrae y se unifica en un nivel superior de conciencia.

Aum

£5: -mmun--\. <
~ amemi@BE»

ll\l\lll'\\i’\.\'\"';n"“s\&\-

28. Los motivos mundanos (sakama) y no mundano (nishkama) también son considerados por los
maestros del gayatri mantra, de este modo se establece una seria de mantras complementarios que
deben ser cantados segun la regulacion especifica que entrega el maestro iniciador.

Algunas mantras complementarios con nombres divinos que pueden ser entregadas por el maestro
espiritual de acuerdo a los propios deseos y necesidades:

El mantra de la deidad
El 6rgano
1. Los ojos Om Dikdevatabhyo Namaha
2. Lapiel Om Samiranaya Namaha

21



3. Los ojos
4. Lalengua

5. Lanariz

Om Arkaya Namaha
Om Varunaya Namaha

Om Ashvinikumarabhyam Namaha

Los érganos motores

1. Los érganos del habla
2. Las manos

3. Las piernas

4. Elano

5. Los érganos sexuales

Om Agnaye Namaha
Om Indraya Namaha
Om Upendraya Namaha
Om Yamaya Namaha

Om Prajapataye Namaha

Antahkarana

1. Consciente

2. inconsciente

3. Elintelecto

Om Chandraya Namaha
Om Achyutaya Namaha

Om Chaturmukhaya Namaha

4. Elego Om Shankaraya Namaha
Forma Divina La funcion
1. La Deidad familiar (Jesus, Buda, etc.) Material y espiritual
2. Dhanvantari, Ashvinikumara, Surya Salud fisica y mental
3. Parvati Matrimonio,felicidad marital, comida
4. Kamadeva Placer sexual
5. Prajapati Progenie
6. Lakshmi, Kubera, Agni Dinero, riqueza
7. Indra Poder
8. Vishvakarma Arquitectura
9. Sarasvati Musica
10. Nataraja Danza
11. Sarasvati, Ganapati, Mahadeva Numeros, letras, intelecto, proteccion
12. Janardana La Liberacion Final (Moksha)

29. Una practica espiritual completa es aquella que es compatible con el funcionamiento del esquema

corporal, el aparato mental y la dimension espiritual.

30. El canto del gayatri mantra es la totalidad de todo lo creado, por lo tanto es el medio y el fin, es
la comunién con Dios en el mismo instante que se provoca el sonido sagrado. La purificacion del
conocimiento, la purificacion del habla, requiere de un intelecto agudo, el canto del gayatri mantra

permite superar todas las limitaciones en el camino hacia la realizacién de Dios.

31. El canto del gayatri mantra supera todo destino malo, la severidad acumulada de otras vidas y
las acciones equivocadas de la actual son literalmente reducidas a cenizas cuando el devoto sincero

realiza el mantra en su corazon.

22




32. Mucho se menciona en diversas literaturas que provienen de diferentes escuelas y fuentes
acerca de los poderes (sidhis), el gayatri mantra habilita eventualmente al practicante para adquirir
control sobre diversos elementos del mundo material y espiritual; por ejemplo el gayatri mantra entre
los innumerables poderes sobrenaturales que otorga a sus practicantes, es el de Surya, (la energia
divina que sostiene al sol y por lo tanto se llama deidad solar), siendo la cualidad de Surya el fuego
absoluto, el practicante adquiere el poder de ese fuego sagrado (teja).

Pero el mas importante poder que otorga la repeticion del gayatri es la disolucién del ego. Quien
avanzaresuelta y confiadamente en el camino de la disolucién del ego, verdaderamente es un devoto
amado por la Divina Madre Gayatri y no hay sidhi superior a él. El canto constante del gayatri es la
edificaciéon misma del practicante y adviene el estado de santidad.

33.
Om
Bhur Bhuvah Svahah
Tat Savitur varenyam
Bhargo devasya Dhimahi
Dhio yo nah (f) prachodaiat
Significado:

34. “Meditamos en la Gloria de Dios que ha creado el universo, a quien es justo adorar, que
es encarnacion del conocimiento y luz, y que es el destructor de todas las energias malignas
y de la ignorancia. Que El ilumine nuestro intelecto.”

Om: simbolo de Dios sin forma, que todo lo impregna y por lo que todo tiene existencia.

Bhur: Bhu-loka, es el plano fisico.

Bhuvah: Antariksha-loka, es el plano astral.

Svaha: Suarga-loka, es el plano celestial.

Tat: Eso, lo que no puede ser comprendido por el intelecto o los métodos de razonamiento, es
Paramatman, el ser trascendental (Tat tuam asi, Tu eres Eso).

Savitur: Ishvara, el controlador, la energia que esta detras del sol, La Divina Madre Sai.
Varenyam: a quien es justo adorar.

Bhargo: destructor de todos los pecados y energias malignas, de la ignorancia, que es gloria y
refulgencia.

Devasya: resplandeciente, brillante.

Dhio: bhudis, intelecto, entendimiento.

Yo: el cual, quien.

Nah: nuestro.

Prachodaiat: ilumine, guie.

35. Otra meditacion-interpretacion:

Om Bhur Bhuvah Svaha

Dhimahi, nosotros meditamos

Bhargo, en la Refulgencia Majestuosa e inexpresable del Espiritu Supremo

Varenyam Devasya, de Esa Divina e inenarrable Realidad que trasciende todo entendimiento y
comprension.

Savitur, la fuente celestial que es origen de las dimensiones fisicas, astral y celestial de la existencia
que percibimos como Bhur, Bhuvah, Svaha.

Tat, que Ese Supremo poder inalcanzable por el intelecto,

Prachodayat, iluminar, bendecir y otorgarnos el entendimiento necesario,

Yo Nah, a nuestro intelecto finito para comprender y aprehender la Suprema Verdad.

23



36. Analizaremos con mayor profundidad algunos aspectos de cada palabra del Gayatri Mantra.
Om es lo eterno.

Om es todo este universo. Con Om, cantan los himnos del Sama Veda. Con Om se pronuncian los
Shastras.

Con Om, el sacerdote que oficia el sacrificio dice la respuesta. Con Om, Brahma comienza la
creacion. Con Om validamos el sacrificio. Con Om, el Brahmin antes de explicar sus conocimientos,
exclama: "Puedo yo obtener la Eternidad”. Y asi verdaderamente él la obtiene (Taittiriya Upanishad,
capitulo 8).

Om es Brahma. Om es la palabra de Brahma. Om es el sonido Brahman (Sabda - Brahman). Om
es el sonido que proyecta el universo. Durante la disolucién césmica, el universo emerge en Om.
Om no tiene principio. Om no tiene fin. Om existia antes de que el tiempo fuera creado. Om esté a
través del tiempo, espacio y causa.

Om esta mas alla del pasado, presente y futuro. Om esta detras de lo inferior, de la tierra y de las
regiones etéreas.

Om esta detras del brillo (Sattvas), pasion (rajas) y oscuridad (tamas).

Om esta detras del Brahma, el creador, Vishnu, el que preserva, y Shiva, el transformador. Om es
el Supremo (Paratparah).

Om moviliza el Prana o la fuerza vital césmica.

En el hombre, Om se expresa a través del Pranavayu o el aliento vital. Por lo tanto se llama Pranava.
En el hombre, Om esta detras de la totalidad, lo sutil y los cuerpos circunstanciales. Esta detras del
desvelo, del suefio y del estado de adormecimiento profundo de la conciencia. En cada respiracion,
el hombre lo expresa, lo repite inconscientemente e inevitablemente.

Cada vibracion del cuerpo y del universo emerge desde el Om, se sostiene en Om y regresa a Om.
Cada susurro emerge desde Om.

Un nifo exclama "Om, Om"; los musicos susurran "Om, Om"; las abejas zumban "Om, Om"; el
océano ruge "Om, Om". Para el hombre dolorido, el susurro lo consuela, para el hombre afligido,
Om es la curacion; a los poetas trae inspiracion.

A los filésofos, trae realizacion. Om es el consentimiento del hombre para que Dios entre dentro de
él. Om es la expresion del que ve la Verdad.

Om es Veda, la sabiduria de Dios. Om es el sonido de Dios (El Nada). Om es lo eterno, el mundo
indestructible.

Om es el néctar.

Om es la Unica busqueda de todos los santos. Om es la Unica busqueda de todos los sabios. Om es
la unica busqueda de todas las ciencias. Om es la Unica meta de todas las almas. Om es la Unica
verdad, la cual es adorada en diversas formas.

Om trae el equilibrio. Om proporciona sabiduria. Om es la raiz, Om es el soporte. Om lo impregna
todo. Om lo sostiene todo.

Om trae paz, gloria y poder. Om mata el ego, los deseos y las dudas. Om es la residencia del alma.
Om es el lenguaje de Dios. Om se expresa por Dios, Om expresa a Dios. Por lo tanto, es la expresion
del amor de Dios.

Entonces, Om proviene del amor (Prema), que es Dios.

37. Bhur:

Es el plano terreno, representa e invoca lo fisico y material, todo lo que tiene forma, los reinos
minerales, vegetales, animales y su maxima expresion: el humano.

Bhur Loka

Coexisten siete mundos o energias inferiores (patalas lokas) o de naturaleza demoniaca, que se
designan segun su oscuridad decreciente: Atala, Vitala, Sutala, Rasatala, Mahatala, Patala.

24



ATALA
VITALA
BHUR SUTALA
RASA TALA
MAHA TALA
PATALA

38. Bhuvah:

Bhuvah Loka

Es el plano astral, es la energia interna que se sitia entre lo denso del Bhur (con sus siete planos o
energias malignas) y lo sutil de Svaha (con sus siete planos o estados de energia celestial).
Bhuvah posee el enorme potencial de permitir al aspirante un vislumbre de la Gloria Suprema; en
este plano se encuentran los seres de luz, los poderes angélicos y las energias santas de los
iluminados de todas las religiones.

39. Svaha:

En el plano energético de Svaha existen cuatro planos sutiles ascendentes y de mayor percepcion
y luz espiritual: Mahah, Janah, Tapah, Satyam.

____— MAHAH
SVAHAH JANAH
\ TAPAH
SATYAM

Los siete planos o mundos (lokas) superiores y los siete planos inferiores, constituyen los catorce
planos.
Los siete planos superiores se relacionan con las esferas celestiales de santidad; los siete planos
inferiores al encontrarse en Bhur, por lo tanto son fuerzas sutiles subconscientes.
Bhur se relaciona con el centro energético umbilical, la energia Divina que lo preside en Sarasvati.

Bhuvah esta conectado con la energia Divina en Lakshmi y reside en el corazon.
Svaha se situa en el entrecejo y lo preside la energia Divina de Parvati.

40. Gayatri Mantra, la Madre Universal

Supremo, el puro conocimiento es Parabrahman, Dios Sin Forma. Este conocimiento trascendente
es el poder de la Madre Gayatri.

Ella es la causa primera de lo que fue, lo que es y lo que sera.

Ella es conocida como Divina Madre Gayatri.

La Divina Madre Gayatri ha hecho una promesa que se cumple a lo largo de los milenios: "Yo
siempre estuve, estoy y estaré con ustedes. Soy trascendental. Tan pronto como ustedes
realicen Mi forma en sus interiores, Yo estaré ahi para complacerlos.

Yo estaré complacida con ustedes cuando canten el Nombre de Mi Divina Forma (Gayatri
Mantra), los complaceré en todos sus deseos, les daré prosperidad y Bhakthi (devocién).
Pidanme en los tiempos de confusion y dificultades y los guiaré."

Esta descripcién se encuentra en los Libros Sagrados y demuestra que Gayatri-Devi-Mata, la Madre
Divina Gayatri, es el origen de la sabiduria suprema.

Ella es el conocimiento supremo.

25



41. Gayatri mantra: Forma y Sonido

El Sagrado mantra Gayatri es sonido y también forma.

En realidad si hay forma es porque hay sonido y si existe el sonido es porque hay forma.

El sonido nos informa del poder divino que oculta y la forma es el sonido concretado, un punto
concentrado e integrado que nos muestra la funcién y el divino poder.

Cuando se recita el Gayatri Mantra y se fija la atencién en la Divina Imagen, el practicante obtiene la
vision de lo divino y asciende en la apertura de conciencia derivando los multiples poderes y
bendiciones celestiales.

La Forma Divina es un medio que permite al practicante liberarse del poder ilusorio que lo encadena
a las sensaciones superficiales que “El es el Hacedor y Controlador”.

La Forma Divina dispersa la ignorancia y el sufrimiento, evocando en el alma del practicante
momentos de belleza y comunién espiritual indescriptible.

La Forma Divina permite contemplar detras de las espesas nubes de la ignorancia y la desidia el
glorioso sol de la espiritualidad.

La Divina Madre Gayatri es Dios sin forma, que para beneficio de los sinceros de corazén y de los
practicantes que buscan consuelo para sus dolencias fisicas, mentales y espirituales, asume una
forma.

El sonido Gayatri asume una forma concreta y es reverenciada y meditada desde el principio de los
tiempos.

Desde el punto de vista del sonido, el Gayatri se separa para nuestra comprension en las siguientes
“cinco caras”:

e Om

e Bhur Bhuvah Svaha

e Tat Savitur Varenyam

e Bhargo Devasya Dhimahi

¢ Dhiyo yo Nah (f) Prachodayat

Si consideramos que estas cinco divisiones del entero absoluto que es el Gayatri se expresa en toda
la creacién cosmica, estamos en condiciones de comprender que ‘las cinco caras’ expresan:

e eléter

el aire

el fuego

el aguay,

La tierra.

Cinco también son las envolturas, vainas o fundas que constituyen el cuerpo humano:
e annamaya kosha

pranamaya kosha

manomaya kosha

vignanamaya kosha y,

anandamaya kosha.

Cinco son los aires que sostiene la vida:

e prana
e apana

e viana

e udana

e samana

Cinco son los sentidos.

e Vista
e Gusto
e Olfato

26



e audicion
e Tacto

Cinco son los érganos de los sentidos.

e Ojos

e Lengua
e Nariz

e Oidos
o Piel

El Gayatri como sonido y forma expresa la totalidad del sonido y los sonidos césmicos, de la forma
y las formas césmicas.

La pronunciacion correcta de las “cinco caras” del Gayatri mantra produce un efecto benéfico sobre
todo el cosmos independientemente de los beneficios individuales.

42. La Forma del Gayatri y sus significados

La Divina Madre Gayatri es una bellisima forma femenina que evoca en el alma, el aspecto maternal
de la divinidad.

Posee cinco caras, diez manos, diez ojos, dos pies y esta sentada sobre una flor de loto,
generalmente representada de color rojo.

Veamos algunos detalles de esta divina forma:

e Rostro de color perla, esta es la primera cara y se la denomina asi, porque en el conocimiento
védico, se dice que las perlas son de naturaleza divina ya que se forman de las gotas de lluvia
que, al caer del cielo, se impregnan de radiaciones celestiales. Esto es asi, porque las caracolas,
cuando estan en la superficie del mar o en sus costas, se “alimentan” de esas gotas de lluvia y
de ese modo se forman las perlas naturales.

Las perlas naturales posen un brillo especial sumamente atractivo, por lo tanto a la primera
cara de la forma del Gayatri, se le llama “brillo”.

¢ Rostro de color rojo, la segunda cara se la denomina asi, porque confiere a los que cantan o
recitan el Gayatri mantra el principio de bendiciones sobre la mente. Este color también es
asociado por los sabios con una de las nueve gemas preciosas que protegen a las personas de
las influencias negativas de los planetas.

e Rostro de color oro, la tercera cara se caracteriza por su luminosidad, confiere cualidades
exquisitas y encanto natural al que recita el Gayatri mantra y medita en esta cara.

e Rostro de color azul, la cuarta cara evoca en la persona que recita el Gayatri mantra, a Dios
como Narayana. Narayana es un nombre de Dios que nos ensefia que El reside en el corazén
de todos los seres de todos los mundos. Confiere riqueza espiritual y material.

e Rostro de color blanco, esta cara evoca en el que recita y contempla la forma de la Divina
Madre Gayatri, la pureza en su grado mas absoluto, una pureza de tal naturaleza que impregna
todo lo creado aunque en la superficie se muestre como multiplicidad, por lo tanto, el que recita
el Gayatri mantra naturalmente adquiere y desarrolla la bendiciéon del Gayatri de poseer una
mente limpia y un corazon puro.

Recitar mentalmente el Gayatri mantra, del modo prescripto contemplando la Divina Imagen, en
sanscrito se denomina Darshan, esto es, “vision de lo divino”.

Esta vision divina tiene el poder de limpiar la ilusion, la maldad y la oscuridad de nuestros cuerpos y
mentes, alejarnos de las energias que no constituyen un beneficio evidente para nuestras vidas y de
las personas que de alguna manera — aunque sea inconscientemente — nos pueden dafiar en el
estado actual de conciencia que nos encontramos.

Esto se relaciona directamente con los diez ojos que posee la Divina Forma, ya que si meditamos
en ella, comprendemos que ‘miran’ hacia las diez direcciones del espacio. Su mirada compasiva todo
lo abarca para proteger y neutralizar toda energia que perjudique a la persona que recita el Gayatri
mantra.

27



Asi, los sabios y santos, recitan los siguientes mantras frente a la imagen de la Divina madre Gayatri:

o QOeste Tat Savitur Varenyam namaha

e Este Tat Purvajaya namaha

e Sur Tat Prataha Adityaya namaha

e Norte Tat Prataha Adityaya Pratishtayai namaha

Como ya lo sefialamos, la Forma Divina del Gayatri, posee diez manos y también contiene un
profundo significado mistico y poderes espirituales que transfiere a los que recitan el Gayatri mantra
en la forma prescripta.

Los sabios y santos en general aceptan que las diez manos son el encuentro entre el cielo y la tierra,
“el arriba que se relaciona con el abajo”; el practicante del Gayatri mantra que se funde en la forma
del Gayatri y adquiere sus dones y poderes.

Dicen los sabios: cinco manos representan las bendiciones que se obtienen en este mundo fisico y
cinco manos confieren los estados de conciencia que conducen a la bienaventuranza y union con lo
divino.

e Divina Mano 1: Sunombre es “Vara Hastam” es la promesa de otorgar beneficios y poderes a
los que recitan el Gayatri mantra en la forma prescripta.

¢ Divina Mano 2: Su nombre es “Abhaia Hastam” concede la gracia de erradicar el temor en
cualquiera de las formas y modos que se nos presente.

e Divina Mano 3: Su nombre es “Angusham”, es la promesa de mantener alejados y purificar de
los malos elementos materiales y mentales de los que recitan el Gayatri mantra en la forma
prescripta.

e Divina Mano 4: Su nombre es “Chatai”, es la promesa de disipar y alejar energias internas y
externas que impidan la unién con lo divino.

¢ Divina Mano 5: Su nombre es “Kabala” es la promesa de conducirnos hacia la unién con lo
divino. En algunas imagenes aparece un rosario de “Rudraksha“ su significado es similar puesto
que el rosario (Japa mala) de Rudraksha confiere dones infinitos y conduce finalmente al estado
de union perfecta con el Absoluto Universal sin Forma.

e Divina Mano 6: Su nombre es “Gadai” es para impedir que los elementos terrestres y fisicos
causen dafo al que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta. Generalmente en las
imagenes aparece como un trozo de acero alargado con una terminacion esférica.

e Divina Mano 7: Su nombre es “Zanca” es la promesa de ahuyentar todos los elementos
negativos, tanto internos como externos y la seguridad del triunfo de la causa divina de la
Divinidad Encarnada. Zanca es el caracol marino, cuyo sonido anunciaba la victoria del Sefior
Krishna en los campos de batalla del Kurukshetra y, es el mismo sonido que Hanuman produjo
cuando el Sefior Rama ingreso triunfalmente a la ciudad de Lanka, luego de rescatar a su Divina
Esposa Sita.

¢ Divina Mano 8: Su nombre es “Chakra” es el recuerdo que se debe tener respecto a que todo
esta en manos de Dios, que El y solo El es el Amo absoluto de todos los seres y todas las cosas,
tal como lo proclaman los fieles creyentes de todas las religiones y tal como lo testimonian los
sagrados textos de las diversas creencias.

e Divina Mano 9: Su nombre es “Loto”, toda la bendicién, sustento y amor fluyen de esa mano,
alli, las energias de los aspectos multiples de Dios se conjugan para darse al devoto que recita
el Gayatri mantra en la forma prescripta.

e Divina Mano 10: Su nombre es igual que la anterior y confiere los mismos dones y gracia divina.

Algunos sabios y santos prefieren representar estas dos ultimas Divinas Manos, en una el ya citado
“loto” y en la otra una vasija, representando con ello el aspecto dador del alimento y sustento no solo
espiritual sino también material.

La Divina Madre siempre se la representa sentada sobre una flor de loto de color rojo que simboliza
la opulencia, el bienestar material, fisico y espiritual.

28



Se relaciona con las piedras preciosas que influyen positivamente cuando los astros no son
favorables. Este conjunto de piedras son 9 y son conocidas como “Navaratnas”, deben estar
dispuestas de un modo especial y conservar un orden prefijado por las escrituras sagradas.

Estas mismas piedras preciosas estan asociadas a las que estan en las cinco coronas de Sus Divinas
Cabezas, prometiendo al que canta el Gayatri mantra Divina Luz, proteccién y sustento, vida
armoniosa y larga sin dolencias fisicas y paz mental.

Las piedras que estan colocadas en las coronas de Sus Divinas Cabezas se denominan “piedras
ratnakanta” por el motivo que se expuso anteriormente.

De ninguna manera se puede inferir de este examen superficial que exponemos de la recopilacién
que realizamos de la forma de la Divina Madre Gayatri, que ella puede ser confinada exclusivamente
a una forma o que ella es como forma un fin en si mismo, nada mas alejado del pensamiento del
practicante del Gayatri mantra.

La Divina forma de Gayatri Mantra significa ver a Dios, absoluto, ilimitado, todopenetrante, eterno en
la imagen del Gayatri mantra como forma para beneficio exclusivo del practicante del Gayatri mantra
y este, extiende las bendiciones espirtuales que obtiene de la divina madre a toda la humanidad..
El Practicante del Gayatri no hace de la piedra-forma Dios sino que, ve en la piedra-forma a
Dios como aliento y sustento de todo lo creado.

43. Algunas particularidades

Una vez que el tema del Gayatri Mantra se comprende en su generalidad, es todavia natural que
surjan algunas preguntas en la mente de los aspirantes espirituales (sadakas). Para satisfacer de
algun modo las mentes inquisidoras, algunos aspectos especiales del Gayatri han sido compilados
en los Upanishads y demas libros sagrados.

Esta informacion contenida en los textos sagrados es lo suficientemente antigua; en verdad, ningun
dato es nuevo. Pero la informaciéon se encuentra en numerosos textos que pueden contarse por
miles. Intentaremos resumir los conceptos fundamentales segun las dos grandes escuelas Advaita
(no-dualista) y Shankia (dualista) que actualmente predominan en el oriente, para presentarlos en el
presente trabajo.

Para aquellos que deseen adquirir el Gayatri como un conocimiento completo (vidya), esta
informacion es de utilidad. Sin embargo se debe recordar que el vidya o conocimiento completo ha
de adquirirse bajo la direccion del maestro espiritual (guru).

Cada silaba del Gayatri Mantra es gobernada, controlada y estd impregnada de una energia
particular de Dios (deidades.)

De Rishis (videntes que trajeron de los cielos el conocimiento espiritual) y, Chhandas (métrica
especifica).

Uno debe familiarizarse con este conocimiento, estudiandolo una y otra vez; el beneficio sera
proporcional al esfuerzo por adquirir el conocimiento. Esto le agrada a Dios y asi obtenemos el
logro anhelado.

44. Om, sus ocho partes y las energias divinas asociadas:

Om: sonido interno A — U - M:

A: significa Supremo, superlativo comparado con cualquier otra entidad existente.

U: significa perfecto, completo en todos los aspectos imaginables.

M: significa sin limite, sin final.

Omkar es llamado thara, que significa superior, lo que esta situado mas arriba. Esta es la raiz del
significado de los Vedas.

Los textos sagrados describen que OM consiste en ocho partes y que de cada una de esas ocho
partes emana una energia divina.

29



| OMKAR |  Nombre de Dios como energias divinas

A Vishva, Krishna
] Taijasa, Rama
M Prajia, Narasimha
NAD Turiya, Varah
BINDU Atma, Vishnu
GHOSHA Antaratma, Paranjyoti
SANTA Paramatma, Brahma
ATISANTA Jianatma, Vasudeva

45. Emanacion de todas palabras y sonidos asociados:
Todos los sonidos y palabras que se usan en los intercambios mundanos y en los espirituales se
considera que emanan desde el punto de convergencia Omkar.
Lo siguiente emerge directamente del OM:
1 - Bhur, Bhuvah, Svaha
2 - Cincuenta y una letras del alfabeto

A hasta Ksa
Las cincuenta y una letras del alfabeto y sus asociaciones son la posibilidad del lenguaje en este
mundo.
3 - Los tres Vyabhritis son la causa del despertar de las tres partes del Gayatri.
Desde las tres partes del Gayatri emanan las tres partes del Purusha Shukta, y de él emergen los
tres Vedas.
Las tres formas de los Vedas (Rig, Yajur, Sama) son las raices del conocimiento total y absoluto.
Podemos darnos cuenta de la importancia del Gayatri Mantra por el conocimiento y la comprension
de cada parte del mismo.
Cada silaba de los Vyahritis del Gayatri tienen un Rishi, Chhandas, y una forma de Dios que la
preside y gobierna la energia.
Es importante que el aspirante espiritual conserve todo este conocimiento en su mente y lo medite
constantemente con el fin de observar el Japa (repeticion) del Mantra Gayatri, resulte al cabo del
tiempo altamente beneficioso y lleno de bendiciones.
Asi, el aspirante espiritual debe tomar conciencia, en toda ocasiéon que le sea posible, de la
importancia que adquiere el Japa del Gayatri Mantra, no sélo para el avance individual, en el camino
por obtener una vision de lo divino y hacer de ese modo de la vida personal una existencia divina,
sino también en el servicio que se le presta a la humanidad y a todas las entidades vivientes en el
proceso general de la evolucién hacia lo divino.

30



46. Energias divinas, Rishis y métrica de los Vyabhritis:

Vyabhritis Rishi Dios (*) Métrica

Om Bhur Visvamitra Agni Gayatri
Om Bhuvah Jamadagni Vayu Usanik
Om Svaha Bharaduaja Aditya Anustup
Om Mahah Gautama Brihaspati Brihati

Om Janah Atri Varuna Pankti

Om Tapah Vasishta Indra Tristup
Om Satyam Kashiapa Visvedeva Jagati

(*) Como se ha mencionado reiteradamente, Dios es Uno y Unico que se expresa en millones de
formas y millones de nombres, y este es el sentido con el que se debe interpretar esta diversidad de

nombres divinos presentada como “dioses”.

47. Energias Divinas que gobiernan e impregnan las diez partes del Gayatri:

Tat Aniruddha
| [ Gayatri Nombres de Dios
Savitur Pradyumna
Varenyam Sankarshana
Bhargo Vasudeva
Devasya Vishnu
Dhimahi Taijsa
Dhiyo Turiya
Yo Prajfia
Nah Purusottama
Prachodayat Narayana

48. Las silabas y su correspondencia con los Nombres de Dios:

El Gayatri Mantra es alabado en toda la extensién de los mundos y es reconocido como Veda - Mata,
la Madre Veda. Las veinticuatro silabas del Gayatri se corresponden con veinticuatro energias

divinas o formas de Dios.

Son las siguientes:

31




Silabas Nombres de Dios

T Késhava
Tsa Narayana
Vi Madhava
Tuh Govinda
Va Vishnu
Re Madhusudana
Ni Trivikrama
Yam Vamana
Bha Sridhara
rgo Hrishikesha
de Padmanabha
Va Damodhara
Sya Sankarshana
Dhi Vasudeva
Ma Pradyumna
Hi Aniruddha
Dhi Purushottama
Yo Adhoksaja
Yo Narasimha
Nah Achyuta
Pra Janardana
Cho Upendra
Dha Hari
Yat Srikrishna

(algunos comentaristas sugieren que estas imagenes — representaciones mentales de los devotos
son puntos de energia divina que se expresan de un modo autentico y real en el cuerpo fisico,
mental y espiritual del que canta el gayatri mantra.)

Primer capitulo del libro Xll sobre la descripciéon del Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi
Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

Narada dijo:

Oh Deval! Las Reglas del modo correcto de vivir (Sadachara) y la destruccion de todos los pecados
no se comparan con las glorias de la Devi Bhagavati que han sido descriptas por ti. Y yo, también,
he oido el néctar de las glorias de la Devi de Tu boca de loto.

El Chandrayana y otros Vratas, descriptos por ti, son muy dificiles de practicar.

A tal punto que son inaccesibles para la gente comun.

Por lo tanto, Sefior, describe en tu inmensa misericordia aquellas acciones que pueden ser llevadas
a cabo facilmente por las personas comunes, para que al mismo tiempo, puedan obtener por estas
practicas, los Siddhis y la Gracia de la Devi.

También lo que tu has descripto acerca del Gayatri en relaciéon a Sadachara, di cual es el jefe y lider
como también aquellos que son mas meritorios.

Oh el mejor de los Munis! Tu has dicho que hay 24 silabas en el Gayatri, ahora describe sus Rishis,
Chhandas, Devatas y otras cosas que deben ser conocidas con respecto a ellos y asi satisface mis
anhelos.

Sri Narayana dijo:

Oh Narada! Los dos veces nacido deberian hacer lo que tienen que hacer si estan comprometidos
en repetir su Gayatri solamente, asi estén o no capacitados para practicar el Chandrayana y los
otros Vratas.

32



Cualquier Brahmin que repite el Gayatri 3.000 veces y ofrece Anghya al sol en los tres momentos
Sandhya, los Devas lo reverencian; que decir de las otras personas ordinarias. Sea que practique
Nyasa o no, si cualquiera repite el Gayatri Devi sinceramente, cuya naturaleza es Existencia,
Inteligencia y Bienaventuranza, y medita en ella, aun asi, logra obtener Siddhis aunque sea con una
sola silaba de este glorioso mantra.

Como resultado de esto, puede contender con el mejor de los Brahmanas, la luna y el sol; mas aun,
con Brahma, Vishnu y Maheshvara inclusive!

Oh Narada! Ahora te diré el orden adecuado de los Rishis, de los Chhandas y de los Devatas de las
24 silabas del Gayatri.

Los Rishis, en orden adecuado son:

Vama Deva,

Attri,

Vasishta,

Shukra,

Kanva,

Parashara,

El sumamente irritable Vishvamitra,
kapila,

Shaunaka,

Pulastya,

Manduka,

El asceta en jefe Durvasa,
Narada y

Kashyapa.

Gayatri,
Ushnik,
Anushtup,
Brihati,
Pankti,
Trisnup,
Jagati,
Atijagati,
Shakkari,

Ati Shakkari,

— = = — ~— N — —
T
~

. L
2
. —
Q
=
QO
o
VY]
=)
=
=

33



Vikriti,
Samkriti,
Aksharapankti,

NRRNNR=Z
ELepocex
o)
>
g
el

Jyotishmati.
Los Devatas de las diferentes letras en el orden adecuado son:

Agni,
Prajapati,
Soma,
Ishana,
Savita,
Aditya,
Brihaspati,
Maitravaruna,
Bhagadeva,
)Aryama,
)Ganesha,
YTvashitra,
)Pusha,
)Indragni,
)Vayuq,
)Vamadeva,
)Maitra Varuni,
)Vishvadema,
YMatrika,
)Vishnu,
)Vasu,

JRudra Deva,
)Kuvera, y
)Los gemelos Ashvini Kumaras.

(1
(2
(3
(4
(5
(6
(7
(8
9
(1
(1
(1
(1
(1
(1
(1
(1
(1
(1
(2
(2
(2
(2
(2

)
)
)
)
)
)
)
)
)
0
1
2
3
4
5
6
7
8
9
0
1
2
3
4

Oh Narada! De esta manera te he narrado acerca de los Devatas de las 24 silabas.

El oir esto destruye todos los pecados y produce todos los resultados de la repeticion del Gayatri
Mantra.

(Nota: Los Devatas, mencionados en el Gayatri Brahma Kalpa difieren de aquellos que aqui se
mencionan.

Se debe tener presente que los nombres de las divinidades varian de acuerdo a las diversas
escuelas y corrientes espirituales).

Segundo capitulo del Libro Xll sobre la descripcion de las Shaktis, etc., de las silabas del
Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda
Vyasa.

34



Narayana dijo:

Oh Narada! Oh Gran Muni! Ahora escucha cuales son

silabas de la Gayatri Devi:

(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(

1
2
3
4
5
6
7
8
9
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
2
2
2
2
2

)
)
)
)
)
)
)
)
)
0
1
2
3
4
5
6
7
8
9
0
1
2
3
4

)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)

Vama Devi,
Priya,

Satya,
Vishva,
Bhadravilasini,
Prabha Vati,
Jaya,
Shanta,
Kanta,
Durga,
Sarasvati,
Vidruma,
Vishalesa,
Vyapini,
Vimala,
Tamopaharini,
Sukshma,
Vishvayoni,
Jaya,
Vasha,
Padmalaya,
Parashobha,
Bhadra, y
Tripada.

las Shaktis en orden adecuado de las 24

Ahora escucha los respectivos colores de las diferente silabas de la Gayatri Devi:

como flores de Champaka y Atasi,

como Vidruma,

como cristal,

como loto,

como el Sol Naciente,

blanco como la concha del caracol,
blanco como la flor Kunda,
como hojas de loto y Prabala,

como Padmaraga,
como Indranilamani,
como perlas,

como Azafran,

como el colirio negro del ojo,

0jo,
como el Vaidurya Mani,

=

como Ksaudra; (arbol Champaka, miel, agua.)

como curcuma,

como la flor Kunda; y la leche,

como los rayos del Sol,

como la cola del pajaro Shuka,

como Shatapatra,
como la flor Ketaki,
como la flor Mallika,
como la flor Karavira.

35



Ahora acerca de sus Tattvas:

aire,
Akasha (éter),
olfato,

tacto,

6érgano de reproduccion.
ano,

piernas,

Sammukha,
Samputa,
Vitata,
Vistrita,
Dvimukha,
Trimukha,
Chaturmukha,
Panchamukha,
Sanmukha,
Adhomukha,
Vyapakanjali,
Shakata,
Yamapasha,
Grathita,
Sanmukhon Mukha,
Vilamba,
Mushtika,
Matsya,
Kurma,
Varahaka,
Simhakranta,
Mahakranta,
Mudgara, y
Pallava.

R s s N e s N

36



Los Mahamudras del 4to pie del Gayatri son:

(1) Trishulayoni,
(2) Surabhi,
(3) Aksha Mala,
(4) Linga,y
(5) Ambuja

Oh Naradal! Asi te he descripto todo acerca de los Mudras, etc., de las diferentes silabas del Gayatri.
Si durante el Japam, uno piensa en todas ellas al mismo tiempo que lo repite, todas sus
imperfecciones son destruidas, su riqueza se incrementa y la fama lo asiste.

Aqui termina el segundo capitulo del Libro Xll sobre la descripcién de las Shaktis, etc., de las
silabas del Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por
Maharshi Veda Vyasa.

49. Métodos

Mucho devotos de gayatri suelen escribir constantemente Om bhur (Shriim) bhuvah (Hriim) svah
(Kliim). La ventaja de esto es que el canto se da a través de los tres medios — las manos, los ojos y
la mente. Es evidente que esta involucracion del cuerpo fisico y mental del practicante es un
poderoso medio de purificacion y sin dudas santifica sus alrededores.

Pero por lo general, encontramos que la preferencia superior de los devotos se relaciona con el canto
ininterrumpido del mantra. Veamos algunas cualidades de este mantra expresado como sonido. En
principio debe hacerse una observacion fundamental, el gayatri mantra posee una métrica especifica
y debe cantarse de acuerdo a las notas que estan prescriptas; esas notas musicales se encuentran
en el Rig Veda, Sama Veda, Yajur Veda, etc. La melodia del mantra corresponde a la regla de
pronunciacién que se utiliza.

Vaikhari: Canto hecho en voz alta, con esfuerzo.

Los beneficios para uno mismo

En el estadio primario cantar en voz alta facilita la concentracién en el canto.
También se derivan beneficios del pranayama.

Los beneficios para otros

Una emocion espiritual (bhava) sattvika (predominante en sattva) puede ser generada en las mentes
de aquellos que escuchan el canto.

Las ondas sonoras ayudan a hacer la atmésfera sattvika.

El posible inconveniente para otros: Puede ser un obstaculo para el pensamiento y la practica
espiritual de otros.

Las limitaciones: Ya que el canto es en voz alta, la mente no puede obtener el estado libre de
pensamiento.

37



Madhyama: El modo Madhyama se refiere al canto que ocurre automaticamente. Es llamado asi
debido a que es el modo intermedio entre los modos Vaikhariy Pashyanti.

Pashyanti: Pashyanti se deriva de la palabra raiz ‘pashya’ del Sanscrito que significa ‘ver’. El canto
caracteristico de los videntes que tienen el conocimiento del pasado, presente y futuro se llama
Pashyanti.

Para: A esto mismo se es referido como Omkar o adibijja (la semilla primaria). En el modo de habla
Para el canto cesa ya que la no-dualidad (advaita) es lograda con el canto.

El modo Vaikhari de habla tiene las restricciones de las tres dimensiones de tiempo (pasado,
presente y futuro). Mas tarde, esto gradualmente se reduce y las recitaciones del Pashyanti se
vuelven unidimensionales.

Algunos buscadores evolucionados en su estado usual dicen que hicieron el Mahagayatri
purashcharana, [0 sea que cantaron 24 lakhs (100.000 unidades) del Gayatri mantra] en la mafana.
El que escuche esto puede encontrar esto extrafio y calificarlos de excéntricos. La razén de este
sentimiento, es que hacer un purashcharana, que normalmente toma muchos meses al paso de diez
horas por dia, en sélo seis horas, es casi imposible.

Es absolutamente natural que un buscador que dice haber hecho un mahapurashcharan en 6 horas
o0 en 6 minutos sea considerado excéntrico por una persona promedio. Sin embargo el mismo
concepto de que estos buscadores pudieron hacer tal purashcharana en los modos Pashyanti o Para
[hay no-dualidad (advaita) en el modo de habla Para] esta mucho mas alla de la imaginacion del
individuo promedio.

Ultimamente, los conceptos de dimensiones como tridimensional, bidimensional, unidimensional y
falta de dimension se estan gradualmente abriendo para la ciencia moderna.

Rutinariamente se experimenta el milagro cuando la mente en el estado despierto tridimensional
entra en el estado unidimensional del suefio. Por ejemplo si uno se adormece incluso por medio
minuto durante un discurso espiritual (kirtan) uno tiene el suefo de ser felicitado en una ceremonia
por un gentio. Estos son fendmenos comunes experimentados en apenas treinta segundos. Si estos
eventos hubiesen ocurrido en el estado despierto hubiesen tomado un minimo de alrededor de 12
horas. Tal es el logro de Pashyanti.

A mayor progreso de estado, menor es la proporcion de dimensiones. La proporcion de
dimensiones del Sefior Brahma, Vishnu y Mahadeva es tan infinitesimalmente reducida que miles de
nuestras yugas (eras) pasan en un tiempo que es equivalente al pestafieo de Sus parpados.’

50. De acuerdo a los tipos

El método de canto

Verbal

Upanshu

Mental

1. Pronunciar

Suficientemente alto
para que otros lo
escuchen

Pronunciado con leve
movimiento de la
lengua y los labios para
gue uno mismo sea
capaz de escucharlo

Ausente. El canto
ocurre en la mente. La
visién interna y los
érganos perceptivos
sutiles del oido
perciben las palabras.

2. Relacioén con el aire
externo

La pronunciacion es
hecha con la ayuda del
aire externo

Minima

Ausente

3. Contribucion de la
mente

Presente. Hay una
diferencia entre la
palabra y su
significado.

La mente se concentra
en la deidad del
mantra. También hay
un intento de
comprender el
significado

Hay concentracion en
el significado del
mantra y también hay
una firme relacion entre
la palabray su
significado. Mas tarde,
se experimenta la no
dualidad.

38




4. El modo de habla Vaikhari Madhyama Pashyanti
predominante en

operacion
5. Uso Para el buscador Para rituales de Shanti, | Para la practica
primario Pushti, practica espiritual sin
espiritual hecha con expectativa (nishkama)
expectativa (Sakama),
etc.

De acuerdo a la citadel Manusmruti 2:86) con el canto upanshu uno adquiere resultados cien veces
mayores a aquellos obtenidos con el canto en el modo verbal. Los beneficios del canto mental son
significantemente mayores a aquellos obtenidos con upanshu, ya que mas sutil es el mantra, mayor
es su efectividad.

La diferencia en la energia generada por el canto audible (Vaikhari o verbal) y aquella del sonido
inaudible se puede comprender si se medita sobre la luz natural y sus diferencias con la luz laser.
La humanidad siempre tuvo grandes dificultades para encauzar un haz de luz o calor a distancias
considerables, porque la tendencia natural de la luz es difundirse a medida que se aleja de su fuente
original.

La luz y el calor tienen como caracteristica que su mayor intensidad esta en su origen y disminuye
proporcionalmente a medida que ese haz de luz o calor se expande.

Sin embargo, la luz lazer no se difunde en el vacio, aunque se aleje de su fuente original, la luz lazer
siempre conserva su intensidad primaria.

Los fotones en un rayo lazer se mueven rodos en la misma direccion; por lo tanto, pueden enfocarse
con presicion. Esa focalizaciéon logra concentrar cantidades enormes de energia sobre un punto
minuscolo, permitiendo a la luz vaporizar incluso el hierro.

Este mismo principio (mantener la direccion sin desviarse y la habilidad de enfocar la propia
concentracion interior), se aplica en Gayatri Vedanta Yoga, para determinar la penetracion espiritual
que nos permita de la animalidad, avanzar hacia un humanismo espiritual y desde alli, a la santidad.
Mas alla es la union en la divinidad.

Conclusion:

39



2
Sadhana de Gayatri Vedanta Yoga

ACHAMANAM

Achyutaya namah
Anantaya namah
Govindaya namah

Achamanam, o sea, sorber el agua con los mantras anteriores, un sorbo para cada mantra, quitara
todos los males del cuerpo y de la mente. Esto es llamado Namatrayividya o la adoracion con los
tres nombres que curara todas las enfermedades, fisicas y mentales.

Recitando este mantra, toma el agua en tu mano derecha, haciendo un cuenco con tu palma vacia,
y tébmala.

Gayatri Mantra

Reglas: Gayatri vedanta Yoga realiza un sagrado llamado a todos los devotos para que canten el
mantra 108 veces tres veces al dia (mafana, mediodia y anochecer), somos concientes que los
compromisos de nuestra actual generacion al ser partes de un sistema de produccion y consumo
particular, muchas veces lo hace imposible, por lo que invitamos aun asi a realizar un supremo
esfuerzo en aras de nuestro deseo de santificacion; si no es posible, debera reducirse a 54 y si aun
nos crea dificultades insalvables, debemos cantar como minimo 21 veces.

Om
Bhur Bhuvah Svahah
Tat Savitur varenyam
Bhargo devasya Dhimahi
Dhio yo nah (f) prachodaiat

Significado:

“Meditamos en la Gloria de Dios que ha creado el universo, a quien es justo adorar, que es
encarnacion del conocimiento y luz, y que es el destructor de todas las energias malignas y
de la ignorancia. Que El ilumine nuestro intelecto.”

Gayatri Stavan

Regla: Todos estamos intentando cambiar nuestro actual nivel de conciencia, necesitamos de las
bendiciones celestiales; rogamos a la Divina Madre Gayatri que nos purifigue para que podamos
comprender mas y mas el sentido de la vida y nuestro deber con el mundo.

(Una Plegaria a la radiancia que ilumina el universo)
1. jOh! jGran Dios! Tu esplendor esradiancia es una vasta iluminacién, gloriosa como joyas,

significando todos los comienzos y destruyendo las pobrezas y las penas del mundo. jOh Gran Dios!
iEl sol preeminente! Por favor purificame.

40



2. iOh! jEl radiante! Acepta mis saludos reverenciales y purificame. El pantedn de Dioses, alabado
por venerables sabios, te adora; tu que eres capaz de liberar a todos los seres de los apegos
mundanos. jOh Gran Dios! jEl sol preeminente! Por favor purificame.

3. Tu radiancia es un tesoro de conocimiento, adorado por todos los tres mundos, en la forma de
las tres cualidades supernaturales y como forma divina, brillante. jOh Gran Dios! jEl Sol
preeminente! Por favor purificame.

4. Tu radiancia es de veras misteriosa, bendiciéndonos y quitando todos nuestros pecados. jOh
Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

5. Tu radiancia quita todas las enfermedades. Alabanzas de tu radiancia son cantadas en todos los
tres Vedas. llumina todos los tres mundos. jOh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor
purificame.

6. Alabanzas de tu radiancia han sido cantadas por sabios, cantantes celestiales, eruditos de
Vedas sagrados, y grupos de ascetas. Oh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

7. Tu radiancia es adorada por todos. llumina la tierra, y es la destructora de la muerte. En verdad,
no tiene comienzo. jOh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

8. Tu radiancia es el semblante del creador y la protectora del universo. Es imperecedera, quita los
pecados de todos los seres. Oh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

9. Es sabido que tu radiancia ha creado el universo, lo protegid y destruyé. Este universo entero es
absorbido por tu radiancia. jOh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

10. Tu radiancia es el alma del todo permeante senor Vishnu y es obtenible a través de meditacion
sincera. jOh Gran Dios! |El Sol preeminente! Por favor purificame.

11. Los eruditos del supremo espiritu, sabios, cantantes celestiales y eruditos de los sagrados
Vedas cantan alabanzas de tu radiancia. jOh Gran Dios! jEl Sol preeminente! Por favor purificame.

12. Eruditos de Vedas sagrados cantan alabanzas de tu radiancia, que es obtenida a través de
meditacion profunda. Me inclino ante esa radiancia divina y poderosa. jOh Gran Dios! jEl Sol
preeminente! Por favor purificame.

Gayatri Stuti
Regla: Si es necesario elevar nuestras plegarias, del mismo modo debemos abrir nuestro corazén y

volcarlo en alabanza a |la Madre que nos cuida y protege; una y otra vez debemos alabarla
proclamando aquello que nuestro corazén ama: Su divina presencia.

(Himno a Gayatri)

1. jOh Madre del universo! jTus bendiciones son favorables a todos los devotos! jTu eres
realmente permeante! jMis sinceras salutaciones a ti!

2. Tu eres verdaderamente divina, Diosa del aprendizaje y de la sabiduria! jTu supremo espiritu es
todo permeante!

3. ijOh Gran Diosa! Los sabios inquieren sobre tu forma infantil en la manana, tu forma de joven en
el mediodia y tu forma vieja en la tarde.

41



4. Ascetas y sabios te ven como la fuente de los Vedas. Tienes un carruaje tirado por un toro, un
cisne y el rey de las aves.

5. Tu puedes ser vista en le cielo cantando el Yajurveda y caminando en la tierra cantando el
Samaveda.

6. Tu eres aquella que reside en el mundo de Rudra, Vishnu y en el mundo del creador. Tu eres de
veras favorable para todos los dioses.

7. Tu eres la madre mas querida de los siete divinos sabios. Tu eres una ilusion. Tu confieres
infinitos favores.

8. A ti te es rezado repetidamente, como a la madre de la felicidad, la inobtenible, la conferidora de
favores, como la mas grande y mejor de las Diosas.

9. Tu eres la suprema Diosa. Tu eres como el rio Ganges con agua de color azul oscuro o como la
media luz. Tu eres verdaderamente la liberacion.

10. Tu eres venerada como el Ganges, aquel que fue traido por Bhageeratha y como el prospero
rio del mundo inferior, Patalanga. jOh! Diosa tu fluyes en los tres mundos y resides en tres lugares.

11. Tu sola llevas las penas en el mundo en la forma de tierra, teniendo el poder del aireuen el éter
y mucha refulgencia en el cielo.

12. En Maradianceka, el cuarto mundo, tu eres conocida como un gran poder magico, como
productora en el quinto mundo Janaloka, como la asceta en Tapaloka, el sexto mundo, y la voz
veraz en Satyaloka, el séptimo mundo.

13. En el mundo del todo permeante Sefior Vishnu, tu eres conocida como la Diosa Lakshmi,
Gayatri en el mundo del Creador, Gauri o la Diosa bella en el mundo de Rudra que vive en la mitad
del cuerpo del sefior Shiva.

14. {Oh gran Diosa! jIncluso filésofos cantan tus alabanzas como la suprema!

15. Tu eres tanto el poder ordinario como el superior. Tu eres la suprema; todos cantan tus
alabanzas como aquella que confiere tres tipos de poderes — el poder del deseo, accion y
conocimiento.

16. Tu sola eres todos los rios — Ganga, Yamuna, Vipaasha, Saraswati, Sarayu, Devika, Sindhu,
Narmada, Airavati y...

17. ...Godavari, Shatadraku, Kaveri, y los rios que fluyen hacia el cielo, Kaushaki, Chandrabhagaa,
Vitasha, Saraswati...

18. ...Gandaki, Taapini, Toyaa, Gomati, Vetravati, Idaa, Pingalaa, Sushumnaa...
19. ...Gandhari, Hastajidaa, Pooshaa, Apooshaa, Alambushaa, Kuhoo, Shankhini y Pranavaahini.

20. Los conocedores cantan tus alabanzas como el pulso en el cuerpo, el poder del aire vital que
esta presente en el corazén como loto.

21. Tu eres la bindumaalini en el centro, kundalini en la parte de abajo y vyapini en la base del
cabello.

22. Tu eres aquella que reside como poder mental, en el centro de la parte superior de la cabeza.
Todo en el mundo es tu, no hay nada en el mundo excepto tu.

42



23. iOh gran Diosa! jTodo es tu! jTu eres riqueza! jTu eres media luz! Me inclino ante ti.

Este himno, que es cantado a la media luz, es verdaderamente meritorio, si es cantado con
sinceridad.

Gayatri Kavacha

Regla:Gayatri Kavacha es una de las practicas mas potentes que puede realizar el devoto. Segun
la sancién de los sagrados textos, las ensenanzas de los sabios y misticos, el Gayatri Kavacha tiene
el poder de crear alrededor del devoto de una “armadura” de luz, capaz de protegerlo en todo
momento y todo lugar. Una vez que el devoto aprende esta técnica, debe recitarle en la misma
posicidn y con igual disposicién gue cuando se dispone a meditar, por cada zona que menciona el
kavacha, ciertos yoguis de de los Himalayas, enseian que debe recitarse un gayatri mantra; otros
que debe colocarse la letra correspondiente de las 24 silabas.

El Gayatri Kavacha se realiza por la manana, luego de purificarse con agua y de beber de acuerdo
a las relgas del Acaman. Los efectos del gayatri Kavacha persisten por todo el dia y su poder es
acumulativo. Se dice en textos de tantras que los seres celestiales descienden para proteger, quiar
e inspirar al devoto que realiza con concentracion y sentimiento espiritual (bava) el gayatri kavacha.

(La plegaria a Gayatri que nos proteje)

Viniyoga
(utilidad)

Esta plegaria es compuesta por el sabio Brahma Rishi, la métrica es Gayatri, la Diosa es Gayatri,
om-bhoh y rem son las semillas, bhuvah y nim son el poder, swah y yam son los pilares. Estoy
cantando esto para complacer a la Diosa Gayatri.

Dhyanam
(meditacion)

Se deberia cantar el Gayatri Kavacha en la mente meditando en la Diosa que tiene cinco caras,
diez hombros, refulgencia similar a crores de soles, que confiere varios favores al creador, que es
fria como crores de lunas, que tiene tres ojos, una cara luminosa adornada por una guirnalda de
perlas, que tiene un contenedor dorado, una concha, una rueda, un par de lotos en sus manos,
quien es la suprema, sentada sobre el loto blanco y sobre el cisne y que siempre tiene una sonrisa
dulce.

El creador dijo

1. jOh gran sabio, Vishvamitra! Escucha el Gayatri Kavacha; sé6lo entendiéndolo se pueden ganar
para si los tres mundos en un segundo.

2. Deja que el rayo de luz proteja mi cabeza, el néctar de la Diosa proteja la parte superior de mi
cabeza, la Diosa Suprema proteja mi frente y el todo permeante proteja mis cejas.

3. Deja que la Diosa asombrosa proteja mis oidos, la esposa del sol proteja mis ojos , Gayatri
proteja mi boca y la Diosa otofal proteja mis labios.

4. Deja que la Diosa que ama el sacrificio proteja mis dientes, la Diosa del conocimiento proteja mi

lengua, la naturaleza superior proteja mi nariz y la Diosa que tiene una cara sonriente como la luna
proteja mis mejillas.

43



5. Deja que la Diosa que tiene a los Vedas en su vientre proteja mi mejilla, la quitadora de pecados
proteja mi garganta, la esposa de Indra proteja mi pecho, el predicador de los Vedas proteja mi
corazon.

6. Deja que la Diosa del mundo proteja mi estdmago, el mas querido de los Dioses proteja mi
ombligo, la Diosa que es la compariera del hombre-ledn proteja mis caderas, la Diosa que lleva
todos los mundos proteja mi espalda.

7. Deja que la Diosa que tiene ojos como el loto proteja mis dos costados, la Diosa misteriosa
proteja mis érganos reproductores, la Diosa en la forma de Om proteja mis muslos, la Diosa de la
media luz proteja mis rodillas.

8. Deja que la Diosa estable proteja la parte superior de mi tobillo, el supremo proteja mis tobillos,
la esposa del sol proteja mis piernas, la luz de la luna proteja los dedos de mis pies.

9. Deja que le creador de Vedas proteja mi cuerpo entero y el quitador de pecados me proteja
siempre.

10. ;Oh supremo Vishwamitra! Este Gayatri Kavacha purifica todo; es pio y sagrado y quita todos
los pecados y enfermedades.

11. El erudito que canta este Kavach tres veces durante la media luz sera capaz de cumplir todos
sus deseos y se volvera un maestro de todas las filosofias y Vedas.

13. Habiendo obtenido los resultados de todos los sacrificios, el obtendra el supremo espiritu en el
final. S6lo cantando el Gayatri Kavacha sera capaz de obtener todos los cuatro objetivos
principales de la existencia humana.

Gayatri Phala Shruti

Regla: Es necesario reflexionar, meditar en nuestro corazén acerca de los beneficios que recibimos
a cada momento de Dios. Esta debe ser una meditacion activa, debe recitarse lentamente y trata de

realizar la profundiad insondable de un Dios bondadoso que cuida de nosotros como un amante
Padre-Madre.

(Los resultados de cantar el Gayatri Kavach)

Salutaciones al Sefior Ganesha y a la silaba mistica Om.
Este himno esta escrito en el 12°. volumen de Shri Devi Bhagavata. A través del canto del Gayatri
Kavach, se puede obtener la liberacion de todos los pecados. Se cumplen todos los deseos y
obtienen las cualidades de la Diosa. Este divino Kavacha tiene el poder de quitar cientos de
obstaculos. Confiere 64 tipos de conocimiento y liberacién. Un hombre que canta el Kavach se
vuelve libre de todos los pecados y obtiene un alma suprema. Escuchando/cantando esto obtendra
resultados grandes como 1000 vacas. Un hombre que canta esto en la mafiana puede eliminar sus
pecados de noche. Aquel que lo canta en la tarde puede eliminar sus pecados de dia y aquel que
lo canta en ambos momentos se volvera puro. Obtendra los mismos resultados que obtendria
bafiandose en agua sagrada. Todos los dioses lo conoceran y su habla se volvera pura.
Ofreciendo cuatro tipos de comida y servicio, puede eliminar todos los obstaculos, errores y
mentiras. El no célibe se volvera célibe. Aquel que canta esto con un corazén puro, sus deseos
seran cumplidos en el termino de 100 temporadas. También se pueden obtener los resultados
después de cantar el Gayatri 60,00,000 veces y ofrecer comida a 8 Brahmans. Cualquiera que
cante esto todos los dias en la mafiana con una mente pura obtendra la liberacién de todos los

44



pecados y reinara en el mundo del creador. Este himno es sumamente favorable para eliminar
todos los grandes pecados y para conferir gran éxito. Se deberia cantar esto en la tarde con
profunda devocién. Aquellos sin hijos tendran un hijo y los pobres obtendran suficiente riqueza. Se
pueden obtener grandes resultados cantando el himno del Gayatri Kavach; después de disfrutar de
placeres mundanos se puede obtener la salvacion. Aquel que canta el himno celestial de los sabios
al bafiarse obtendra el mismo resultado que un bafio a media luz, sin duda alguna. Oh Narada es
verdad.

Narada dijo que aquel que escucha esto con devocion seria definitivamente capaz de eliminar
todos sus pecados.

Asi, finalizo este himno.

Otra variante al Gayatri Kavacha

Tercer Capitulo del Libro Xl sobre la descripcion de la Kavacha de Sri Gayatri Devi en el
Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

Regla: Algunos devotos acostumbran a recitar textualmente este texto en lugar del anterior, las
regulaciones son exactamente las mismas. Esta variante de la Kavacha se denomina “maditacion

Narada hablé:

Oh Bhagavan! Tu eres el Sefior de este mundo; Tu puedes mostrar tanto cortesia como disgusto.
Tu eres especialmente versado en las 64 Kalas (artes del conocimiento); Tu eres el jefe de los
Yoguis; por lo tanto te pido que resuelvas mi duda.

Por medio de que mérito (punyam) un hombre puede volverse libre de todos sus pecados y
limitaciones y puede realizar y volverse de la naturaleza de Brahman

Oh Sefior! Y cuales son los adecuados Rishis, Chhandas, Devatas, Dhyan, y Nyasa, etc., de estos
meritorios actos? Quiero escuchar.

Narayana dijo:

“Oh Narada! Hay solo una y unica forma para esto y por lo tanto es muy secreta, te la voy a revelar:
Es el Gayatri — Kavacha.

Puede destruir todos los pecados. Por consiguiente recitarlo o mantenerlo en el cuerpo de uno le
permite al hombre volverse libre de todas sus transgresiones y lograr que se cumplan todos sus
deseos y logra el Sayuya Mukti con la Devi (fundirse en el Cuerpo de la Devi).

Ahora escucha los Rishis, Chhandas, etc., de este Kavacha:

Brahma, Vishnu y Maheshvara son los Rishis; el Rig, Yajur, Sama y Atharva veda son los Chhandas;
el Parama Kala Gayatri de la naturaleza de Brahman es el Devata;

“Tat” en el Gayatri es el Bija;

“Bharga” es la Shakti; y,

“Dhiyah” es la Kilala; y su Viniyoga (aplicacion) es obtener Moksha (liberacién).

Con las primeras cuatro silabas toca el corazon; con las siguientes tres toca la cabeza; con las
siguientes cuatro letras toca el penacho sobre la corona de la cabeza; con las siguientes tres letras
sobre la Kavacha; con las siguientes cuatro letras sobre los ojos y con las ultimas cuatro hace el
Nyasa, sobre todo el cuerpo repitiendo “Astraya Phat.”

Oh Narada!

Escucha ahora la Dhyanam del Gayatri, que concede todos los deseos.

La Gayatri Devi tiene cinco caras; una de las cuales es de color blanco; y las otras cuatro son de
color perla, Vidruma, dorada, y Nilakantamani respectivamente.

45



Cada cara tiene tres ojos; sobre la cabeza hay una corona de joyas y el digito de la luna esta brillando
ahi.

Su cuerpo esta compuesto de los 24 Tattvas.

Tiene tres manos:

Las manos superiores derecha e izquierda tienen dos lotos;

mas abajo, hay un disco y una concha;

mas abajo, hay una soga y una calavera;

mas abajo, hay un lazo y un aguijon y,

en las manos derecha e izquierda del fondo esta haciendo sefiales de “No temas” y Lista para
conceder las bendiciones.”

(Este texto pareciera estar incompleto porque en la tradicion espiritual de la India, la Divina Madre
Sri Gayatri, posee diez manos, como se puede apreciar en cualquier imagen.)

De esta manera, meditando sobre el Sri Gayatri, asi, recita uno el Kavacha;

Que Gayatri Devi proteja mi frente;

Savitri Devi proteja mi derecha;

La Sandhya Devi mi espalda y,

La Devi Sarasvati, mi izquierda.

Que mi madre Parvati Devi proteja mis cavidades.

Que Jalashayini proteja el sudeste;

Yatudhana Bhayankari proteja mi sudoeste;

Pavamanavilasini mi noroeste;

Rudrarupini Rudrani proteja mi nordeste.

Que Brahmani proteja mi parte superior y,

Vaishnavi mis regiones inferiores.

Que la palabra en el Gayatri “Tat” proteja mis piernas;
Que la palabra en el Gayatri “Savitur” proteja mis rodillas;
Que la palabra en el Gayatri “Varenyam” proteja mis caderas;
Que la palabra en el Gayatri “Bhargah” mi ombligo;

Que la palabra en el Gayatri “Devasya” proteja mi corazén;
Que la palabra en el Gayatri “Dhimahi” proteja mi cuello;
Que la palabra en el Gayatri “Dhiyah” proteja mis ojos;
Que la palabra en el Gayatri “Yah” proteja mi frente;

Que la palabra en el Gayatri “Nah” proteja mi cabeza; v,
Que la palabra en el Gayatri “Prachodayat” proteja el penacho sobre la corona de mi cabeza.
Nuevamente que las 24 silabas del Gayatri me protejan
“Tat” protege mi cabeza

“Sa” protege mi frente;

“Vi” protege mis 0jos;

“Tu” mis mejillas;

“Va” mis fosas nasales;

“Re” mi boca;

“ni” protege mi labio superior;

“Yah” protege mi labio inferior;

“Bha” mi cara interna;

“rgo” protege mis mejillas;

“De” mi garganta;

“Va” mis hombros;

“Sya” mi mano derecha;

“Dhi” mi ombligo;

“ma” mi corazon;

“Hi” mi abdomen;

“Dhi” mi ombligo;

“Yo” mis caderas;

“lo” mi ano;

“nah” mis muslos;

46



“Pra” mis rodillas;

“Cho” mis piernas;

“Da” mis talones;

“Ya” mis piernas; y que,
“at” proteja todos mis lados.

Oh Narada! Esta divina Kavacha de la Devi Gayatri puede frustrar cientos de miles de obstaculos y
maldades; puede conceder 64 Kalas y la liberacion.

Por la gloria de esta Kavacha, el hombre se puede liberar de todas las maldades y puede lograr el
estado de Brahma.

Ademas, quienquiera que lea o escuche esto adquiere los frutos de hacer un regalo de mil vacas.

Cuarto Capitulo del Libro XIl sobre el Gayatri Hridaya en el Mahapuranam Sri Mad Devi
Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

Narada dijo:-

“Oh Bhagavan! He escuchado todo acerca de la Kavacha y del mantra de Sri Gayatri. Oh Deva Deval!

Oh Tu, Conocedor del presente, del pasado y del futuro! Ahora cuenta acerca de la Hridaya, la mas

elevada, la esencia esotérica o interior del Gayatri, aferrdndose a ella, si uno repite el Gayatri,

adquiere todos los Punyam (méritos). Estoy deseoso de oir esto.

Narayana dijo!:

e Esta cuestion sobre el Hridaya del Gayatri esta explicitamente escrita en el Atharva Veda. Ahora
hablaré sobre eso, el gran secreto, en detalle.

e Escucha. Primero, considera al Gayatri, la Devi, la madre de los Vedas como de una forma
coésmica (Vira rupa) y medita a todos los Devas como residiendo en Su Cuerpo.

e Considérate a ti mismo como la forma de la Devi y medita dentro de ti sobre los Devatas, de esta
manera: Los Pandits, los conocedores de los Vedas, dicen que quien no tiene el valor y la
constancia para adorar a Dios de este modo, no es un verdadero iniciado, pues no sera capaz
de transformarse en el mismo Dios, en Deva; Por lo tanto debe establecerse firmemente en la
mente y el corazén del discipulo que existe una unidad eterna e infinita entre el practicante y el
Deva.

o Esta unidad absoluta se da dentro del cuerpo del aspirante.

Oh Narada: Ahora hablaré sobre la Hridaya del Gayatri, sabiendo que cada hombre es capaz de
volverse todos los Devas.

Escucha. El Rishi de este Gayatri Hridaya es Narayana; el Chhandas es Gayatri; y Sri Parameshvari
es la Devata.

Realiza este Nyasa como se mencioné antes y siéntate en un lugar solitario, medita intensamente
sobre la Devi con tu corazén y tu cabeza bien calma. Ahora te estoy hablando del Arthanyasa.

Oye. Medita en el Devata Dyau sobre tu cabeza;

los gemelos Ashvinis en las hileras de los dientes;

los dos Sandhyas sobre tu labios superior e inferior;

el Agni, Fuego, dentro de tu boca;

Sarasvati, sobre la lengua;

Brihaspati en el cuello;

los ocho Vasus en los dos pechos;

los Vayus, en los dos brazos;

el Paryanya Deva en el corazon;

Akasha, en el abdomen;

Antariksham (el espacio medio) en el ombligo;

Indra y Agni, en las caderas;

47



Prajapati la forma condensada, como si fuera de Vijnana, en las articulaciones de la cadera; los
montes Kailasha y Malaya en los dos muslos;

los Visvedevas en las dos rodillas;

Vishvamitra en las dos piernas; las trayectorias solares del norte y del sur, la Uttarayana y la
Dakshinayana en el ano;

los Pritis en los muslos;

la Tierra en las piernas;

el Vanaspati en los dedos de las manos y de los pies;

los Rishis en los vellos del cuerpo;

los Muhurtas en las ufias;

los planetas en los huesos;

las Ritus (estaciones) en la carne;

los Samvatsaras en los Nimisha (parpados),

el Sol y la Luna en el Dia y la noche respectivamente.

Pensando de esta forma, repite “Tomo refugio en la Divina y Sagrada Gayatri, la jefa y la mas
excelente, las de mil ojos” y toma refugio integramente en Ella.

Luego repite:

“Me inclino ante Tat Savitur Varenyam,”

“Me inclino ante el Sol Naciente del Este,”

“Me inclino ante el Aditya de la manana,”

“Me inclino ante el Gayatri, que reside en el Sol de la Mafiana” y me inclino ante todo.

“Oh Naradal!

¢ Quienquiera que recite este Gayatri Hridaya a la mafiana encuentra destruidos todos los pecados
cometidos en la noche!

¢ Quienquiera que recite esto por la tarde logra que se destruyan todos los pecados del dia!
Quienquiera que recite esto por la tarde y por la mafana puede descansar seguro de haberse
liberado de los pecados; obtiene los frutos de todos estos Tirthas; esta familiarizado con todos los
Devas:

Es salvado si ha dicho algo que no debe haber sido dicho;

si ha comido algo que no debe ser comido;

si ha masticado y chupado algo que no debe ser ni masticado ni chupado;

si ha hecho algo que no debe haber sido hecho y si acepto cientos de miles de regalos que no
debieron haber sido aceptados.

Los pecados incurridos por comer con otros en una linea que no puede tocarlo.

Si dice mentiras, no sera tocado por los pecados de las mismas; aun si no es bramachari y recita el
Gayatri mantra, se volvera un Brahnachari.

Oh Narada!

Que mas podré decirte de los resultados del Gayatri Hridaya:

Quienquiera que estudie esto, adquirird los frutos de la realizacion de mil sacrificios y la repeticion
del Gayatri sesenta mil veces. De hecho, obtendra Siddhi por esto.

El Brahmana que lea esto diariamente por la mafiana sera liberado de todos los pecados y subira al
Brahma (Loka) y alli sera glorificado.

Esto ha sido pronunciado por Bhagavan Narayana mismo.

Quinto Capitulo del Libro XIl sobre el Gayatri Stotra en el Mahapuranam Sri Mad Devi
Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

Narada dijo:

48



"Conocedor de todo! Tu muestras Tu gracia a los devotos! Tu has descripto este destructor de los
pecados Gayatri Hridaya.

Ahora describe Su Stava (himno de alabanza).

Narayana dijo:

"Oh Madre del Mundo! Oh Tu, que favoreces a Tus devotos!

Oh Tu, la Fuerza Primordial, Oh Omnipresente! Infinita! Sri Sandhye! Ante Ti me inclino.

Tu eres el Sandhya; Tu eres el Gayatri, Savitri y Sarasvati; Tu eres Brahmi, Vaishnavi y Raudriy Tu
eres rojo, blanco y negro (los colores del Gayatri), Savitri y Sarasvati que asumes respectivamente.
Oh Bhagavati! Tu siempre eres meditada por los Munis como joven en la mafiana, llena de juventud
al mediodia y anciana en la tarde.

Ante Ti me inclino.

Tu eres vista por los Tapasvis (ascetas) como Brahmani, montando sobre Hamsa (cisne), Sarasvati
montando sobre Garuda, y Savitri montando sobre el Toro.

Tu eres vista internamente por los ascetas como manifestacion del Rig Veda (en la forma de Savitri)
en este mundo, como manifestaciéon del Yajur Veda en el espacio medio (Antariksham) y como
manifestacion del Sama Veda en todas partes en el Rudra Loka, transitando de esta manera por los
tres mundos.

Ante Ti me inclino. Oh Devil

Tu eres Rudrani en el Rudra Loka, Vaishnavi en el Vishnu Loka y Brahmani en el Brahma Loka; De
esta forma muestras Tu favor a los inmortales.

Oh Devi! Tu eres la Madre que deleita a los siete Rishis (de la Osa Mayor);

Tu eres Maya.

Tu otorgas varias bendiciones magnificas a Tus Bhakthas.

Tu has brotado de ojos y manos, lagrimas y sudor de Shiva y Shivaa.

Tu eres la Madre de las delicias, Durga Devi, recitada por los siguientes diez nombres:

Varenya, Varada, Varishtha, Varavarnini, Garishtha, Varaha, Vararoha, Nilaganga, Sandhya y Bhoga
Mokshada.

Tu eres el Bhagirathi (el rio Ganges) en este mundo; el Bhogavati en el Patala; y la Mandakini (la via
lactea) en los cielos.

Tu eres en este mundo (Bhur Loka) la permanente Prithivi (tierra);

Tu eres el Vayu Shakti (poder del aire) en el espacio medio (Bhuvar Loka);

Tu eres la energia (el oceano de Tejas) en los cielos (Svar Loka);

Tu eres el Gran Siddhi en el Mahar Loka;

Tu eres Jana en el Janar Loka;

Ta eres Tapasvini en el Tapar Loka;

Tu eres Verdad (Verdadera Palabra) en el Sathya Lokam.

Tu eres Kamala en ele Vishnu Loka;

Gayatri en el Brahma Loka; y la otra mitad de Hara como Gauri en el Rudra Loka.

Oh Devil

Ta eres cantada como Prakriti: "Aham" - "Om Mahat" tattva y mas alld de eso el mas alto Sarva
Brahma rupini y Samyavashtha Prakriti.

Tu eres la Para Shakti; Tu eres la Parama Shakti;

Oh Devi!

Tu eres la Tri Shakti: la Ichchha Shakti (el poder de la voluntad), la Kriya Shakti (el poder de la accién)
y la Jnana Shakti (la fuerza del conocimiento).

Ta eres el Ganga, el Yamuna, Vipasha, Sarasvati, Sarayu, Devika, Sindhu; Narmada, Iravati,
Godavari, Shatadru; Kaveri, Kaushiki, ChandraBhaga, Vitasta, Gandaki, Tapini, Karatoya, Gomati, y
Vetravati y los otros rios;

Tu eres los nervios Ida, Pingala y Sushumna;

Tu eres Gandhari, Hastajihva, Pusha, Apusha, Alambusha, Kuhu, Shankhini, Pranavahini y los otros
nervios del cuerpo;

Oh Devi!

Tu eres el poder vital en el loto del corazon;

Tu eres Svapna naika en la garganta;

Tu eres Sadadhara en el paladar;

y Tu eres la Vindumalini Shakti en el espacio pituitario entre las cejas.

49



Tu eres la Kundalini en el Muladhara (plexo solar),

la Vyapini que se extiende hasta la raiz de los cabellos:

Tu eres Madhysana en la corona de la cabeza,

y Tu eres Manonmani en el Brahmarandhra.

Oh Devi!

Que necesidad hay de declarar esto?

Es suficiente decir que todo lo que es visto en el universo; todo eres Tu; Por lo tanto, Oh Sri Sandhya
Devi! Ante Ti me inclino.

Oh Narada!

Asi te he hablado acerca del Gayatri Stotra que concede todos los éxitos, destruye todos los
pecados, y concede todos los méritos.

Quien lee esto en los periodos Sandhya, con toda la atenciéon, obtendra hijos si no los tiene, obtendra
riquezas si no las tiene.

No hay duda de ello.

Quienquiera que lea este Stotra, obtiene los frutos de todos los Tirthas, todas las Tapasyas, todas
las ofrendas, todos los sacrificios y todos los Yogas.

Disfruta la felicidad en este mundo y finalmente logra el Moksha.

Los Munis que estan involucrados en las Tapasyas leen este Stotra.

Durante el bafo, si uno lee esto, se sumerge bajo el agua, adquiere los frutos de ser sumergido en
el Sandhya.

Oh Narada! Esto es Verdad, esto es Verdad, Esto es verdad y no hay duda en esta declaracion.
Quienquiera que escuche con devocion este Sandhya Stotra, como el néctar, sera liberado de todos
los pecados.

Shri Gayatri Chalisa

Regla: Nuestro deber debe ser estar todo el dia en presencia de la Divina madre, este Himno nos
ayuda a permanecer en Su presencia v retirarnos de la meditacidon con un espiritu reconfortado y
lleno de amor vy de paz.Los devotos de gayatri acostumbran cantar esta Chalisa en todo momento

y lugar.

Hrin, Shrin, Klin (Estos son sonidos bija — que acenttan el poder de los cantos) Tu eres una fuente
ilimitada de talento, luz, vida, paz, revolucion, progreso y creatividad. La madre del mundo, tu, Gayatri
auspiciosa, es felicidad, aquella que completa todo nuestro trabajo.

Bhurbhav Swah, Om, Oh madre Gayatri, aquella que erradica todos los pecados de Kaliyug.

Las veinticuatro letras del mantra dedicado a ti son sumamente auspiciosas ya que los Shastras,
Puranas y el Geeta es inherente en ellas.

Tu tienes todas las cualidades superiores y eres una imagen de verdad. En ti esta la eterna verdad
y néctar.

Tu, que vuelas sobre un cisne, posees una radiancia dorada y caminas en los cielos.
Tu sostienes un libro, una flor, un kamandal y una guirnalda; tu eres bella y tienes ojos grandes.
Tu pensamiento hace feliz al alma y quita penas.
Kamdhenu y Kalpataru estan en tus sombras. Grandes son tus poderes.

Quienquiera que venga a tomar refugio en ti, cruza todos los obstaculos y esta libre de dificultad.

50



Tu eres Saraswati, Laxmi y Kali: Oh Diosa, tu radiancia es unica.

Tu tienes poderes indescriptibles que no pueden ser alabados suficientemente por cientos de
devotos.

Oh madre auspiciosa de cuatro Vedas, tu eres Brahmani, Gauri y Sita.
Todos los Mahamantras conocidos al mundo no pueden compararse con el Gayatri Mantra.
Si se recuerda esto habra luz de conocimiento. Y vagancia, pecado e ignorancia seran destruidos.

Oh Bhavani tu eres la semilla de la creacién y la madre del mundo. Tu nos proteges de la
oscuridad.

Dioses como Brahma, Vishnu y Rudra reciben su fuerza de ti.
Tu eres para los devotos como una madre y ellos son como tus hijos.
Tus bendiciones son infinitas. Tu quitas todos los miedos.
Todas las ciencias y conocimiento estan en ti. No hay nada mas alla de ti en el mundo entero.

Después de conocerte, no hay nada mas que conocer. Después de conocerte todas las penas
desaparecen.

Tu efecto es como aquel de una piedra filosofal que convierte metal en oro puro.
Tu poder esta en todas las direcciones. Oh madre tu estas en todo.
Planetas, estrellas y el universo, todos se mueven con tu inspiracion.
Tu das vida al universo. Tu proteges, alimentas y destruyes.
Madre tu amabilidad es grande. Incluso los pecadores obtienen Mukti.
Todos bendicen a uno que es bendecido por ti.
Los lentos de mente obtienen el poder del intelecto; pacientes se deshacen de su enfermedad.
La pobreza y el dolor son eliminados, penas y miedo desaparecen.
Gayatri, quien quita el miedo, destruye problemas tanto en el hogar como en el corazon.
Aquellos sin hijos dan a luz a hijos y felicidad y riqueza arriban.
Fantasmas te tienen miedo y los agentes de la muerte de Yama se mantienen alejados.
La mujer casada que reza a ti nunca se volvera una viuda.
Muchachas tendran buenos esposos y hogares; viudas siempre seguiran el camino de la verdad.
Gloria Jagdambe Bhavani. Nadie da mas que tu y nadie es tan amable.

Aquellos que son verdaderos obtienen tus bendiciones. Su meditacién es exitosa.

51



Aquellos que te recuerdan son muy afortunados, ya sea mundano o vairagi, sus deseos son
cumplidos.

Dadora de todas las ocho iluminaciones y nueve riquezas, tu eres la todopoderosa madre Gayatri.

Rishis (sabios), los pensantes en el dinero, los Yogis meditantes, gente con deseo, gente con
dinero, gente triste y mundana.

Todos aquellos que vienen bajo tu refugio tendran los deseos de sus corazones cumplidos.
Obtienen fuerza, intelecto, conocimiento y dignidad, afluencia, opulencia, fama y belleza.
Todos los tipos de felicidad vienen a aquellos que recitan esto con concentracion.

Quienquiera que recite este Chalisa con devocion obtendra bendiciones completas y felicidad de la
Diosa Gayatri.

52



ALABANZAS PARA CADA DIA DE LA SEMANA

\ | E
1_‘1: A

i e a
¥ -} . Q
/ ”i% I‘k—!:*r:ﬁ'"'\ ﬂ ‘;..
-\.m 4 I. L fd_\"j?' \'\' | . ‘

OM bhuurbhuvaH svaH tatsaviturvareNyam.h
bhargo devasya dhiimahi dhiyo yo naH prachodayaat.h |

PRIMER DiA DE LA SEMANA: DOMINGO

¢, Como expresar el sentimiento de que todos los seres participan de Su gloria y que todo este mundo
material esta impregnado de Su presencia?

Es necesario remitirnos a la percepcion de una eternidad que brota desde la sangre y que nos
adentra en la dimension del Nombre como alabanza.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

¢, Puedo inaugurar un dialogo entre lo carnal y lo celeste?
¢, Puedo vivirme desde el interior de mi corazén para que haya un afuera?

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

La dimensién del amor como realidad plena nos permite el regreso desde la dualidad, desde la
exasperacion y el exilio. Sucede que solamente desde el amor y con el amor podemos aunar todo lo
existente.

Desde el amor podemos construir modelos para el reencuentro.

El amor es amor cuando puedes celebrarlo.

Om bhur bhuvah svahah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

El amor es un esplendor de quietud y es anterior a toda palabra y forma.
El amor cuando es celebrado nos permite alzar vuelo y despojarnos de tantas vestimentas llenas de
deseos.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Simbolizamos la dispersién y ésta se acumula por siglos, pero en Su presencia ella se anuda y tus
ojos se reconfortan como los de aquellos que La buscan. Eres un hijo del instante, como proclaman
los misticos musulmanes.

Eres parte de todo invierno y perteneces a toda primavera, te asombras con la fragilidad del otofio y
te llenas de dicha en las transparencias del verano. Tu corazén es todo embeleso y ya puedes
fundirte con las estrellas que te esperan en lo alto.

53



Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Todo nacimiento en este mundo material te expresa y todas las flores derraman el rocio que sefala
el camino de regreso a casa, a la celebracién de Su nombre.

En la celebracion del amor encuentras el sentido de lo aparentemente sin sentido.

Si no es desde el amor, §,como develar nuestros destinos?

"Yo dormia pero mi corazén velaba", canta Salomon en el Shir Ha-Shirim.

No hay luz sin danza y sin cancion, dice el maestro espiritual y algun corazén palpitante sabe de
esas danzas ensofadas.

Cuando tu corazén vela, hay danza y hay cancion.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Preguntaran qué fue en el principio: aun antes del principio fue el amor, debemos balbucear.

Aun antes del principio fue el amor; es decir, la necesaria energia y la imprescindible realidad de Su
nombre;

¢ Porque puedes entenderte de otro modo?

¢ Puedes contemplar asi la luz del mediodia? ¢Puedes danzar suefios que no son suefios con
canciones vestidas de blancura?

De un suefio ensofiado de amor proviene el origen y en Su gracia podemos encontrar el descanso.
Por eso, en la medida que comprendes tu naturaleza de amor, se disipan las perplejidades y te
encuentras con Aquel Uno sin segundo, que es Unico en medio de la multiplicidad.

No tengas miedo de celebrar Su nombre, no temas en proclamarlo, Dios existe y es la Divina
Madre Gayatri.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

¢ Quién es Esa que se anuncia como la base de todos los seres y de todas las cosas?

¢ Quién es Esa que proclama una ligadura indestructible con Su amor tejido de destino?

¢ Quién es Esa que manifiesta la frescura de la eternidad que todo humano anhela?

Ciertamente es el amor celebrado. La inalterable verdad que desvanece la ilusién y las quimeras y
nos permite acceder al misterio de lo celestial; aqui, en esta tierra.

Es Ella que vive en el corazén de la humanidad, es la magnificencia que pide: vivificame en tu
palabra.

También asi esta dicho por Su boca: tu vida es Mi mensaje.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Es una exhalacién de amor con vestiduras de humanidad y que eres tu mismo, y es Ella en un
presente que anuncia glorias ilimitadas.

Es Su presencia un poder tan misterioso que nos contiene y sostiene en el instante.

Su presencia es una musica inmediata. Amorosos pasos en cada una de las silabas.

Dimension celestial recuperada para el sediento de toda sed.

Es el tiempo del descubrimiento, de la tierra y de los cielos, de las arenas en los desiertos y del verde
en los campos.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Sus ojos son la profundidad de un mar insondable que exige el silencio para asombrarnos en Sus
pasos.

54



(jOh Madre gayatri, néctar, jardin magnifico, contemplacién, encuentro, amigo, padre, madre,
hermano, maestro, Dios y todo lo demas!)

Ella dice: Da un paso e iré hacia ti, derrama una lagrima y Yo secaré cien de tus ojos. Te protegeré
y Te conduciré por el camino del Bien, la Bondad y la belleza.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

No existe una aspera soledad cdésmica, nada existe fragmentado o disperso, no podemos
sorprendernos por Su refrescante presencia celestial vestida de humanidad.

Ella existe y vive en el corazén del mundo. Porque existe la correspondencia del amor con el amor,
Ella vino como sonido trascendental para despertar nuestros corazones y para que cantemos
canciones de dicha.

Por eso, no podemos temer, no podemos negarlo ni ocultarlo: Dios existe y vive en el corazén del
mundo.

Om shriim Shriim Shriim Gayatriai namah
Shanti shanti shanti

SEGUNDO DIiA DE LA SEMANA: LUNES.

Su Nombre es relato que se abraza al tiempo y se alza incandescente en medio de los seres como
una invitacion final a la gloria.

La alabanza del gayatri mantra es un acto simplisimo que permite experimentar la verdad. Ese
Nombre posee el poder supremo de la conversion.

En tu garganta se paralizan los gritos angustiados, se disuelven tal como la gota en la inmensidad
del mar y te asombra la naturaleza que descubres y el derrotero fatigoso de las constelaciones.

No hay traduccién posible para el encanto del Gayatri Mantra.

Toda luz que llega del infinito espacio no es mas que ilusidon pues es parte del mundo material;
deberas tener presente que esa luminosidad es nada mas que una alusién fugaz de la magnificencia
de los seres y de todas sus cosas.

Los cielos estan arriba, mucho mas arriba, no tan lejos como para que no puedas alcanzarlos y si te
callas, puede que lo presientas en tu corazén; juegos de lineas que se entrecruzan buscando el
modelo exacto que represente al Uno y Unico sin segundo.

Estamos sumergidos en un suefio.

Desde este suefio en el que estamos sumergidos participamos de Su gracia en la creacién
trascendental.

En este suefio todo tiene una correspondencia: ;comprenderas que todo se resume en la
contemplacion que esta en la respiracion?

La respiracion es la sefial, el modo perfecto, la linea que nos aproxima a la realidad primera, esa
realidad irreversible, donde ya no hay designaciones ni estremecimientos hasta el cansancio.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Sdlo en la respiracion puedes alabar Su Nombre; no hay alabanza sin respiracion.

Vivir en la respiracion no es sinénimo de exaltaciéon, no es un espacio al que accedes desde un
tiempo de quimera; es la dulzura de las silabas que nace y se expande hasta hermanarte con todo
lo creado.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

55



Constantemente fluye la respiracion entre todos los seres y en todo este mundo material ti puedes
intuirlo en las fibras mas remotas de tu conciencia. Posibilidad de infinito.

La conciencia mencionada es un espejo puro, has de luz, cristal donde el Uno sin segundo respira,
y esta respiracion se transforma en nombre.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

¢, Cual es la causa de lo inalterable?

En el lento regreso a casa, solamente cuentas con la contemplacién de Su refulgencia y con la
respiracion que es el gayatri; desde ese lugar adquieres el derecho a permanecer en el estadio de
la conquista maxima: la soledad.

Mas aca o mas alla de la soledad adquirida se sitla lo que es por si mismo, aquello que no requiere
de explicaciones, lo inalterable.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Desde la soledad te hermanas con todos los seres; desde la soledad fijas el punto que te devolvera
al infinito, porque en este recto camino de alabanza del Nombre, la soledad se prefia de cantares.
¢, Cual es la causa de lo inalterable?

En el gayatri hay sonidos y colores, senderos silenciosos, corazén enmudecido, aguas calmas,
unidad basica, causas que te atan al amor primero y ultimo.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

El gayatri es la fuente de toda dicha, donde lo material tiene el valor exacto que posee: lo efimero.
Eres alma viviente y alli donde posas y descansas tu mirada, lo profano se transforma en sagrado y
lo sagrado es el puente, la antorcha que ilumina la oscuridad de lo multiple.

¢, Cual es la causa de lo inalterable?

Es el amor que desciende para celebrarse a si mismo celebrandote.

Cuando comprendes y aprehendes la naturaleza de la soledad que es sinénimo de reposo, percibes
la belleza.

La soledad reposada esta implicita en la celebracién del Gayatri.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

El Gayatri es un viento de gracia que se adentra en la soledad y te revela todo significado alabandote.
El que vive, el que vive, éste te dara alabanza, dice Isaias.

Alli donde desdibujes los limites y las identificaciones que te atan a la materialidad y te hacen cosa
entre las cosas, podras elevar los abismos interiores que no te permiten verLa cara a cara.

Ella es la causa de lo inalterable.

Om shriim shriim shriim gayatriai namah
shanti shanti shanti.

56



TERCER DIA DE LA SEMANA: MARTES

Rumor del dia y de la noche, de un adentro y un afuera; alabanza abarcadora, revelacion subita que
conquista el espiritu y te unge el corazén con el nombre.

Porque se alegraran sus corazones, se gozaran en el Creador, como lo escribié Zacarias; o sea,
desde las cenizas materiales te elevaras, y como reflejos de cristal purisimo te fundiras en el gayatri
hasta ser un relampago, una semilla que germina, un brote.

Porque si no entiendes desde el corazén, la base, el sustento, la raiz de este temblor que asombra,
jamas podras recuperar la ensofnacion que te conduce a la celebracion de gayatri.

En la alabanza de Gayatri nos despojamos de la piel.

Su Nombre y tu destino son como el comienzo del viento, del agua, del fuego devorador que se viste
de silenciosa quietud.

Su Nombre no tiene equivalentes en nuestro lenguaje material aunque en la porfia del juego
intelectual tracemos metaforas, Su Nombre sefiala la naturaleza de lo eterno, es respiracioén, soplo
que nace y se expande desde el ombligo. Su Nombre es el origen perdido, el inicio de toda palabra
y todas las palabras.

Su Nombre es como un altar donde debes sacrificar todas las palabras, hasta que se aquieten en la
mente y adquieran el sonido susurrante de las aguas. Su Nombre viste al cosmos de sentido.
Desde la alabanza de Su Nombre descubres la conciencia del mandato escrito en Bereshit: no
moriréis. La alabanza de Su Nombre en las veinticuatro silabas del gayatri, es desnudez eterna que
te exige, invita, reclama.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

La celebracion del gayatri es un intento para adentrar el corazén en las esferas celestiales; fuegos
sagrados y vastos, agua y soplo, presencia divina del maestro, ensefianzas ocultas debajo del apego
a los sentidos.

Tu celebras Su Nombre y Ella te respondera: Eres Mi Hijo.

Puente que permite despegar de la materialidad.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

La alabanza del gayatri encarna en la memoria de la sangre y si elevas los ojos, en los mundos que
presientes a lo lejos lo podras comprobar. No hay espacios donde no puedas emplazarlLa.

Las silabas de Su Nombre es una fogata sagrada, un altar que habita en el corazén y desde alli se
expande en todas las direcciones, hacia el conjunto de los seres que habitan los cielos y la tierra.

¢ Qué significan cielos y tierra, Nombre y destino? Es un lento transcurrir hacia la eternidad, de un
caminar hacia casa, para disolverse en la sustancia primordial que hoy no puedes descifrar.

Todo signo material tiene su huella, ahi esta la causa del sufrimiento, pero la vision de la gloria
capacita al renacer de todo lo que oyes y todo lo que ves.

La alabanza de las silabas de Su Nombre es perceptible solamente al corazén pero vivifica y exalta
toda la creacion.

La alabanza de de las silabas de Su Nombre es la respuesta para el misterio de los misterios. Emana
de tu propia respiracion.

La alabanza del sagrado gayatri es el vestido sagrado: yo soy Tu, Tu eres yo.

Todas las preguntas y todas las respuestas caben en la silaba de Su Nombre.

Om bhur bhuvah Svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

57



La alabanza de Su Nombre es como el brillo de luz, es toda gracia, dicha inexpresable que se
proyecta hacia los cielos y la tierra.
Todos los caminos se funden en Su Nombre, la experiencia final y suprema.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

En la alabanza de Su Nombre se aquieta el corazoén, celebras el canto de la vida y de la magnifica
oportunidad de saberte humano; disciernes lo esencial. Es tiempo de iluminacion.

Su Nombre es inalterable y aunque haya cavidades sombrias registraras el beneficio de la alabanza.
Porque Ella lo prometié y Su promesa es eterna: El que Me busca, ése Me hallara.

No tiene otro camino que no sea la alabanza de Su Nombre, el conocimiento de uno mismo que se
percibe cuando celebramos Su Nombre. Entonces tendras entendimiento.

Los entendidos resplandeceran
como el resplandor
del firmamento.

Soélo hay conocimiento en y por el Nombre.
La finitud del yo y la eternidad del Tu son puntas de un mismo hilo; es el encuentro de verdores y
miel.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Oficiante del oficio circular y Unico, cantaro donde se derraman todas las bendiciones, fruto que se
reparte a todos los desposeidos, canto de dicha, esto y mucho mas, es tu yo cuando celebras el
Nombre.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Om shriim shriim shrii gayatriai namah
shanti shanti shanti.

CUARTO DIiA DE LA SEMANA MIERCOLES

Su Nombre resplandece entre los limites borrosos de esta humana materialidad; es como una llama
que todo lo ilumina, que todo lo abarca, pero, en la necesidad sin limites que nos ata, aun nos
preguntamos donde esta.

Su Nombre es una vestimenta tan real como Su amor, no es una alegoria para desandar quimeras
enloquecidas, fantasias vanidosas; la vestimenta de Su Nombre es para cubrir tu corazén y para dar
nacimiento a una amistad superior.

Examinar el Nombre, reconocerte en él, es ampliar tu visién para descubrir lo propicio en lo
circunstancial. Su Nombre es movimiento, ritmo, cancién y danza; es madre y padre, amigo y todo
lo demas.

Si te preguntas dénde esta, no podras ahondar el misterio supremo de sentirLa y no podras penetrar
las formas que se separan, se dividen de tal modo que solamente quedan los muchos; porque Ella
esta en todos, y es Ella misma, la que no tiene principio ni tampoco fin.

58



Cuando te preguntas donde esta no puedes ejercer el oficio que todo lo sacraliza, que permuta los
sentidos temporales por la inmensidad del So Ham.

Si crees que Su Nombre se asemeja a la fantasia no habras comprendido Su esencialidad, pues la
estructura intima de Su verdad es igual a lo que esta arriba y también a lo que esta abajo, anverso
y reverso de una unica realidad que es respuesta, todas las respuestas y también preguntas,
intencidn que convoca desde la urgencia.

Su Nombre te incluye en una relacién que no puede ser sustituida; ése es el misterio de los misterios.
Tu yo se conforma de estructura césmica, es un soplo, un océano, intencion que fluye hacia lo
celestial. Ese a quien llamas yo, no se diferencia de Su Nombre.

Ese yo del que hablamos debe estar despojado de todo sentido material, un bello cuento Sufi lo
ilustra:

El amante llegé a las puertas del Amigo y golped y una Voz susurré desde adentro:

- ¢ Quién es?

Y el amante respondié diciendo:

- Soy yo.

Entonces la Voz dijo:

- No hay lugar en esta morada para un tu y un yo.

Y se cerraron las puertas.

El amante se marcho al desierto, alli ayund y oré. Al cabo de un tiempo, regresé una vez mas a las
puertas del amado y golped. Nuevamente la Voz pregunté:

- ¢ Quién es?

Esta vez el amante habia comprendido y respondio:

- Ta.

Y la puerta se abrio.

El destino de ese yo tantas veces incomprendido es un eco de lo celestial pues se corresponde con
Su Nombre. Cuando en la abstraccion final nada es ese yo se transforma en Tu.

Om bhur bhuvah svaha tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

El Nombre sefiala el nacimiento del sol y dependera de la intencién para que Su vastedad te
transforme en luz.

¢ Donde estas cuando Te llamo? ¢ Donde estds cuando de lo profundo de mi noche oscura grito a Ti
angustiado?

Escribe la Madre Teresa de Calcuta que a pesar de la promesa, ella veia en las arenas un par de
pisadas, huellas de un solo peregrino.

¢No eran acaso dos pares de pisadas la certeza de Su presencia, tal como se lo habia prometido?
Teresa, las huellas que ves no son las tuyas sino las Mias, soy Yo el que te llevo en Mis brazos.
Hay veces que puedes desprenderte de las designaciones y en el cielo de tu alma se funde la certeza
de Su presencia; entonces se hacen evidentes las palabras y susurros, tal como lo hicieron los
discipulos camino a Emaus: quédate, Sefior, porque anochece.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

La brillante majestuosidad del Nombre se establece en el corazén, la gloria, Su Nombre que es
hazafa para descubrir y desentrafiar la historia humana.

Maravilla de saberte polvo, materia en la materia y al mismo tiempo distinto y Unico pues ese que
llamas yo es inmensidad, incontables pasos eternos siempre en transito hacia el infinito. Libertad
que quita toda opresion y toda prision.

El mundo es un espejo donde se refleja Su magnificencia, debes saber que aunque todo sea arduo
y la geografia se cargue de presagios, aun asi, todo te conduce a la presencia del Amado.

Toda lampara encendida es un extravio de amor, una celebraciéon de amor que reune los fragmentos
para que pronuncies el Nombre.

59



Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Su Nombre es el todo y la parte, es la fuerza que anima la claridad en tus ojos, es el movimiento que
muestra lo escondido y lo devuelve al acto de la celebracion que impulsa hacia arriba. Arriba, arriba,
mas arriba, hasta que se abra la puerta y seas tu mismo, es decir Ella.

Om shriim shriim shriim gayatriai namah
Om shanti shanti shanti.

QUINTO DIA DE LA SEMANA JUEVES

Debes detenerte en Su Nombre, encontrar en Ella el definitivo reposo, la sensacion final. En ella
Nombre te despojas de todas las designaciones, y entonces el devenir es ininterrumpido, porque se
universaliza.

Tus actos son extensiones de Su amor, se amplia la percepciéon y todo adquiere un propdsito
evidente.

Ya no hay introducciones.

La capacidad de asombro.

Los dias oscuros pasaron, la primavera se aproxima, en Su Nombre te encuentras y ya puedes
realizar las preguntas pertinentes, tal como lo hiciera Hillel el Sabio:

Si yo no estoy por mi, ¢ quién lo estara?
Y si no estoy en mi favor, ¢ quién soy yo?
Y si no es ahora, {cuando?

Cuando reposas en el Nombre, todo dentro de ti se conmueve y se mueve, toda palabra que sale de
tu boca purifica, tierra fértil donde la semilla del ser se abre en fruto.

Eres una flauta vacia, hueca en un vasto firmamento de ininterrumpida repeticion del Nombre; ahora
el camino es uno, no hay arriba ni abajo. Su Nombre es expresion de jubilo, puesto que en Ella 'y por
Ella todo en el universo es ensalzado; toda llama, toda brasa ardiente es un reflejo palido que no
alcanza para expresar la fuerza volcanica de Su presencia.

Om bhur bhuvah svaha tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Es obvio que en oportunidades se acallan las palabras; el eclipse como sinénimo de mudez; pero
alli donde agonizan las palabras surge el Nombre y comprendes tu destino.

El eclipse es sinédnimo de liberacién puesto que desatas las ligaduras del mundo material; tu destino
y Su Nombre se entrelazan y ya no hay laberintos, ni adivinanzas. Ya nada esta en formacion.

La respiracion es un soplo pleno.

Detras del eco subyace el Nombre, sin enigmas, sin diferenciaciones.

Es Uno y Unico aunque abarca la multitud de lo creado.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Su Nombre no establece separaciones porque en él se desnuda el misterio de la inmortalidad. No
moriréis porque Su Nombre es inclusion, aquello que une, que te ata a Su inmortalidad.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

60



Ya no es necesario que permanezcas con los ojos cerrados, porque Su Nombre te restituye, te
devuelve a lo existente mas aca de toda apariencia.

¢ Puede manifestarse la eternidad como rocio?

¢, Se puede percibir un silencio de luz?

¢, Se disuelve el temor en la fascinacion de las metaforas?

No moriras, aunque tu piel se hunda en el olvido y se pierda en la variedad de los espacios. No
moriras porque ese es tu destino.

Lo que es inmutable exige la dignidad de la contemplacién; del Nombre que es continuo y delicioso.
Aurora que contiene el significado de lo existente. Eco de un temblor que se imprime en el viento.

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Un suefio de vientos calmos, un fluir de aguas claras, un despertar a la alegria de Su sonrisa, es
esto el Nombre y mucho mas.

Om bhur bhuvah svaha tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Toda vida se transforma en el Nombre y somos como el suefio de un nifio, encantada quietud,
bienaventuranza celestial.

Cuando pronuncias Su Nombre debes saber que celebras a todos los nombres en Su Nombre;
porque Gayatri es el recipiente, el que contiene y lo contenido, la madre, el sustento, aquello que
nutre y que es embeleso de amor.

Gayatri es un sonido y una forma. Es la necesidad de un afuera para que puedas tener un adentro.
Elevas tu punto de vista y lo que es mas, se introyecta en ti la fragancia de una respiracion meditada
hasta que alcanzas el estado de pureza.

So Ham - - Ham So -

Del Nombre te desplazas hacia la poesia y de ésta, impulsas el sonido que asciende hasta la forma
y se abre tu corazén en el refugio de la certeza. Es Ella, es Ella y no otra la que inunda cada una de
tus particulas e inunda las estrellas.

Om shriim shriim shriim gayatriai namah
shanti shanti shanti.

SEXTO DIiA DE LA SEMANA, VIERNES

Merecer el encanto de los dias y las noches, revelar lo oculto en el sol no es un privilegio ajeno a tus
ojos abiertos, a la voluntad manifiesta de encontrarLa.

Por extrafio que parezca, el sol es un eco obvio de Su presencia, es la firmeza, la verdad que se
manifiesta tal como lo proclamara Isaias:

Alabaré Tu Nombre porque has hecho maravillas;
Tus consejos antiguos son verdad.

La reciprocidad entre el sol y Su presencia se asemeja al éxtasis, a la consagraciéon del mundo
material impregnada de Su Nombre como alabanza.

El despliegue de la belleza de la luz, la poesia del lenguaje del viento acariciando el intento por lograr
la eternidad. La apertura, plenitud hacia todo lo creado.

Om bhur bhuvah svaha tat savitur vareniam
Bhargo devasia dimahi dio iona prachodaiat.

61



Y puedes cantar Su Nombre que es poesia, altisima poesia celeste, perfume de jardines,
presentimientos de cielos préximos.

Surya gayatri, surya coti gayatri.

Que es como decir: Gayatri, Tu eres el sol.

La exasperacién de inferior, de las formas cambiantes, de los colores, transeuntes siempre y sin
consuelo, descansa finalmente en Su Nombre.

Todos los principios y todos los finales.

Om bhur bhuvah svaha tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

En y con Su Nombre remontas el cielo y desde alli comprendes la esencia de este mundo material,
del propésito que subyace detras de toda apariencia. Y dices como Nehemias:

El gozo del Sefior es mi alegria

Es decir, el Sefior que es gozo y bienaventuranza deja toda tristeza cautiva en un pasado remotisimo,
ajeno a la dicha que experimentas, porque ahora descansas en Ela.
Asi esta escrito en Shlomo:

Yo soy tu parte y tu herencia
El yo disuelto en el Tu, el T4 como unica parte y como Unica herencia.

Om bhur bhuvah savah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Dices Om y despiertas del cautiverio, te aquietas en la dicha que sélo puede provenir de la dicha que
es Ella.

De tu corazén nace Bhu, punto de encuentro, zona que excluye toda multiplicidad, posibilidad de
expansion, sangre que fluye adentrandose en la sangre de todos los seres y todas las cosas. Mundo
material que recupera el sentido; victoria de la profundidad mas profunda sobre la superficie.

Bhur como necesaria continuacion del Om para dar nacimiento a Bhuva, la necesidad de expandir
los niveles de conciencia asi como el verdor se extiende sobre la poesia, reminiscencias de voces
antiguas, luces y espejos que multiplican al Uno que es Unico.

Svaha, sueio, ensofacion, viento fresco, reconciliacion con todos los seres y todas las cosas; svaha,
firmamento de estrellas que senala el cristal de Su sonrisa.

Estalla Svaha para arrebatar con su soplo vivificante la fragilidad de la materia que te sorprende y te
encadena.

La maravilla de Svaha, que reune en el punto central todos los senderos y todos los misterios
indescifrables.

Svaha, que es como decir poesia, claridad y sonrisa, madre, amistad que es respuesta, corazén que
se abre para danzar en la dicha del suefio final; celebracién en otros planos...

Tat, voces antiguas, cantaro de agua y un mistico recorriendo la vastedad de sus mundos interiores
para reencontrarse con Tat, Aquel que Es, tan pequefio como lo inimaginablemente pequefio y tan
grande como lo mas grande. Fascinacién de saberte Tat porque Tat es Ella, es Ella y no hay otra.
Porque esta escrito:

Es Ella, es Ella y no otra que viene hasta mis dias,
es Ellay no otra que inunda mi corazén de dicha
y me devuelve a la desnudez primigenia.

Tat, constelacion serena y firme que sefala el sendero, la profundidad y el tiempo para regresar a
casa, a Su magnifica presencia.

62



Savitur, reminiscencia de eternidad, cuando el tiempo aun no habia sido atrapado en horas y
segundos, cuando se desplazaba por toda carne y toda sangre, cuando era el sol el que respiraba y
fundia en su misterio todo el conocimiento; Savitur que remite a Savriti, a Surya, a gayatri llena de
esplendor y gracia.

Savitur, la divinidad inmanifestada que se oculta en estas siete letras. Savitur, Surya, sol
resplandeciente, gayatri, madre que acuna, protege y despeja toda duda y llena de sentido todo
desencuentro.

Vareniam, plegaria, rogativa, ruego, stplica al Uno que es Unico, te rogamos, oh, Supremo Sefior,
divina madre, consuelo en las horas oscuras, nos sumerjas en el Om para que podamos comprender
nuestro estar en bhur y desde alli accedamos a la dimensién de bhuva, si, Tu que eres svaha, Tu
que eres tat y savitur.

Om Bhur Bhuva Svaha Tat Savitur Varenyam

Cantas "Om Bhur Bhuva Svaha Tat Savitur Vareniam" y descansas la respiracion, te adentras en los
senderos del silencio, vivencias la fuerza poderosa del Nombre como alabanza. Las estrellas en lo
alto son el vestido de magnificencia que te muestra Su presencia.

Om shriim shriim shriim gayatriai namah
Shanti shanti shanti

SEPTIMO DiA DE LA SEMANA, SABADO

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodait

Luz
Paz
Amor
Bien
Bondad
Belleza

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

Shriim
Shriim
Shriim

Om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam
Bharo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat

63



Om shriim shriim shriim gayatriai namah
Om shanti shanti shanti

64



CAMINO AL CORAZON

Este texto fue escrito por el fundador acharya de Gayatri vedanta Yoga, en nombre de 1987, luego
de tener una vision de la Divina Madre Gayatri, al final de un mahapuruscharana.

1. La Meditacién es un detenerse.

Si dices que meditas, quiere decir que intentas conectarte.

Quieres expresar que abandonas lo fragmentado que vive en ti, lo que has construido. Quieres decir
que eres una posibilidad abierta, una ventana abierta desde donde puedes ser un nuevo amanecer.
Si meditas, sefialas un antes y un después. Antes los acontecimientos sucedian; ahora buscas que
sucedan desde otro espacio, en este tiempo.

Medito porque busco conectarme.

Si me conecto es porque estoy atento, oigo y escucho.

Estar atento, no alerta. Lo sutil sélo se comprende, se aprehende desde lo sutil. La mente siempre
es un obstaculo.

La meditacion es una técnica por la cual detenemos el proceso del pensar. Meditar es buscar
absorberse hasta que no haya diferencia entre meditador y meditado.

La meditacion no puede observarse.

La meditacién surge como gracia. La gracia es del Sefor. En la meditacion eres un canal donde se
expresa Su amor.

La meditacion es un tiempo de gracia para ti y para mi, para todos los seres en este tiempo que
muchas veces es fugaz y otras tantas estéril.

La meditacién es un tiempo de amor. Un tiempo donde habitas la esencialidad, el origen, la mismidad
que pierdes de tanto mirar afuera, de vivirte desde afuera.

La meditacién es un acontecimiento para un tiempo de amor.

Este es un tiempo de amor.

Meditar es estar abierto. Aquietado para que algo suceda.

Meditamos porque sentimos que algo puede suceder. Gran parte del suceso depende de ti,
solamente de ti.

Eres responsable de la apertura.

Eres el responsable de que el suceso suceda.

Por eso estas abierto, como un canal. Quieres ser canal de Su gracia.

Ser en el amor.

Ser. Simplemente quieres ser en el Ser.

La apertura es desde Su amor hacia tu amor, hacia tu corazon.

El camino del amor, del corazén, es desde tu amor hacia Su presencia. Hasta fundirte, hasta que no
haya diferencia.

Entonces, cuando tu eres El y El eres t, permanece el puro amor. Sélo el amor.

Buscas la apertura porque necesitas de ti.

Eres en el amor.

El aprendizaje es arduo. Debes desaprender para aprehender. Mejor aun, debes matar la mente, el
proceso del pensar para que puedas intuir.

Entonces todo se revela como unidad en la diversidad.

Eres unidad.

Eres el que es. Eres amor, luego no eres, El es.

La apertura te permite percibir apenas por unos instantes que dependes de Su gracia.

Sélo puedes ser en Su gracia.

Vivir en, para y desde Su gracia.

Necesitas de la apertura para no ser lo que eres.

65



Cuando te abres, la realidad es permanente.

No cambia, Luego si esta es la realidad, todo lo que esta afuera es ilusion.

Cuando se produce la apertura, puedes intuirlo, lo que esta afuera de ti es transitorio.

Todo debe fluir.

La apertura te permite ejercitar el desapego.

La mente es un obstaculo. Olvidamos cémo detener el proceso del pensar. La mente es sinénimo
de necesidades, de pensamientos; reclama, exige, abandona, desvaria.

La mente delira, crea ilusiones.

La mente es una sefial inequivoca de que algo anda mal, funciona mal aunque estemos habituados
aella.

La mente es la perfecta conductora desde una frustracién hasta la proxima; es una cuestién de
tiempo.

La mente es tener, poseer, dominar.

La sociedad actual la construimos unicamente con la mente, sus signos se expresan cotidianamente
y en todas partes: sexo, poder, dinero. Inseparables, en tu mente y en mi mente; luego el hambre, la
guerra, el egoismo.

Luego la ilusion de paz, de una felicidad pasajera.

La mente nos propone una felicidad que esta afuera.

Felicidad es tener, aqui y ahora, no importa el precio, la posterior frustracion, la impotencia final.

La mente colabora para que planifiquemos obsolescencia.

Meditar es estar; buscar un encuentro.

La mente construye ilusiones.

Meditar es un acto de vida.

La mente es como la fugacidad de un suefio.

Meditar es un encuentro.

La mente piensa, todo lo piensa, el amor, al Sefior.

El amor es el Sefior y esta mas aca del pensar; esta antes del pensar.

El pensar nos cercena, en la meditacion me eternizo.

En la meditacion comprendo mi eternidad, regresas a tu herencia de eternidad.

2. La Meditacion como apertura.

Meditar es abrirse a una posibilidad. Existe una diferencia vivencial entre una posibilidad probable y
una probabilidad posible.

Desapego es no cristalizar imagenes en la mente; no querer poseer.

Desapego es dejar que todo fluya.

Debo fluir para no apegarme.

Debes despertar.

Despertar es apertura.

Necesitas despertar de esta agonia, tal como despiertas de la pesadilla nocturna.

3. La Meditacion como reencuentro.

Transcurres porque estas en el exilio. Te parcializas porque no encuentras el rumbo. Eres desde las
cosas, no desde el Ser.

Quieres buscarte afuera.

Si te contemplas, eres la suma de infinitas ilusiones; de ilusiones infinitas.

Las imagenes me aterran.

Alimentamos a nuestras mentes con imagenes, mascaras.

El cielo a veces nos parece infinitamente azul, otras, un vacio inmenso. Tengo miedo.

¢ Quién soy? ;De donde vengo? ;A qué meta debo arribar?

Desde afuera no podremos respondernos.

Desde el exilio todo es como un gran reflejo pervertido.

Necesitamos encontrarnos.

Ser.

El es.

Somos un grito exasperado. Exasperamos a los cielos. Nos contemplamos en miles de espejos.
Somos un proceso mecanico de pensamientos sin destino. Los pensamientos contaminan mas,
mucho mas que el smog que respiramos.

66



El camino hacia el corazén es el retorno hacia la realidad, a lo que eres, simplemente, sin
designaciones.

Estamos habituados a este cuerpo, a esta mente.

Tenemos miedo de estar solos.

No queremos desnudarnos.

Nos cuesta aprehender.

Nos fascinan las posesiones, queremos tener mas, mucho mas.

Puede que sientas que te mutilas, algo de ti se pierde raudamente, irreversiblemente.
Tengo miedo, soy parte de una locura socialmente aceptada.

Somos fragmentos de unas partes en conflicto, enfermas de vanidad, de envidias y de locura.
4. - La Meditacién como luz.

Ella es luz y mora en nuestro interior. A veces no podemos comprenderlo. VerLa.

Su gracia nos salva del naufragio. Sin Ella eres oscuridad, sin mucho esfuerzo puedes sentirlo.
Ella esta en ti y tu en Ella, debes disipar la oscuridad.

Meditas porque te niegas a permanecer en la oscuridad.

Te conectas, te abres, bajas a la luz que mora en tu corazoén.

Debes permanecer en ella.

En la luz no hay turbulencias ni tempestades.

En la luz, en Su luz, todas las cosas se recrean.

El tiempo ya no nos apremia.

El propdsito de la vida es ser uno con Ella.

Debes brillar como la luz del mediodia.

Que tus ojos reflejen la luz.

Luz, amor que es Ella.

Soy en la luz, la 6ctuple avenida de los deseos no me pertenece.

Eres luz.

5. - La Meditacion como contemplacion.

Meditar es detener el proceso del pensar, contemplar Su gloria. Su amor.

La gloria y el amor al Sefior en su Forma de Madre y Padre.

Meditas porque quieres conectarte con Su gloria, con Su amor.

No pides nada, nada exiges. Contemplas.

Tu alma Lo alaba. Tu alma se ilumina con Su gloria y Su amor.

Contemplar Su gloria, ser en Su amor.

Ser, ser, ser sin nada, estar desnudo en Su presencia, vacio, inmovil, respirar Su gracia.
Desbordarnos con Su gracia.

Ser, ser, ser.

Es el alma que se identifica con Su eterna verdad.

Y Su luz que viene a ti y a mi, quita en un instante y para siempre toda oscuridad.

Ta y yo somos esto: pura contemplacion

El corazén es una alabanza. Mi alma te alaba, Sefor.

Eres gozo. Eres amor. Eres gloria. Eres la fuerza de la vida. Mi alma te alaba, Sefior.
Estas aqui, en mi, eres yo. Mi alma te alaba, Sefior.

Cuando te desnudas, cuando quedas vacio, cuando nada posees, te ubicas en otro plano, en otro
nivel de conciencia.

Desde alli se produce el encuentro.

El encuentro es vida y vida en plenitud. Es un canto de amor. Del amor hacia el Amor.
Es un susurro, una melodia inconfundible:

Om bhur bhuvah Savah tat savitur varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo nah Prachodaiat

6. - La Meditacion como técnica.

No puedes meditar en medio de la tempestad. Necesitas un espacio minimo, un tiempo minimo para
el encuentro.

La meditacién es encuentro.

67



Puedo leer, puedo pensar, puedo creer que medito; sélo leo y pienso.

Cuando meditas hay algo de sutil, una armonia distinta te impregna el alma.

Surge. Eres el otro en la meditacion, el verdadero, el distinto. Cuando meditas hay olvido.

Te sientas, cruzas los pies, te relajas. Observas la tension de tu cuerpo, la inestabilidad de la mente
que crea sucesivos pensamientos.

Observas la respiracion. Te concentras en ella, permaneces consciente de la respiracion. Fluye.
Exhalas, inspiras. Es la vida que brota, que surge, que recrea.

La mente esta ahi siempre presente. Los pensamientos vuelan.

Aqui y alla te encuentras con miles de imagenes. Olvidas la respiracion. Retomas el ritmo natural,
inspiras, exhalas.

Aqui estas, tratando de buscar un encuentro.

Solo no puedes, necesitas de Su gracia.

Y el Sefor te habla més abajo, en el corazén, necesitas bajar, ir hacia el corazén.

Solo no puedo, Sefior ayudame que lo estoy intentando.

Inspiras y exhalas; inspiras -El-, exalas -yo-, T4 y yo, Sefior. TG en mi.

La mente gira, a veces tiene colores, otras transcurre tan rapidamente que te encontraras a mucha
distancia de donde estés.

Sefior ayudame que lo estoy intentando.

Estas solo. Debes desnudarte de todos los pensamientos.

Necesitas fijar la mente. La mente es un obstaculo.

Debes elegir fijar tus pensamientos en el entrecejo. Imaginar la luz de una llama. Fijar tu mente, fijar
tu capacidad de contemplar.

Inspiras y exhalas, fijas la mente. Ahora esta mejor. Algo sucede. Con esfuerzo la mente se aquieta.
Pero sélo por instantes. Debes estar atento, sin perder el objetivo. La mente salta como el mono
entre los arboles. La mente salta de aqui hacia quién sabe dénde.

Necesitamos de Ti, Sefior porque lo estamos intentando.

Ahora intenta trasladar esa pequefa luz. Que inunde tu cuerpo. Que te transforme en toda luz.
Rescata para tu corazén el milagro de la luz.

Eres luz.

El cielo comienza a intuirse y la mafiana tiene una extrafa serenidad que nos aquieta. Somos luz.
Somos cielo. Somos serenidad.

Ahora estamos en la realidad de la vida. La luz nos aquieta, somos eternidad. Descubrimos la paz.
Meditamos porque tenemos la necesidad de descubrir. Descubrirnos.

Descubrirte, Sefior, en la luz de nuestro interior. Aqui te amamos.

Aqui te amamos, Sefor porque amamos siendo cada uno de nosotros Tu. Nuestra alma te alaba
porque todo fluye hacia Tu presencia.

Sélo queremos amarte. Ahora lo tenemos todo. Tu eres todo. Oh, Sefior, nuestras almas te alaban.
¢, Qué otra peticion tenemos sino quedarnos asi, amandote, adorandote desde nuestro corazén
silencioso ?

Nuestros corazones son toda una alabanza.

Meditar es adorarLo.

Meditar es estar en Su presencia con un solo fin: amrLa.

Meditar es amarLo, como me dijera alguna vez D. C.

Gira, cuando todo gira, nada gira.

El siempre estuvo aqui. No lo supimos encontrar. Y ahora, Sefior, estamos en la luz que eres Ta y
SOMOS NOSOotros mismos.

Eres nuestra herencia. Somos tus hijos.

Solo Tu amor nos rescata de la turbulencia.

Déjanos que te amemos. Tu eres el amor. Ahora lo aprehendemos.

Eres nuestra herencia. Eres el amor. La paz. La suprema paz so6lo la encontramos en Ti. Somos
mendigos, necesitamos de Tu amor.

Tengo que amar, Sefior, amarte. Cuando medito, mi amor por Ti se ensancha.

Mi alma Te alaba, Sefior. Te da gracias. Oh, cuanto tiempo estuve lejos de Ti, de mi.

Meditamos porque queremos estar en Ti. Ser en Ti. Te amamos.

68



¢Dbénde puedo encontrar un
hombre que haya olvidado las palabras? Ese es el hombre con quien querria hablar.

Chuang Tzu

1. - La Palabra como perplejidad.

Las palabras crean confusiones. Detras de cada palabra siempre encontraras un abismo.

La palabra se presenta ante nuestros ojos como el camino hacia la perplejidad.

Las palabras nos sitian en un espacio de perplejidad.

Puede que a veces sientas que estas atrapado en ellas.

Necesitamos hablar, necesitamos de las palabras porque estamos vacios y creemos que sin ellas
naufragamos.

Las palabras nos dan la tranquilidad de una seguridad siempre pasajera. Si no haces uso adecuado
de ellas, postergan indefinidamente el encuentro contigo mismo.

Las palabras no permiten que te veas en la total transparencia de los ojos del Sefior. Porque no hay
palabra que exprese la dulzura del vivir, de estar aqui..., contemplando Su sonrisa.

Las palabras son detalles transitorios, tienen valor si con ellas puedes nombrar aquello que necesitas
para el viaje.

¢ A donde van las palabras cuando mueres?

¢ A qué cielo son desterradas?

No lo sé.

Pero hoy ellas danzan en mi mente; hablar,

hablar para no entender ni entenderme. A veces descubro que la vida, el acto de vivir, finaliza con
las palabras.

Las palabras me ubican en la perplejidad.

Comprender es sentir. Inaugurar. Darte cuenta.

Comprender es saber que tu energia debe canalizarse para Su gloria. Es decirle no al capricho de
la mente. Es una afirmacién de vida. Comprendes para vivir.

No hay silencio sin comprensién; no hay comprension sin silencio.

2. - La Palabra como destierro.

Las palabras nos destierran. Hay lagrimas en los cielos.

En las palabras mostramos nuestra fragilidad.

Desterrados en medio de palabras, s6lo nos quedan lagrimas.

Cuando hay palabras, nada queda entre tu y El.

Destierro es estar afuera de ti mismo; expulsado de tu origen.

¢, Como puedes ser feliz alejado del motivo que te da alegria?

A veces creo que el infierno se construye desde las palabras.

Si no hay silencio en la mente, las palabras giran alocadamente.

Nos expulsan de nuestro origen.

Las palabras son signos que muestran todo lo solos que estamos.

No hay un modo exacto de encontrarnos desde las palabras.

¢, Como puedes saber quién eres desde la inseguridad de las palabras?

Las palabras son signos oscuros, la turbulencia de un mar enfurecido.

Sefior, llévame de esta noche hostil llena de palabras, del delirio de las palabras, llévame a Tu
presencia hecha de silencio infinitamente pacifico.

Estoy solo en medio de las palabras. Aqui no tengo armonia.

No puedo escucharme. Escucharte. Llamame, devuélveme a mi origen.

3. - El silencio como actividad.

Cuando guardo silencio, cuando habito en el silencio de mi corazén, estoy activo. Despierto, atento.
Habla, Sefor, que te escuchamos.

Hablanos del amor, muéstranos tu ternura, pasea por nuestros corazones que se transforman para
Ti en un crepusculo con fragancia a jazmines. Atardecer de victoria.

La actividad es futuro. El silencio es actividad.

69



Hablame, Sefior, que estoy aqui incompleto, presintiendo Tu presencia entre tanta oscuridad.

Todo fluye.

Cuando ya todo se aquiete Te esperamos; cuando al final, nos hundamos en el silencio de nuestros
corazones.

En el secreto tan sutil de nuestros corazones que Te dicen: Alli te espero, mi amor, mi Sefor, alli
donde soy todo actividad, todo futuro.

Fluyes desde ti hacia El, desde El hacia tu corazén.

El silencio es actividad. La actividad es futuro. El futuro es poesia. La poesia es el Sefior.

La poesia que nace del silencio es lo que necesitas para el viaje.

La poesia se dirige a Su gloria.

Es todo lo que necesitas.

Necesitas amarLo en el silencio de tu corazén, desde la poesia que nace de tu corazon silenciado.
Hasta que no haya yo, ni poesia, hasta que sea todo un Tu.

4. - El Silencio como intuicién.

Somos ignorancia. Somos pasion; rara vez intuicion. El nos dice que seamos amor. ;Qué es el
amor? ¢ El que surge de nuestra ignorancia, de nuestras pasiones?

El amor, la plena realidad del amor, el amor asi, desnudo de palabras, nace en el silencio.

Cuando esto sucede, el silencio es intuicion.

El amor se viste de silencio y éste de intuicion. En el silencio intuyes y desde la intuicién expresas el
amor.

Intuir es estar atento para encontrar lo permanente en lo circunstancial. Es vivir, fluir.

El Sefor es el conductor, el eterno conductor.

Cuando desde el silencio puedes verLo como la base de todo, el sustento de todo, la plena realidad,
la pura verdad, entonces intuyes Su grandeza.

Entonces te dices: yo soy T, eres la realidad.

El silencio como intuicién es decirte: te escucho, Sefior, en la imperceptible voluntad de los sucesos
que se presentan en mi vida.

Danos, Sefior, el silencio para que podamos intuirte como amor.

Quita de nosotros esta crueldad en forma de palabras.

Sélo por hoy deseamos morir a las palabras y renacer en un silencio constelado de quietud y
bienaventuranza.

Sdélo por hoy queremos morir al viejo amor para levantarnos purisimos en la verdad de Tus ojos.
Quédate con nosotros, deja que te reconozcamos porque anochece.

Sin mirar hacia ninguna direccién deja que intuyamos Tu presencia hasta fundirnos en ella.

Quiero el silencio de Tus ojos.

Amo el silencio de Tus ojos.

Vivir en el silencio de Tus ojos.

Permite que encontremos la verdad detras de las palabras.

Queremos intuir.

5. - El Silencio como técnica.
Tu eres todo, la diferencia esta en la mente.
¢, Cual es la diferencia entre sentirTe y pensarTe?
¢ Por qué contestar siempre?
¢ Por qué rio y no sonrio?
¢La tristeza de las palabras o la alegria del silencio?
Te llamo, siempre te llamo, pero estas aqui:

“tan cierto como el aire que respiro,

tan cierto como la mafiana se levanta...
Si piensas que "el otro" te distrae, no comprendiste nada.”
Si no puedo sentir, estoy afuera. Fuera.
El te dice "Te amo" y tu inventas palabras para no sentirLo.
Sentirte.
A veces "el otro" te habla y tu inauguras un discurso; 4y si el otro sélo quiere que lo sientas?
Td me miras, yo hablo. Tu me hablas, yo no te miro.

70



¢ Qué es lo permanente? ;Y lo transitorio?

¢ De dénde vengo? ;Quién soy? ¢ Cual es la meta?
¢, Si no es ahora, cuando?

¢ Cuantas palabras necesito para el viaje?

Si no respondo estas preguntas, no entendi nada.
6. - Conclusion.

Silencio no es sinébnimo de mudez.

La técnica del silencio es el silencio.

1. - Introducciéon al Nombre.

Habituados a las palabras, necesitamos del silencio. El silencio es fragancia con recuerdos de
eternidad. En el silencio, el Ser se expresa en plenitud. Desde y en el silencio somos
bienaventurados. Cuando tu corazén se impregna de silencio, surge el Nombre. Mientras estés aqui
debes aspirar a la repeticion constante de Su Nombre.

Repito el Nombre porque tengo nostalgias de Dios.

Ya no debemos escapar.

Sefor, tenemos nostalgias de Ti. Déjanos habitar a la sombra de Tu Nombre. Por favor, déjanos
refugiarnos en Tu Nombre.

Desde que desperté
estoy recordando Tu Nombre
es que cuando siento Tu mirada
inauguro primaveras.
Visteme de crepusculo y rocio
déjame desnudo de palabras
acércame a Tu corazon
de eternidad y tiempo.
Juegas como el viento juega
con las hojas del otofio;
juegas con mi juego
y la excusa es Tu Nombre,
Tus ojos,

Tu piel, fogata de febrero,
hoguera, incendio
gue consume mi muerte.
¢,Como ser infinitos nacimientos
desde Tu Nombre que cautiva
mis miserias
y las transformas en espuma marina,
en gaviota, en tardes sedientas de sol,
de lluvia, de amor,
es decir de Ti,

Madre amada?

Me deslizo embriagado
de silencio, de ausencia,
de no tener mas que suefios.
Me deslizo, digo,
por las horas de esta tarde gris
fria hasta el cansancio.

71



Necesito de Tu Nombre,
porque eres el definitivo amor.
El Nombre es el camino que al final
me funde en Tu ternura.

2. - Todos los nombres en Su Nombre.

El Sefior tiene tantos nombres como arenas se acumulan en las playas, como estrellas brillantes en
los cielos infinitos. Si no aprehendemos esta verdad, Su verdad, traicionamos el Nombre con el que
designamos la magnificencia que Es.

En Su Nombre encuentras todos los nombres.

Ella es la base de todos los nombres.

Necesitas del Nombre para aprehender todos los nombres.

Todos Sus Nombres.

Cuando repites constantemente Su Nombre, todo es claridad.

Es que comprendes, intuyes la verdad.

Ella esta en el Nombre.

No hay diferencia, Tu, Sefior, eres el Nombre.

La multiplicidad esta en nuestras mentes.

Tu eres el Uno que se viste segun nuestras necesidades.

Ta eres Uno y nos respondes cuando clamamos.

Para instalarte en nuestros corazones, para que sepamos que habitas en el corazén, asumes todos
los nombres, todas las formas.

Ta eres Uno.

Somos en el Nombre todos los nombres.

¢ Por qué te negamos en el nombre de los otros?

Que podamos verTe -vernos- en todos Tus nombres.

Tu que eres Uno y Unico vestido de multiplicidad, danos luz para que podamos vivirlo.

SentirTe.

3. - El Nombre y la forma

Miles de formas distintas que expresan un unico amor, no importa todo lo demas, especialmente la
diferencia que siempre esta en la mente.

Miles de formas distintas para decir que la Unica realidad es que el Amor es Tu Forma.

El Amor es Tu Forma.

Y quien niegue los nombres y las formas de "los otros" te niega a Ti, pues Tu forma es el amor.

Ta eres Tu, pero juegas en el nombre de Krishna, en Brindavana, a las orillas del rio Jamuna con
Radharani. Tocas la flauta y encantas el corazén y la mente. Alli van las Gopis y los vaqueros en las
noches de luna espléndida a bailar contigo, a jugar contigo, a ser formas de amor en Tu forma que
es amor.

Ta eres Tu y vienes como Sri Rama, el dulce Sefior de la mirada como luna llena, como sol que
amanece

junto al mar. Sri Rama, el Sefor de los ojos de loto, de pies de loto, de manos de loto.

Una mirada tuya nos robaria para siempre el corazoén.

Ta eres Tu y la montana Sinay se incendia con Tu presencia y tiemblan los cielos y se estremecen
las piedras. Te revelas como el Sefor de Israel, Adonay. Transformas los corazones y pides una
vida santa porque "Santo Soy Yo, vuestro Dios".

Tu eres Tu y desciendes en la forma de Jesus y nos hablas de amor y nos dices que descansemos
en Ti de todas nuestras cargas porque la Tuya es suave y ligera.

Oh, Jesus, haznos nifios para que podamos correr a Tus brazos protectores, danos un corazén con
la pureza de los nifios porque necesitamos la eterna ternura de Tus o0jos mansos y limpios.

Ta eres Tu y le entregas un mensaje al Profeta Muhammad y le dices: Mi nombre es Allah y la
misericordia, la compasién, el derecho y el amor seran las banderas de todos los Musulmanes hasta
que el Nombre del Sefior reine.

72



Y en nuestros dias, nuevamente asumes un nombre y una forma para decirnos que eres la Madre
Divina y el Padre Eterno y Tu Nombre Gayatri.

Oh, dulce Madre Gayatri, llévanos a Tus pies de loto, déjanos contemplar Tu forma divina, déjanos
ser amor en el amor que es Tu forma.

Danos la gracia de repetir constantemente Tu Nombre y que nuestras mentes y corazones se llenen
de Tu gloria.

Llévanos junto a Tus pies de loto, dulce Madre Gayatri.

4. Sus ojos en mis ojos.

Algo que decirTe y que esté antes que las palabras.

Vamos buscando en lo profundo de la ausencia que sentimos de Ti, un amanecer con perfumes de
jazmines, de pajaros que nacen en el silencio de la playa.

Susurros que nos llevan al borde de nuestros corazones para encontrarnos con Tus 0jos.
Descubres tus ojos en Sus ojos.

Y Sus ojos que te miran.

Y tu la miras a los ojos porque Ella te mira a los ojos. Tus 0jos en Sus 0jos, Sus 0jos en tus 0jos.
En algun lugar del mundo cae la nieve y en algun otro el sol bafia un atardecer con sed de victorias.
Aqui y alla los pajaros dibujan formas que nos recuerdan Tu Nombre.

Y las palabras juegan en nuestras mentes.

jOh, Divina Madre Gayatri, que las palabras se impregnen de Tu Nombre!

Regresaremos a nuestras moradas luego de encontrarnos con todas las derrotas, luego de hablarnos
todas las palabras, regresaremos, al fin, para encontrarnos con Tus ojos.

Descubrir nuestros ojos en Tus ojos.

Que cuando Te miremos, contemplemos a todos los seres y en el silencio de nuestras almas, nos
encontremos con nuestros 0jos.

Entonces seremos contemplacion.

Porque nos duelen estos dias sin Ti y no porque no estés sino porque no podemos verTe entre tanta
confusion.

Regalanos una sonrisa.

Vistenos de rocio.

Inunda nuestros corazones con claridad de luna.

Miranos con Tus ojos y enaméranos de tal modo que ya no seamos mas que susurro de espuma
marina, de gaviota al final del vuelo.

Deja que descansemos nuestros ojos en Tus 0jos y que mafana al despertar nos reconozcamos en
la victoria de Tu Nombre.

5. El Nombre como alabanza.

Te alabamos cuando descubrimos que somos amor; en la emocion del crepusculo o en la lluvia
vertical que cae sobre las calles desiertas, en las noches desiertas.

Te alabamos en la anunciada paz.

Alabalo aun cuando te preguntes por qué y tampoco entiendas el para qué.

Si, alabalo aun en medio de las traiciones, claudicaciones y vergiienzas.

Alabalo porque es tu meta, la Unica posible, la definitiva.

Si, si, aldbalo con emociones y con palabras y dile: tengo palabras pero quiero que sepas que son
para Ti, te pertenecen.

Dile: a veces me ahoga la impotencia de mi llanto incomprensible, otras soy la quietud que busca
estar en Tu presencia. Te alabo.

Dile: soy una tensién entre la quietud y la incomprension.

Siempre aqui tratando de comprenderme.

De ser real.

Luz real.

Locamente real.

Un suefio de amor.

Dile: quiero que sepas que Te estoy amando aun en el olvido, porque Tu Nombre es alabanza.
Dile: fluye hacia mi mente.

Desde Tu corazén a mi mente, hasta que sea purisima alabanza.

73



6. - El Nombre como Supremo Seior.

T eres el amor, el Supremo amor. No podemos resistir esta desértica soledad sin Tu amor.

T, Sefor, eres el Supremo Amor.

Dile: soy alguien que se pierde, se desdibuja; apenas una ilusién de soberbia imposible, pero Tu
eres el amor que me rescata, que aliviana esta dura carga de ser simplemente un ser humano.
Dile: Tu eres el Nombre y cuando lo pronuncio me levanto con poder y victoria.

Dile: la victoria es Tu sonrisa de amanecer marino, Tus ojos que dibujan primaveras.

Dile: el viento de mi vida turbulenta se aquieta en Tu Nombre que es el Supremo Amor.

Dile: soy como una barca, una ola enfurecida, apenas una nostalgia, necesito de Tu Nombre que es
Supremo Amor.

Dile: Tu Nombre como amor supremo, es como decir Tu Nombre como péjaro con alas de eternidad,
como lluvia fresca en las tardes humedas de un febrero fantastico en Varadero, como la sonrisa de
los nifios jugando en la alameda, como el infinito espacio que me ensancha el alma y me lleva a Tus
pies de loto.

Dile: Oh, Madre Divina, Tu Nombre como Supremo amor es vastedad de un silencio presentido por
mi sangre.

Inaugurado desde mi sangre.

Vivido desde mi sangre.

Dile: imagino Tu Nombre amplio como el mar y yo una ola que gime por alcanzarte, por fundirse en
Tu realidad plena, oh, realidad plena, pleno y supremo amor.

Dile: Tu Nombre es mi victoria y mi poder, dulce Madre Gayatri, por ello es que voy constantemente
repitiendo Shrim Hrim Klim, Shrim Hrim Klim, porque cuando lo pronuncio quiero decir que sélo
importas Tu, el Supremo Amor.

Dile: soy un delirio que no comprendo, déjame invocar Tu Nombre hasta ser en Tu Supremo Amor.
Porque Tu eres mi bandera y mi insignia.

Dile: ¢cémo acallar mi sangre que se agolpa en un arrebato de asombro cuando pronuncio Tu
Nombre?

Dile: Te busco, Madre, Te busco en el Nombre.

iRespéndeme que te estoy buscando!

Tu Nombre como amor supremo es la realidad primera.

Dile: te propongo, oh lejana y Divina Madre que vives en mi, que Tu Nombre sea una melodia de
silencio y luz.

Déjame enamorarme de Ti, de Tu Nombre.

Dile: déjame pronunciar Tu Nombre y sentir que eres el alba y el crepusculo, el sol, la luna y las
estrellas, el rocio en los pétalos de los jazmines, la lluvia y mi sonrisa.

Dile: Tu Nombre como amor supremo es una primicia para mi corazén que para ti se transforma en
mariposa, en miel.

Dile: Tu Nombre como amor supremo me funde al final, me enamora, me levanta y me recupera y
mis ojos brillan con Tu luz que es mi luz.

Dile: me muero por Ti, Dios.

Dile: déjame pronunciar Tu Nombre porque me estoy muriendo por Ti. Déjame enamorarme de Ti,
de Tu Nombre como amor supremo.

Tengo sed de ese amor supremo; ven, Divina Madre, ven pronto pues mi mente nos separa, me
aleja de Ti.

Me muero por Ti, Mi Sefiora.

Ven que quiero alumbrar vagos crepusculos y florecer jazmineros en la alcoba de los vientos.

7. La técnica del Nombre.

Cambiar un modo especifico de tener, por un modo especifico de Ser, ésta es la técnica del Nombre.
Meditar, orar al Sefior que vive en ti, guardar el silencio en el corazén para que puedas percibir la
unidad entre tanta diversidad, al Uno en los muchos. Cantar Bhur Bhuva Svahah.

Esta es la técnica del Nombre.

Sentir que Ella es la lluvia y el sol; el oasis y también la aridez del desierto, ésta es la técnica del
Nombre.

Que intuyas la presencia en la base de tu alegria, sentir que en el desencuentro y el dolor El es
siempre el mismo, el siempre presente dentro de tu corazén, ésta es la técnica del Nombre.

74



No preguntarte por qué suceden acontecimientos que desagradan y sentir para qué el destino te
conduce por esos Sucesos.

VerLa en los instantes, en todos los acontecimientos.

Tua eres Ella.

Ella se transforma en sonido: Om Shrim Hrim Klim.

Tu eres Tu en el recuerdo de Su Nombre: Om Shrim Hrim Klim.

La mente es delirante.

Dile: necesito Tu ayuda, Madre, pues lo estoy intentando.

Dile: déjame elegir un nombre, aquel que evoque en mi alma memorias de eternidad, de Ti.
Déjame repetir constantemente el Nombre, hasta que sea tan necesario como el aire que respiro.
Ayudame, Sefior que vives en mi, pues lo estoy intentando.

Que cada palabra, gesto, que cada paso, actividad y sonrisa sea el eco de Tu Nombre, Divina madre
- padre Sai.

Necesito que me ayudes a controlar mi mente.

Meditacion.

Silencio.

Oracion.

Porque repetir Tu Nombre es orar; y orar es vivir en Tu Nombre.

Cuando repito Tu Nombre mi corazén se ensancha.

La repeticion se transforma en canto.

Tu Nombre es un canto.

Una suave melodia que me transforma en todo luz.

Cuando canto Tu Nombre soy testigo de Tu amor.

Y entonces nacera de ti una pregunta, porque necesitaras saber los nombres del Sefior.

Y tu corazén te respondera: Tu eres los Vedas y los Puranas, Rama, Krishna, Bhuda y Allah, Jesus
y Jehovah, Zoroastro, Guru Nanak y ahora vienes en la forma de Shri Gayatri Namah.

Y tu corazén arrobado de amor dira: Oh, Divina Madre Gayatri que estas aqui para recordarme que
en lo esencial soy hermoso como Tu.

Tu, el de la hermosa figura, la madre y el padre, el amigo, la Divina Madre que nos ayuda a cruzar
este océano material para reposar finalmente en Tu regazo amoroso.

Divina Madre Gayatri, que repartes amor y bienaventuranza; Sefor del Universo, forma divina que
me das amor como sefial de Tu amor.

Gayatri, en la forma que te invoco vienes a mi, multiplicate en infinitos nombres y formas hasta que
la totalidad de la humanidad te alabe segun la cultura, la historia y las necesidades.

Aleja de mi la tentacion de no verTe en los otros nombres, las otras formas.

Permite que ingrese a los templos donde se Te adora en las distintas formas y te encuentre alli y te
ame desde mi nombre y te alabe desde mi forma. Que te vea en esas formas, radiante, lleno de
esplendor, de Luz y de paz.

Quita de mi la ceguera y la contradiccion. Shanti Shanti Shanti.

75



Gayatri Mantra
Reflexiones

76



PROLOGO

Dedico este comentario con todo mi amor, respeto y rendicién a los Sagrados Pies de Loto de la
Divina Madre Gayatri.

Dedico este comentario a mi Maestro Espiritual quien me ensefié todo lo que sé y por cuyos meritos
hoy puedo escribir estas palabras.

Cuando fui convocado por los devotos de Gayatri Vedanta Yoga, para escribir el prélogo de esta
obra, en honor al advenimiento de nuestro maestro espiritual, lo primero que pensé fue "Gracias
Gayatri por concederme este honor".

Conozco al autor (lo llamamos afectuosamente VOM, porque siempre nos ensefia que en lo posible
debo despersonalizar la ensefiaza, que debemos pensar en los préximos doscientos afos y es en
ese contexto que él, solo es apenas un iniciador en Occidente de la predica del Gayatri Mantra) hace
varios afos y lo considero por sobre todas las cosas mi Maestro Espiritual y Mentor, un paradigma,
un guia y un ejemplo de los valores éticos, morales y espirituales.

Es dificil describir a una persona en unas pocas lineas, tal vez lo mas dificil sea describir su
personalidad y caracter. Mucha seguridad en si mismo y un analisis muy dinamico de la situacion lo
definen como un lider nato. Con una actitud muy objetiva en todo momento, siempre le ve el lado
positivo a las cosas, incluso las que a nuestros ojos parecen negativas.

Muy sensato en sus planteos, tanto en el terreno de la medicina como en el de la espiritualidad, con
actitud alegre y optimista, resuelve los grandes problemas como si fueran pequefios y resuelve los
pequefios como lo que son.

Tiene mucho sentido del humor, sabe reirse con vos y no de vos, y tiene un amplio sentido de la
autocritica, que siempre y en todos los casos es para darnos un ejemplo de algun error que
cometimos 0 vamos a cometer y para no humillarnos, lo asocia con algun episodio que ocurrié en su
vida y asume la responsabilidad del mismo, solo para mostrarnos que la vida es demasiado valiosa
para desperdiciarla en vanalidades.

Extraordinariamente creativo e innovador, las ideas le fluyen como agua de manantial y se lo ve
siempre dispuesto a compartirlas. Es diligente y expeditivo “Las cosas hay que hacerlas de modo
que manos a la obra”.

Esta interesado en tus problemas, por mas insignificantes que sean y de todos ellos saca una leccién
valiosa. Te va a escuchar, atentamente, te va a dar su opinion, pacientemente, te va a sorprender,
inesperadamente.

Siempre una palabra de aliento y una mano solidaria para tender a sus semejantes, para ayudar en
todo momento, a veces pone en riesgo sus propios intereses, pero con ese desapego que tienen los
que ya vivieron muchas cosas, buenas y malas, pero las vivieron a pleno.

Experto en filosofia y religiones comparadas, no descarta ningun tipo de credo, religion, linea
filoséfica o corriente espiritual, no importa si esta frente a un judio, cristiano, budista, vaishnavas
shaivas o shakta, su postura es siempre “Construyamos a partir de lo que tenemos en comun”
Sereno y reflexivo, apasionado y entusiasta, si lo tuviera que definir en palabras diria que es un ser
humano completo.

Sé de la calidad de su persona y de sus escritos como también de la seriedad de su trabajo, tanto
profesional como espiritual, por lo que el lector sentira que puede tomar esta obra de la misma
manera.

Reflexiones es un libro que recopila pensamientos que él escribiera en cartas privadas a sus
discipulos y que ellos, generosamente dan hoy a luz y, nos brinda la posibilidad de explorar y
explorarnos, de ver la vida de una forma diferente, de meditar sobre lo realmente importante. En los
tiempos en que los valores se miden por lo que tenemos y no por lo que somos, es bueno encontrar
una persona que tenga la voluntad de brindarnos un poco de luz entre tanta oscuridad.

Reflexiones es un libro presentado con imaginacion e inteligencia, que refleja la investigacion y auto
indagacion por parte del autor para llegar a determinadas conclusiones.

Reflexiones es un libro en el que convergen varios elementos, la experiencia sincera de la practica
espiritual y la pasion por el bien, la bondad y la belleza.

Estos conceptos son esenciales a la hora de entender el mensaje del autor acerca del Gayatri
Mantra, quien con proyeccion y apertura como una constante a lo largo de estos 108 pensamientos,
resume en un lenguaje simple y accesible estas concepciones, fundamentales para llevar una vida
que nos conduzca hacia la plenitud, la gracia y la dicha

77



Reflexiones es un libro que traslada la experiencia espiritual al terreno de la palabra, cosa muy dificil
de lograr pero que el autor, con orgullo y satisfaccién, con elocuencia y sabiduria desde la vivencia
sincera, nos garantiza, por medio de su vision aguda e inteligente, que estamos en condiciones de
realizar el Gayatri en nuestros corazones.

Con orgullo y satisfaccion los dejo con lo verdaderamente interesante.

Agradezco la infinita inspiracion del autor que dia a dia trae luz y alivio a este mundo, por lo demas,
dejemos que el pensamiento de un devoto puro de gayatri por si mismo

Reverentemente su hijo espiritual

Marcelo J. Yasin

78



1
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El sagrado Mantra Gayatri comienza con Bhur Bhuvah Svaha, es decir, los misticos sonidos
celestiales hriim, shriim y kliim que se expresan como puntos de energia en el cuerpo humano.
Gayatri es Reflexion, Contemplacion y Meditacion; es intelecto, corazén y un estado que trasciende
a ambos: bienaventuranza.

La reflexion se asocia con el Bien, el corazén con la Bondad y la meditaciéon con la Belleza. Quien
comprende esto es un profeta del Gayatri.

2
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El monje dijo: “Mirame”.

Nicolas murmuré: “no puedo hacerlo, hay relampagos que salen de sus ojos. Su rostro se ha vuelto
mas radiante que el sol y mis ojos no pueden sostener el dolor.”

El monje respondid: “no temas, tu también te has vuelto ahora tan radiante como yo. Tu mismo te
hallas ahora envuelto en la plenitud del Espiritu Divino, de otra manera no podrias percibir en mi, el
mismo estado”.

3
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Nadie debe dudar acerca de un punto que es esencial para los devotos de Gayatri: cada una de las
veinticuatro silabas de su estructura nos habla de un modo directo de la preexistencia de las almas
y el retorno de todos los seres y todas las cosas a la unién con Dios.

4

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando recitamos el Gayatri, estamos cultivando en nuestras conciencias, en todo momento, la
presencia divina. Alli donde nos encontremos, sea cual fuere nuestra ocupacion, nuestras mentes y
corazones deben ser concientes de la presencia divina; si practicamos con humildad, todos nuestros
pensamientos, todas nuestras palabras y todas nuestras acciones, seran sagradas.

Si esto sucede, somos una continua plegaria, un dialogo permanente con la divinidad.

Este es el objetivo de repetir constantemente el Gayatri: ampliar nuestra conciencia y purificarnos
para ser receptaculos de santidad.

5
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

79



El Gayatri es una experiencia; esta experiencia no admite guia de iluminados que alucinan sus
propias mentes y enloquecen las de otros. La semilla divina es inherente en cada una de sus silabas,
esas silabas son un reflejo de las que estan desde la eternidad impresas en el alma.

Nuestra misién en la vida es escuchar esos sonidos trascendentales y divinos; santificar nuestras
vidas y despertar a otros — en calidad de hermanos - a una conciencia similar.

6
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Antonio de Egipto decia que el adversario no es el mundo en si, sino la tentacién del mundo; el
placer, la complacencia, la pereza y el orgullo.

Los devotos de Gayatri saben de esto. La multiplicidad puede ser un disfraz donde ocultamos
nuestras mas sublimes aspiraciones. Nos perdemos, nos diluimos entre tantas imagenes y colores
que perturban nuestras mas santas determinaciones. Pero también comprendemos que la rigidez de
las practicas espirituales pueden ocultar una buena porcién de nuestra orfandad e incapacidad de
ser santos en medio del mundo, junto al mundo, a pesar del mundo. En cualquiera de los dos casos,
debemos recogernos en el profundo de nuestros corazones vy fijar alli nuestras ansias de eternidad.
Gayatri es el puente de amor y belleza que nos conducira sin sobresaltos

7
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando leemos la historia de los santos y misticos de todas las religiones, la calumnia y la
persecucion fue el precio que debieron pagar por elevar el nivel espiritual de los hombres y mujeres
de la generacion. No siempre hubo notas de triunfo que quedaron grabadas en la historia, los suefios
y anhelos muchas veces debieron postergarse hacia tiempos futuros. Esta es la verdad que muestra
la historia de la humanidad.

Los apéstoles del Gayatri predican para el presente, pero sus esperanzas reposan en el futuro. Ese
futuro no siempre es cercano. Los apdstoles de Gayatri tienen urgencias interiores, se caracterizan
por la energia del mensaje que expresan y, en esa energia reside la mayor de las compasiones.
Jamas se inspiran en impulsos que comprometan los tiempos futuros. La mision de prédica de
Gayatri no es un sendero de muchos comienzos, atajos borrosos, senderos sin salida.

8
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢ Qué pueden encontrar en la practica del Gayatri Mantra los jévenes de nuestra generacion,
impactados por las luces y colores de las marquesinas de las amplias avenidas del tener y poder,
del consumo y la apariencia? Les diré humildemente que es un sagrado llamado a la santidad, es
un rayo de luz que los urge a que aspiren a la santidad a partir de un mensaje de amor y moderacion

80



en los usos y costumbres que ofrece la actual sociedad. Por supuesto, nosotros no estamos
presentando a la santidad como un proceso facil de lograr. Solo estamos rogando humildemente que
canten el Gayatri Mantra, que nos den una oportunidad de iniciar un camino luminoso en lo personal
y en lo social.

Es una invitacion a la santidad personal y a la santificacion de la sociedad, es avanzar hacia una
vida social verdadera.

9
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri no es fanatismo, no opone de un modo alucinado el bien al mal, cree firmemente que al
final, todo se funde en la luz, pero ello no ocurre por un proceso espontaneo, es un proceso que
requiere de una intensa practica espiritual que incline la voluntad individual y social hacia la luz de
Dios. La intensidad de nuestro compromiso es en si mismo el progreso.

10
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Gayatri no es una repeticion mecanica. No es un silabeo automatico desconectado de nuestra
vivencia, fisica, mental y espiritual; de modo que un solo Gayatri cuando se repite con todo nuestro
ser y toda nuestra alma, donde participe cada una de las células de nuestro cuerpo, cada uno de los
multiples pensamientos dispersos, cada nota de nuestra alma, es un rayo de luz que puede iluminar
nuestras vidas para siempre.

¢ Donde esté ese devoto? A él quisiéramos rendir nuestras reverencias.

11
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢Ustedes creen que nosotros adoramos un trozo de metal, de madera, un papel? Permitanme
decirles que adoramos la realidad espiritual que representan. Es un recuerdo que despierta el calor
en nuestras almas, un llamado a la plegaria, una oportunidad para santificarnos. Dionisio el
Areopagita decia, refiriéndose a las imagenes cristianas de los primeros siglos del cristianismo: “Las
imagenes sensibles dejan ciertamente traslucir las cosas invisibles” y otro decia respecto al que las
creaba, “Hay algo divino en el arte de hacer imagenes”.

Gayatri es una forma que preexiste por muchos miles de afios a cualquier camino espiritual
occidental, nosotros testimoniamos que esa imagen visible nos muestra apenas una chispa de la
gloria invisible que esta mas alla de nuestra capacidad de percepcion.

12

81



Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Gayatri Mantra es una reflexion, una alabanza, un estado de meditacién donde no hay palabras que
lo expliquen. Gayatri también es accién expresado en el servicio a la humanidad, los devotos de
Gayatri realizan servicio de un modo anénimo, porque lo realizan por amor.

13
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Queridos devotos de Gayatri, ¢Quién de nosotros podra alguna vez hacer del Gayatri una
contemplacion silenciosa?

Estamos abrumados por las exigencias del trabajo diario y al mismo tiempo tenemos sed de una vida
de santidad... Solo la profunda disciplina espiritual nos asegura que alguna vez podremos alcanzar
a Gayatri como una contemplacién silenciosa.

14
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Gayatri nos muestra el crepusculo a orillas del mar que estd en lo profundo de nuestro corazén.
Gayatri nos recuerda que en alguna parte del mundo algun hombre, alguna mujer esta elevando su
plegaria, que es canto y es esperanza. Gayatri nos ensefia que todos los seres y todas las cosas
son sagrados. Gayatri es la memoria de la alegria y de la luz.

15
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los jévenes de nuestra actual generacion protestan por las adversas circunstancias que enfrentan,
El odio, la violencia y la separacion parecieran ser banderas victoriosas. Permitanme decirles
humildemente que cada vez que ustedes repitan el Gayatri, estédn ingresando la sagrada Luz de Dios
en los oscuros laberintos de la historia de los hombres. Por favor, les hago este sagrado llamado: no
pierdan un solo instante, repitan siempre el Gayatri y el amor de Dios unird a toda la humanidad,
pronto y en nuestros dias.

16
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los jévenes poseen un corazoén sensible, sus almas son puras, sus mentes no estan contaminadas
por los falsos valores del poder y del tener. Debemos orar sin fatiga para que ellos sean
perseverantes en estos valores, para que siempre vivan en la presencia de Dios, que siempre

82



vivencien en su interior la paz y la serenidad necesarias para vencer al mundo del odio y la fatiga
por lo efimero. Nunca descansemos de la oportunidad de inundar las calles de nuestras ciudades
con la repeticién del Gayatri Mantra; ese murmullo cambiara la divisiéon por la unidad, la dispersion
por el compromiso, la oscuridad por la luz.

17
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Debemos saber con certeza absoluta que cada vez que repetimos el Gayatri no importa la situacion
o el suceso, alli esta el Rostro sagrado de Dios. Necesitamos un mundo mas humano, puesto que
no todos podrian aspirar a la santificacion. El Gayatri es un alto ideal espiritual que puede
interpretarse como posibilidad de dialogo y compasion; Unidad en la diversidad, hermandad bajo la
paternidad de Dios: Humanismo Espiritual.

18
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri se estructura sobre una verdad que es central: Dios es amor y ese amor es el centro del
universo, de modo que cuando repetimos el Gayatri, nos hermanamos con todos los hombres y
mujeres que adoran a Dios que es amor, segun sus Nombres y de acuerdo a las Formas que les
resulta agradables a sus mentes y corazones.

19
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Muchos pretenden que los jévenes adopten una postura cinica frente a la espiritualidad, les auguran
finales apocalipticos para sus vidas y les informan que el resultado de una vida dedicada a la oracion
y al servicio a los seres humanos, es derrota. Pero los jovenes saben que los impulsos del alma se
expresan en la serenidad y la alegria y ellos intentan practicarlos cantando el Gayatri Mantra,
entonces ellos recuerdan la famosa proclama de aquel constructor de la paz, A.J. Muste: “No hago
esto para cambiar el mundo. Lo hago para impedir que el mundo me cambie a mi”

20
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es un significado universal, no sectario. La misiéon de los devotos de Gayatri no esta
centrada en el proselitismo o con el propdsito de ganar conversos para formar una religién. Los
devotos de Gayatri dan testimonio por medio del servicio a la humanidad y por la santificacién de
sus propias vidas. Los devotos de Gayatri no creen tener una mision sacerdotal, antes bien, tienen
fe firme en una vocacion profética.

&3



21
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

La intima vocacion de la humanidad es la union con Dios; esto lo proclaman todos los santos y
misticos de las diversas religiones. Estos santos y misticos son llamados profetas porque recuerdan
a cada alma su verdadera vocacion y en lo posible, les muestran el camino hacia la luz. Los profetas
creen con todo el corazén y con toda el alma que Dios ve aqui y ahora a toda alma, a todas las
almas, a los seres y a las cosas. Ellos son llamados profetas, porque en sus ojos se puede descubrir
la urgencia interior porque toda alma se transforme en una casa donde pueda habitar el Espiritu
Supremo.

22
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es un susurro de eternidad que clama proféticamente sobre nuestras conciencias; desde
la vibracion trascendental incorruptible, desafia el edificio del egoismo de la historia de los hombres,
de la falta de paz interna y de compasion.

23
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cada una de las silaba del Gayatri es una cadena de eternidad que une a los corazones de los que
lo practican; la plegaria universal es un mismo Espiritu Divino que derrama paz y amor sin sectarismo
y exige de nosotros un amor comprometidos con todos los seres y todas las cosas.

24
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El sagrado sonido Gayatri es la sustancia del mundo, de todos los seres y todas las cosas; es un
vasto océano donde todos podemos hallar descanso a nuestras angustias y limitaciones. Es una
vibracion profética que no nos exige construir una nueva religién puesto que es la méas antigua de
todas las plegarias que la humanidad haya recibo de los cielos.

25
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

84



Cada una de las silaba del Gayatri son ventanas que se abren en nuestro corazén y alli, arrobados
por ese murmullo eterno, comprendemos la unidad del cosmos con la deidad. Las silabas del Gayatri
son un espejo donde se refleja la eternidad en nuestros corazones.

26
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cada una de las veinticuatro silabas del Gayatri asemeja a una ventana a través de la cual puede
brillar la gracia de Dios.

Cada silaba es espiritu viviente, supremo, transparente y luminoso. Cada silaba nos lleva a un
espacio luminoso donde nuestras almas cantan y se prolongan en alabanzas.

27
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Un devoto que tiene en su mente y corazoén la vibracion de Gayatri es un silencioso testimonio de
amor y de fe. Es una antorcha donde muchos pueden hallar el sentido de la vida.

28
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Hay un trabajo infinito que realizar. El infierno habita en nuestras mentes y desde alli encontramos
que el mundo, es un lugar inhéspito, frio y vacio. Los devotos de Gayatri deben traer amor y alegria,
confianza y paz. Esta es la misién profética de cada devoto de Gayatri.

29
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Debemos decir a los jovenes de nuestra generacidon que Dios no esta muerto y la victoria es Suya.
Los devotos de Gayatri nos recuerdan esta verdad a cada instante porque ellos son angeles de la
compasion; ellos nos recuerdan que no es inutil esparcir el amor por el mundo. El amor es irresistible,
el amor es el sentimiento mas afin al corazon de toda la humanidad.

30
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

85



Morir a la locura del tener y del poder, aceptar que todo proviene de Dios y ser compasivos hasta el
final es la llave de la felicidad. ¢ Quién otro puede hallarla como el devoto de Gayatri?

31
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri no se imponen mortificaciones, ellas vienen sin aviso, se invitan en forma
de calumnias, incomprensiones y maltratos. Los devotos no se inmutan. El Gayatri es todo lo dulce
y lo bello, es la expresion mas alta del amor divino. Los profetas se elevan por encima de las
dualidades y aman sin distincion.

32
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es jubilo interior, ninguna lengua puede expresarlo, se canta asi mismo y se acuna en el
corazon del amante. Puede ser un pensamiento, una reflexién, puede vivenciarse, hasta un punto
puede explicarse intelectualmente, pero no mas, porque la limitacion de los sentidos es la frontera
que no se puede cruzar tan facilimente. El Gayatri es sonido divino y es mas, mucho mas, todo lo
que podamos decir.

33
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri nos muestra a todos los seres y a todas las cosas como una perfecta sinfonia de amor
divino. Nos muestra que en las profundidades todos son divinos.

34
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es una practica que apunta esencialmente a la santidad personal; es una semilla sembrada
en el corazon del hombre que evoca santidades, que convoca al amor y la compasion.

35
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

No es necesario que nos preocupemos por institucionalizar la practica del Gayatri; por crear un marco
institucional. Los margenes son tan importantes como el centro, la mision profética se alimenta del
centro pero habita en los margenes. Por supuesto que pretendemos unir la santidad y lo profano.
De acuerdo a los valores proféticos si nos preocupamos por la institucionalizaciéon de esta corriente
espiritual, temo que dejemos el espiritu de universalidad e ingresemos en la estrecha calle de la
parcialidad y el fragmento.

86



36
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri deben repetir a igual que Abraham Kidunaia, el ermitafio del siglo VI. Qué
puedo hacer Oh Sefior, para pagar todo lo que has hecho por mi?

37

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Si los devotos de Gayatri ocupan toda su energia en discutir sobre como institucionalizar la practica
del Gayatri, se habra retrasado la misién que debemos cumplir en nuestra generacion. Discutiremos
si, pero ¢Sobre qué? Permitanme decirles que discutiremos sobre la predestinacion, la
reencarnacion, sobre los seres luminosos, sobre la impostura o no de las santidades, sobre mundos
espirituales desconocidos para la experiencia sensible y una multitud de especulaciones
intelectuales que son innecesarias para la mision profética. Estableceremos puntos doctrinarios, si,
pero habremos perdido la vivencia, esas cuestiones esenciales que solo se comprende con el alma.
Debemos cuidarnos y mirar a la historia. En nombre de la doctrina se han creado demasiadas
divisiones en el corazén de la humanidad.

38
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

La practica del Gayatri no es un espiritualismo complaciente, individualista, parte de un mercadeo
en nombre de los mas altos valores divinos. Por supuesto, tenemos una dimension fisica-temporal y
también una dimension espiritual-eterna, pero ambas no estan separadas en compartimientos
estancos, esa no es la realidad esencial que experimentan los santos y los misticos de todas las
religiones, los profetas. El devoto del Gayatri espera el triunfo del Espiritu Supremo sobre todas las
dualidades, sobre todas las ilusiones, incluso sobre las percepciones egoistas del poder y el tener
en el ambito de la espiritualidad. Mientras tanto camina sobre la piel rugosa de las horas y los dias,
siendo fiel al compromiso y al pacto que estableci6 en su alma.

39
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Quien practica el Gayatri indudablemente es un profeta, con su vibracion destruye la ilusion y el
engafno y espera que el mundo construya un hogar donde Dios pueda habitar; Solo aquello que le
es revelado experimenta como verdad, jamas sus meditaciones apuntaran a constituirse en un
elemento de poder o figuraciéon. De modo que cuando un devoto de Gayatri siente la llama interior
que lo impulsa a contemplar el mundo con amor y compasion, cuando todo su ser se conmueve

87



frente a la belleza de lo creado y su presencia santifica los pasos y los dias de si mismo y de sus
hermanos, estamos en presencia de un profeta, capaz de ayudar a las almas, de conferir alegria, de
inspirar en las horas oscuras. No hay dudas que cuando un devoto se levanta entre sus hermanos
con estas bendiciones, estamos ante la presencia real y viviente del Espiritu de Dios que proclama:
“Este es mi hijo” y es nuestro deber acompanar su predica.

40
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Recuerdan las palabras de Abraham I. Heschel?: “La palabra del profeta es es un grito en la noche.
Mientras el mundo esta comodo y dormido, el profeta siente el soplo del cielo” Los devotos de Gayatri
deberia recordar cada dia este pensamiento tan edificante.

41
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El poeta dijo: “Para que pueda levantarme y tenerme en pie, derribame” y, en otro lugar escribi6 “Es
para poder levantarte que el senor te derriba”. Nuestra generacién carece de humildad y de
compasion; debemos regresar sobre nuestros pasos y comprender que en lo profundo del corazén
existe una chispa divina que ansia derribar nuestra atraccion por el poder y el tener, la tendencia
enferma de confundir espiritualidad con espirituoso.

42
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢, Como puedes traducir el Gayatri? “Oh Sefior, soy joven, deseo vivir, amar y servir a la humanidad,
permite que en mi corazdn tenga alegria y gratitud por esta oportunidad de vida”.

43
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Un santo solia decir que no conocia a ninguna persona mala, excepto el mismo. Si tenemos este
pensamiento acompafado de una vivencia de amor por todo lo creado, la felicidad esta asegurada.
Nada ni nadie podra dafiarnos porque el mundo conspirara para que podamos ver con nuestros 0jos
espirituales la maravilla de la unicidad de todos los seres y todas las cosas.

44
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

88



El centro del corazén del hombre es la sagrada vibracion; esa vibracion es el puente hacia el infinito,
esa dimensidn no puede explicarse desde los sentidos, la geografia o la historia, incluso no puede
explicarse desde nuestro amor humano. Solo quien realiza el Gayatri sabe de qué hablamos, por lo
demas, todo es especulacion mental.

45
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es la barca que nos acompana en esta travesia hacia la unién con Dios. Es pureza original
que se manifiesta como vibracion infinitamente sagrada, un preanuncio de la eternidad, lo que
somos realmente

46
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Si creamos una institucion para contener una corriente espiritual, debemos aceptar que viene
acompanada por criticas incansables de las facciones, censura de los grupos que se instalan como
factores de poder y las tan conocidas amenazas de condena en nombre de la institucion. Los devotos
de Gayatri viven en la confianza y la alegria, son ejemplo de abnegacion y servicio amoroso, son
espejo de la gloria divina, ellos son tan puros que no practican una escrupulosidad debilitante, no se
preocupan por las cuestiones ampulosas, ni mercadean en nombre del espiritu. Dejemos que el
espiritu de Dios levante miles de profetas y santos y que cada cual predique segun sus vivencias y
sus virtudes. Dejemos que el hilo invisible que nos una, sea solamente el sagrado sonido del Gayatri.

47
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

La practica del Gayatri no es espiritualismo complaciente e individualista. La vibracion Gayatri es una
sagrada perspectiva que concuerda y acuerda con los mas altos valores de la humanidad, esa
humanidad que es fisica y espiritual, pero al mismo tiempo capaz de realizar en si misma la union
con Dios.

48
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri Mantra se revelo como una visién profética al sabio vishwamitra, a orilla del Ganges, en
tiempos inmemoriales; ese mismo sonido se reedita como profecia cada vez que lo canta un devoto,
es el encuentro con la verdad, la experiencia de la verdad de aquello que nos es dado como
revelacion. Es el triunfo definitivo del espiritu supremo en este presente cargado de oscuros
presagios.

89



49
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Muchos devotos escuchan acerca de las profecias catastroficas, en lo que se refiere a los finales de
una era cargada de dolor y amargura. Verdaderamente nuestra generacion enfrenta momentos que
resultan cruciales para el destino futuro de toda la humanidad. Mas nosotros sabemos en nuestra
mente y en nuestro corazén que nada terrible sucedera: que finalmente el triunfo es Suyo y solo
Suyo. Por eso cantamos el Gayatri cada dia, al amanecer, mediodia y crepusculo, porque creemos
en el definitivo tiempo del amor, en el triunfo inevitable de la primavera.

50
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢ Es posible vivir una vida dedicada a ganar la santidad en medio de un mundo fragmentado y triste?
¢Una espiritualidad centrada en el recuerdo constante del nombre de Dios y al mismo tiempo estar
unido a la alegria de los seres y las cosas? Los devotos de Gayatri decimos enfaticamente que si.
Es posible. Es posible porque la dedicacion a la belleza coexiste con el servicio a la pobreza, la
alegria interior con la compasion por el dolor y la angustia.

51
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri no estan particularmente preocupados por imponerse un programa
sistematico, nosotros mas bien tenemos la visién de ser fermentos para que todos podamos elevar
el nivel de conciencia. No poseemos escuelas teolégicas. Como dijo Martin Buber, “No sé hablar de
Dios, yo sé hablar con Dios”. Si hablamos con Dios, si la repeticion del Gayatri es un didlogo amoroso
con nuestra Madre Divina, entonces nuestros ojos brillaran con la luz celeste y nuestra frente tendra
una luminosidad que atraera a las almas que estan buscando un camino de santidad. Ese es el
maximo titulo al que podemos aspirar, el don sagrado de la predica. No hay instituciéon que pueda
otorgarlo,

52
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

90



Quieres saber que dice el Gayatri, quieres que te cuente que dice el Gayatri en su vibracion oculta?
Te lo diré: jEl amor lo es todo! El amor lo es todo! jEl amor lo es todo!

53
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El secreto de la redencion interior es el canto del Gayatri Mantra, cuando uno o mas devotos lo
cantan en congregacion se produce una conspiracion de la bondad. El amor triunfa definitivamente
sobre el mundo. De esto no tenemos dudas. Y no dudamos porque hemos experimentado que la
redencion es un acto interior, un acto que nace en lo profundo del corazén y luego se anuda con la
melodia de los seres y las cosas.

54
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El canto del Gayatri Mantra, llega hasta la frontera misma de la vida cotidiana sin abandonar el centro
del cual emana la luz destructora de debilidades, de muerte y de culpas. El Gayatri no es una
alucinacién de mentes afiebradas, creadora de una deidad tapén, propio de un hospicio. No, el
Gayatri es una vision profética, no admite dilemas éticos, es un compromiso con la vida, el hombre
y la bondad. El Gayatri es una vision subita de la divina luz que en definitiva es el corazén del mundo.
El devoto de Gayatri percibe esa luz como un Rostro sagrado que permea toda la creacion

55
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri deberiamos recordar siempre las palabras de Pierre Teilhard de Chardin:
“Un dia vendra en que, luego de domesticar el éter, los vientos, las mareas, la gravedad,
domesticaremos para Dios las fuerzas del amor. Y en ese dia, por segunda vez en la historia del
mundo, el hombre habra descubierto el fuego.”

56
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

91



El devoto de Gayatri recibe la gracia de una luz que es anterior a las luminarias, la luz del Gayatri es
superior a la luz del sol y todo parece una pequefia lampara alumbrando al mediodia. Por eso el
devoto de Gayatri es un faro donde el enfermo encuentra alivio; el afligido, consuelo; los que estan
tristes, alegria; los cansados alivio y descanso, los preocupados por sus mentes cambiantes, consejo
y salud. Ofrezco mis respetuosas reverencias a ese sagrado devoto de la Madre Gayatri.

57
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Para los devotos de Gayatri es inaceptable la proposicion de relegar la espiritualidad a los margenes
de la vida. Estamos para cantar y danzar y para alabar a Dios y, todo ello solo se puede realizar
dentro del mundo, sirviendo al mundo, siendo hermanos de todos los seres y todas las cosas. Esa
es nuestra celda, nuestra prision, la mas dulce de todas, la mas fragante. Como dice la cancién: “A
cada paso y en cada estrella te veo a vos.”

58
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

La sociedad del tener y del poder solo propone que adoremos idolos de muerte, pero nuestro
compromiso es con la vida; nosotros cuando cantamos el Gayatri Mantra afirmamos nuestra
conviccion de que la vida humana es sagrada y su propésito es precioso y divino.

59
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

No tiene nada de malo que a escala individual se adhiera a corrientes de pensamiento humanistas.
Escuchamos alli donde vamos, con frecuencia cada vez mayor, que muchos son pacifistas y que
adhieren a la causa pacifista. Esto nos parece un avance extraordinario en el proceso de elevar el
nivel de conciencia de la humanidad. Nosotros, los devotos de Gayatri quisiéramos dar un paso mas
en la vivencia; nosotros deseamos ser pacificos. Nos anima una vision profética: la hermandad de
todos los hombres, bajo la paternidad de Dios. Ser pacificos significa estar abiertos a la belleza de
todos los seres y todas las cosas, ver la luz primordial del amor de Dios debajo de las apariencias.
Ser pacificos incluye el compromiso de respetar la vida en todas sus formas, hermanarnos con la
naturaleza mineral, vegetal y animal, respetarla y evitar dafios de todo tipo. Ser pacificos es
comprender que el humano, es el Unico ser sobre el planeta capaz de destruir para satisfacer
necesidades no basicas.

92



60
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢, Sabes qué es el Gayatri? Es ver a todos los seres y a todas las cosas a la luz de la eternidad. Es
darte cuenta que ya no hay poderes de la muerte que salen a tu encuentro para devorarte. Gayatri
es conciencia viviente del triunfo de la vida. Del amor.

61
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Dijo W Stringfellow: Ser santo... no significa ser perfecto sino entero; no significa ser
excepcionalmente religioso o ser religioso tan siquiera; significa estar liberado de la religiosidad
exagerada y el pietismo religioso de todo tipo; no equivale a ser moralmente mejor, significa ser
ejemplar, no significa ser devoto, sino mas bien ser verdaderamente humano.

62
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es un monasterio dentro de nuestro corazén. De piedra y madera, de cielo y tierra se va
formando el jardin y los senderos. Alli nos conocemos a nosotros mismos, alli se reconcilia ese fuego
que arde eternamente y las necesidades del tiempo. El triunfo es Suyo, el triunfo es Suyo dice nuestro
corazon y no nos engafa.

63
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Gayatri es una senda hacia la perfeccién, esa perfeccion esta al alcance de cualquiera, no hay lugar,
ocupacion, tiempo o condicién que pueda condicionarla. El Gayatri es una cancién que se forma en
el interior de nuestro corazén y nos impulsa hacia la humildad, el desapego, la plegaria y la
obediencia al Amor. La grandeza del Amor que es capaz de mover montafas y derribar cordilleras
de orgullo y vanidad.

64
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

93



El Gayatri es en primer lugar devocion, luego conocimiento. No se puede sustituir la devocién por el
conocimiento. La devocién nos conduce a la santidad, el conocimiento a la erudicién. En el refugio
de la devocion el mundo ya no nos parece opaco sino mas bien todo nos parece luminoso,
transparente. La devocion es amor, amor puro sin célculos, sin sumas y sin restas. Habla Sefor que
tu siervo escucha, dice en el texto sagrado; cuando cantamos el Gayatri nosotros también decimos,
habla Sefior, porque mi corazén esta abierto y necesito del alimento de tu Palabra. Sea bienvenido
el conocimiento, si nos conduce al refugio del amor.

65
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri nos ensefa que el sentido de la vida se encuentra cuando descubrimos el secreto de los
secretos: la vida es unidad y solo unidad. Y esa unidad se esconde en lo profundo de cada alma que
habita la tierra. Aunque el mundo se hundiera en el caos, el alma del devoto de Gayatri halla sus
raices en la esperanza de una hermandad universal que trasciende lo circunstancial, es la
profundidad de un Amor que se levanta y envuelve a todos los seres y a todas las cosas.

66
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri reverencian a todas las religiones, pero no suscriben a ninguna en particular.
El devoto tiene escondido en su corazén a un sabio taoista, la compasién de un budista; algun padre
del desierto realiza sus plegarias en la cavidad de su alma; un tzadik de Israel recita un salmo del
dulce David; un sufi susurra los noventa y nueve nombres de Allah. El devoto de Gayatri es vivencia,
los valores socialmente definidos no pueden limitar su sed de Dios, porque para un devoto, todo
descansa en Dios. Asi esta escrito: Has de saberlo y escribirlo en tu corazén, fuera de El, no hay
nada.

67
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando recitamos el sagrado Gayatri decimos: Humildemente esperamos el amanecer, el triunfo de
la inevitable primavera. Estamos despiertos y nuestro anhelo es ver Su Rostro. jOh infinita espera,
dulce Amor, no demores!

68
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

94



Cuando comenzamos a cantar el Gayatri, inmediatamente aparecen ciertas verdades en nuestra
alma: es necesario vivir con un conjunto de nuevos valores, y esto debe ocurrir de inmediato. Los
problemas de la humanidad no son sociolégicos, econémicos o politicos, el problema fundamental
es que estamos alejados de la fuente de vida, del amor que es el sentido y el propdsito de la
existencia.

69
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Nosotros no somos una dulce nostalgia y tampoco una asombrosa ansiedad por un futuro menos
opaco. Nosotros vivimos aqui y ahora, recitando el Gayatri y en ese susurro unimos el pasado y el
futuro bordado con todos los Nombres y todas las Formas divinas.

70
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri no es una nueva formula o expresion religiosa; es la mas antigua de todas las plegarias
que descendi6 a este plano para conducirnos a la santidad. No es Nueva Era, posee existencia por
si mismo, esta libre de cualquier asociacién y de todo intento de manipulaciéon en aras de algun
pasajero beneficio personal. El Gayatri es un sonido sagrado; En esencia, solo puede ser vivenciado
desde lo personal. Nadie puede atribuirse el derecho de exclusividad, apenas si podemos ser sus
humildes servidores.

71
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢ Qué te dice el Gayatri? Todo estuvo bien, todo esté bien, todo estara bien. Y ;Sabes por qué es
asi? Porque hemos sido creados para el Amor y finalmente estaremos fundidos en Su dulzura.

72
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢, Sabes lo que dices cuando recitas mentalmente el Gayatri? No hay tentacion, tribulacién o espanto
que pueda conmoverme. Madre Gayatri tbmame en tus brazos, soy tu hijo, Tu eres mi escudo.

73
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam

95



Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El devoto de Gayatri ora continuamente por el mundo entero: “Que todos los seres sean felices”. Por
supuesto que el devoto sabe reconocer sus dificultades personales, los duros esfuerzos, las
penurias; y aun asi repite sin cesar, “Que todos los seres sean felices”. Posiblemente no dejara tras
de si discipulos ni ensefianzas que conmuevan el corazén de alguna alma futura, pero en algun
rincén de este universo, escondida detras de alguna estrella, su plegaria sera eterna y un susurro
que se expandira por las constelaciones: “Que todos los seres sean felices”. Y los Angeles danzaran
con esa melodia.

74
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri promueve una fe serena y una cuidadosa atencion sobre los detalles mas insignificantes
de la vida. El devoto de Gayatri busca lo extraordinario en lo ordinario. Muchos se preguntan, ¢ Es
este el mejor criterio para la santidad? 4 Se logra asi la paz interior? Si, enfaticamente el Gayatri es
vida, vida de oracion, servicio y entrega a Dios.

75
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri actia en todos los niveles del esquema humano, el cuerpo, la mente y el espiritu del
devoto es transformado para ser instrumentos de amor y de compasién. Asi afirmamos el valor y la
santidad de la vida.

76
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando nos iniciamos en la repeticidon del Gayatri, descubrimos de inmediato que en cada suceso,
en cada encuentro hay una chispa divina, un potencial de santidad por mas ordinario que parezca el
hecho o la circunstancia. El mundo es para el devoto una casa de plegarias. El Gayatri es un
proyecto, un sendero, una vivencia que unifica lo aparentemente disperso.

77
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El devoto de Gayatri es un centro del espiritu vivo que gradualmente se extiende sobre los seres y
las cosas y realiza el reino de los cielos en el corazén del hombre. Su servicio es la reflexion, la
plegaria y la alabanza, la practica de la compasion, la solidaridad, el contacto con la vida que conduce
a la visién de la gloria.

96



78
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Quien practica el Gayatri, lo vivencia en si mismo como texto sagrado; se transforma en senda de
santidad e inspira a los que deambulan por el sendero. Esto se llama vivencia, por ello, en general,
los devotos de Gayatri no son afectos a escribir grandes tratados, no proponen teologias ni inspiran
escuelas o tendencias de espiritualidad. Simplemente alegria y santidad, amor y compasion, bien,
bondad y belleza.

79
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando cantamos el Gayatri, todo nuestro cuerpo, mente y alma adquiere una identidad sagrada.
¢, Sabes por qué? Porque el Gayatri es nuestro hogar, ya no estamos desamparados. El Gayatri es
nuestro refugio, el espacio donde podemos descansar de las fatigas de los fragmentos que alucinan
nuestras mentes, de la banalizacion de las palabras, de la desacralizacion de los actos mas
cotidianos de nuestra existencia.

80
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Intentamos definir en nuestro interior una identidad espiritual, por eso estamos aqui, deseamos
recibir sus instrucciones. Esto me dijo un grupo de jévenes hace algunos anos. Yo les dije. Permitan
que sus corazones ardan en el amor por Dios y todo lo demas sera comentario. Ellos insistieron.
¢, Qué debemos hacer? ;Cual es la practica que nos permitira abandonar los habitos ilicitos, los
intoxicantes, el alcohol y los dias vacios y opacos? Yo me senti abrumado porque no sabia si era mi
deber dar a conocer el secreto de mi corazon; pero una voz fuerte golped la soberbia de mi mente y
desde mi alma susurré el Gayatri Mantra. Aun hoy me arrepiento del egoismo en forma de duda que
me invadié en ese momento. Asi comenzo el movimiento de prédica del Gayatri en nuestros paises.
Desde entonces he caido muchas veces, pero puedo asegurarles que jamas me senti derrotado.

81
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri es el espejo de las almas simples. El, es el Amado y nosotros los Amantes. Cuando
recitamos el Gayatri sagrado, la unién es directa e instantanea.
82

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

97



El Gayatri es un sonido de origen divino y es intrinseco a la naturaleza humana. El Gayatri es una
medicina de amor y de misericordia, entusiasmo y regocijo que gana los corazones del mundo.

83
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri se corresponde con las preguntas y anhelos arraigados en el corazén de los hombres. Es
la vivencia como un hecho trascendente que involucra la vida en su totalidad. El Gayatri no es un
mensaje extranjero para nuestras almas. El Gayatri es el centro mismo de nuestra existencia.

84

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri debe ser recitado por todos; sin importar tiempo, lugar o situaciones, el sonido sagrado de
sus silabas no pueden ser confinadas a una particularidad. El Gayatri abarca y comprende toda la
experiencia humana. Las bendiciones de Gayatri son de libre disponibilidad y todos estamos
llamados a esta magna celebracion.

85
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam

Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Gayatri nos ensefia el servicio sin causa, en especial a los nifios y a los ancianos. Los devotos de
Gayatri son sorprendentemente receptivos al sufrimiento. El Gayatri se hace accién y esta accién
eleva algunas chispas divinas encerradas en la materialidad sufriente.

Esta es la gloria del Gayatri, esta es la victoria del devoto.

86

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢, Sabes cual es el susurro interno cuando recitas el Gayatri? Soy Amor irrevocable.

98



87

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri nos deslumbra y nos confiere alegria. Comprendemos que todo lo creado simplemente es
parte de una sinfonia que es alabanza a Dios. El Gayatri nos permite ver el Rostro de Dios reflejado
en las caras de los hombres, en la brisa de una mafiana fresca, en el crepusculo junto al mar.

88

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Tu plegaria debe ser: Oh Madre Gayatri no permitas que mi alma se extravie por lugares extrafios y
distantes, rescatame de este infinito exilio.

89

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El devoto de Gayatri desea vivir siempre consciente de la presencia del Rostro Divino. Cada suceso,
cada encuentro es una oportunidad para alabar y unirse a Dios. No es extrafio que el devoto acepte
incluso los insultos con alegria y amor.

90

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El devoto de Gayatri abre sus ojos a la maravilla de la vida espiritual y no hay nada inevitable en esta
vocacion por lo divino. De este modo, la espiritualidad se centra en la practica individual y se acentia
en el compromiso comunitario. La via de la espiritualidad en el sendero del Gayatri Sadhana (Practica
Espiritual) es la santificacion personal y la redencién del brillo divino oculto en todos los seres y todas
las cosas.

91

99



Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Quien es devoto de Gayatri sabe que cada una de las necesidades de los pobres es una hipoteca
social que se construye sobre la superficialidad del tener y del poder. Esto jamas se cambiara si se

apela a férmulas simplemente humanistas, se requiere de una profunda conciencia de lo que significa
el humanismo espiritual: el Gayatri es encarnacién del humanismo espiritual.

92

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

No es posible encontrar una sola persona devota de Gayatri y que al mismo tiempo se entregue a
la desesperacion insana. El Gayatri, con sus vibraciones divinas, muestra el propésito superior oculto
en la noche oscura del alma; nos revela finalmente que es un ser humano.

93

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Las apariencias siempre son superficiales; resultan obstaculos a la verdadera percepcion,
especialmente cuando la ilusién nos aprisiona en la insana carcel del “yo” y lo “mio”. Esta es una
afirmacién que encontramos en el Upanishad de la India. Para esa enfermedad del alma, el Gayatri
es una poderosa medicina.

94

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El odio, es una experiencia devastadora, pues distorsiona y deforma la vida humana de una manera
brutal y terrible. El Gayatri nos ofrece una calidad de amor que por ser divino, cura todas las insanias
que provoca el odio.

95

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam

100



Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

En el corazén del devoto hay interrogantes: “; Pretendo convertir a otros? y yo mismo, ¢ Cuando me
convierto?” En estas preguntas encontramos la grandeza de los devotos de Gayatri.

96
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

¢ Sabes que ocultan las veinticuatro silabas del Gayatri? Lo unico necesario es Dios.
97

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

El Gayatri no impone leyes y doctrinas que agobian todo intento por santificar nuestras vidas; el
Gayatri es una invitacién a amar.

98
Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

J Wesley, un profeta del movimiento ecuménico universal, solia decir: “Aunque no pensemos igual
¢ No es posible acaso, amar de la misma manera? ;No podriamos ser un solo corazén aunque no
tengamos la misma opinién? ¢ Es tu corazén honesto, como el mio lo es con el tuyo?... si es asi,
dame tu mano.

99

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Liderazgo ejecutivo, aguda compasién, amor sin limites. Esta es la bendicién que nos concede el
Gayatri.

100

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

101



El poder sagrado del Mantra Gayatri no puede celebrar nupcias con los actos que son manchas para
las conciencias. Solo el poder espiritual es capaz de cambiar el actual estado de confusion. Las
experiencias culturales, socioldgicas, etc. no son respuestas completas y perfectas en si misma, los
hospicios estan llenos de testimonios en ese sentido. Solo la fe persistente y constante en Dios es
la llave que permite un real cambio en la sociedad. Por eso predicamos el Gayatri.

101

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

No desconozco que se me acusa muchas veces de poseer una personalidad

complicada, poco atractiva para ciertos circulos y grupos de la Nueva Era. En lo que respecta a mis
equivocaciones pido disculpas sinceramente, pero esto no significa que adhiero a la hipocresia de
los que se comprometen con el engafio. A los devotos de Gayatri, permitanme decirles que esta
situacién no crea en mi tension alguna, toda vez que solo deseo amar con pasion a la madre Gayatri
y a la verdad.

102

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Dijo J Acton: “El poder corrompe y el poder absoluto corrompe absolutamente” demos gracias a La
Madre Gayatri porque los devotos de Ella, estan bien lejos del deseo del tener y del poder.

103

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Cuando se pronuncia el Gayatri Mantra, sus sonidos resultan absolutamente sorprendentes vy
misteriosos. Ese principio divino que se expande en la vibracidon pone en movimiento una cadena sin
final de reacciones espirituales que se prolongan y refugian en la memoria de la eternidad.

104

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

102



Gayatri es alimento de dia y de noche; es un alimento que equivale a todas las lagrimas, a cientos
de ayunos. Nos quita toda congoja. Cuando el mundo comprenda esta verdad, ya no habra mas
guerras, hambre y sufrimientos. Esta es nuestra esperanza, por eso nuestra mision de prédica del
Gayatri Mantra.

105

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Podemos conocer el alma del “otro” si nos hacemos uno con su alma; solo triunfamos cuando nos
damos a nosotros mismos, sin reservas, sin restricciones. El Gayatri es un hilo invisible y luminoso
que permite la relacion del corazén con el corazon y, desde alli, como uno solo, hacia la eternidad.

106

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri muchas veces son sometidos a vergonzantes humillaciones, pero ellos saben
en lo profundo del corazén que el triunfo finalmente es de Dios y que cada Gayatri que se repite, es
un paso mas en direccién de la inevitable primavera.

Permitanme decirles queridos devotos, no se desanimen porque vuestras propias familias no
comprenden este proceso. jTodo es tan asombroso y paradéjico! Cuando muchos de ustedes vivian
una vida sin sentido, ingerian alcohol, cometian actos ilicitos, se intoxicaban, ellos estaban tristes;
Ahora que se bafian una vez al dia, que tiene una vida santa, que se alimentan sanamente, cuidan
sus cuerpos y oran; muchos de los padres enfurecen y dicen que les estamos lavando el cerebro.
Esto no es nuevo, el maestro espiritual alguna vez hubo de enfrentar estas mismas cuestiones y él
respondio: ¢ Lavarle el cerebro? ;Qué es eso? Yo solo les estoy devolviendo un cerebro. Debemos
intensificar nuestras buenas acciones y nuestras plegarias por nuestros familiares y amigos.

107

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Los devotos de Gayatri no son hipdcritas, ellos creen en el triunfo de la causa del Espiritu. Por eso
no temen a nada y enfrentan la hipocresia y la insania del engafo, en nombre de supuestos
iluminados que venden sus pociones magicas y sus curas milagrosas en un puesto cualquiera, de
un mercado cualquiera.

103



108

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

Oh Madre Gayatri, permiteme ofrecerte todas mis incapacidades, transférmalas, para que sean de
utilidad en el servicio de predica para santificar las almas y sanar a esta sociedad tan llena de heridas.
Sé que en este plano material apenas si alcanzo a calificar como humano, dame la gracia de practicar
los valores que me transforman en una persona util y sincera en el servicio a la humanidad;
permiteme dejarte cautiva en lo profundo de mi corazén y elevar un altar donde habites conmigo
para siempre.

104



GAYATRI ASHTOTRA SADA NAMAVALI

Estos 108 Mantras constituyen una alabanza a la divina Madre Gayatri, millones de personas en el
mundo recitan estos nombres, mostrando asi, su amor y agradecimiento al sustento y base de la
creacién material.

Om Sri Gaiatriai namaha

Om Jaganmate namaha

Om Parabrahma Svarupaia namaha
Om paramarta Pradaia namaha
Om Japiaiai namaha

Om Brahma Tejo Vivardinai namaha
Om Brahmastra Rupiniai namaha
Om Baviaiai namaha

Om Trikala Tieia Rupiniai namaha
Om Trimurti Rupaiai namah

(10)

Om Sarvagnaiai namaha

Om Vedamatre namaha

Om Manonmaiiai namaha

Om Balikaiai namaha

Om Taruniai namaha

Om Vrudaiai namaha

Om Suriamandala vasiniai namaha
Om Mandehatanava dhvansakariniai namah
Om Sarva Karanaiai namah

Om Hamsarutaiai namaha

(20)

Om Vrisharutaiai namaha

Om Garudarohiniai namaha

Om Shubhaiai namaha

Om Shadgutshiniai namaha

Om Tripadaiai namaha

Om Panchasirshaiai namah

Om Trilochanaiai namaha

Om Trivedarupaiai namaha

Om trividaiai namaha

(30)

Om Trivargaphaladainiai namaha
Om Dasahasthaiai namaha

Om Chandravardanaiai namaha
Om Viswamitra varapradaiai namaha
Om Dasaiudadharaiai namaha

Om Nitiaiai namaha

Om Santhushtaiai namaha

Om Brahmapujitaiai namaha

Om Adishaktiai namaha

105



Om Mahavidiaiai namaha
(40)

Om Sushumnagiaiai namaha
Om Sarasvastiaiai namaha
Om Chaturvimsadiatcharadiaiai namaha
Om Savitriai namaha

Om Sativatsalaiai namaha
Om Sandiaiai namaha

Om Ratriai namaha

Om Pradagiaiai namaha

Om Sankiaiana namaha

Om Sarveshvariai namaha

(50)
Om Sarvavidiaiai namaha
Om Sarvamantrataie namaha.

Om Aviaiaiai namaha

Om Shuddavidiaiai namaha

Om Shudavastraiai namaha

Om Shuklamalianu lebanaiai namaha
Om Surasindusamaiai namaha

Om Soumiaiai namaha

Om Brahmalokanivasiniai namaha
Om Pranava pradipartiartaiai namaha
(60)

Om Pranatotdarana kshamaiai namaha
Om Jalanjali susantushtaiai namaha
Om Jalagarbaiai namaha

Om Jalapriaiai namaha

Om Suahaiai namaha

Om Suadaiai namaha

Om Sutasamstaiai namaha

Om Sriushad voushad vashat kriaiai namaha
Om Surabiai namaha

Om Shodasa kalaiai namaha

(70)

Om Minibrinda nishevitaiai namaha
Om Igna priaiai namaha

Om lagna murtiai namaha

Om Sriksruvajia suarupiniai namaha
Om Atchamaladaraia namaha

Om Atchamalasamstaiai namaha

Om Atcharakrutiai namaha

Om Maduchamdasa namaha

Om Rushipritaiai namaha

Om Suachandaiai namaha

(80)

106



Om Echandasam nidaia namaha

Om Anguliparva samstanaiai namha
Om Chaturvimsati mudrikaiai namaha
Om Brahmamurtiai namaha

Om Rudrashikaiai namaha

Om Sahasra Paramambikaiai namaha
Om Vishnu hrudkaiai namaha

Om Agnimukiai namaha

Om Sadamadiaiai namaha

Om Dasavaraiai namaha

(90)

Om Sahasra dala padmasthaiai namaha
Om Hamsa rupaiai namaha

Om Niranjanaiai namaha

Om Characharastaiai namaha

Om Chaturaiai namaha

Om Suria koti samaprabaiai namaha
Om Pancha varna mukiai namaha

Om Tatriiai namaha

Om Chandrakoti sussismitaiai namaha
Om Maha maiaiai namaha

(100)

Om Vichitrangiiai namaha

Om Maya pijanivasiniai namaha

Om Sarva tantra rupaiai namaha

Om Sarva yantra atmikaiai namaha
Om Jagaditaiai namaha

Om Mariadapalikaiai namaha

Om Maniaiai namaha

Om Maha mantra palapradaiai namaha

Que la gracia divina del Gayatri Mantra se derrame sobre ti (Gayatri kadaksham
paripurnam sidir bhavatu)

107



