
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 

 

 

 
 

 

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACIÓN GAYATRI VEDANTA YOGA  con la 
única finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealización espiritual y NO PARA SER VENDIDO. 

 

 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

 

GAY
ATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


EL GAYATRI Y EL ESQUEMA CORPORAL 
 

Haripada Acharya 

 
 

En la cultura vedica, es decir, cuando los sabios y sagrados rishis establecieron las leyes celestiales 

sobre este planeta; era evidente la luz de Dios, porque los cielos estaban conectados con cada ser y 

con cada cosa de este plano. Entonces se comprendía intelectualmente y se vivenciaba que la materia 

era otra forma de energía y que esa energía era parte indivisa de Dios. Los rishis sabian como 

conectarse con Dios, ellos sabían el secreto para conectarse con el Espiritu Divino que permea todo 

lo creado; Dios era evidente en cada minúscula partícula que se observara. Para los rishis nada estaba 

oculto y lo invisible era patente, una vivencia constante. Pasaron miles de años, y aún hoy, las almas 

peregrinas extrañamente se alejan de su fuente original y buscan desoladas, volver el rostro a lo 

divino. Todos anhelamos regresar la luz original a nuestras vidas, todos deseamos obtener un grado 

de purificación que nos permita vivir en la autentica alegría de Dios. Existe ese puente, pregunta el 

joven y también el anciano cansado de desandar los días y las noches de una larga y fatigosa vida? 

Si.  Se llama Gayatri mantra. 

  

El gayatri mantra fue vivenciado por el gran rishi vishwamitra, luego de una penosa búsqueda que 

implico utilizar toda su energia en pos de la vivencia espiritual. El pudo "ver" y "oir" el sagrado 

sonido que regula a todos los seres y a todas las cosas, el sonido maravilloso que sostiene todos los 

mundos, eternamente. 

 

El sabio vishwamitra pudo documentar los siete viarithis y las 24 silabas para toda la humanidad 

sedienta de cielos. Y también dejo una tradición para comprender los cuatro niveles de tan maravilloso 

ritmo divino en el cual todo se sostiene. 

 

Solo las 24 silabas capaces de abarcar todos los universos, capaces de explicarnos el sentido de las 

vida y de la vida individual. El vuelo del pájaro, el romper de las olas en el mar, la sonrisa de nuestros 

amados y la alegria de un niño. 24 silabas capaces de contener las leyes mas complejas de la física y 

de la química; de las ciencias naturales y del cuerpo humano; las formulas matemáticas y las reglas 

filosóficas, la hondura del pensamiento filosófico y el amor del Espiritu Viviente. Todo esto en 24 

silabas. 

 

Estas 24 silabas divinas constituyen un ritmo, un sonido, una energía celestial y hay cuatro modos de 

abarcarlas: como un significado simple, como una predica, una metáfora y un significado místico. 

 

Todos los universos se abren cuando se decodifica el significado místico de las 24 silabas, la materia 

ya no puede ocultar sus secretos y el tiempo como historia adquiere su verdadera perspectiva y aún 

más, podemos comprender la conciencia, esa lámpara de luz que nos conecta con lo sagrado 

haciéndonos sagrados. 

 

Las 24 silabas del gayatri es la refulgencia de la luz eterna de Dios que como cascada cae sobre los 

14 sistemas planetarios e inunda de luz nuestras almas. Cuando percibimos minimamente esta verdad, 

ya no podemos ser neutrales; dejamos el mundo de las apariencias y nos hundimos en las raíces 

mismas de toda vida: Dios.  

 

El canto del gayatri es esencialmente unión, cuando cantamos el gayatri nos unimos, nos conectamos 

con la fuente de luz y de alegría: Dios. 



 1 

 

Las 24 silabas del gayatri se componen de 12 pares y esos 12 pares forman la naturaleza de todo lo 

creado, la relación que mantenemos con lo divino, con nuestros semejantes, la existencias de vidas y 

de materia, la conciencia, etc. 

 

Esas 24 silabas también constituyen puntos de energía sagrada en los cuerpos de las personas. Al 

entender que en el cuerpo humano hay centros de energía sagrada, los devotos de gayatri releen la 

relación que mantiene con lo corporal y entienden y viven al esquema corporal como un vehículo 

capaz de proyectarlos hacia un cuerpo de luz eterno y verdadero, no ya como una alusión, sino como 

una vivencia divina y eterna. 

 

El gayatri es ese ritmo que cae como cascada por los 14 sistemas planetarios y llega a nuestro corazón 

y lo purifica y, es el cuerpo el canal para que esa sagrada tarea se cumpla, logrando la santidad. El 

gayatri con sus 24 silabas es la conexión que nos permite vislumbrar lo celestial. 

 

Cada parte del cuerpo es un vehículo perfecto capaz de llevarnos hacia la santidad porque posee todo 

el poder espiritual. 

 

Vishwamitra es una paradigma de esta verdad, el puede mantener ayunos constante por periodos de 

40 días, sin alimentos ni agua; recibiendo únicamente la energía del gayatri. Vishwamitra no tiene 

una sola célula de su cuerpo que no este iluminada por la luz del gayatri al punto que eso lo transforma 

en inmortal. Su rostro resplandece de una luz divina como nunca antes nigun otro santo rishi lo logro, 

por eso desde tiempos inmemoriales fue alabado por todos sus hermanos y todos lo reverencian 

sinceramente. 

 

Hoy tenemos la maravillosa oportunidad de continuar la senda  eterna del sabio vishwamitra, no hay 

maestro espiritual en la India que no admita finalmente que el gayatri es la plegaria universal y que 

fuera de ella, todo es comentario. Todos los maestros, no importa la escuela, finalmente admiten que 

el gayatri es la raíz de todo conocimiento espiritual y que fuera de él, no hay nada más. 

 

Ovala nosotros podamos recibir los beneficios de la practica de este sagrado mantra 

 

Para poder comprender la relación de cada silaba del gayatri mantra con las diferentes partes y 

secciones de nuestro esquema corporal, debemos en primer lugar, entender y en lo posible vivenciar 

conceptos básicos del significado del gayatri mantra. 

 

Por ejemplo, hablamos de Vyarithis, pero qué significa? 

 

Vya significa, extenso, versátil, penetrante, extendido, etc. 

 

Hriti se compone de dos silabas: Hri y Ti y significa destructor, removedor en la primera silaba y en 

la segunda, significa dolor, aflicción, angustia, agonia mental. 

 

Así podemos entender que Vyarithis significa según la interpretación de Gayatri Vedanta Yoga de 

acuerdo a la enseñanza de los vedas, "el destructor de la aflicción o el removedor de las 

aflicciones" Por qué decimos que la palabra Vyarithis implica el concepto de remover las aflicciones? 

 

De acuerdo a los Vedas y los Textos Sagrados, el mundo padece de tres aflicciones como matrices de 

todos los desencuentros y tormentos en la vida encarnada, de allí que en la filosofía vedica se 

considere que el propósito fundamental de la vida es remover estas tres aflicciones para alcanzar el 

nivel de conciencia que nos conecte definitivamente con la fuente de toda luz: Dios.  



 2 

 

Bhur significa el protector, Bhuvah significa el removedor de agonias, y Svahah significa el que 

concede la felicidad. 

 

De modo que cuando nosotros declaramos solemnemente en el gayatri diario Om Bhur Bhuva 

Svahah, estamos recordando que deseamos ser liberados de la triple aflicción y que deseamos alcanzar 

la felicidad: "Oh señor de Luz quitame la aflicción de mi cuerpo, mente y corazón, que pueda 

ver Tu luz." 

 

Pero esto no basta, es necesario que nuestra mente discrimine y cree pensamientos reales; esto es, 

conectados con la divinidad. Entonces, cuales son esas triples aflicciones? 

 

De acuerdo a los textos y la tradición, la aflicción llamada adhyatmik se relaciona con el cuerpo y el 

alma, los dolores físicos, las pasiones, la ignorancia del alma, las enfermedades, etc. 

 

Luego tenemos la aflicción llamada adhibhautika, las enfermedades y sufrimientos que otros nos 

causan por motivos no rebelados a nuestro entendimiento y que se relacionan con los modos de 

karmas posibles: cercanos, próximos, y lejanos. 

 

Adhidaivika son las aflicciones que resultan incontrolables, como pudiera ser la lluvia excesiva que 

inunda ciudades, desborda ríos, etc; el calor extremo; el tsunami que hace poco tiempo sufrió parte 

del Asia, etc. 

 

Nadie es inmune a estas tres aflicciones y nadie puede salvarse de sus efectos a menos que logre la 

percepción de los sonidos capaces de salvarnos y protegernos de los peligros. 

 

Cuando el devoto canta Bhur Bhuvah Savah incluye a los cuatro restantes Vyarithis: Mahah, Janah, 

Tapah y Satyam. 

 

Por supuesto que cuando el devoto realiza la profundidad del gayatri, comprende que los significados 

ocultos resultan ser cósmicos y que no agotan sus implicancias ya que su extensión es infinita. 

 

Asi, Bhur Bhuvah Svahah significa los atributos divinos: 

Bhur significa existencia, realidad, verdad. 

Bhuvah significa reflexionar y meditar y por consiguiente es Chit, conciencia. 

Svaha significa significa el cielo como felicidad y bienaventuranza. 

Om es Sat Chit y Ananda. 

 

En un significado externo, bhur significa la tierra o el plano físico, bhuvah el firmamente y Svahah 

el cielo. 

 

En un sentido cósmico, los Vyarithis se conectan del siguiente modo: 

 

Hay 33 fuerzas divinas operando que se dividen en tres grupos o regiones: terrestre, atmosférica y 

celestial. 

 

El texto Shatapatha Brahmana lo señala del siguiente modo: 

 

Region terrestre: tierra, agua, fuego, aire, eter, luna sol y estrellas (recordemos que alguna vez 

dijimos que esta dimensión abarca aproximadamente unos 13.000 años luz). Asi completamos los 

llamados 8 vasus en los vedas. 



 3 

 

región atmosferica: 11 Rudras o aquellas fuerzas que nos dan dolor. Esas fuerzas capaces de darnos 

dolor son los 10 aires vitales: prana, apana, vyama, samana, udana. naga, kurna, krikala, devadata, 

dhananjaya y el alma. De este modo se completa el numero de 11. 

 

región celestial: 12 adytias señalan los vedas, es decir, los 12 meses del año: se llama asi porque es 

el tiempo en forma de meses y toma la vida de todos. 

 

También podemos decir de acuerdo al conocimiento vedico: 

 

bhur es el fuego. 

bhuvah es el viento. 

svahah es aditya. 

 

Pero también podemos seguir profundizando y entonces comprendemos que los Vyatrthis se 

relacionan con: 

 

Bhur con la acción. 

Bhuvah con la plegaria. 

Svahah con el conocimiento divino. 

 

Y podemos continuar: 

 

bhur se relaciona con vida, esfuerzo, aliento, corazón, pies, habla y cabeza. 

bhuvah con destrucción, unión, ojos, hígado, órganos de evacuación, mente y brazos. 

svah con paz, equilibrio, palabra, abdomen, columna, almas y pierna. 

De modo que cuando reflexionamos sobre el gayatri y su relación con el esquema corporal, debemos 

tener en mente todos estos significados generales, que pretenden darnos una alusión de los infinitos 

significados que contiene el gayatri mantra. 

Estoy seguro que los devotos de gayatri encuentran un especial deleite en todas estas enseñanzas que 

hemos recogido a lo largo de 30 años, en estos momentos tengo frente a mí un pequeño librito que 

publicamos en el año 1974 en español, con una enseñanza del gayatri de acuerdo a un gran yogui de 

Varanasi llamado Satyavan. 

Que seamos bendecidos por la Luz que irradia el gayatri. 

 

El Upanishad Brihadaranyaka dice que si el devoto de gayatri "conoce" el primer pie del gayatri puede 

ganar todo lo que es dado obtener en los tres mundos (bhur, bhuvah, svaha).  

El que conoce el segundo pie del gayatri, adquiere el triple conocimiento (tri=tres, 

vidya=conocimiento) de los vedas, es decir, el modo superficial, el medio y el extendido o místico de 

poder.  

El que conoce el tercer pie del gayatri domina el principio vital.  

Qué significa "el principio vital"? 

En la India, especialmente en el sur, muchos grandes yoguis y maestros de conocimiento celestial 

desde tiempos inmemoriales se preocuparon por enseñar masivamente a transmutar el cuerpo físico 

en cuerpo de luz, si bien la enseñanzas y el objetivo es el mismo, de maestro a maestro, las técnicas 

varían, esto es patente por ejemplo en Sri Karunakara, en Sri Aurobindo o Sri Ramalinga.  

 

Conocer el principio vital es transmutar cada célula en una residencia de divinidad, es construir por 

medio de la sadhana una morada para Dios en cada una de nuestras células corporales; así, logramos 

un estado de perfección y santidad en Gayatri Vedanta Yoga de acuerdo a los Vedas. 



 4 

 

Un punto importante del conocimiento vedico debe relacionarse con discriminar el concepto de 

vidya=conocimiento. 

 

Qué significa conocer en la enseñanza vedica y por extensión en Gayatri Vedanta Yoga? 

Conocer es vivenciar.  

Los vedas estan para ser vivenciados, es un programa de vida, para la vida, para santificar cada 

instante de nuestras vidas.  

De modo que cuando estudiamos los Vedas, cuando predicamos enseñanzas de los Vedas, deben estar 

relacionadas con la vida, su aplicación practica y concreta sobre los episodios y sucesos que 

transcurren en nuestra existencia. 

 

Los Vedas significan Vida, vida como posibilidad real de lograr amplios espacios de luz, de amor y 

de santificación. Por ello los vedas se detienen en detalles mínimos, cómo debe ser la vida del casado, 

del soltero, de la persona de edad media y del anciano renunciante. cómo debemos tratar en el 

comercio, en nuestras relaciones sociales, etc. 

 

Vidya=conocimiento=vivencia, inseparables, uno y único. 

 

De modo que el gayatri se compone de los Vyatrthis Bhur Bhuvah Svaha y en ellos estan implicitos 

los otros cuatros restantes: Mahah, Janah, Tapah, Satyam. Y según los vedas, la estructura corporal 

humana es un vehiculo perfecto de santificación que se compone de 24 secciones dividido en tres 

partes. 

 

El gayatri mantra responde a la construcción cósmica y al mismo tiempo se proyecta en el esquema 

corporal humano. 

La primera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 ojos, 2 fosas nasales, 2 orejas, 1 boca y 

el intelecto; en total 8 como las silabas del pie del gayatri que se corresponde con "Dhio Yo nah 

prachodaiat". Por eso que los devotos de gayatri suplicamos humildemente a la ilimitada luz divina: 

"por favor, ilumina mi intelecto, dame la capacidad de poner mis dones al servicio de tu gracia 

amorosa". 

 

La segunda parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pulmones, 1 corazón, 1 hígado, 2 

riñones, 1 bazo, el intestino, el estomago y la mente. En total totalizan 8 y estos órganos 

evidentemente tiene como característica sobresaliente trabajar para el cuerpo de un modo particular 

y exclusivo: actúan para sustentar y ser la base de la mente, por ello aquí la mente es lider. Bhargo 

devasya dhimahi es la parte del gayatri correspondiente, en la palabra bhargo están los órganos y la 

mente en dhimahi es el sustento. 

La tercera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pies, 2 piernas, 2 muslos, 2 órganos de 

evacuación y suman 8 como en el pie del gayatri: "tat savitur varenyam". 

 

De este modo podemos explicar vedciamente que el gayatri tiene tres pies con 8 silabas en cada pie, 

conformando en total 24 silabas y del mismo modo, el cuerpo humano tiene tres partes con 8 secciones 

cada una, conformando 24 secciones. esta correspondencia la iremos ampliando y explicaremos cada 

órgano y su relación con cada silaba del gayatri y su poder oculto y místico. 

 

Esta comprensión nos puede informar acerca de la magnitud del sonido gayatri y por qué los vedas 

expresan que fuera de él, no hay nada; esto también explica por que, todas las escuelas filosóficas no 

importa su enseñanza, deben finalmente aceptar que el gayatri es el origen divino en sonido y que 

después de él, todo es comentario, como de hecho, los vedas constituyen un comentario del gayatri 

mantra. 



 5 

 

Podemos sacar una conclusión practica de esta primera aproximación?  

 

Si. 

En las regulaciones particulares, todos los devotos saben que el baño de la mañana es de suma 

importancia no solo por sus efectos físico, sino más bien por los efectos espirituales. Asi, los devotos 

son cuidadosos de la purificación matinal, ellos se levantan rápidamente llenos de luz y de amor; de 

alegría y compasión por todos los seres y todas las cosas y rápidamente se enjuagan la boca con agua 

y luego comienzan sus plegarias; se colocan debajo del agua y cantan el gayatri. Esta practica es 

sumamente auspiciosa porque nos quita toda impureza nocturna, especialmente aquella que proviene 

de las regiones oscuras de los planos astrales. 

 

Cuando los devotos toman ese baño matinal involucran todos estos elementos corporales, 

emocionales y mentales y al mismo tiempo es un voto sobre cada uno de los órganos: 

 

1) la palabra, 2) la mente, 3) los ojos, 4)oídos, 5) lengua, 6) nariz, 7)líquidos sexuales íntimos, 8) 

intelecto. 

 

Luego tenemos la siguiente parte del cuerpo que se corresponde con el gayatri:  

 

1) frente, 2) manos, 3)pies, 4)espalda, 5) rodillas) 6) estomago, 7 piernas y genitales. 

 

La ultima parte del cuerpo que se invoclura con el gayatri en el baño son: 1) la digestión, 2) piel, 3) 

la carne, 4) sangre, 5) las grasas corporales, 6) la medula, 7) músculos y 8) los huesos. 

 

En el libro de manu II. 83 se declara definitivamente que Om es Brahman, la suprema austeridad se 

llama pranayama y que no hay nada más alto que el gayatri. 

 

Una aclaración: los devotos de gayatri son muy cuidadosos con los ejercicios de pranayama y en 

general, solo el maestro espiritual puede de acuerdo a las fuerzas espirituales personales, discernir 

con corección sobre esta cuestión; de un modo general diremos que el pranayama generalmente 

aceptado para occidente es de 2:4:8 por los tres primeros meses y luego de 4:8:16. Toda otra practica 

debemos ser sumamente cuidadoso porque podría provocar serios problemas emocionales y mentales. 

Gayatri vedanta Yoga tiene la bendición de la madre gayatri de contar con más de 60 Acaryas 

calificados y benditos que imparten conocimiento en muchos países, todos explican estas verdades 

que hoy exponemos de diversas maneras a fin de que nosotros nos beneficiemos de la luz divina del 

gayatri; ellos están dedicamos cada momento de sus vidas y preocupados por como hacer mas 

accesible este conocimiento, de modo que nosotros presentamos nuestras reverencias a tantas almas 

rendidas y compasivas con todos nosotros. es nuestra esperanza que si podemos en principio 

reflexionar sobre estos conceptos y vivenciarlos aunque tenuemente, podremos avanzar 

progresivamente a estudiar cada órgano corporal en relación al gayatri. Por supuesto que debe ser 

claro para nosotros que esta división de explicar el gayatri en el esquema corporal es por necesidad 

pedagógica, pero la divinidad del gayatri pernea todo el universo de un modo eterno e irreversible. 

 

El gayatri contiene tesoros inenarrables, cada palabra, cada silaba tiene múltiples significados 

místicos capaces de otorgarnos la iluminación. 

 

Por ejemplo si leemos con atención el Upanishad Chandogya describe que en la palabra bhur está 

contenido el secreto de los cinco aires vitales que posibilitan el esquema corporal. 

 

Este Upanishad nos enseña la importancia de encontrar los significados espirituales a cada vyarithis 



 6 

y cada silaba del gayatri, como una vivencia profunda que puede darnos el significado ultimo de 

nuestro paso por la tierra y al mismo tiempo santificar cada acción, pensamiento y emoción en nuestra 

vida presente. 

"debes comparar a tu corazón con un templo (mandir), allí mora el alma y la super-alma; es decir tu 

porción individual (jiva) y el alma suprema (paramatma)". 

 

"Aquí en la profunda cavidad de tu corazón mora el Señor Eterno. Este templo dentro de tu corazón 

tiene cinco puertas cuidado por cinco poderosos guardianes. Sin la quietud y el conocimiento 

adecuado, no puedes encontrar el modo de abrir esas puertas para adorar a tu Señor que mora en ti". 

 

El primer guardián se llama Prana, este guardián reside en la "puerta este". Pero veamos en detalles: 

la gratificación proviene de los ojos ya que ellos representan en el esquema corporal al sol. Por lo 

tanto en el "apaciguamiento" del sol esta el apaciguamiento de todos los objetos divinos que son 

luminosos. En terminos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica diciendo que debemos santificar 

nuestros ojos para que la mirada sea limpia y podamos ver el bien, la bondad y la belleza a cada paso 

de nuestra vida. 

 

El segundo guardián se llama Vyana, este guardián reside en la "puerta sur". La fuerza cósmica 

regente es la luna; en la una está la gratificación de los oídos. Quien gratifique los oídos logra un 

cuarto del control de la mente. En términos de Gayatri vedanta Yoga esto se explica diciendo, que 

debemos santificar nuestros oídos; todo lo que escuchamos debe ser bueno, porque Dios es la bondad. 

Identificarnos con la bondad es un imperativo del alma cautiva en un esquema corporal. Si 

escuchamos palabras negativas e hirientes, solo lograremos desestabilizar nuestras emociones y 

nuestra mente estará inestable. Recordemos que mente y luna esta mutuamente relacionada. 

 

El tercer guardián se llama Apana, este guardián reside en la "puerta oeste" el Apana esta relacionado 

con vak, palabra: la boca juega un rol fundamental para apaciguar el fuego, por el apaciguamiento 

del fuego se pacifica todo el universo. En términos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica del 

siguiente diciendo, la palabra es el origen de las impurezas y de las santidades; gracias a la palabra 

que sale de la boca cantamos los mantras que son capaces de santificar todo el universo: el gayatri 

mantra. 

 

El cuarto guardián se llama Samana, este guardián reside en la "puerta norte". Esta es la puerta más 

importante según declaran los textos sagrados. Si pacificamos samana pacificamos la mente, las 

nubes  los relámpagos y truenos. En terminos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica diciendo que, 

la mente esta determinada por la interacción de los sentidos, ver, oír, tocar, etc. es la causa de nuestro 

contento o sufrimiento. Si dedicamos a relacionarnos con la santidad, seremos dichosos, si nos 

dedicamos a relacionarnos con impurezas, nuestra vida será desdichada y la mente será inestable al 

punto que podría adquirir características bestiales. 

 

El quinto guardián se llama Udana, este guardián reside en la "puerta de arriba" (la coronilla de la 

cabeza del devoto); gratificando a este guardián supremo llamado de los mil lotos, gratificamos los 

vientos (aires) y el éter. Si se comprende el secreto de la respiración, podemos comprender de donde 

proviene el aire que respiramos; esto es, del éter y el éter de la luz resplandeciente que emana de 

gayatri. También podemos comprender que el aire ingresa por la frente; en sánscrito se dice que es 

purv, porque en purv se levanta el sol; de modo que el aire ingresa como energía "entre los ojos". 

 

En términos de Gayatri Vedanta Yoga se explica diciendo que el resplandor sagrado de gayatri cuando 

se lo practica proviene como resplandor desde esta dirección; por lo tanto la luz y el resplandor 

sagrado de la Madre se halla en la respiración. Por conocer esta verdad el devoto conoce como 

infundir en su corazón esplendor alegría. Entre los ojos la energía que ingresa a las fosas nasales en 



 7 

forma conciente mientras se canta el gayatri pertenece al reino solar, al sol que es capaz de irradiar 

su luz sobre el sol de nuestro sistema planetario y sobre los miles de sistemas planetarios que poseen 

diferentes soles. 

  

Podemos obtener alguna aplicación practica? 

 

Si. 

Los devotos de gayatri obtienen luces santificadoras progresivas y expansivas, mantra sobre mantra 

acumulamos méritos que alguna vez nos permitirá declararnos "hijos de la santidad", "amigos de 

Dios", "apóstoles de la divina madre". Los ojos de los devotos son especiales, sus miradas son de 

profundo amor y compasión por todos los seres y todas las cosas. Sus miradas brillan como el más 

bello diamante, como expresión de un alma dichosa que vive en los sagrados sonidos de las 24 sílabas. 

De este modo podemos declarar sin temor que los devotos de GVY, atraen todas las cosas luminosas 

visibles e invisibles dentro de un campo energético cada vez más aumentado. Porque, los devotos 

confidenciales, aquellos que desde el amanecer elevan sus corazones en plegarias de alabanza a la 

madre del universo, pueden obtener una visión divina y una comprensión correcta de los aires vitales; 

una vivencia del corazón el espiritu y el alma que le hace reposar su intelecto en el corazón, 

transformado en templo del Dios Viviente y desde allí, podrá proyectar al Divino Residente del 

Interior (IshtaDevata) sobre todos los seres y todas las cosas, con su mirada, su mente y su palabra. 

Los devotos de GVY ciertamente podrán sanar dolencias con una mera mirada y podrán llevar paz a 

las mentes confusas y agitadas; así mismo, podrá triunfar sobre la calumnia y la difamación, los 

ataques psíquicos provengan estos de la interacción social o de los planos astrales. La luz, la  piedad 

y la mente podrán sobreponerse a todas las dificultades de su esquema corporal y finalmente realizar 

a Dios. 

Deberíamos solicitar a los respectivos Acaryas en los diferentes países y rogar humildemente que nos 

den recomendaciones complementarias, como utilizar nuestros sentidos de un modo concreto y 

practico de acuerdo a nuestra situación particular y a las dificultades que estamos sobrellevando en 

este mundo. Por supuesto que estos cinco aires vitales también está explicado en cada escuela del 

Vedanta y en el Sutra de Patañjali. 

 

Un tema más: He recibido varios mail en los últimos tiempos de devotos de algunos países de Europa. 

Estos devotos provienen de diferentes grupos espirituales y con dolor me comentan que se sienten 

discriminados por sus opciones sexuales diferenciadas de la heterosexualidad. Ellos se sienten 

incomprendidos y posiblemente silenciosa y sutilmente discriminados. Les respondí que no tengo 

memoria que alguna vez en GVY se diera una situación donde los devotos plantearan una cuestión 

de esa naturaleza. Los devotos de Gayatri Vedanta jamás cometerían perjurio contra el cielo. No 

podrían decir que aman y son compasivos y adherir a la discriminación o a la palabra hiriente, etc. 

Con hermanos que han decidido impulsados por sus karmas individuales opciones sexuales 

diferenciadas. Esto es un grave pecado y cada devoto de GVY jamás quiere causar tristeza a la Divina 

Madre. De modo que nosotros les decimos: esta es vuestra casa, aquí tienen amor y respeto no por 

sus opciones sino porque son diamantes perfectos que reflejan la belleza absoluta de Dios. 

Ningún devoto de gayatri puede esconder sentimientos escondidos para con hermanos nuestros sin 

importar la  elección que cada une decide por sí mismo. En ese sentido deberíamos seguir el ejemplo 

que nos marca a la comunidad de habla hispana Vishnupada Suazi, que al hacer sus votos de 

bramacarya, renuncio a cualquier humor o emoción personal; él debe constituir un ejemplo para todos 

nosotros. Y, al mismo tiempo, debemos agradecer que estas cuestiones jamás se plantearan dentro de 

nuestras comunidades, no importa en el idioma que se hable y la distancia que nos separe. Por 

supuesto que condenaos la promiscuidad y la perversión que transforma al hombre en una bestia y 

por ello elevamos cada día nuestra plegaria que está en los Upanishad: Loka Samasta Sukino 

Bhavantu. 

 



 8 

El Gayatri y el esquema Corporal 5 

 

El Gayatri es una evidencia de nuestra conexión con los aspectos más sutiles del cosmos y es, al 

mismo tiempo nuestra hermandad con los aspectos más densos de la realidad material. 

 

Cada vez que cantamos un mantra gayatri, éste actúa en nuestro esquema corporal; ejerce una 

influencia absoluta sobre los aspectos densos materiales y sobre las realidades meta-materiales, 

alcanza incluso las dimensiones supra-materiales. No es extraño que los devotos informen de 

múltiples cambios en sus vidas, no solo de relación sino en sus esquemas físicos. 

 

Y esto, por qué es así? 

 

Debemos recordar una y otra vez que el mantra es un sonido divino que debe ser meditado, 

incorporado a nuestro esquema corporal, a nuestra memoria mental, a la vivencia de nuestros 

corazones. Los siete Mahaviarithis nos lo recuerdan: 

 

Bhur significa manifestación, es todo lo que es evidente; es evidente porque en este plano de actua 

por medio de los sentidos, vemos, percibimos, gustamos, oimos, etc.  

 

Pero al mismo tiempo, desde bhur podemos pronunciar "Tat", eso, aquello. Lo indecible, eso o aquello 

que solo se percibe con el corazón. Como un segmento de un hilo, siempre tiene dos puntas. Estamos 

en Bhur, pero desde esta dimensión material, podemos decir "tat", Dios, Dios, Dios de los sueños y 

las alegrías, Dios de las noches y de las plegarias, Dios del amor y de la compasión. 

 

Bhuvah significa contemplación y conocimiento, conozco con Dhiyo, el intelecto, discrimino; 

conozco con el corazón y desde allí contemplo la luz y puedo actuar sin palabras y sin movimientos. 

 

Svahah significa Luz, bienaventuranza; por eso decimos devasya, porque devasya es Aquel que ve, 

Aquel que puede darnos la luz: Dios. 

 

Qué sería de nuestras vidas si no tuviéramos la promesa de la luz, si no supiéramos que Aquel que es 

luz nos dará por su gracia sin causa una porción de esa luz que nos hará santos? 

 

Recordemos que luego de Svahah vienen cuatro nuevos planos que están contenidos en los tres 

primeros, pero que ahora los mencionamos para la presente meditación. 

 

Mahah significa excelente, magno; por eso en el gayatri está la palabra varenyam, porque es la piedad 

encarnada y es al mismo tiempo lo ultra superior, lo más alto. 

 

Janah significa la energía creativa primordial, aquella que impregna todo el universo y todos los 

universos, no es esta luz que ahora conocemos y experimentamos, es una luz superior divina, una luz 

que el ser humano olvidó por milenios, la luz primigenia de la creación, cuando el Uno se hizo 

muchos; por eso decimos savitur o savita como es conocido el gayatri el mantra savita. Porque es esa 

luz primordial que vivifica y restaura el alma en la persona y santifica todo el esquema corporal. 

 

No es correcto decir que el gayatri es un mantra dedicado al sol, esa posición es una teoría de los 

expertos europeos que interpretaban los textos y las palabras desde una visión influenciada por las 

creencias europeas dominantes a nivel filosófico. 

 

El gayatri al ser el ritmo de la creación debe necesariamente ser superior a la simple luz de un astro, 

mucho más si tenemos en cuenta que ciento de millones de soles gravitan en el espacio cósmico. 



 9 

Cuando Vishwamitra dijo: percibí el ritmo de la creación y está puede ser expresada en Tat savitur 

varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodaiat; dijo también; esta luz es una luz 

inabarcable por el concepto humano, pero si desean entenderla deben pensar que es como la luz del 

sol. 

 

Tapah significa resplandor, aquello que disipa la oscuridad, aquello que remueve la ignorancia, por 

eso se conecta con Bhargo en el gayatri mantra, porque bhargo disipa la ignorancia y la oscuridad. 

Cómo disipamos la ignorancia simplemente siguiendo el ritmo sagrado de la luz primigenia: tat 

savitur varanyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah pracohdaiat. 

 

Satyam Aquello que es percibido, como una unidad indivisible. Aquí ya no hay palabras, no hay 

juegos mentales, no hay palabras posibles para decir: esto es así. Solo queda Dios, es decir un "yo" 

que se funde en la realidad de un "Tu" Eterno y absoluto. 

Los devotos de gayatri "abrazamos" literalmente el sonido místico y divino; por eso el devoto se 

emociona cuando dice dhimahi, porque dhimahi significa susténtanos, pero también debe entenderse: 

susténtanos con tu abrazo. 

Abrázanos para que seamos sustentados!  

 

Pero, a quién le decimos abrázanos? Y, dónde lo haremos? Los maestros nos enseñan que a bhargo. 

Le decimos que nos abrace y lo hacemos con el corazón y la mente. 

Esto tiene implicancias dramáticas para nuestro esquema corporal; porque es un cuerpo habituado a 

la oscuridad, al dolor y al sufrimiento; bhargo provoca un milagro, le da un sentido diferente a nuestro 

paso por la tierra. Aprendemos con bhargo el sentido de nuestra vida. 

 

Qué es bhargo? 

 

En sánscrito bhargo se puede separar en dos silabas, bhar y go. 

 

Bhar significa por raíz de la palabra y según las reglas para comprender los mantras vedicos, cumplir 

y energizar, por extensión significa órganos, respiración, palabra, mente, rayos, tierra, sol luna. 

 

En nuestro esquema corporal dicen los vedas que los organos son de dos clases, de percepción y de 

acción. 

 

Si los órganos están en equilibrio con la luz primigenia de bhargo, tendrán fuerza y habilidad y estarán 

puros y se asociaran con purezas. 

 

Si el cuerpo está saludable e iluminado, la respiración será perfecta y completa. No basta con tener 

una respiración completa, después de todo es la calificación básica para vivir en este planeta, también 

debe ser perfecta, es decir, debe seguir el ritmo natural de lo creado por Dios: tat savitur varenyam, 

bhargo devasya dhimahi, dhio yo nah prachodaiat. 

 

De modo que si meditamos y encontramos la conexión de bhargo con nuestro esquema corporal, 

también veremos que está relacionado con la tierra; la tierra solo es vitalmente positiva si posee en 

su seno la capacidad de dar abundantes granos, agua y alimento para las vacas, dadoras de leche. "Del 

alimento (bhargo) surge toda la vida, de la lluvia nace el alimento; del sacrificio (el fuego sagrado y 

el canto del gayatri) viene la lluvia (y rayos y truenos) y el sacrificio es el resultado de la acción 

(palabra y mente)" 

 

De modo que bhargo abarca el abrazo capaz de conformar los aspectos básicos de la vida en este 



 10 

planeta, por eso los maestros vedicos enseñan que de bhargo podemos deducir las 33 fuerzas 

celestiales básicas que sostiene la acción: 

 

Vitalidad, gobierno, ojos, luz, bienestar de la población, oídos, tolerancia o compasión, reputación, 

leche, fuerza, resplandor divino, jugos, palabras, objetos materiales, granos, mente, tiempo, 

estaciones, rectitud, nombre objetos deseados, brahmines, fama, alimento, kshatryas, respiración, 

buena compañía, organización social, apana, ganado capaz de dar leche. 

 

Estas 33 fuerzas celestiales forman lo que es llamado "riqueza" y están en la palabra bhargo, por eso 

decimos "abrázanos" y los medios para desarrollar esa riqueza está oculto en la palabra misma. 

 

De modo que los devotos de gayatri más tarde o temprano manifiestan en sus esquemas corporales 

las tres glorias de los tres pies del gayatri, como vimos anteriormente. 

 

En el Primer Pie del Gayatri recibimos estas bendiciones: 

 

Coraje, esplendor, compasión (indiferencia a la alabanza o la critica), fuerza física, dulzura de la 

lengua y veracidad en las palabras; regulación sexual y paz mental; sustento y posesiones y rectitud; 

suman en total 8. 

 

En el Segundo Pie del Gayatri obtenemos los siguientes atributos: 

 

Perfecta educación (buenos hábitos, control de los sentidos, paciencia y contento); nacimientos en 

familias que nos permitirán una vida espiritual; autoridad y capacidad para sostenerla; empleados y 

amigos afectuosos que nos ofrecen bienestar; aprendizaje erudito y conocimiento intuitivo; cuerpo 

reputado como sagrado y santo con reputación de templo sagrado; habilidad para reflexionar y 

capacidad para propagar el conocimiento adquirido beneficiando a la humanidad; capacidad de 

producir riquezas y de distribuirlas correctamente. Suman 8 atributos. 

 

En el Tercer Pie del Gayatri recibimos: 

 

Larga vida, desarrollo armonioso, salud y cuerpo luminoso, fama espiritual y mental; reputación de 

vida recta; capacidad para cuidar de las vidas; capacidad para aliviar el sufrimiento y la aflicción; 

percepción clara (comparación, discriminación, lenguaje elocuente, etc). Suman 8 capacidades. 

 

Aparte adicionalmente dicen los sabios que se obtienen 9 gracias suplementarias: 

Capacidad de leche, agua y sustancias jugosas; granos, arroz y todo tipo de vegetales; tratamiento 

justo y equilibrado con todos los seres y todas las cosas; Aceptación sin macula de la verdad; 

capacidad de realizar fuegos sagrados auspiciosos; habilidad para crear instituciones de bien publico; 

oportunidad de ayuda a la nación; riquezas y ganado para el servicio de la humanidad. 

Todo lo que hemos enunciado superficialmente significa Bhargo, "abrázanos". Todos los devotos 

sinceros que siguen las instrucciones del maestro espiritual están bendecidos para alcanzar todas estas 

cualidades, habilidades, gracias y bendiciones en esta vida humana actual; de modo que el devoto 

debería elevar su plegaria al despertar: 

 

"Me inclino ante Ti, mi Madre Divina, que eres la dadora de la vida, la sabiduría y la bienaventuranza; 

que eres absoluta y sin forma, inmutable, madre sin igual, Tu que nunca naciste y erres inmortal; 

creadora de los 14 sistemas planetarios. 

Por tu bondad he pasado la noche en paz y felicidad mental y corporal. Gracias  Madre Amada. 

Madre se bondadosa conmigo y dame hoy lo que sea necesario para mi sustento y para que pueda 

utilizar todas mis energías en actos rectos; bendice a mi maestro espiritual, dador del conocimiento y 



 11 

a mis padres. Madre concédeme la bendición de vivir en libertad y en la verdad, dame sabiduría para 

ayudar a mi país para que no sea presa de calamidades y todos puedan tener paz y abundancia. Om. 

 

De este modo, si meditamos sinceramente podremos obtener un control efectivo sobre nuestro 

esquema corporal. 

 

Algo más: Cuando Anandan Babaji me dijo que predicara el gayatri, le expresé la dificultad que sería 

en occidente que comprendan la importancia de la practica ya que la propensión a acumular solo 

conocimiento intelectual es parte de la naturaleza de esta cultura, entonces Anadan Babaji me dijo: 

 

"Solo ve y diles, practiquen unas pocas veces y verán sus rápidos efectos y ya no habrá necesidad de 

especular, solo reflexionaran como un modo de meditar en la gloria de la madre" 

 

Por supuesto que debemos hacer pequeños esfuerzos adicionales en nuestras regulaciones, por 

ejemplo en lo que se refiere al consumo del ajo y la cebolla por ejemplo; así lo enseñan los textos 

sagrados y los sutras y es tradición espiritual mística de corrientes como el budismo, el taoismo, etc. 

En los vedas es una regulación que no admite ningun tipo de especulación; simplemente está 

prohibido. (al respecto pueden consultar los sutras de patañjali, por ejemplo). 

 

*** 

 

"El Uno que se hizo Muchos", declaran los vedas, pero esto, no es fácil comprenderlo. 

Dios por definición es lo más absolutamente simple y por ser Uno y Único no admite pluralidad 

alguna; esta posición lejos de ser radical la sostiene Shancaracharya. Más aquí lo repitió  Rama 

Krishna Paramahansa, Sri Muktananda, Ramana Maharshi; lo dijo Nirsagadhata Maharaj y tambièn 

Sri Aurobindo, Sri Karunakara, Sri Rama Linga, etc. 

De modo que hay una larga lista de hombres santos que nos enseñan que Dios es absolutamente 

simple y que no admite pluralidad en su concepción más lata y pura. 

De modo que la pluralidad tiene sentido solo a partir de la creación. La creación permite la pluralidad 

y solo se justifica en desde y por la creación material. 

Ahora bien: Siendo Dios la Unidad absoluta y está contenido en la unidad representada por el Om, 

cómo se puede afirmar que el gayatri es el Om elaborado y el corazón mismo de los vedas? 

El Om es la Unidad, Brahman, Dios sin Forma, el Uno y Único, el Absoluto, el Espíritu Universal. 

Ese Om desciende en forma de 24 sílabas creando y vivificando los 14 sistemas planetarios y allí se 

define el carácter general de cantidad, multiplicidad, de suma y resta, etc. 

Dicen los vedas que todo lo existente está enmarcado en este concepto de 24 vibraciones. Recordemos 

que las vibraciones tienen contenido, longitud, profundidad, etc. 

Enseñan los maestros que desde la corona de la cabeza hasta la garganta hay 24 dedos de extensión. 

Dicen también que todos los sentidos están en ese espacio. El centro de las actividades significativas 

están situadas aquí: conocimiento, devoción, acción. 

El brazo del hombre, desde el hombro hasta su muñeca, mide 24 dedos; el cuerpo humano puede 

tomar y rechazar objetos solo con sus manos desde el punto de vista de la acción. Si profundizamos, 

con las manos de atiende a los hijos, se cuida de los padres, se protege a los ancianos y se es feliz con 

la esposa o esposo. El alimento se cocina y consume, con las manos se elevan las plegarias y con las 

manos despedimos a los seres que parten de este mundo. 

Esta es la grandeza del gayatri que abarca todo lo existente, nuestra propia vida, que parece pequeña 

e insignificante, pero que es un templo viviente del Altísimo. 

Entonces, decimos junto a los videntes de gayatri el Uno se hace Muchos, es decir se expande en 24 

sílabas y se crea con ellas todo los seres y todas las cosas, los espacios siderales y el polvo cósmico 

más insignificante! 

 



 12 

 

Còmo se conota el gayatri? 

 

Tat Devasya Savitur 

Ese resplandeciente vivificador de los universos 

Varenyam Bhargo Dhimahi 

La excelente luz que podemos obtener 

Yo Nah Dhio Prachodaiat 

El Adorable que promueve la creación 

 

Este modo de combinar el gayatri nos muestra la posibilidad de ubicar las silabas en pares, de modo 

que podamos obtener 12 pares. 

La relación entre Dios y la criatura, entre la residencia y el residente, la morada y el morador. 

Estos pares explican las 24 silabas cuando descendían al tiempo que creaban los 14 sistemas 

planetarios. 

Todo este universo se compone de pares,: maestro y discípulo; hombre y mujer; luz y oscuridad; 

conocimiento y sentidos; acción y órganos; donador y receptor. No se puede obtener nada sin el 

conocimiento de los pares. Los pares constituyen el secreto de la creación; por lo tanto conocemos al 

gayatri como un par. Gayatri es llamado Savitri y la energía central se llama Savita. 

Savita y Savitri es de sumo interés para el devoto de gayatri, porque tiene una influencia decisiva 

sobre su esquema corporal:  

 

Primer Par: "La mente es savita, la palabra savitri". 

La mente trabaja el cuerpo y los Indryas, la palabra adora la mente. 

Todos los pensamientos de la mente se expresan por la palabra. Gayatri significa palabra. Canta todas 

las alabanzas del Param Purusha (el Supremo Purusha Original), es decir, Dios. 

La mente recibe su fuerza y la palabra su efecto a través del conocimiento. 

 

Segundo Par: "el fuego es Savita, la tierra es Savitri".  

El fuego no puede existir sin la tierra. Son inseparables. De manera similar, el adorador nunca debe 

mantenerse separado del objeto de su amor: Dios. 

Como el fuego, el Señor penetra al devoto en toda circunstancia, en todo momento, en todas las 

geografías y a todos los seres y todas las cosas. Como El, se mantiene con el devoto, así el devoto 

debe creer que el objeto de su amor, está siempre con él. 

La palabra Bhur en el gayatri significa "fuego y tierra". El conocedor de este par, cultiva en sí mismo 

los atributos de Agni (fuego), el lustre y las etapas que le permite ser una luz expansiva.  

 

Tercer Par: El aire es Savita, el firmamento es Savitri".  

Son inseparables.  

Buba en el gayatri es aire y firmamento. Los seres existentes vivimos del aire. La parte más importante 

junto al agua es el aire. Dios con Sus infinitos poderes sostiene el universo en el firmamento con la 

ayuda del aire, etc. 

Si conocemos el par aire-firmamento, nos volvemos parte del sostén del universo. 

Cómo? Porque al exhalar tat savitur varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodait, 

restituimos pureza en el aire y el firmamento. 

Pero en este plano, seremos considerados como sustentadores de la vida y del poder espiritual. Los 

devotos de gayatri son dispensadores de vida y vida en plenitud y esos mismos devotos son alabados 

por su poder espiritual, ya que con una sola mirada son capaces silenciosamente de quitar mucha 

carga de muchas vidas. 

 

Cuarto Par: El sol es Savita y la luz es savitri. 



 13 

Si existe luz es porque hay sol, una estrella llamada sol, en el firmamento con sus 14 sistemas 

planetarios existen millones de soles y Dios es el Dios del amor que los encanta a todos. 

El sol y la luz están implicados en Svahah. Quièn no conoce las bendiciones del sol; si eres muy 

meditativo susurrando el gayatri, más posees los atributos del sol; esplendor, luz, benevolencia y 

sacrifico son atributos del sol, por eso que el sol es capaz de destruir muchas enfermedades. 

Cuando el sol y su luz actúan dentro del susurro del gayatri mantra, vuelve a nuestro esquema corporal 

en luz infinita. 

Si conocemos el par Sol-Luz,  seremos reconocidos como "seres de sacrificios" Cómo se logra esto? 

Cantando el gayatri con los fuegos sagrados. 

 

Quinto Par. La Luna es Savita y los Planteas Savitri. 

La luna guía a las estrellas y los planetas de un modo místico. La luna es la energía tutelar en estos 

magnos acontecimientos trascendentales; la luna influye sobre el agua y el frescor. La luna es calma 

y encanta el alma. Este frescor luna es un atributo sagrado, por eso la luna influye tanto positivamente 

cono negativamente sobre la mente. 

El agua es la semilla del mundo. Todo esto está latente en Bhargo. 

Quien conoce este par se reconoce en la calma y la paz mental. 

 

Sexto Par. El día es Savita y la Noche Savitri. 

Donde está el día está la noche. El día es para la acción y la noche para el descanso. La acción debe 

estar comprendida dentro del drama, actividades ilícitas, contacto con impurezas no pueden ser 

consideradas "acción". El descanso debe ser de un orden integral; se descansa en y con el esquema 

corporal, también emocional y psicológicamente. Este par se incluye en Bhargo. Por que? Porque 

quien tiene un día de acción dharmica y una noche de"descanso", ciertamente los seres de luz que 

conforman bhargo viene a bendecirlo durante el sueño. 

 

Séptimo Par. El calor es Savita y el Frío es savitri. 

"Quien piensa en Mí no es afectado por el frío o el calor" dice el Señor. 

Este par se relaciona con el solsticio de invierno y el de verano, amos con connotaciones sobre el 

esquema corporal y de gran influencia sobre la mente. Los santos prefieren irse de este mundo en el 

solsticio de verano. 

 

Octavo par. La nube es Savita y la lluvia es Savitri. 

El relámpago que sucede al trueno hace caer la lluvia; quien conoce este par prueba la ambrosia. 

 

Noveno Par. El relámpago es Savita y el trueno es Savitri. 

La nariz, los ojos, las manos, etc. Poseen fuerzas místicas ocultas, quien conoce y activa este par 

literalmente "mueve sin mover". 

 

Décimo Par. El prana es Savita y el alimento es savitri. 

El alimento fortalece el prana.. Por qué? Porque así como es el alimento es la mente y el prana.  

Por qué? Porque el prana determina las ondas de vibración y calidad de energía de la mente. 

El que conoce este par no puede estar infeliz por la riqueza o la pobreza. 

 

Decimoprimer Par. Veda es Savita y Chandas es Savitri. 

En este par vedas es y sabiduría.  Chandas significa felicidad. 

Los vedas proporcionan felicidad y contento y paz. Sin ignorancia, ni miserias, ni aflicción ni 

problemas, la persona alcanza la salvación. 

 

Decimosegundo Par. El sacrificio es Savita y la donación es savitri. 



 14 

El sacrificio del fuego debe ser con el voto de distribución. Quien hace el voto de distribuir a los 

necesitados alimentos es grande y ese mismo sacrificio otorga recompensas. 

Quien conoce el Yagña Gayatri Japa, jamás conoce situaciones violentas. El trascurre por una vida 

llena de sentido y finalmente se le concede la llagada de la partida y se dispone a retornar al padre 

concientemente. 

La lujuria, la ira y la vanidad son todas proyecciones de la mente. La lujuria destruye el mérito del 

japa gayatri sadhana; la ira priva al devoto del entendimiento, la avaricia perjudica a la sociedad y 

destruye el mérito del individuo y el ego destruye los aires vitales y se equipara al consumo de drogas 

destructivas. El ego se equipara a la bestialidad y quien conoce esta declaración es realmente bendito. 

  

Nota: de este modo damos por finalizado lo que se puede denominar "Una Introducción al gayatri y 

el Esquema Corporal"; con la ayuda de la madre gayatri, avanzaremos progresivamente sobre cada 

órgano del cuerpo. Para poder avanzar es muy importante incorporrl estos principios generales y 

muchas veces superficiales que tratan de explicar vanamente la grandeza del gayatri, no obstante, es 

el unico medio y la unica herramienta que tenemos a nuestra disposiciòn hasta que todos realicemos 

una practica intensa y entonces realmente vivenciemos la grandeza del gayatri. Por lo menos esa es 

nuestra esperanza. 

 

 

 

 


