Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

El Gayatri y el Esquema Corporal

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por lLa ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/

EL GAYATRI Y EL ESQUEMA CORPORAL

Haripada Acharya

En la cultura vedica, es decir, cuando los sabios y sagrados rishis establecieron las leyes celestiales
sobre este planeta; era evidente la luz de Dios, porque los cielos estaban conectados con cada ser y
con cada cosa de este plano. Entonces se comprendia intelectualmente y se vivenciaba que la materia
era otra forma de energia y que esa energia era parte indivisa de Dios. Los rishis sabian como
conectarse con Dios, ellos sabian el secreto para conectarse con el Espiritu Divino que permea todo
lo creado; Dios era evidente en cada minudscula particula que se observara. Para los rishis nada estaba
oculto y lo invisible era patente, una vivencia constante. Pasaron miles de afios, y ain hoy, las almas
peregrinas extraflamente se alejan de su fuente original y buscan desoladas, volver el rostro a lo
divino. Todos anhelamos regresar la luz original a nuestras vidas, todos deseamos obtener un grado
de purificacion que nos permita vivir en la autentica alegria de Dios. Existe ese puente, pregunta el
joven y también el anciano cansado de desandar los dias y las noches de una larga y fatigosa vida?
Si. Se llama Gayatri mantra.

El gayatri mantra fue vivenciado por el gran rishi vishwamitra, luego de una penosa blsqueda que
implico utilizar toda su energia en pos de la vivencia espiritual. El pudo "ver" y "oir" el sagrado
sonido que regula a todos los seres y a todas las cosas, el sonido maravilloso que sostiene todos los
mundos, eternamente.

El sabio vishwamitra pudo documentar los siete viarithis y las 24 silabas para toda la humanidad
sedienta de cielos. Y también dejo una tradicion para comprender los cuatro niveles de tan maravilloso
ritmo divino en el cual todo se sostiene.

Solo las 24 silabas capaces de abarcar todos los universos, capaces de explicarnos el sentido de las
vida y de la vida individual. El vuelo del pajaro, el romper de las olas en el mar, la sonrisa de nuestros
amados y la alegria de un nifio. 24 silabas capaces de contener las leyes mas complejas de la fisica y
de la quimica; de las ciencias naturales y del cuerpo humano; las formulas matematicas y las reglas
filosoficas, la hondura del pensamiento filosofico y el amor del Espiritu Viviente. Todo esto en 24
silabas.

Estas 24 silabas divinas constituyen un ritmo, un sonido, una energia celestial y hay cuatro modos de
abarcarlas: como un significado simple, como una predica, una metafora y un significado mistico.

Todos los universos se abren cuando se decodifica el significado mistico de las 24 silabas, la materia
ya no puede ocultar sus secretos y el tiempo como historia adquiere su verdadera perspectiva y ain
mas, podemos comprender la conciencia, esa lampara de luz que nos conecta con lo sagrado
haciéndonos sagrados.

Las 24 silabas del gayatri es la refulgencia de la luz eterna de Dios que como cascada cae sobre los
14 sistemas planetarios e inunda de luz nuestras almas. Cuando percibimos minimamente esta verdad,
ya no podemos ser neutrales; dejamos el mundo de las apariencias y nos hundimos en las raices
mismas de toda vida: Dios.

El canto del gayatri es esencialmente union, cuando cantamos el gayatri nos unimos, nos conectamos
con la fuente de luz y de alegria: Dios.



Las 24 silabas del gayatri se componen de 12 pares y esos 12 pares forman la naturaleza de todo lo
creado, la relacion que mantenemos con lo divino, con nuestros semejantes, la existencias de vidas y
de materia, la conciencia, etc.

Esas 24 silabas también constituyen puntos de energia sagrada en los cuerpos de las personas. Al
entender que en el cuerpo humano hay centros de energia sagrada, los devotos de gayatri releen la
relacién que mantiene con lo corporal y entienden y viven al esquema corporal como un vehiculo
capaz de proyectarlos hacia un cuerpo de luz eterno y verdadero, no ya como una alusion, sino como
una vivencia divina y eterna.

El gayatri es ese ritmo que cae como cascada por los 14 sistemas planetarios y llega a nuestro corazon
y lo purifica y, es el cuerpo el canal para que esa sagrada tarea se cumpla, logrando la santidad. El
gayatri con sus 24 silabas es la conexion que nos permite vislumbrar lo celestial.

Cada parte del cuerpo es un vehiculo perfecto capaz de llevarnos hacia la santidad porque posee todo
el poder espiritual.

Vishwamitra es una paradigma de esta verdad, el puede mantener ayunos constante por periodos de
40 dias, sin alimentos ni agua; recibiendo inicamente la energia del gayatri. Vishwamitra no tiene
una sola célula de su cuerpo que no este iluminada por la luz del gayatri al punto que eso lo transforma
en inmortal. Su rostro resplandece de una luz divina como nunca antes nigun otro santo rishi lo logro,
por eso desde tiempos inmemoriales fue alabado por todos sus hermanos y todos lo reverencian
sinceramente.

Hoy tenemos la maravillosa oportunidad de continuar la senda eterna del sabio vishwamitra, no hay
maestro espiritual en la India que no admita finalmente que el gayatri es la plegaria universal y que
fuera de ella, todo es comentario. Todos los maestros, no importa la escuela, finalmente admiten que
el gayatri es la raiz de todo conocimiento espiritual y que fuera de €I, no hay nada mas.

Ovala nosotros podamos recibir los beneficios de la practica de este sagrado mantra

Para poder comprender la relacion de cada silaba del gayatri mantra con las diferentes partes y
secciones de nuestro esquema corporal, debemos en primer lugar, entender y en lo posible vivenciar
conceptos basicos del significado del gayatri mantra.

Por ejemplo, hablamos de Vyarithis, pero qué significa?

Vya significa, extenso, versatil, penetrante, extendido, etc.

Hriti se compone de dos silabas: Hri y Ti y significa destructor, removedor en la primera silaba y en
la segunda, significa dolor, afliccion, angustia, agonia mental.

Asi podemos entender que Vyarithis significa seglin la interpretacion de Gayatri Vedanta Yoga de
acuerdo a la ensefianza de los vedas, "el destructor de la afliccion o el removedor de las
aflicciones" Por qué decimos que la palabra Vyarithis implica el concepto de remover las aflicciones?

De acuerdo a los Vedas y los Textos Sagrados, el mundo padece de tres aflicciones como matrices de
todos los desencuentros y tormentos en la vida encarnada, de alli que en la filosofia vedica se
considere que el propoésito fundamental de la vida es remover estas tres aflicciones para alcanzar el
nivel de conciencia que nos conecte definitivamente con la fuente de toda luz: Dios.



Bhur significa el protector, Bhuvah significa el removedor de agonias, y Svahah significa el que
concede la felicidad.

De modo que cuando nosotros declaramos solemnemente en el gayatri diario Om Bhur Bhuva
Svahah, estamos recordando que deseamos ser liberados de la triple afliccion y que deseamos alcanzar
la felicidad: "Oh sefior de Luz quitame la afliccion de mi cuerpo, mente y corazén, que pueda
ver Tu luz."

Pero esto no basta, es necesario que nuestra mente discrimine y cree pensamientos reales; esto es,
conectados con la divinidad. Entonces, cuales son esas triples aflicciones?

De acuerdo a los textos y la tradicion, la afliccion llamada adhyatmik se relaciona con el cuerpo y el
alma, los dolores fisicos, las pasiones, la ignorancia del alma, las enfermedades, etc.

Luego tenemos la afliccion llamada adhibhautika, las enfermedades y sufrimientos que otros nos
causan por motivos no rebelados a nuestro entendimiento y que se relacionan con los modos de
karmas posibles: cercanos, préximos, y lejanos.

Adhidaivika son las aflicciones que resultan incontrolables, como pudiera ser la lluvia excesiva que
inunda ciudades, desborda rios, etc; el calor extremo; el tsunami que hace poco tiempo sufri6 parte
del Asia, etc.

Nadie es inmune a estas tres aflicciones y nadie puede salvarse de sus efectos a menos que logre la
percepcion de los sonidos capaces de salvarnos y protegernos de los peligros.

Cuando el devoto canta Bhur Bhuvah Savah incluye a los cuatro restantes Vyarithis: Mahah, Janah,
Tapah y Satyam.

Por supuesto que cuando el devoto realiza la profundidad del gayatri, comprende que los significados
ocultos resultan ser cosmicos y que no agotan sus implicancias ya que su extension es infinita.

Asi, Bhur Bhuvah Svahah significa los atributos divinos:

Bhur significa existencia, realidad, verdad.

Bhuvabh significa reflexionar y meditar y por consiguiente es Chit, conciencia.
Svaha significa significa el cielo como felicidad y bienaventuranza.

Om es Sat Chit y Ananda.

En un significado externo, bhur significa la tierra o el plano fisico, bhuvah el firmamente y Svahah
el cielo.

En un sentido cosmico, los Vyarithis se conectan del siguiente modo:

Hay 33 fuerzas divinas operando que se dividen en tres grupos o regiones: terrestre, atmosférica y
celestial.

El texto Shatapatha Brahmana lo sefiala del siguiente modo:
Region terrestre: tierra, agua, fuego, aire, eter, luna sol y estrellas (recordemos que alguna vez

dijimos que esta dimension abarca aproximadamente unos 13.000 afios luz). Asi completamos los
llamados 8 vasus en los vedas.




region atmosferica: 11 Rudras o aquellas fuerzas que nos dan dolor. Esas fuerzas capaces de darnos
dolor son los 10 aires vitales: prana, apana, vyama, samana, udana. naga, kurna, krikala, devadata,
dhananjaya y el alma. De este modo se completa el numero de 11.

region celestial: 12 adytias sefalan los vedas, es decir, los 12 meses del afio: se llama asi porque es
el tiempo en forma de meses y toma la vida de todos.

También podemos decir de acuerdo al conocimiento vedico:

bhur es el fuego.
bhuvah es el viento.
svahah es aditya.

Pero también podemos seguir profundizando y entonces comprendemos que los Vyatrthis se
relacionan con:

Bhur con la accion.
Bhuvah con la plegaria.
Svahah con el conocimiento divino.

Y podemos continuar:

bhur se relaciona con vida, esfuerzo, aliento, corazon, pies, habla y cabeza.

bhuvah con destruccion, union, ojos, higado, 6rganos de evacuacion, mente y brazos.

svah con paz, equilibrio, palabra, abdomen, columna, almas y pierna.

De modo que cuando reflexionamos sobre el gayatri y su relacion con el esquema corporal, debemos
tener en mente todos estos significados generales, que pretenden darnos una alusion de los infinitos
significados que contiene el gayatri mantra.

Estoy seguro que los devotos de gayatri encuentran un especial deleite en todas estas ensefianzas que
hemos recogido a lo largo de 30 afios, en estos momentos tengo frente a mi un pequeiio librito que
publicamos en el afio 1974 en espafiol, con una ensefianza del gayatri de acuerdo a un gran yogui de
Varanasi llamado Satyavan.
Que seamos bendecidos por la Luz que irradia el gayatri.

El Upanishad Brihadaranyaka dice que si el devoto de gayatri "conoce" el primer pie del gayatri puede
ganar todo lo que es dado obtener en los tres mundos (bhur, bhuvah, svaha).

El que conoce el segundo pie del gayatri, adquiere el triple conocimiento (tri=tres,
vidya=conocimiento) de los vedas, es decir, el modo superficial, el medio y el extendido o mistico de
poder.

El que conoce el tercer pie del gayatri domina el principio vital.

Qué significa "el principio vital"?

En la India, especialmente en el sur, muchos grandes yoguis y maestros de conocimiento celestial
desde tiempos inmemoriales se preocuparon por ensefiar masivamente a transmutar el cuerpo fisico
en cuerpo de luz, si bien la ensefianzas y el objetivo es el mismo, de maestro a maestro, las técnicas
varian, esto es patente por ejemplo en Sri Karunakara, en Sri Aurobindo o Sri Ramalinga.

Conocer el principio vital es transmutar cada célula en una residencia de divinidad, es construir por
medio de la sadhana una morada para Dios en cada una de nuestras células corporales; asi, logramos
un estado de perfeccion y santidad en Gayatri Vedanta Yoga de acuerdo a los Vedas.



Un punto importante del conocimiento vedico debe relacionarse con discriminar el concepto de
vidya=conocimiento.

Qué significa conocer en la ensefianza vedica y por extension en Gayatri Vedanta Yoga?
Conocer es vivenciar.

Los vedas estan para ser vivenciados, es un programa de vida, para la vida, para santificar cada
instante de nuestras vidas.

De modo que cuando estudiamos los Vedas, cuando predicamos ensefianzas de los Vedas, deben estar
relacionadas con la vida, su aplicacion practica y concreta sobre los episodios y sucesos que
transcurren en nuestra existencia.

Los Vedas significan Vida, vida como posibilidad real de lograr amplios espacios de luz, de amor y
de santificacion. Por ello los vedas se detienen en detalles minimos, como debe ser la vida del casado,
del soltero, de la persona de edad media y del anciano renunciante. como debemos tratar en el
comercio, en nuestras relaciones sociales, etc.

Vidya=conocimiento=vivencia, inseparables, uno y tnico.

De modo que el gayatri se compone de los Vyatrthis Bhur Bhuvah Svaha y en ellos estan implicitos
los otros cuatros restantes: Mahah, Janah, Tapah, Satyam. Y segun los vedas, la estructura corporal
humana es un vehiculo perfecto de santificacion que se compone de 24 secciones dividido en tres
partes.

El gayatri mantra responde a la construccién cdsmica y al mismo tiempo se proyecta en el esquema
corporal humano.

La primera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 ojos, 2 fosas nasales, 2 orejas, 1 boca 'y
el intelecto; en total 8 como las silabas del pie del gayatri que se corresponde con "Dhio Yo nah
prachodaiat". Por eso que los devotos de gayatri suplicamos humildemente a la ilimitada Iuz divina:
"por favor, ilumina mi intelecto, dame la capacidad de poner mis dones al servicio de tu gracia
amorosa'.

La segunda parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pulmones, 1 corazén, 1 higado, 2
riflones, 1 bazo, el intestino, el estomago y la mente. En total totalizan 8 y estos organos
evidentemente tiene como caracteristica sobresaliente trabajar para el cuerpo de un modo particular
y exclusivo: actian para sustentar y ser la base de la mente, por ello aqui la mente es lider. Bhargo
devasya dhimahi es la parte del gayatri correspondiente, en la palabra bhargo estan los érganos y la
mente en dhimahi es el sustento.

La tercera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pies, 2 piernas, 2 muslos, 2 6rganos de
evacuacion y suman 8 como en el pie del gayatri: "tat savitur varenyam".

De este modo podemos explicar vedciamente que el gayatri tiene tres pies con 8 silabas en cada pie,
conformando en total 24 silabas y del mismo modo, el cuerpo humano tiene tres partes con 8 secciones
cada una, conformando 24 secciones. esta correspondencia la iremos ampliando y explicaremos cada
organo y su relacion con cada silaba del gayatri y su poder oculto y mistico.

Esta comprension nos puede informar acerca de la magnitud del sonido gayatri y por qué los vedas
expresan que fuera de €1, no hay nada; esto también explica por que, todas las escuelas filosoficas no
importa su ensefianza, deben finalmente aceptar que el gayatri es el origen divino en sonido y que
después de él, todo es comentario, como de hecho, los vedas constituyen un comentario del gayatri
mantra.



Podemos sacar una conclusion practica de esta primera aproximacion?

Si.

En las regulaciones particulares, todos los devotos saben que el bafio de la mafiana es de suma
importancia no solo por sus efectos fisico, sino mas bien por los efectos espirituales. Asi, los devotos
son cuidadosos de la purificacion matinal, ellos se levantan rapidamente llenos de luz y de amor; de
alegria y compasion por todos los seres y todas las cosas y rapidamente se enjuagan la boca con agua
y luego comienzan sus plegarias; se colocan debajo del agua y cantan el gayatri. Esta practica es
sumamente auspiciosa porque nos quita toda impureza nocturna, especialmente aquella que proviene
de las regiones oscuras de los planos astrales.

Cuando los devotos toman ese bafio matinal involucran todos estos elementos corporales,
emocionales y mentales y al mismo tiempo es un voto sobre cada uno de los 6rganos:

1) la palabra, 2) la mente, 3) los ojos, 4)oidos, 5) lengua, 6) nariz, 7)liquidos sexuales intimos, 8)
intelecto.

Luego tenemos la siguiente parte del cuerpo que se corresponde con el gayatri:
1) frente, 2) manos, 3)pies, 4)espalda, 5) rodillas) 6) estomago, 7 piernas y genitales.

La ultima parte del cuerpo que se invoclura con el gayatri en el bafio son: 1) la digestion, 2) piel, 3)
la carne, 4) sangre, 5) las grasas corporales, 6) la medula, 7) musculos y 8) los huesos.

En el libro de manu II. 83 se declara definitivamente que Om es Brahman, la suprema austeridad se
llama pranayama y que no hay nada mas alto que el gayatri.

Una aclaracion: los devotos de gayatri son muy cuidadosos con los ejercicios de pranayama y en
general, solo el maestro espiritual puede de acuerdo a las fuerzas espirituales personales, discernir
con coreccion sobre esta cuestion; de un modo general diremos que el pranayama generalmente
aceptado para occidente es de 2:4:8 por los tres primeros meses y luego de 4:8:16. Toda otra practica
debemos ser sumamente cuidadoso porque podria provocar serios problemas emocionales y mentales.
Gayatri vedanta Yoga tiene la bendicion de la madre gayatri de contar con mas de 60 Acaryas
calificados y benditos que imparten conocimiento en muchos paises, todos explican estas verdades
que hoy exponemos de diversas maneras a fin de que nosotros nos beneficiemos de la luz divina del
gayatri; ellos estdn dedicamos cada momento de sus vidas y preocupados por como hacer mas
accesible este conocimiento, de modo que nosotros presentamos nuestras reverencias a tantas almas
rendidas y compasivas con todos nosotros. es nuestra esperanza que si podemos en principio
reflexionar sobre estos conceptos y vivenciarlos aunque tenuemente, podremos avanzar
progresivamente a estudiar cada organo corporal en relacion al gayatri. Por supuesto que debe ser
claro para nosotros que esta division de explicar el gayatri en el esquema corporal es por necesidad
pedagobgica, pero la divinidad del gayatri pernea todo el universo de un modo eterno e irreversible.

El gayatri contiene tesoros inenarrables, cada palabra, cada silaba tiene multiples significados
misticos capaces de otorgarnos la iluminacion.

Por ejemplo si leemos con atencion el Upanishad Chandogya describe que en la palabra bhur esta
contenido el secreto de los cinco aires vitales que posibilitan el esquema corporal.

Este Upanishad nos ensefia la importancia de encontrar los significados espirituales a cada vyarithis



y cada silaba del gayatri, como una vivencia profunda que puede darnos el significado ultimo de
nuestro paso por la tierra y al mismo tiempo santificar cada accion, pensamiento y emocion en nuestra
vida presente.
n 4 : 4 . .

debes comparar a tu corazén con un templo (mandir), alli mora el alma y la super-alma; es decir tu
porcion individual (jiva) y el alma suprema (paramatma)".

"Aqui en la profunda cavidad de tu corazén mora el Sefior Eterno. Este templo dentro de tu corazon
tiene cinco puertas cuidado por cinco poderosos guardianes. Sin la quietud y el conocimiento
adecuado, no puedes encontrar el modo de abrir esas puertas para adorar a tu Sefior que mora en ti".

El primer guardidn se llama Prana, este guardian reside en la "puerta este". Pero veamos en detalles:
la gratificacion proviene de los ojos ya que ellos representan en el esquema corporal al sol. Por lo
tanto en el "apaciguamiento" del sol esta el apaciguamiento de todos los objetos divinos que son
luminosos. En terminos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica diciendo que debemos santificar
nuestros o0jos para que la mirada sea limpia y podamos ver el bien, la bondad y la belleza a cada paso
de nuestra vida.

El segundo guardian se llama Vyana, este guardidn reside en la "puerta sur". La fuerza cdsmica
regente es la luna; en la una esta la gratificacion de los oidos. Quien gratifique los oidos logra un
cuarto del control de la mente. En términos de Gayatri vedanta Yoga esto se explica diciendo, que
debemos santificar nuestros oidos; todo lo que escuchamos debe ser bueno, porque Dios es la bondad.
Identificarnos con la bondad es un imperativo del alma cautiva en un esquema corporal. Si
escuchamos palabras negativas e hirientes, solo lograremos desestabilizar nuestras emociones y
nuestra mente estara inestable. Recordemos que mente y luna esta mutuamente relacionada.

El tercer guardian se llama Apana, este guardian reside en la "puerta oeste" el Apana esta relacionado
con vak, palabra: la boca juega un rol fundamental para apaciguar el fuego, por el apaciguamiento
del fuego se pacifica todo el universo. En términos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica del
siguiente diciendo, la palabra es el origen de las impurezas y de las santidades; gracias a la palabra
que sale de la boca cantamos los mantras que son capaces de santificar todo el universo: el gayatri
mantra.

El cuarto guardian se llama Samana, este guardian reside en la "puerta norte". Esta es la puerta mas
importante segiin declaran los textos sagrados. Si pacificamos samana pacificamos la mente, las
nubes los relampagos y truenos. En terminos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica diciendo que,
la mente esta determinada por la interaccion de los sentidos, ver, oir, tocar, etc. es la causa de nuestro
contento o sufrimiento. Si dedicamos a relacionarnos con la santidad, seremos dichosos, si nos
dedicamos a relacionarnos con impurezas, nuestra vida sera desdichada y la mente sera inestable al
punto que podria adquirir caracteristicas bestiales.

El quinto guardian se llama Udana, este guardian reside en la "puerta de arriba" (la coronilla de la
cabeza del devoto); gratificando a este guardian supremo llamado de los mil lotos, gratificamos los
vientos (aires) y el éter. Si se comprende el secreto de la respiracion, podemos comprender de donde
proviene el aire que respiramos; esto es, del éter y el éter de la luz resplandeciente que emana de
gayatri. También podemos comprender que el aire ingresa por la frente; en sanscrito se dice que es
purv, porque en purv se levanta el sol; de modo que el aire ingresa como energia "entre los ojos".

En términos de Gayatri Vedanta Yoga se explica diciendo que el resplandor sagrado de gayatri cuando
se lo practica proviene como resplandor desde esta direccion; por lo tanto la luz y el resplandor
sagrado de la Madre se halla en la respiracion. Por conocer esta verdad el devoto conoce como
infundir en su corazdn esplendor alegria. Entre los ojos la energia que ingresa a las fosas nasales en



forma conciente mientras se canta el gayatri pertenece al reino solar, al sol que es capaz de irradiar
su luz sobre el sol de nuestro sistema planetario y sobre los miles de sistemas planetarios que poseen
diferentes soles.

Podemos obtener alguna aplicacion practica?

Si.

Los devotos de gayatri obtienen luces santificadoras progresivas y expansivas, mantra sobre mantra
acumulamos méritos que alguna vez nos permitira declararnos "hijos de la santidad", "amigos de
Dios", "apostoles de la divina madre". Los ojos de los devotos son especiales, sus miradas son de
profundo amor y compasion por todos los seres y todas las cosas. Sus miradas brillan como el mas
bello diamante, como expresion de un alma dichosa que vive en los sagrados sonidos de las 24 silabas.
De este modo podemos declarar sin temor que los devotos de GVY, atraen todas las cosas luminosas
visibles e invisibles dentro de un campo energético cada vez mas aumentado. Porque, los devotos
confidenciales, aquellos que desde el amanecer elevan sus corazones en plegarias de alabanza a la
madre del universo, pueden obtener una vision divina y una comprension correcta de los aires vitales;
una vivencia del corazén el espiritu y el alma que le hace reposar su intelecto en el corazon,
transformado en templo del Dios Viviente y desde alli, podra proyectar al Divino Residente del
Interior (IshtaDevata) sobre todos los seres y todas las cosas, con su mirada, su mente y su palabra.
Los devotos de GVY ciertamente podran sanar dolencias con una mera mirada y podran llevar paz a
las mentes confusas y agitadas; asi mismo, podra triunfar sobre la calumnia y la difamacion, los
ataques psiquicos provengan estos de la interaccion social o de los planos astrales. La luz, la piedad
y la mente podran sobreponerse a todas las dificultades de su esquema corporal y finalmente realizar
a Dios.

Deberiamos solicitar a los respectivos Acaryas en los diferentes paises y rogar humildemente que nos
den recomendaciones complementarias, como utilizar nuestros sentidos de un modo concreto y
practico de acuerdo a nuestra situacion particular y a las dificultades que estamos sobrellevando en
este mundo. Por supuesto que estos cinco aires vitales también esta explicado en cada escuela del
Vedanta y en el Sutra de Patafijali.

Un tema mas: He recibido varios mail en los ultimos tiempos de devotos de algunos paises de Europa.
Estos devotos provienen de diferentes grupos espirituales y con dolor me comentan que se sienten
discriminados por sus opciones sexuales diferenciadas de la heterosexualidad. Ellos se sienten
incomprendidos y posiblemente silenciosa y sutilmente discriminados. Les respondi que no tengo
memoria que alguna vez en GVY se diera una situacion donde los devotos plantearan una cuestion
de esa naturaleza. Los devotos de Gayatri Vedanta jamas cometerian perjurio contra el cielo. No
podrian decir que aman y son compasivos y adherir a la discriminacién o a la palabra hiriente, etc.
Con hermanos que han decidido impulsados por sus karmas individuales opciones sexuales
diferenciadas. Esto es un grave pecado y cada devoto de GVY jamads quiere causar tristeza a la Divina
Madre. De modo que nosotros les decimos: esta es vuestra casa, aqui tienen amor y respeto no por
sus opciones sino porque son diamantes perfectos que reflejan la belleza absoluta de Dios.

Ningun devoto de gayatri puede esconder sentimientos escondidos para con hermanos nuestros sin
importar la eleccidon que cada une decide por si mismo. En ese sentido deberiamos seguir el ejemplo
que nos marca a la comunidad de habla hispana Vishnupada Suazi, que al hacer sus votos de
bramacarya, renuncio a cualquier humor o emocion personal; ¢l debe constituir un ejemplo para todos
nosotros. Y, al mismo tiempo, debemos agradecer que estas cuestiones jamas se plantearan dentro de
nuestras comunidades, no importa en el idioma que se hable y la distancia que nos separe. Por
supuesto que condenaos la promiscuidad y la perversion que transforma al hombre en una bestia y
por ello elevamos cada dia nuestra plegaria que estd en los Upanishad: Loka Samasta Sukino
Bhavantu.



El Gayatri y el esquema Corporal 5

El Gayatri es una evidencia de nuestra conexion con los aspectos mas sutiles del cosmos y es, al
mismo tiempo nuestra hermandad con los aspectos mas densos de la realidad material.

Cada vez que cantamos un mantra gayatri, éste actia en nuestro esquema corporal; ejerce una
influencia absoluta sobre los aspectos densos materiales y sobre las realidades meta-materiales,
alcanza incluso las dimensiones supra-materiales. No es extrafio que los devotos informen de
multiples cambios en sus vidas, no solo de relacion sino en sus esquemas fisicos.

Y esto, por qué es asi?

Debemos recordar una y otra vez que el mantra es un sonido divino que debe ser meditado,
incorporado a nuestro esquema corporal, a nuestra memoria mental, a la vivencia de nuestros
corazones. Los siete Mahaviarithis nos lo recuerdan:

Bhur significa manifestacion, es todo lo que es evidente; es evidente porque en este plano de actua
por medio de los sentidos, vemos, percibimos, gustamos, 0imos, etc.

Pero al mismo tiempo, desde bhur podemos pronunciar "Tat", eso, aquello. Lo indecible, eso o aquello
que solo se percibe con el corazén. Como un segmento de un hilo, siempre tiene dos puntas. Estamos
en Bhur, pero desde esta dimension material, podemos decir "tat", Dios, Dios, Dios de los suefios y
las alegrias, Dios de las noches y de las plegarias, Dios del amor y de la compasion.

Bhuvah significa contemplaciéon y conocimiento, conozco con Dhiyo, el intelecto, discrimino;
conozco con el corazén y desde alli contemplo la luz y puedo actuar sin palabras y sin movimientos.

Svahah significa Luz, bienaventuranza; por eso decimos devasya, porque devasya es Aquel que ve,
Aquel que puede darnos la luz: Dios.

Qué seria de nuestras vidas si no tuviéramos la promesa de la luz, si no supiéramos que Aquel que es
luz nos dara por su gracia sin causa una porcion de esa luz que nos hara santos?

Recordemos que luego de Svahah vienen cuatro nuevos planos que estdn contenidos en los tres
primeros, pero que ahora los mencionamos para la presente meditacion.

Mahah significa excelente, magno; por eso en el gayatri esta la palabra varenyam, porque es la piedad
encarnada y es al mismo tiempo lo ultra superior, lo mas alto.

Janah significa la energia creativa primordial, aquella que impregna todo el universo y todos los
universos, no es esta luz que ahora conocemos y experimentamos, es una luz superior divina, una luz
que el ser humano olvidé por milenios, la luz primigenia de la creacion, cuando el Uno se hizo
muchos; por eso decimos savitur o savita como es conocido el gayatri el mantra savita. Porque es esa
luz primordial que vivifica y restaura el alma en la persona y santifica todo el esquema corporal.

No es correcto decir que el gayatri es un mantra dedicado al sol, esa posicion es una teoria de los
expertos europeos que interpretaban los textos y las palabras desde una vision influenciada por las
creencias europeas dominantes a nivel filosofico.

El gayatri al ser el ritmo de la creacion debe necesariamente ser superior a la simple luz de un astro,
mucho mas si tenemos en cuenta que ciento de millones de soles gravitan en el espacio cosmico.



Cuando Vishwamitra dijo: percibi el ritmo de la creacion y estd puede ser expresada en Tat savitur
varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodaiat; dijo también; esta luz es una luz
inabarcable por el concepto humano, pero si desean entenderla deben pensar que es como la luz del
sol.

Tapah significa resplandor, aquello que disipa la oscuridad, aquello que remueve la ignorancia, por
eso se conecta con Bhargo en el gayatri mantra, porque bhargo disipa la ignorancia y la oscuridad.
Coémo disipamos la ignorancia simplemente siguiendo el ritmo sagrado de la luz primigenia: tat
savitur varanyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah pracohdaiat.

Satyam Aquello que es percibido, como una unidad indivisible. Aqui ya no hay palabras, no hay
juegos mentales, no hay palabras posibles para decir: esto es asi. Solo queda Dios, es decir un "yo"
que se funde en la realidad de un "Tu" Eterno y absoluto.

Los devotos de gayatri "abrazamos" literalmente el sonido mistico y divino; por eso el devoto se
emociona cuando dice dhimahi, porque dhimahi significa susténtanos, pero también debe entenderse:
susténtanos con tu abrazo.
Abrazanos para que seamos sustentados!

Pero, a quién le decimos abrazanos? Y, donde lo haremos? Los maestros nos ensefian que a bhargo.
Le decimos que nos abrace y lo hacemos con el corazon y la mente.

Esto tiene implicancias dramaticas para nuestro esquema corporal; porque es un cuerpo habituado a
la oscuridad, al dolor y al sufrimiento; bhargo provoca un milagro, le da un sentido diferente a nuestro
paso por la tierra. Aprendemos con bhargo el sentido de nuestra vida.

Qué es bhargo?
En sanscrito bhargo se puede separar en dos silabas, bhar y go.

Bhar significa por raiz de la palabra y segun las reglas para comprender los mantras vedicos, cumplir
y energizar, por extension significa 6rganos, respiracion, palabra, mente, rayos, tierra, sol luna.

En nuestro esquema corporal dicen los vedas que los organos son de dos clases, de percepcion y de
accion.

Si los 6rganos estan en equilibrio con la luz primigenia de bhargo, tendran fuerza y habilidad y estaran
puros y se asociaran con purezas.

Si el cuerpo esta saludable e iluminado, la respiracion sera perfecta y completa. No basta con tener
una respiracion completa, después de todo es la calificacion basica para vivir en este planeta, también
debe ser perfecta, es decir, debe seguir el ritmo natural de lo creado por Dios: tat savitur varenyam,
bhargo devasya dhimahi, dhio yo nah prachodaiat.

De modo que si meditamos y encontramos la conexion de bhargo con nuestro esquema corporal,
también veremos que esta relacionado con la tierra; la tierra solo es vitalmente positiva si posee en
su seno la capacidad de dar abundantes granos, agua y alimento para las vacas, dadoras de leche. "Del
alimento (bhargo) surge toda la vida, de la lluvia nace el alimento; del sacrificio (el fuego sagrado y
el canto del gayatri) viene la lluvia (y rayos y truenos) y el sacrificio es el resultado de la accion
(palabra y mente)"

De modo que bhargo abarca el abrazo capaz de conformar los aspectos basicos de la vida en este



planeta, por eso los maestros vedicos ensefian que de bhargo podemos deducir las 33 fuerzas
celestiales basicas que sostiene la accion:

Vitalidad, gobierno, ojos, luz, bienestar de la poblacion, oidos, tolerancia o compasion, reputacion,
leche, fuerza, resplandor divino, jugos, palabras, objetos materiales, granos, mente, tiempo,
estaciones, rectitud, nombre objetos deseados, brahmines, fama, alimento, kshatryas, respiracion,
buena compaiiia, organizacion social, apana, ganado capaz de dar leche.

Estas 33 fuerzas celestiales forman lo que es llamado "riqueza" y estan en la palabra bhargo, por eso
decimos "abrazanos" y los medios para desarrollar esa riqueza esta oculto en la palabra misma.

De modo que los devotos de gayatri mas tarde o temprano manifiestan en sus esquemas corporales
las tres glorias de los tres pies del gayatri, como vimos anteriormente.

En el Primer Pie del Gayatri recibimos estas bendiciones:

Coraje, esplendor, compasion (indiferencia a la alabanza o la critica), fuerza fisica, dulzura de la
lengua y veracidad en las palabras; regulacion sexual y paz mental; sustento y posesiones y rectitud;
suman en total 8.

En el Segundo Pie del Gayatri obtenemos los siguientes atributos:

Perfecta educacion (buenos habitos, control de los sentidos, paciencia y contento); nacimientos en
familias que nos permitiran una vida espiritual; autoridad y capacidad para sostenerla; empleados y
amigos afectuosos que nos ofrecen bienestar; aprendizaje erudito y conocimiento intuitivo; cuerpo
reputado como sagrado y santo con reputacion de templo sagrado; habilidad para reflexionar y
capacidad para propagar el conocimiento adquirido beneficiando a la humanidad; capacidad de
producir riquezas y de distribuirlas correctamente. Suman 8 atributos.

En el Tercer Pie del Gayatri recibimos:

Larga vida, desarrollo armonioso, salud y cuerpo luminoso, fama espiritual y mental; reputacion de
vida recta; capacidad para cuidar de las vidas; capacidad para aliviar el sufrimiento y la afliccion;
percepcion clara (comparacion, discriminacion, lenguaje elocuente, etc). Suman 8§ capacidades.

Aparte adicionalmente dicen los sabios que se obtienen 9 gracias suplementarias:
Capacidad de leche, agua y sustancias jugosas; granos, arroz y todo tipo de vegetales; tratamiento
justo y equilibrado con todos los seres y todas las cosas; Aceptacion sin macula de la verdad;
capacidad de realizar fuegos sagrados auspiciosos; habilidad para crear instituciones de bien publico;
oportunidad de ayuda a la nacion; riquezas y ganado para el servicio de la humanidad.

Todo lo que hemos enunciado superficialmente significa Bhargo, "abrazanos". Todos los devotos
sinceros que siguen las instrucciones del maestro espiritual estan bendecidos para alcanzar todas estas
cualidades, habilidades, gracias y bendiciones en esta vida humana actual; de modo que el devoto
deberia elevar su plegaria al despertar:

"Me inclino ante Ti, mi Madre Divina, que eres la dadora de la vida, la sabiduria y la bienaventuranza;
que eres absoluta y sin forma, inmutable, madre sin igual, Tu que nunca naciste y erres inmortal;
creadora de los 14 sistemas planetarios.

Por tu bondad he pasado la noche en paz y felicidad mental y corporal. Gracias Madre Amada.
Madre se bondadosa conmigo y dame hoy lo que sea necesario para mi sustento y para que pueda
utilizar todas mis energias en actos rectos; bendice a mi maestro espiritual, dador del conocimiento y

10



a mis padres. Madre concédeme la bendicion de vivir en libertad v en la verdad, dame sabiduria para
ayudar a mi pais para que no sea presa de calamidades vy todos puedan tener paz v abundancia. Om.

De este modo, si meditamos sinceramente podremos obtener un control efectivo sobre nuestro
esquema corporal.

Algo mas: Cuando Anandan Babaji me dijo que predicara el gayatri, le expresé la dificultad que seria
en occidente que comprendan la importancia de la practica ya que la propension a acumular solo
conocimiento intelectual es parte de la naturaleza de esta cultura, entonces Anadan Babaji me dijo:

"Solo ve y diles, practiquen unas pocas veces y veran sus rapidos efectos y ya no habra necesidad de
especular, solo reflexionaran como un modo de meditar en la gloria de la madre"

Por supuesto que debemos hacer pequefios esfuerzos adicionales en nuestras regulaciones, por
ejemplo en lo que se refiere al consumo del ajo y la cebolla por ejemplo; asi lo ensefian los textos
sagrados y los sutras y es tradicion espiritual mistica de corrientes como el budismo, el taoismo, etc.
En los vedas es una regulacion que no admite ningun tipo de especulacion; simplemente esta
prohibido. (al respecto pueden consultar los sutras de pataiijali, por ejemplo).

ek

"El Uno que se hizo Muchos", declaran los vedas, pero esto, no es facil comprenderlo.

Dios por definicion es lo mas absolutamente simple y por ser Uno y Unico no admite pluralidad
alguna; esta posicion lejos de ser radical la sostiene Shancaracharya. Mas aqui lo repiti6 Rama
Krishna Paramahansa, Sri Muktananda, Ramana Mabharshi; lo dijo Nirsagadhata Maharaj y también
Sri Aurobindo, Sri Karunakara, Sri Rama Linga, etc.

De modo que hay una larga lista de hombres santos que nos ensefian que Dios es absolutamente
simple y que no admite pluralidad en su concepcion mas lata y pura.

De modo que la pluralidad tiene sentido solo a partir de la creacion. La creacion permite la pluralidad
y solo se justifica en desde y por la creacion material.

Ahora bien: Siendo Dios la Unidad absoluta y esta contenido en la unidad representada por el Om,
como se puede afirmar que el gayatri es el Om elaborado y el corazén mismo de los vedas?

El Om es la Unidad, Brahman, Dios sin Forma, el Uno y Unico, el Absoluto, el Espiritu Universal.
Ese Om desciende en forma de 24 silabas creando y vivificando los 14 sistemas planetarios y alli se
define el caracter general de cantidad, multiplicidad, de suma y resta, etc.

Dicen los vedas que todo lo existente esta enmarcado en este concepto de 24 vibraciones. Recordemos
que las vibraciones tienen contenido, longitud, profundidad, etc.

Ensefian los maestros que desde la corona de la cabeza hasta la garganta hay 24 dedos de extension.
Dicen también que todos los sentidos estan en ese espacio. El centro de las actividades significativas
estan situadas aqui: conocimiento, devocion, accion.

El brazo del hombre, desde el hombro hasta su mufieca, mide 24 dedos; el cuerpo humano puede
tomar y rechazar objetos solo con sus manos desde el punto de vista de la accion. Si profundizamos,
con las manos de atiende a los hijos, se cuida de los padres, se protege a los ancianos y se es feliz con
la esposa o esposo. El alimento se cocina y consume, con las manos se elevan las plegarias y con las
manos despedimos a los seres que parten de este mundo.

Esta es la grandeza del gayatri que abarca todo lo existente, nuestra propia vida, que parece pequeia
e insignificante, pero que es un templo viviente del Altisimo.

Entonces, decimos junto a los videntes de gayatri el Uno se hace Muchos, es decir se expande en 24
silabas y se crea con ellas todo los seres y todas las cosas, los espacios siderales y el polvo césmico
mas insignificante!

11



Cdmo se conota el gayatri?

Tat Devasya Savitur
Ese resplandeciente vivificador de los universos
Varenyam Bhargo Dhimahi
La excelente luz que podemos obtener
Yo Nah Dhio Prachodaiat
El Adorable que promueve la creacion

Este modo de combinar el gayatri nos muestra la posibilidad de ubicar las silabas en pares, de modo
que podamos obtener 12 pares.

La relacion entre Dios y la criatura, entre la residencia y el residente, la morada y el morador.

Estos pares explican las 24 silabas cuando descendian al tiempo que creaban los 14 sistemas
planetarios.

Todo este universo se compone de pares,: maestro y discipulo; hombre y mujer; luz y oscuridad;
conocimiento y sentidos; accion y organos; donador y receptor. No se puede obtener nada sin el
conocimiento de los pares. Los pares constituyen el secreto de la creacion; por lo tanto conocemos al
gayatri como un par. Gayatri es llamado Savitri y la energia central se llama Savita.

Savita y Savitri es de sumo interés para el devoto de gayatri, porque tiene una influencia decisiva
sobre su esquema corporal:

Primer Par: '"La mente es savita, la palabra savitri'.

La mente trabaja el cuerpo y los Indryas, la palabra adora la mente.

Todos los pensamientos de la mente se expresan por la palabra. Gayatri significa palabra. Canta todas
las alabanzas del Param Purusha (el Supremo Purusha Original), es decir, Dios.

La mente recibe su fuerza y la palabra su efecto a través del conocimiento.

Segundo Par: "el fuego es Savita, la tierra es Savitri'".

El fuego no puede existir sin la tierra. Son inseparables. De manera similar, el adorador nunca debe
mantenerse separado del objeto de su amor: Dios.

Como el fuego, el Sefor penetra al devoto en toda circunstancia, en todo momento, en todas las
geografias y a todos los seres y todas las cosas. Como El, se mantiene con el devoto, asi el devoto
debe creer que el objeto de su amor, esta siempre con él.

La palabra Bhur en el gayatri significa "fuego y tierra". El conocedor de este par, cultiva en si mismo
los atributos de Agni (fuego), el lustre y las etapas que le permite ser una luz expansiva.

Tercer Par: El aire es Savita, el firmamento es Savitri"'.

Son inseparables.

Buba en el gayatri es aire y firmamento. Los seres existentes vivimos del aire. La parte mas importante
junto al agua es el aire. Dios con Sus infinitos poderes sostiene el universo en el firmamento con la
ayuda del aire, etc.

Si conocemos el par aire-firmamento, nos volvemos parte del sostén del universo.

Como? Porque al exhalar tat savitur varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodait,
restituimos pureza en el aire y el firmamento.

Pero en este plano, seremos considerados como sustentadores de la vida y del poder espiritual. Los
devotos de gayatri son dispensadores de vida y vida en plenitud y esos mismos devotos son alabados
por su poder espiritual, ya que con una sola mirada son capaces silenciosamente de quitar mucha
carga de muchas vidas.

Cuarto Par: El sol es Savita y la luz es savitri.

12



Si existe luz es porque hay sol, una estrella llamada sol, en el firmamento con sus 14 sistemas
planetarios existen millones de soles y Dios es el Dios del amor que los encanta a todos.

El sol y la luz estan implicados en Svahah. Quién no conoce las bendiciones del sol; si eres muy
meditativo susurrando el gayatri, mas posees los atributos del sol; esplendor, luz, benevolencia y
sacrifico son atributos del sol, por eso que el sol es capaz de destruir muchas enfermedades.

Cuando el sol y su luz actian dentro del susurro del gayatri mantra, vuelve a nuestro esquema corporal
en luz infinita.

Si conocemos el par Sol-Luz, seremos reconocidos como "seres de sacrificios" Como se logra esto?
Cantando el gayatri con los fuegos sagrados.

Quinto Par. La Luna es Savita y los Planteas Savitri.

La luna guia a las estrellas y los planetas de un modo mistico. La luna es la energia tutelar en estos
magnos acontecimientos trascendentales; la luna influye sobre el agua y el frescor. La luna es calma
y encanta el alma. Este frescor luna es un atributo sagrado, por eso la luna influye tanto positivamente
cono negativamente sobre la mente.

El agua es la semilla del mundo. Todo esto estd latente en Bhargo.

Quien conoce este par se reconoce en la calma y la paz mental.

Sexto Par. El dia es Savita y la Noche Savitri.

Donde esta el dia esta la noche. El dia es para la accion y la noche para el descanso. La accion debe
estar comprendida dentro del drama, actividades ilicitas, contacto con impurezas no pueden ser
consideradas "accion". El descanso debe ser de un orden integral; se descansa en y con el esquema
corporal, también emocional y psicoldogicamente. Este par se incluye en Bhargo. Por que? Porque
quien tiene un dia de accion dharmica y una noche de"descanso", ciertamente los seres de luz que
conforman bhargo viene a bendecirlo durante el suefio.

Séptimo Par. El calor es Savita y el Frio es savitri.

"Quien piensa en Mi no es afectado por el frio o el calor" dice el Sefior.

Este par se relaciona con el solsticio de invierno y el de verano, amos con connotaciones sobre el
esquema corporal y de gran influencia sobre la mente. Los santos prefieren irse de este mundo en el
solsticio de verano.

Octavo par. La nube es Savita y la lluvia es Savitri.
El relampago que sucede al trueno hace caer la lluvia; quien conoce este par prueba la ambrosia.

Noveno Par. El relampago es Savita y el trueno es Savitri.
La nariz, los ojos, las manos, etc. Poseen fuerzas misticas ocultas, quien conoce y activa este par
literalmente "mueve sin mover".

Décimo Par. El prana es Savita y el alimento es savitri.

El alimento fortalece el prana.. Por qué? Porque asi como es el alimento es la mente y el prana.
Por qué? Porque el prana determina las ondas de vibracion y calidad de energia de la mente.

El que conoce este par no puede estar infeliz por la riqueza o la pobreza.

Decimoprimer Par. Veda es Savita y Chandas es Savitri.
En este par vedas es y sabiduria. Chandas significa felicidad.
Los vedas proporcionan felicidad y contento y paz. Sin ignorancia, ni miserias, ni afliccién ni

problemas, la persona alcanza la salvacion.

Decimosegundo Par. El sacrificio es Savita y la donacion es savitri.

13



El sacrificio del fuego debe ser con el voto de distribucion. Quien hace el voto de distribuir a los
necesitados alimentos es grande y ese mismo sacrificio otorga recompensas.

Quien conoce el Yagia Gayatri Japa, jamas conoce situaciones violentas. El trascurre por una vida
llena de sentido y finalmente se le concede la llagada de la partida y se dispone a retornar al padre
concientemente.

La lujuria, la ira y la vanidad son todas proyecciones de la mente. La lujuria destruye el mérito del
japa gayatri sadhana; la ira priva al devoto del entendimiento, la avaricia perjudica a la sociedad y
destruye el mérito del individuo y el ego destruye los aires vitales y se equipara al consumo de drogas
destructivas. El ego se equipara a la bestialidad y quien conoce esta declaracion es realmente bendito.

Nota: de este modo damos por finalizado lo que se puede denominar "Una Introduccion al gayatri y
el Esquema Corporal"; con la ayuda de la madre gayatri, avanzaremos progresivamente sobre cada
organo del cuerpo. Para poder avanzar es muy importante incorporrl estos principios generales y
muchas veces superficiales que tratan de explicar vanamente la grandeza del gayatri, no obstante, es
el unico medio y la unica herramienta que tenemos a nuestra disposicion hasta que todos realicemos
una practica intensa y entonces realmente vivenciemos la grandeza del gayatri. Por lo menos esa es
nuestra esperanza.

14



