Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

El Jardin en el Huerto

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por lLa ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacidn espiritual y NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

BENDICIONES DEL AUTOR ...ttt ettt ettt b e e bt e e e ettt e e e e b et e e s e bbb e e e aabb e e e e sbbeeeesbbneeeans 4
NOTA DEL EDITOR .ttt ittt e ettt e et e ettt e ea e e et e e e s ee e et e e e meeeamee e e s eeeemseeeseeaameeeamseeeamseeanseeeanseeanseeanneeann 4
1. EL GRAN SANTO KABIR DICE: .....ciiittiitite ittt ettt ettt sttt st sb e sab e s be e e st e e e be e e ambe e s be e e nnneenane 5
2. IMANU DICE: ...ttt ettt ettt h e sa bt e b et ek st a4 b et e 1h bt e o b e e e b et 41 b e e e 1R bt e ea b e e b et e e R et e ket e e b et e R n e e ne e e nneennne 5
Similarmente, Maharishi Yajnavalkya diCe:..........cccuiiiiiiii e e e e e e e e e e e 5
ST aE T =L A a1 o= RS UROUPSRPRRIN 7
L L U] a1 Lo = PSP UPPTPPPP 7
3. SUPREMACIA DEL OM; EL CONOCIMIENTO DE AUM, LA RECOMPENSA DE LA RECITACION
(SELECCIONADO DEL PRASHNA UPANISHAD) ...ttt ettt sttt e s e e rmnee e e s annneeas 7
Rishi Piplada le diCe @ Satyakam: ..........cooiiiiiiiii et b e e e e e e anee 7
(6= 1 F= T o =T g1 ] = o S 8
Shvetashvatar UpaniShad: ...... ...t e e e e e e er et e e e e e st e e e e e e e e s snnneneeeaeeeaaannnnees 8
Taittiriya UPAniSNad..........ooiee ettt e bt e e b bt e e e b e e e e e e b b et e e s b be e e e s anbe e e e aanreee e 8
=] aF=To E= 1= To I 1 = PSPPSR 8
Forma de Japa y MEAIACION .........oooiiiiiiiieiieeeee ettt ettt ettt ettt et et et et e et e e e e e e e e e e e e e e e e e aeeeeeeeeeeeees 8
[0 T N L=t Tq T = o o L= F= T o Y- T o o 9
Taittiriya Brahmana del Yajur VEa ... 9
Shatapatha Brahmana de Yajur VEAQA ..ottt e e e e e et e e e e e e e ra e e e e e e e e e nnanees 9
Gopatha Brahmana del Atharva VEAa ...t e e e e e et re e e e e e e e anneees 9
Superioridad del Triple JAP@IM ...t e ettt e e s bt e e s be e e e e s nb e e e e e nr e e e e anreeas 10
Las tres formas de SacrifiCio JAPE@ ........ooi i s 10
Las palabras de Shri Rabindra Nath Tagore sobre el Gayatri ... 10
Las palabras de Maharishi Devendra Nath sobre el Gayatri...........oociiiiiiiiiini e 11
4. LA NATURALEZA, LAMENTE, EL INTELECTO Y EL ALMA ..o 11
e Y oo 1] (o] e [=T I = 7= PP 11
Gayatri, la Panacea para todos 10S MalES .............ooiiiiiiiiiiiiieec e e et e e e e e e e anneees 12
La Palabra Bhargo Y 12S 33 FUEBIZAS .........ooveiiiiiieeeeeeeee ettt ettt ettt ettt ettt ettt e e e e e e e e e e e e eeees 12
=L I [0 To [o =T o I =TI 1V =T o To ] o [ TP PTUTPP 12
I =TT U 0= o L PP 13
5. LAS VISIONES DE LOS ERUDITOS SOBRE EL GAYATRI ....ueiiiiiiiii ittt 13
=Yz LI F= T =T o g YA (oo - SRR 14
COmMo y CuaANdO S€ AICANZA €S8 LOGIO.....cuvieiiiiiiiie ettt ettt ettt e e bt e e e sttt e e e sba e e e e snbeeeesaneeeaeaas 15
[T DIV o] (o 1 OF= TS7= To [ 1S3 ot o] o T 5.1 1= SR 16
La influencia del Jap SODIe 1a MENTE ...t e e e b e e e 17
6. Gayatri: El Salvador de [0S CaidOS. ......ccoiuuiiieiiiiiie ittt ettt et e e e a et e e e nb e e e e nbe e e e e anbeeeeeanneeeeeannee 17
(oo L] Ted o) e = I €T Y= 1 4 PSPPSR 17
1o o | T IR= T (= 1Y T o [T I F=T o= o o TSP 18
JAPAM INCESANTE ... ————— 18
7. LUCES MARAVILLOSAS ... oottt ettt sttt ettt b et a e ettt e b et e o b et e e h b e e sab e e e bee e sab e e e bt e e ambeesbeeesnbeeeneeens 19
El Cosmos y las dos Maravillosas DeIAAAES .........cooiiiiiiiiiiia e e e e e 20
[0 (=] T3 (o YA @70 g To Ter 0 01 =T | (o H P U 20
S U o] =T aab=Toi = o [N b= R O] oT=- SRR 20
8. MARAVILLOSO PRECEPTOR ..ottt ittt sttt ettt et e et e e et e e e e st e e e e st e e e ennbe e e e e nbe e e e eanneeeeeanneeeeeannee 21
El Precepto de 1a Madre NALUFAIEZA ...........oooueiiiiiiii e e e e e e e e 21
(o1 (Totot o] g o [ I G101 Ty o T LSRR 21
0= T N = T A = o T = o [= N 1= o o 21
¢ Cuan Suave y ReSISteNte €5 18 LENGQUAT .....oooiiiiii ettt st e st e e e b e e e 21
Las Maravillosas ODBras A DIOS..........uuiiiieiiiiiiiiiiiie et e et e e e s e e e e e e e sssasstaaeeeaeeesaaasstsaaeeaeeeesaassseaeeeaeeesannnsneees 22
RN Le [V T=Y= T U = PR 22
Los Nombres y Significados del Gayatri ............eeiiiiiiii e e e e e e e e e 23
Y1 F= o= Eo o [=T I C T )= PR 23
(o R N - Ny (g =T A I = W O 1T o Lo PR 24
L= g T - T PR 24
e =0 U - TSR 25
I I V7= o 25
El Tercer Significado del Gayatri..........eiiiiiiiie ettt e e e ettt e e e st e e e e e bee e e e e bee e e e aneeeeeennee 25



= B =T = o (=TI == PP PP 25

T a=To [ Toz=TodTo] o 1o [T D 0 T =TSR 26
Sé un iNQUIrIAOr Y NO UN HADBIAAOT ..ottt e e e e e s nnreee e 26
(@70 g Lot T a1 1= (=T =Y oI - o S 26
N T =TS 1= T T BT Y= S TU oYY (o ) S 27
= I [ g F= o L= [0TSR Te F= 1 PP PETPP P 28
La IMpPortancia del GAYALH .........coocuiiiiieie et e e e e e e e e e e et e e e e e e e e e e e eaabr e e e e e e e e eeannrraeeeaeeeaannnrrees 29
El Gayatri: €l AlIMa de 10S VEAAS ........cueiiiiiiiiieeee et e e e e et e e e e e e s e et r e e e e e e e e e e e aanaraeeeaeeeeannnnnees 29
El Gayatri y las 24 Partes del CUrPO HUMANO .........cooiiiiiiiiiie et e e e e e e e e e e e s e ennneees 29
=] T =] U= Y I AV o USRS 30
o I ] oJo TS (o e LY b= T @] 1 4T £- T PRSP 30
Como una Familia Cae €N 1@ PENQ ...ttt e e e e e et e e e e e e e s e ee e e e e e e e ennneees 30
101V =T o o S 31
La Recompensa de Conocer Cada Pie del Gayatri..........ocueiiiiiiiiiiiiie e 32
D= (=4 1= T (o ) o S 32
3153 1] o7 T o S 32
=TT [UE= 1= I 1Y/ oo TP 33
LS To T jTez=To [o Je LY =1 o U EE TP PUUTRRRSP 33
(€10 1) Tor=Toi (o] g B o T @ U = [ o] o] oz TSRS 33
Los Siete Mahavyahritis del Pranayam ...............oooiiiiiiiiiiiiece et e e e e e e e e e e e e e naneees 34
9] 31T = o SRR 34
B @ LU oY = =T (oo XSRS 34
Tres Pies: Cada Pie con Ocho Poderes Sobrenaturales..............ooueiiiiiiiiiiiiiiiiee e 35
18- 1o o [o MUT T =L=Yo o [o =TT 7] o Tt =Y | o Lo S 36
Una Mente Tranquila y CONTENTA ..........ooi it e e s e bae e e s enae e e e e 36
o =Y o1 o T o L= = T =TT ) o S 37
U - S 37
(@7 g T T8 1V 1= o ) - 1 SR 38
BUEBNOS CONSEJOS ..ooiiiiiiiiiiiii et e ettt e e e e ettt e e e e e e e ettt e e eeeeeeeeesaasbraeeeaaeeeaaaasbsaeeeaeeeaaasstsaeeeeaeesaassseaeeeaaeesaannssrens 38
Lo Auto Evidente N0 NeCeSIta PruEba .............ueiiiiiii e e e 38
4 oz= T U I O] - V. o o PSPPSR 39
ST 1=y (oI T=To U =Y I I =1 o = o PR 39
Armonia en Palabras y Actos; Conocimiento y Acciones; y Hablay Mente ..., 39
Sean Devotos VerdaderoS Y FIMMES ...ttt e e e e e et e e e e e e e e s e e e e e e e e e annneeee 41
10. SALVACION Y BIENAVENTURANZA ..ottt ee et en e n e e s saeaen e 43
11. BHAGWAN DAYA NANDA Y EL GAYATRI ...ttt ettt et e e tae e e e et e e e s enaaeaeeennes 45
/=1 Lo = 46
Como Gayatri Ayuda en el EStudio de 10S VEAAS ........uueiiiiiiiii e 46
La Recompensa del Japa en Grandes Cantidades ...........c..ooiiiiiiiiiiiiiii i 47
La Recompensa de aCuerdo @ 10S GUNAS .....cccoiuiiii ittt ettt ettt e e s et e e e e st e e e e enbe e e e e anbeeeeeanneeeeennnee 47
La Necesidad de EStUdIO Y PIEGAIIA ......coooi it e e e e e e s e e e e e e e e e nnneeee 47
LIS T 1L E= T PR PPPPPRPRN 47
12. 4 POR QUE ES SAGRADO EL YAGYOPAVIT? ...ttt ee e ee s n s ansaea s anaannenns 47
Que Tipo de Cordon Deberia usarse y Como Debe Hilarse...........c.ooooiiiiiiiiiiiiiic e 48
Que Tipo de CordOn NO PUEBAE USAISE ........coouiiiiiiiiiiie ettt e e e e e e et et e e e e e e s aabeeeeeaeeeaaannnneeeeaeaeaanns 48
Las Tres Cuerdas de 10S COrdones SAgradOs ..........ccuuieeiiiiieeiiiiie e etiee et e e st e e e abee e e e st e e e e snbee e e s snbeeaeesnreeeeeaanee 48



PROLOGO

Esta es una magnifica seleccién de textos del famoso Gayatri Rakshaya. Los devotos cuando leen sobre Gayatri
derivan una infinita alegria y bendiciones para si mismos y para las personas que estan en derredor. Un querido
devoto, Andres Hermann, realiz6 esta traduccion libre para que los devotos se deleiten con la ensefianza autentica
de un verdadero apostol del Gayatri. Cada vez que leamos estas paginas, este devoto sincero sera bendecido,
porque él, nos permitié acceder a la luz muchas veces oculta del divino mantra.

Que estas paginas traducidas sirvan para acercarnos cada vez mas a la meta de nuestra vida: ser personas
sinceras.

Consejo de Predica

BENDICIONES DEL AUTOR

Compilé este libro, Gayatri Rahasya, en Urdu, en Nairobi, en Africa Oriental Britanica, en el afio 1929-1930. El Editio
Princeps fue publicado en 1933, por los esfuerzos de Shri Master Prem Prakash, Organizador en Jefe, Compaiiia de
Seguros, Lyallpur (Paquistan Occidental). Se publicaron varias ediciones en Urdu, seguidas de una traduccién en
Hindi por Raizada Shanti Narain, Editor del Bande Mataram. La traducciéon en Hindi también tuvo una circulaciéon
muy grande y publicaron varias ediciones. Mientras tanto, desde diversos grupos, particularmente de personas que
hablaban inglés y no eran versados en el Hindi, se recibieron pedidos de una traduccién del libro en inglés. También
recibimos pedidos de traducciones en otros lenguajes.

Prabhu Ashrit

NOTA DEL EDITOR

El ‘Gayatri Rahasya’ hace una pregunta pertinente: éPor qué se deberia recitar el Gayatri? La respuesta esti en la
discusion entre el Mahatma y sus discipulos. Cada gota de lluvia suave que cae del cielo misericordioso llega al gran
océano. De la misma manera cada plegaria que dice cada ser vivo llega a los pies de Dios. Nuevamente se presenta
un interrogante: los ingleses no recitan el Gayatri, sin embargo son mas prosperos que nosotros. Y eso es porque
tienen su propia manera de realizar a Dios. El Gayatri una plegaria hinda al Dios Omnisciente, Omnipresente y
Omnipotente, que emana de una perspectiva més elevada de la vida que enfatiza su unidad con Brahman, que todo
lo permea. Todos lo pueden recitar en todo momento, sin que importe la casta, el credo, la fe o la nacionalidad. El
Mahatma incluso le dice a un muchacho musulman iletrado que cante la plegaria. ‘Se logran mas cosas por la
plegaria de las que este mundo sueiia, y es inicamente por las plegarias que este mundo esta atado
alos pies de Dios con cadenas doradas.’ La Verdad, Belleza y Gracia que nos rodean s6lo pueden ser entendidas
con la razon y el sentido comun. Y la raz6n solo es posible si aguzamos nuestro intelecto y hacemos florecer nuestras
mentes pensantes. Cuando estan plenamente desarrolladas, nuestras facultades mentales e intelectuales nos ayudan
a realizar a Dios como razon purificada. Sin ello no lograremos nada. No hay sombras en una calle a oscuras.

Como ya ha sido dicho, debido a su naturaleza didactica, el ‘Gayatri Rahasya’ tiene valor universal. Se dice que ofrece
una panacea para nuestras dudas languidas, el apuro enfermo y la fiebre a las que toda vida esta expuesta. De acuerdo
al Mahatma el discipulo del Gayatri deberia aspirar a un ojo observador y una mente inquisitiva, posibilitados por un
intelecto agudo. El llegar o no a ese estadio es algo que hay que experimentar. No se puede explicar, de la misma
manera en que un amante no puede explicar su amor por su amada. De manera humilde, el Mahatma solamente nos
muestra una ldmpara - la ldampara que el destino sostiene para sus hijos, que tropiezan en la oscuridad. Pueden
seguirla, o no. La elecci6n es de ellos.

T. S. Ramachandran



1. EL GRAN SANTO KABIR DICE:

“Las cuentas de madera del rosario hilado en el cordén, oh Kabir, no seran de utilidad a menos que
la mente se limpie.

El mismo rosario se rie del mover cuentas en él. Proclama que es un cambio en el corazén el que lleva a la
realizacion de Dios.”

Si aquellos lectores iluminados cuya comida es Satvica', cuyos pensamientos son puros y cuyos tratos son justos,
adoptan la recitacion de este mantra y mantienen su practica, estoy seguro de que desarrollaran la fuerza divina
oculta en ellos. Llenaran de gloria a sus familias y traeran fama a su pais.

Se debe adherir estrictamente a la observacién de Yamas? (votos cardenales) y Niyams (votos casuales). EI mejor
es claramente aquel en el cual se logra la comprension completa del mantra.

Maharishi Swami Virja Nanda Saraswati, el preceptor espiritual ciego de Maharishi Daya Nand Saraswati fue
dotado de una visién divina por la recitacion del Gayatri.

También podran haber escuchado como aquel simple nifio iletrado que siempre se olvidaba de sus lecciones y
cuyo guru, enojado, dejo de darle instrucciones, se convirtié a través de la recitacion del divino Gayatri en Maharishi
Panini, el autor del sumamente valioso libro Ashta Adhyayee, la llave mas segura para la comprension de los Vedas.

Permitaseme agregar que en nuestros tiempos también han ocurrido milagros como resultado de
ofrendas hechas con el Gayatri. Arboles estériles han fructificado, pobres han ganado riquezas, las almas
agitadas han logrado paz y tranquilidad y los débiles han triunfado sobre los tiranos. ;Qué mas puede
desearse? La gloria de este sagrado mantra desafia la descripcion. Incluso lo poco que puede ser
comprendido empiricamente sobre el misterio de su gracia no puede expresarse en palabras. Los
reverenciados sabios del pasado y los autores de los Smritis exaltaron este mantra.

2. MANU DICE:

Ve a un bosque o a un lugar recluido, mantén tu mente equilibrada, siéntate cerca de agua
y recita el Gayatri (también llamado Savitri) mantra. Compréndelo y moldea tu caracter
acordemente. Pero esta recitacion deberia ser mental.

Similarmente, Maharishi Yajnavalkya dice:

! Las palabras sattva, rajas y tamas y sus derivados sattvika, raajasa y taamasa se han vuelto términos del
vocabulario hindd en todos los lenguajes indios. Transmiten sus connotaciones éticas incluso a una persona
iletrada. En su sentido no técnico significan respectivamente esencia o bondad, polvo o podredumbre y pasion,
oscuridad o torpeza. Son conocidos como los guna de la Naturaleza o Prakriti. En las palabras del Dr. S.
Radhakrishnan los tres modos (gunas) estan presentes en todos los seres humanos, si bien en diferentes grados.
Nadie est4 libre de ellos y en cada alma predomina uno o el otro. Se dice que los hombres son sattvika, raajasa o
taamasa de acuerdo al humor que predomina. Cuando la teoria de los humores del cuerpo dominaba la fisiologia,
los hombres eran clasificados en sanguineos, biliares, linfaticos y nerviosos de acuerdo a la predominancia de uno u
el otro de los cuatro humores. En la clasificacién hinda se toman en cuenta las caracteristicas psiquicas. La
naturaleza sattvika busca la luz y el conocimiento y la naturaleza raajasa es inquieta, llena dl deseo por cosas
externas. Mientras que las actividades del temperamento sattvika so libres, calmos y despojados, la naturaleza
raajasa desea estar activa y no puede permanecer quieta, sus actividades tefiidas por deseos egoistas. La naturaleza
taamasa es torpe e inerte, su mente es oscura y confundida y su vida entera es una continua sumision al medio
ambiente.”

2 Los Yamas (votos cardinales) son cinco: Ahimsa o no-violencia, o sea, libertad de la mala voluntad; Satya,
veracidad en pensamiento, palabra y accion; Asteya o no robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabray
accion; Brahmacharya o celibato; Aparigrah, o sea, libertad dela envidia extrema o de la altaneria. Los cinco
niyamas (votos casuales) son dados a continuacién: Primero Shaucha o pureza de cuerpo y mente; el segundo es e
contento. El tercero es Tapah, o sea, actuar rectamente incluso ante la dificultad; el cuarto es Svadhyaya o estudio y
ensenanza. El quinto es Ishvara pranidhan, o sea rendiciéon completa a Dios.



Se debe recitar el Gayatri hasta que las estrellas sean visibles y a la mafana deberia ser
recitado hasta el amanecer.

La recitacidon del Gayatri y el Havan realizado con él reducira a todos los pecados a cenizas.
Esto ha sido ampliamente probado por las siguientes referencias citadas por el estudioso Arya
Pt. Hario Sharan Sidhanta en un articulo en la publicacién del Arya, el 6rgano mensual del Arya
Pratinidhi Sabha, Punjab (Arya, Diciembre de 1929).

“Un Brahmin que recita el Gayatri 1110 veces al dia no es tocado por el pecado.” Bhaudaya
Smriti dice:

“Se deberia repetir el Gayatri 1000 veces mirando al Este y sosteniendo agua y pasto de
kusa.”

El Brahmachari y el amo de casa deberian repetir el Divino Gayatri con Aum#y Bhur Bhuva
Svah® al menos 108 veces. Pero si la repeticion no es posible en esa cantidad, se de hacer al
menos 28 veces.

Destruccion del Pecado a través del Nombre Divino

Los compiladores de los Smritis creen que la repeticion del Gayatri en diferentes cantidades
destruira los efectos malignos de todos los pecados.

Shanker Rishi dice: “El terror y el miedo nunca tocaran a cualquiera que repita el Gayatri con
Aum vy los Vyabhritis (Bhur Bhuvah Svah).

“La recitacion del Gayatri 100 veces al dia destruira los pecados del dia y su repeticidn por
mil veces elevara al hombre por sobre sus pecados, alejando su mente de actos pecaminosos.”

“La repeticion del Gayatri diez mil veces destruira todos los pecados y limpiara la mente del
practicante, y su recitacion cien mil veces purificara el corazén incluso del mayor pecador.”

Destruccion del Pecado a través del Gayatri Yajna

3 La declaracion de que el pecado no tocaré al Brahmin que recita el Gayatri todos los dias significa que el pecado no
se acercara a él o que su Karma del pasado dejara de tener efecto, como semillas secas que no brotan. Compérese
con la bella imagen contenida en el Maitri Upanishad:

“Los ciervos y las aves no acuden
a una montafia en llamas.
Asi, nunca encuentran refugio
las faltas en el conocedor de Brahman.”
(Hume, Maitri Upanishad 6.18)

La idea es que no tienen lugar en sus mentes para un pensamiento pecaminoso. El gran poeta mistico musulman,
Rahim (Abdur Rahim Khane-Khana) dice:

Un viajero, dice Rahim, se ira por si mismo, desilusionado, si encuentra el hostal completamente lleno.

Swami Rama Krishna Paramahans da una ilustracién apropiada en este contexto. “Cuando brotan las hojas nuevas
en una palmera, las hojas viejas se caen sin hacer ningtin tipo de dafio a la planta.” Del mismo modo, cuando la
naturaleza espiritual del hombre esta desarrollada, sus instintos son completamente transformados.

4 La palabra usada aqui es Pranava, que se refiere al monosilabo AUM — un sin6nimo de Dios.

5 Vyahritis se refiere a las palabras misticas Bhur Bhuvah Svah. (Estos dos términos han sido completamente
explicados en su contexto)



Sharak Rishi dice:
“Si se hacen ofrendas al fuego recitando el Gayatri todos los pecados del practicante seran
destruidos y todos sus deseos seran cumplidos.”

“Las ofrendas con el Gayatri hechas de arroz reseco conferiran paz, las de ghee alejaran a
la muerte prematura y las de semillas de loto (padam), bael y leche conferiran esplendor,
vitalidad, energia y perseverancia.”

Haciendo mil ofrendas de sésamo inmerso en ghee, recitando el Gayatri, el practicante sera
liberado de todos sus pecados, y un lakh de ofrendas hechas de esta manera erradicaran todos
los deseos impuros y lo llevaran a la tierra de la bienaventuranza.

Recitacién del Gayatri mirando el Sol

Attri Rishi dice:

“El practicante que recita el Gayatri 8000 veces mirando el sol sera liberado de todos sus
pecados si no es un ateo.”

Es muy posible que aquellos que no saben de la importancia del Japa se rian de mis
palabras. No digo esto como un tedrico sino como alguien que ha experimentado lo que dice. El
Japa deberia ser realizado de la manera prescrita con amor y fe completa en las implicaciones
del Mantra. Cada Japa sera recompensado. La palabra que es recitada una y otra vez debe dejar
su influencia en el practicante. Estando su corazén lleno de amor y fe, el hombre lentamente se
embebe de los atributos del Deva correspondiente. Se arrepiente de sus acciones pasadas y las
expia. Quienquiera que se rinda a Dios Todopoderoso, debera seguramente ser redimido. El
Divino Gayatri sera su armadura contra todos los pecados y emociones malignas.

La importancia de las Palabras en el Gayatri y de los tres Mahavyahrities, Bhur Bhuvah Svah

Cada miembro del Savitri (Gayatri) ha sido destilado de un Veda. Similarmente, las tres letras
A, Uy M, y los tres mahavyhrities Bhur, Bhuvah, Svah también han sido derivados de los tres
Vedas, Rig, Yajjur y Sama.

Swami Daya Nanda Sarasvati también ha dicho que la palabra AUM es el nombre mas
glorioso de Dios, ya que la palabra Aum, compuesta de las letras A U y M, constituye muchos
nombres de Dios. Al mismo tiempo connota todos los nombres de Dios. EI Brahmin ama este
nombre de la misma manera en que un padre ama a su hijo.

El significado de las grandes particulas (Mahavyahrities): Bhur significa Aquel, el Gran Senor,
quien es la base de la vida. Bhuva es el nombre de Dios cuando el contacto con El libera al alma
aspirante de toda perturbacion. Svah es el nombre del Sefor cuando permea el universo
multiforme para mantener a todos.

3. SUPREMACIA DEL OM; EL CONOCIMIENTO DE AUM, LA RECOMPENSA DE LA
RECITACION (SELECCIONADO DEL PRASHNA UPANISHAD)

Rishi Piplada le dice a Satyakam:



Aum es el verdadero Brahman, el trascendente y el Universal, una consciencia a la que
aspiramos. Aquellos que meditan en el Todo Permeante Sefor a través de la repeticion del
simbolo AUM obtendra el Misericordioso, Completamente Bienaventurado, Inmortal, Todo
Permeante e Imperecedero Ser Supremo. Es a través de este simbolo sagrado que el sabio
sintoniza con el Ser Universal.

Katha Upanishad

La Meta (o palabra) sagrada que todos los Vedas exponen es AUM. El Imperecedero es
Brahman. Al conocer al Imperecedero, lo que se desea se obtiene.

En el Mundak Upanishad el proceso de meditacién ha sido descrito como la practica de
arqueria en la cual se tiene que lanzar la flecha del Atman propio, afilado por al devocion, desde
el arco de AUM hacia Brahman, que es el blanco. Soélo a través de la contemplacion sin
distraccion la flecha (Atman) puede perforar la marca y convertirse en uno con Brahman.

Shvetashvatar Upanishad:

El cuerpo del hombre deberia ser usado como madera para ser frotado con la meditacion sin
distracciones contra la palabra Aum, lo cual llevara a la realizacion de Dios.

El Chhandyoga Upanishad, que es parte del Mahabrahman del Atharva Veda, también
describe la meditacion a través de la repeticion de esta gran palabra. Dice que el aspirante puede

alcanzar la Morada suprema y primaria, que gana a través de la contemplacién ininterrumpida.
Por lo tanto es deseable adorar a Brahman a través de la amorosa palabra Aum.

Taittiriya Upanishad
Aum es Brahman. Esta palabra es escuchada en sacrificios. Los Sam Vedis cantan Aum.
Los Rig Vedis adoran a Aum. Los votarios del Yajur Veda repiten esta palabra. Los cantantes de
los Vedas rezan a través de Aum y buscan su apoyo para alcanzar la Morada Suprema y
Primaria.

Bhagavad Gita

Aquel que deja el cuerpo mortal y se va de este mundo con el Aum en sus labios alcanza el
estado supremo.

Aum Tat Sat es el triple nombre de Brahman.

Es por eso que los actos de sacrificio, caridad y penitencia siempre son comienzan con la
palabra Aum por aquellos que cantan los Vedas.

Forma de Japa y Meditacion

Recuerda que no es correcto meditar en la silaba A sin saber qué representa. Una silaba
sb6lo es el simbolo que denota a la palabra, que imparte una conciencia del objeto que



representa.b Por lo tanto nuestra mente no deberia estar concentrada en las silabas sino en la
conciencia del objeto que denotan. La meditacion deberia estar centrada en esa conciencia. Las
palabras indican un conocimiento y forma del objeto que representan.

La Necesidad de Japam

La practica constante es necesaria para obtener beneficio pleno del Japam. De acuerdo a
Maharishi Patanjali los obstaculos del practicante s6lo pueden ser erradicados y la realizacién
lograda a través de la practica vigorosa.

Los aforismos de yoga nos han asegurado que todos los males psiquicos y fisicos llegan a
su fin con la meditacion en los Divino.

Los Vedas

El interdicto de los Vedas es para la repeticion de la palabra Aum. Esta dictaminado que
aquel que no conoce al protector Aum no puede derivar ningun beneficio de los himnos del Rig
Veda.

Los hombres eruditos que conocen a los tres (A U M) y se han estabilizado iran finalmente a
la Morada Suprema y Primaria.

Taittiriya Brahmana del Yajur Veda

El triple conocimiento fue revelado de esta manera: Rig al corazén de Agni; Yajur alfi corazén
de Vayu y Sama al corazén de Aditya. EI Todo Permeante Sefior revelo asi el triple conocimiento.
Asi los tres planos fueron iluminados. La tierra (Bhu Lok, Prithvi) por el Rig, el Antariksha (Bhuva
Lok) por el Yajur y Dev Lok (Sva Lok) por el Sama Veda.

Asi las tres regiones fueron iluminadas por Brahman. Luego siguieron intuitivamente para la
plegaria de Brahman las tres silabas Aum.

Shatapatha Brahmana de Yajur Veda

El Infinito, Omnisciente, Todo Permeante, Todo Sosteniente Aum es Brahma. Aum es lo mas
alto, Aum es supremo, Aum es eterno.

Gopatha Brahmana del Atharva Veda

Aquel que no conoce el verdadero Aum no puede vivir de acuerdo a los interdictos de los
Vedas. Una vida de falta de rectitud llevara solo a la perturbacién de la paz del universo. Pero el
hombre que realiza a Aum lleva una vida de acuerdo a los interdictos de los Vedas y la hara bien
al universo.

La Gloria del Japam

Bhagwan Manu dice. La repeticion del Gayatri con la anteposicién de la palabra Aum y las
particulas sagradas Bhur bhuvah Svah tanto a la manana como a la tarde traera toda la
recompensa que se da del estudio de los vedas al buscador. Como la serpiente se libera de su

6 El nombre, la forma y los atributos son inseparables. Es el nombre el que nos da un concepto de Dios.



piel, el dos veces nacido se libera de todos sus pecados recitando regularmente el Gayatri de
tres miembros con Aum y las tres particulas (Bhur Bhuvah Svah).”

Superioridad del Triple Japam

De acuerdo al Bhagavad Gita el japa es un Yajna (sacrificio) que es tenido como superior a
todas las otras formas de sacrificio. El Sefior Krisna dice: “De los sacrificios, soy el sacrificio
Jap.”®

Las tres formas de Sacrificio Japa
1. Repeticidn oral ordinaria que es audible. Esto también es conocido como Vachak.

2. Upanshu, en el cual la repeticion es lenta, llevada a cabo a través del
movimiento de los labios sin producir sonido.
3. Repeticion mental, en la cual no se mueven los labios

Las palabras de Shri Rabindra Nath Tagore sobre el Gayatri

Aum, Bhur Bhuvah Svah, los Viyahritis, deben ser concertados. Los tres planos de Bhur Bhuvah
Svah, que constituyen el universo entero, deberan ser enfocados. En otras palabras, debe ser
establecido en la mente que no pertenezco a ningun pais en particular, sino que soy un habitante
del universo entero. De esta manera los Arios se encuentran establecidos en el Sol, la Luna, los
Planetas y las estrellas por lo menos una vez al dia, y asi renuevan sus lazos irrompibles con el
universo manifiesto.

Tat saviturvareniam Bhargo Devasia Dhimahi

Meditamos en la refulgencia adorable y siempre pura del resplandeciente Vivificador del
Universo. ¢ A través de qué formula puede mantener su conexién con este poder ilimitado que
se manifiesta?

La férmula es:
Dhiyo yo nah prachodayat

No hay duda de que Dios puede estimular nuestras facultades mentales y dirigirnos a hacer actos
nobles. ;A través de que poder vemos los rayos del sol? Los rayos que el sol vierte sobre
nosotros nos hacen ver la luz. De la misma manera el Vivificador del universo dirige nuestro
intelecto para que nos conozcamos a nosotros mismos y al universo.

7 Comparese con lo que dice el Prasna Upanishad: “De la misma manera en que la serpiente es liberada de su
piel, aquel (que medita en lo supremo) con el simbolo (Aum) es liberado del pecado. Ve al Ser que mora en su
cuerpo y es mas alto que el ser vivo mas alto. Con la silaba Aum como soporte, el conocedor alcanza aquello que
es pacifico, inmortal y supremo.”

(Prasna, V 57)
8 Gita, X. 25

10



Asi, llegamos a conocer a Dios como al Director de nuestro intelecto. Sabiendo este secreto nos
encontramos mas cerca del Universo y de Dios, y por Su gracia nuestros corazones se liberan
de todos los males que los pueden acosar.

Asi alcanzamos la cercania a Dios.
Las palabras de Maharishi Devendra Nath sobre el Gayatri

Apenas vi la eficacia del Gayatri para la adoracion de Brahman segun ensefiada por Ram Mohan
Roy, se arraigd en mi. Medité en él con la constante repeticion de su significado. Si bien no tuve
éxito en ayudar a otros proponiéndoles los Gayatri mantras, en mi caso hizo mucho bien.
Continué adorandolo diariamente a través del Gayatri mantra. La profunda importancia del
Gayatri mantra se me hizo obvia. Gradualmente el espiritu de (sanscrito) llend mi corazon.
Estableci una conexién segura con El. Antes habia considerado un privilegio el saludarlo desde
lejos. Ahora me daba cuenta de que no estaba lejos de mi. Cuando no lo conocia caminaba sin
rumbo, triste y abatido. Lentamente abrié mi ojo interno, el ojo de la sabiduria. Todo este tiempo
no supe que me tomaba de la mano. Ahora caminaba bajo Su guia. Entonces Le recé para que
me inspire con rectitud, para que me protegiera con fuerza moral, para que me diera paciencia,
coraje, fortaleza y contento. s Habia algun provecho que esta mas alla de todas las expectativas
que no habia ganado adoptando el Gayatri mantra? Lo habia visto cara a cara, habia escuchado
Su voz de orden y me habia vuelto Su constante comparfero. De la misma manera en que,
morando en el cielo, guia a todas las estrellas y planetas, morando en mi corazon inspira todos
mis sentimientos rectos y guia mi alma. Cuando hacia algo bueno en secreto me recompensaba
abiertamente; veia Su expresion benigna y mi corazén se purificaba. Aquello quedo para siempre
en mi corazon. Me ensefio sabiduria como un Guru y me incitaba a hacer el bien. Exclamé: “Eres
Padre y Madre; eres el Guru y el que confiere toda sabiduria.” En castigo y en recompensa sélo
discerni Su amor. Alimentado por Su amor, cayéndome para volver a levantarme, sélo discerni
Su amor.

- La Autobiografia de Maharishi Devendra Nath Tagore, traducida por Satyendra Natha
Tagore e Indira Devi, 1909, pags. 35-36.

4. LA NATURALEZA, LA MENTE, EL INTELECTO Y EL ALMA
Sefiores, este universo es un lugar de maravillas. Un poder extrafo y sublime siempre trabaja en todos lados. Pero
este poder es su propia alma, el querido Dios Todopoderoso.

Es una verdad fundamental que lo sutil tiene influencia sobre lo denso. Nuestro cuerpo es denso. La mente, que es
sutil, influencia sobre él. El intelecto es mas sutil. Es por eso que tiene control sobre la mente.

Todas las costumbres malignas que existieron o todavia se mantienen, todas las supersticiones que enganaron a

la humanidad o todavia prevalecen han sido destruidas por las grandes almas. Este es un principio basico. La
persona que siente dolor también tiene el medio para erradicarlo.

El Apostol del Gayatri

Pero el Apdstol del Gayatri busca la unificacion de sus poderes mentales para el bien de todos.
Se inclina ante el Sefior. Se dedica a si mismo a él. El orgullo nunca se esconde en su mente.

11



Cuando llena su mente con resoluciones nobles, todas las emociones y procesos de
pensamiento se unifican como fuego para proveerle de la fuerza mental que necesita.

Gayatri, la Panacea para todos los Males

Los poderes de la naturaleza, si bien son tremendos, tienen sus limitaciones. Pero no hay limite
para la omnipotencia de Dios. Asi es el poder de Gayatri. El Atharva Veda dice “La divina madre
Gayatri es la confiere bendiciones. Aleja a sus apdéstoles del mal y los dirige hacia el camino
moral y satisface todas sus necesidades y deseos en este mundo — una buena vida, salud,
descendencia, ganado, riquezas, fama y gloria. Finalmente los lleva cara a cara con Brahman.”

La Palabra Bhargo y las 33 Fuerzas

Cada palabra del Gayatri esta conectada a las venas del hombre. Todos los poderes divinos de
Dios que mantienen unido al universo estan en él. La palabra Bhargo indica todas estas treinta
y tres fuerzas. Estas fuerzas o los Devas que trabajan en el Universo estan intimamente ligados
a lo humano. Las veinticuatro palabras del Gayatri han sido comparados con los once Rudras,
los ocho Vasus y los cinco Nakshatras (cuerpos celestes o planetas). Estos veinticuatro devas o
fuerzas divinas gobiernan a los seres humanos. La conexion se muestra a continuacion:

1) El sol es la fuente de luz y energia

2) Laluna preside al agua y otras fuentes naturales.
3) Marte preside a las fuerzas fisicas.

4) Mercurio preside al intelecto.

5) Jupiter dirige al conocimiento y la educacién.

6) Venus dirige el esplendor, el brillo y la vitalidad.
7) Saturno produce cualidades destructivas.

El Gayatri tiene doce pares. Al adquirir un conocimiento exhaustivo de estos pares el devoto
puede conectarse a un plano superior y suplir sus deficiencias.

El apostol del Gayatri debe mantenerse alejado de avaricia y orgullo. Debe ser humilde. Su fe y
su devocion deben ser inquebrantables. Debe rezar y trabajar por el bien de otros. Naturalmente
no hay remedio para la muerte. Incluso la Divina Madre Gayatri no puede salvar de las garras de
la muerte. Pero aniquila el miedo la muerte.

El Nudo en el Mechdon

En el asunto del Gayatri Japam muchas personas se sienten desilusionadas por a) su fracaso en lograr la
concentracion, b) los efectos inminentes de la lujuria, la furia y otras emociones negativas y c) su fracaso en sentir
la luz a pesar de la practica larga e intensa. Consecuentemente su fe es sacudida y abandonan la practica,
desesperados.

El Gayatri es el mantra del Guru universal, el Dios Omnisciente. Aquellos que nos dieron las escrituras mantienen
que, si bien las diversas partes del cuerpo humano — ojos, nariz, orejas, lengua, manos, etc. — son muy importantes,
la pérdida de uno o dos de ellos no vuelve al cuerpo completamente inutil. Pero el cuerpo, aunque pertenezca a un
emperador, se vuelve inutil cuando el alma lo deja. De la misma manera, si erradicas al Gayatri de los Vedas, ellos
también se quedan sin alma, a pesar de los otros mantras importantes.

El mechén (Shikha), como lo implica su mismo nombre, es el punto mas alto del cuerpo humano. Este punto sobre
la cabeza es conocido como el Brahmrundhra. Este es el enclave supremo en el cuerpo humano, en el cual puede
ser percibida la luz de Dios. En la terminologia yogica esto es conocido como Satyam. Al atar el nudo alli repitiendo

12



el Gayatri, el devoto de se une con el Sefior como una novia ata su sari al dothi del novio — un nudo que santifica el
lazo matrimonial con la promesa de que la pareja unira sus corazones y almas en un nudo de amor verdadero.

De la misma manera, cuando el devoto recita el Gayatri y canta ‘Tatsavitur Vareniyam’ al comienzo del Sandhya, se
une con el Sefor del Universo. El devoto se entrega al Sefior y se coloca junto a Sus graciosos pies como la esposa
se entrega al esposo. De la misma manera en que un trabajador que ha conocido todos los secretos de su trabajo
y ha logrado la habilidad no puede dejar de derivar placer de su trabajo, para el devoto que ha alcanzado el nivel de
la entrega completa es imposible permanecer imperturbable frente a la Verdad, la Belleza y la Gracia que lo rodean.

¢ Cual es el significado del Gayatri? Para el aspirante dedicado que lo recita devota y regularmente con una

comprension plena del significado del mantra, servira como un bote para cruzar el vasto océano de la vida o una
autopista para la realizacién del Ser.

En resumen:
i) La falta de devocion y amor, la lujuria, el enojo y tales tendencias negativas perturban la mente y la hacen inquieta.

ii) Para deshacerse de estas tendencias es esencial que el hombre se dedique a cantar alabanzas a Dios y a hablar
de Sus atributos en compaiiia de otros devotos.

ii) La expiacion de pecados pasados y la resolucién de no pecar mas son igual de importantes. La angustia del
devoto por evitar el pecado purificara su corazon.

iv) El pensamiento constante en Dios y la gratitud por Sus favores estableceran en Dios.

v) La repeticién del Nombre de Dios, la meditacion, el servicio altruista a almas afligidas y ganar el pan por medios
justos y rectos son maneras de purificar la mente. Cultiva la fe, el amor y la devocién.

vi) El amor intenso a Dios disolvera deseos, y con la disolucion del deseo seran destruidos la lujuria y el enojo.

vii) Siempre trata de mantenerte en compania de gente pia y temerosa de Dios.®vii) Aquellos que no practican la no
violencia, el primer paso de Yam (votos cardinales) no recibira la luz. La consumicién de carne, licor y otros
embriagadores, recibir regalos y gratificacién ilegal, el quiebre de la confianza y el egoismo son los obstaculos en
el camino de la devocion. Las personas que se permitan tales males nunca tendran la gracia divina, aunque
practiquen Japam por cien vidas.

ix) La fe de aquellos que practican Japam para beneficios egoistas es destruida cundo la meta permanece lejana.

Naturalmente, abandonan la practica en desesperacién. Solo aquellos que controlan sus pasiones y hacen de la
realizacion de Dios su Unico objetivo seran capaces de concentrar sus mentes y aspirar a la Gracia Divina.

5. LAS VISIONES DE LOS ERUDITOS SOBRE EL GAYATRI

1. Las palabras que repetimos frecuentemente forman parte de nuestra memoria.

2. Cuanto mas repetimos una palabra, mayor sera su impresion en nuestras mentes.

9 El medio principal para alcanzar el Amor Divino es la compafia graciosa de la gente buena, almas pias que han
alcanzado el Amor Divino (Bhakti Sutra de Devarishi Narad, 38). Sélo en tal compafiia un hombre puede encontrar
a su Dios.

El Gita dice: “Apréndelo por homenaje humilde, preguntar y servicio. Los hombres de conocimiento que han
alcanzado la verdad te instruiran en este conocimiento.

entrada en sanscrito.

Este verso del Gita presupone devocion y fe en la persona a la que se dirige. La fe viene primero, el conocimiento
y la experiencia le siguen.

13



3. Lastendencias de la mente son como agua en una fuente. No tiene forma, mantiene su propio
nivel y gusto. Opero apenas entra en los campos asume su forma. Su sabor también cambia.
Sabe alos arboles que pasa. De la misma manera, las tendencias de la mente asumen formas
de acuerdo a los sonidos y palabras que vibran. Son formadas y modificadas por las palabras
que contemplan.

4. Diferentes palabras se conectan con diferentes nervios. Cada palabra, al ser pronunciada,
excita los nervios correspondientes y se manifiesta en su forma real.'®

5. El devoto deberia tener la conviccién de que Dios mira sus actividades mas sinceras y
devocionales mientras realiza Jap y que Dios lo bendice cuando pronuncia la palabra Aum.

6. La mente logra la concentracion reflexionando en el significado del Jap."

7. El Jap intensifica el amor y la fe divinos. El devoto se vuelve calificado para recibir la gracia
divina.

8. Indudablemente la mente del devoto asume la posicion de las palabras que pronuncia.

9. El hombre que realiza el Japam reflexionando sobre la forma de Bhu nunca sufrira la derrota
a manos de un enemigo.

10.El hombre que realiza el Jap y medita en la forma de Bhuvah nunca tendra pena por una
aflicciéon venida de los cielos.

11.El hombre que realiza el Jap y medita en la forma de Suvah se encontrara por encima de la
tentacion desde cualquier direccion.

12.El Jap fuerza a la mente a concentrarse en el logro de la Bienaventuranza eterna. Con el
tiempo, le ayuda a tener Su Darshan.

Gayatri Japam y Yoga

¢;La mente alcanza la concentracion a través del Gayatri y puede alcanzar las etapas de
contemplacién, meditacion y bienaventuranza como en el Yoga? ¢ ElI hombre que realiza Japa

1o Swami Vivekanand describi6 el proceso de la siguiente manera: “Escuchamos un sonido. Primero esté la vibracién
externa; segundo, el movimiento nervioso que la lleva a la mente; tercero, la reaccién de la mente, junto con la cual
aparece el conocimiento del objeto. En Yoga estos tres son llamados Shabda (sonido), Artha (significado) y Jnana
(Conocimiento). En el lenguaje de la fisica y la fisiologia son llamados la vibracion etérea, el movimiento en el nervio
y el cerebro y su reaccién mental. si bien son procesos distintos; estos se han mezclado de tal manera que se han
vuelto indistintos. De hecho no podemos percibir ninguno de ellos. S6lo podemos percibir el efecto combinado de
aquello que llamamos el objeto externo. Cada acto de percepcion incluye a los tres, y deberiamos ser capaces de
distinguirlos.”
-Raj Yoga, pags. 10-102
1 A través de la practica regular la mente puede ser acallada y contenida. Los esfuerzos incansables y el
desapasionamiento pueden superar a una mente movediza dificil de refrenar. (Gita VI1.35) El practicante tiene que
hacer lo mejor que puede en este sentido. El éxito es rapido para los extremadamente enérgicos pero difiere
dependiendo de los medios que los devotos adoptan.
-Yoga Sutra , 1.- 21-22

14



adquiere Siddhis (poderes ocultos) como lo hacen los Yogis? Estas preguntas se han tratado
exhaustivamente en el Gayatri Rahasya.

La bienaventuranza se alcanza con seguridad. Pero se ha de lavar bien para tefir bien. Y el
hombre que ha controlado todas las pasiones encontrara su mente tranquila. Este es el
verdadero Siddhi. En ese caso, cualquier objeto sobre el cual el devoto reflexiona aparecera ante
él.

Esto no tiene nada que ver con los ocho poderes extraordinarios conocidos como Siddhis
obtenidos en la practica seguida por los Yogis.'? El Gayatri Siddhi no se encuentra entre ellos.
El objetivo del apdstol del Gayatri es la realizacion del Ser, y en el proceso los secretos de la
Naturaleza no conocidos por nadie mas se le revelan. Pero no cae en sus trampas. Comprende
i) la division de tiempo y espacio, ii) el funcionamiento de la mente y el intelecto, iii) la
emancipacion del alma del nacimiento y la muerte, iv) el medio para lograrlo, v) la unidad del
espiritu con lo absoluto y vi) la percepciéon correcta del significado del sonido. EI hombre que
logra el conocimiento pleno de shabda comienza a percibir el significado y la forma, y en ese
estado alcanza la bienaventuranza.

De la misma manera, a través de la practica sostenida, Gayatri revela todo su conocimiento al
practicante, dejando una marca indeleble en su mente, de la misma manera en que aquel que
encuentra dificil pronunciar una palabra adquiere habilidad en hablarla, escucharla y
comprenderla a través de la practica sufuciente. Sucede naturalmente. La practica lo trae
consigo.

P. A veces pasa que al realizar Japam se pierde la distincidn entre estar despierto y el suefo.
¢, Cual es la diferencia entre el suefio y este estado mental?

El Mahatma respondio: “También es un tipo de suefio, pero es sueno sattvico. El suefio normal
es Tamas, en el cual el Pran controla la mente y el hombre duerme. Dormita, pero
inmediatamente se despierta. En el sueio sattvico la cabeza permanece quieta, el cuerpo, erecto
y el alam controla tanto el Pran como la mente. Este suefo es de dos tipos. En aquel conocido
como Sushupti la mente, libre de todas las emociones, disfruta de la bienaventuranza perfecta.
En el segundo estado, la mente percibe a muktjivas y los Siddhas, las almas liberadas, o sea,
las personas santas celebradas, y alcanza la paz perfecta. A veces no son visibles para la mente,
pero su influencia se siente. Se resuelve diversas complicaciones. La mente recibe guia. Cuando
se alcanza este estado, ¢ quién piensa en Jap? El devoto queda en la posicion de un receptor.’

Como y Cuando se Alcanza este Logro

2 Hoy no se ven Yogis que posean estos poderes. Las personas que han adquirido logros tales como la infalibilidad
de la memoria, el poder de no quemarse con el fuego y otros poderes tales (que parecen superar las leyes de la
naturaleza) son muchas. Pero la exhibicién de tales poderes extraordinarios es un obstaculo para el progreso
espiritual. El apostol del Gayatri esta primariamente interesado en el desarrollo mental y no en el control de las leyes
de la naturaleza o la exhibicién de poderes ocultos.

13 Pero incluso en este estado el devoto no es inconsciente del sentido de lo Divino. De acuerdo a Devrishi Narad, el
amor que esta falto del conocimiento de lo Divino es el mismo que el de un amante.

- Bhakti Sutra, 23

15



El apostol del Gayatri debe permanecer atento en cuanto a su conducta. Deberia ser escrupuloso
en sus quehaceres diarios. Debe

a) decir la verdad y nada mas que la verdad
b) rehuirle al robo y tener tratos justos, y
c) abstenerse de la consumicidon de carne, vino y otros sustancias tdxicas.

Con tales habitos, el devoto alcanzara el logro a través con:

i) mil Japas Upanshu por dia, en treinta y seis anos;
ii) tres mil Japas Upanshu por dia, en doce afios;

iii) cinco mil Japas Upanshu por dia, en seis afnos;
iv) diez mil Japas Upanshu por dia, en tres afos;

V) mil Jap Manasicos por dia, en tres afos.

¢ Qué es este Siddhi?

Examinemos ahora qué es este Siddhi y como puede ser logrado. Lo que llamaria Siddhi es una
combinacién de satisfaccion fisica, mental y espiritual.

La gratificacion fisica se obtiene de la comida; la gratificacion mental viene del contento y la
gratificacion espiritual se alcanza a través de la auto realizacién. La realizacion del ser es posible
a través del Bhakti. pero el Bhakti es imposible sin sinceridad en la conducta. La gente pasa
mucho tiempo adorando a Dios, pero no son justos. La Gracia de Dios se derrama
inmediatamente sobre el devoto si suamor es puro y sus tratos con sus congéneres sin egoismo.
Habiéndole ensefiado el Gayatri, el preceptor deberia decirle a su discipulo: “Hijo mio, Bhu es tu
cabeza. Bhuvah es tu ojo y Svah es tu voz.

Bhu es el Pran y el Salvador. El pran que inspiras viene de otras criaturas vivientes. Eres, por lo
tanto, el receptor y el dador de Pran. Algunos de ellos te dan comida para guerdar tu Pran, otros
te dan agua. Y otros mas te dan Pran mismo.

Bhuvah significa el destructor del dolor. Por lo tanto, tus ojos no deberian permanecer
indiferentes a los dolores de otros. Svah significa el dador de felicidad. Por lo tanto tu voz deberia
impartir felicidad a los demas. Cada palabra que dices deberia ser buena y reconfortante. Ese
deberia ser el objetivo de tu vida.

Los Devotos Casados con Dios

Hay tres tipos de devotos. Unos pocos adoran a Dios sin motivo alguno. Su aproximacion es de
servicio. Otros Lo ven como su padre. Hay aun otros que aman a Dios como su Sefor.

El devoto que adora a Dios sin motivo no puede hacer mal, ya que se considera un sirviente de
todos. se considera a si mismo sélo como un instrumento y cree que todas sus acciones son
impulsadas sélo por El.

El devoto que considera a Dios como su padre toma a todo el universo como la proyeccion de
su padre y todas las criaturas como sus hermanos. A Quién odiara o dafara? ;A sus propios
hermanos?

16



Queda el Brahma Jnani. El vidente percibe a Dios en cada alma. No puede ver o pensar en nada
salvo su Dios. Su relacion con Dios es la de un amante. Considera a todos los subditos de Dios
COMO SUyos.

La influencia del Jap sobre la mente

La movediza mente del hombre no permanece quieta durante el jap. Sale volando hacia otros
objetos, si bien la lengua permanece ocupada repitiendo el mantra y la mano continua moviendo
las cuentas mecanicamente.

Los 6rganos no pueden funcionar sin la mente. pero ha sido observado que en el Jap a veces
funcionan inconscientemente. El hecho es que la mente sigue participando en ello. No puede ser
estimado en qué medida lo hace. Incluso este tipo de Jap, si bien realizado con una mente
distraida, tiene inmensos poderes ocultos, con los cuales no se pueden comparar todos los
bienes materiales del mundo. Por lo tanto es incorrecto decir que tal Japam no tiene frutos.

6. Gayatri: El Salvador de los Caidos

Todas las resoluciones, dudas, deseos y necesidades surgen en la mente, en donde yacen
escondidos en lo profundo del subconsciente. La mente subconsciente es el repositorio de todas
las impresiones tales que permanecen en nuestro ser interno. Se elevan a la superficie y se
vuelven activos cuando son estimulados por fuerzas externas. Sin embargo tales impulsos,
emociones, sentimientos y pasiones pueden ser controlados a través de la repeticidn regular del
Gayatri.

Exposicion del Gayatri
a) Las tendencias impuras de aquellos que meditan en el Gayatri seran suprimidas.

b) Pero en el caso de alguien que conozca plenamente el efecto de Bhargah, tales tendencias
son reemplazadas por pensamientos puros.

c) El mal en aquel que medita en la forma de Bhargah es exterminado. Asi es como Gayatri se
vuelve el salvador de los caidos.

1.Muchos de nosotros conocen el significado de Bhargah, pero soélo un par conocen su fuerza.

13.Un devoto de Gayatri le teme al pecado. Siente aversion por los actos pecaminosos. La
misma palabra Bhargah lo indica: Bh implica miedo, R implica luz y G implica movimiento.
Asi, Bhargah significa la luz que lleva hacia la meta maxima incluso en uin momento de miedo,
destruyendo todos los males.

14. A pesar del conflicto perpetuo entre las fuerzas del vicio y de la virtud, incluso los devotos se
involucran en el pecado. Esto se debe a que no realizan las formas de Bhu (Auto subsistente),
Bhuvah (Todo sapiente) y Svah (Todo bienaventuranza). La necesidad y la codicia logran
desmoralizarlos.

17



15.La forma de Bhargah sélo puede ser percibida por un devoto que tiene la percepcion de Bhur
Bhuvah Svah.

Siddhi a través del Japam

Bhargah tiene dos aspectos: uno es el aspecto natural o fisico, el segundo es el mental. Aquel
que recita el Gayatri en voz alta desarrolla la facultad de leer los pensamientos de otros en lo
que se refiere a él e incluso puede ver las caras de las personas a lo lejos en el ojo de su mente.
Asi, un verdadero apoéstol de Gayatri permanece informado sobre los otros — sus amigos como
también sus enemigos.

2. Al devoto que recita el Gayatri mentalmente le es revelado el conocimiento intuitivo del
universo.

3. Aquel que escucha su propia voz y esta encantado por el canto del Om y del Gayatri siente
deleite en ello.

Japam Incesante

Cuando un hombre ha realizado Japam incesantemente en voz alta el mantra se fija en su mente.
comienza a recitarlo automaticamente. Esta recitacion continua mecanicamente en su suefio.
Esta es la ventaja del Japam incesante.

Como tener la Percepcion

Embebiéndonos de las caracteristicas de la tierra podemos tener la percepcion de Bhur, y
embebiéndonos de las de Antariksh (éter), la percepcién de Bhuvah. La percepcion de Svah
viene de la adquisicién de las caracteristicas del sol.

Las caracteristicas de la tierra sélo pueden ser adquiridas realizando acciones altruistas.
Nos podemos embeber de las caracteristicas de Antariksh (éter) a través de la devocion pura.

Soélo nos podemos embeber de las caracteristicas del sol a través de la adquisicion de
conocimiento.

Un espiritu de servicio, renunciando al deseo de recompensa, sélo puede ser desarrollado
embebiéndose de los atributos de la tierra, la devocion adquiriendo las cualidades de aire y del
agua y el conocimiento embebiéndose — como ya ha sido mencionado — las cualidades del
completamente poderoso Agni.

Caracteristicas del alimento. Como la madre tierra produce comida para todas las critauras sin

distincion alguna, servir alimento a toda la humnidad sin distinciones destruye el apego. A través
de tal servicio el devoto realiza a Bhur.

18



Caracteristicas del agua y del aire. El devoto debe cultivar las caracteristicas del agua y del aire
— humildad y ecuanimidad. Aquel que se embebe de humildad se encogera bajo la pena o la
ansiedad. Realiza la forma de Bhuvah. Ninguna pena lo atormenta.

Caracteristicas del fuego. Por naturaleza, el fuego se eleva, da luz y distribuya toda substancia
ofrecida a él. Alguien que desarrolla tal temperamento puede percibir la forma de Svah. Ninguna
tentacion puede entramparlo.

La conexién de Gayatri con el Corddén Sagrado

El hilo del cordon sagrado es largo. Pero es convertido en un circulo al hacérsele cinco nudos.
De la misma manera, el hombre es honesto por naturaleza. Pero, atado con los cinco nudos
(placeres sensuales), queda atrapado en el vortice del nacimiento y la muerte. El Guru instruye
a sus discipulos en la disolucién de estos nudos.

La atadura mas fuerte que tiene al cuerpo es la del orgullo. Este nudo es disuelto por la recitacion
de Om. La segunda atadura es el apego, que puede ser erradicada con la recitacion de (bhur).
La tercera atadura, la de la avaricia, es erradicada con la recitacion de (bhuvah). La tercera
atadura, la del enojo, es destruida con la recitacién de (svahah). Y la quinta atadura, la de la
lujuria, es erradicada con la recitacion de (prachodaiat). La perversion del intelecto es la causa
del libertinaje. Por lo tanto es necesaria conocer sus formas.

Mahatma: La mayoria de la gente cierra sus 0jos y recitan sus plegarias, y no les importa si sus
mentes se extravian. Pero debo decir que su declaracion sélo es parcialmente correcta. Es
verdad que la mente generalmente no se concentra en las plegarias, pero que usted haga todo
esfuerzo por concentrarse parece ser incorrecto. Si sigue todas las reglas e instrucciones su
mente no puede extraviarse.

Shastri: Sefior, sélo digo la verdad. Mi mente se inquieta cuando rezo.

Mahatma: Primero dime, ¢ es caracteristico de la mente el permanecer fija en algun lado?
Shastri: Si fuese caracteristico de la mente, todo el mundo estaria sosteniéndose en plegarias.
Mahatma: Escucha: Nadie jamas ha tratado de fijar la mente. Una ama de casa iletrada puede
llevar tres cantaros de agua, dos en su cabeza, uno sobre el otro, y el tercero bajo siu brazo,
incluso cuando se mueve en compaiia de sus amigas, hablando durante todo el camino. Sus
cantaros no se caen y no se derrama una gota de agua. Cuando esta absorto en sus estudios
no le da atencion a nada mas. Su mente esta fijada. Por lo tanto, no puede culpar a la mente si
no se concentra en las plegarias.

7. LUCES MARAVILLOSAS

El Mahatma estaba sentado en una pequena alfombra en una campo a la orilla del canal,

disfrutando de la luz de la luna. En las esteras delante de él habia algunos devotos le rogaban
que hablara. El Mahatma dijo:

19



El Cosmos y las dos Maravillosas Deidades

Los hombres se ocupan de los asuntos mundanos a la luz del dia. Este arreglo de Dios es
maravilloso. La luz misma es algo valiosa. Cuando el so desaparece, la luna derrama su luz. El
hombre puede seguir moviéndose. Pero cuando la luna también se pone, las luces artificiales
son necesarias.

La Mente es Otra Luz

Ahora comprenden que el habla y la mente son las dos luces que guian al hombre. Por lo tanto
es importante realizar la dignidad de la mente y el habla. Deben pensar en estas dos luces en
soledad y tratar de comprenderlas. No hay limites para el poder de las palabras ni para el de la
mente.

Intelecto y Conocimiento

La orilla del canal era bella y tranquilizante para el ojo. El fluir del agua y su sonido cautivaron al
Mahatma. De repente aparecié un grupo de devotos. Se inclinaron ante el Mahatma y se
sentaron. Uno del grupo le imploré al Mahatma que hablase.

Supremacia de la Cabeza

Un cuerpo humano unico es muy dificil de obtener. Es la recompensa para el acto mas virtuoso.
por lo tanto deberiamos darnos cuenta de su importancia. El cuerpo humano tiene cuatro partes.
La parte mas excelente y honorable es la cabeza. La desgracia cae sobre el hombre que no
honra la cabeza.

Poder Cerebral

En resumen, |la cabeza o el cerebro es el centro principal de toda la magnificencia humana. El
cerebro es el centro de todas las actividades. el hombre que ha aprendido a utilizar correctamente
su cerebro se vuelve poderoso, sabio y habil.

El hombre adquiere sabiduria y conocimiento de dos maneras. Uno es el conocimiento innato
que viene de Dios. La naturaleza misma lo imparte. El segundo viene de los padres y
preceptores. Nuestros ancestros comprendian plenamente la importancia de la ceremonia Jat
Karma'. Esta ceremonia tiene una influencia definitiva sobre el nifio. Las orejas son una pieza
maravillosa del mecanismo de audicion. Comunicados a través de ellas, las palabras sagradas
de los vedas hacen una firme impresién en la mente del nifio. Cuando el nifio crece y escucha
estas palabras nuevamente de sus padres y preceptor, las sugestiones latentes en su mente
subconsciente vienen a la superficie. Inconscientemente desarrollara amor por aquellas palabras
y su significado. Podra no entender la causa de su amor, per es u hecho que las palabras Vedas
y medhabudhi han sido impresas en su mente en un tiempo en el que no escuchaba otras
palabras. De la misma manera en que los Samskaras previos, si son vueltos a la vida, hacen su
parte en formar la conducta del hombre, el mero escuchar de la palabra Veda despertara un
cierto interés de adquirir el conocimiento de los Vedas en el nifio. Esto se debe a que la mente
del nifio es libre, simple e inocente. Cualquier impresion dada en esa edad hace una fuerte
impresion en él.

14 La ceremonia realizada al nacimiento de un nifio.

20



A través de este medio nuestros Rishis marcaron a las mentes de los nifios con el verdadero objetivo de la vida, lo
que probo ser util. Estas ceremonias tenian que ser realizadas en la etapa fetal. En el quinto mes de embarazo se
tenia que realizar una ceremonia conocida como Simantam o Pumsavanam. Esta es la etapa en la que el
desarrollo del intelecto se da en el feto

¢, Coémo puedo hacerlos comprender? Ustedes miran las palabras. No ganan nada con ello.
Deben tomar las palabras y tratar de comprender qué hay entre las lineas. Los ojos son érganos
de los sentidos. Les muestran el camino y al mismo tiempo les advierten de que hay un ledn
adelante. Debido a esta informacion, la mente se asusta y los pies se niegan a seguir adelante.
¢,Como ha ocurrido esto? ¢ Qué les ha aconsejado a parar?

8. MARAVILLOSO PRECEPTOR

Era una noche fresca. Una suave brisa soplaba en el lugar, causando olas en las aguas del
canal. El Mahatma estaba sentado a orillas del canal y comenzo a cantar con su voz melodiosa.

El Precepto de la Madre Naturaleza

¢ Qué es el agua? Es el nucleo de todo el universo. El agua es la base de la vida, de los hombres
y animales, insectos y la vegetacion. La comida que comemos es producida por el agua. Fijense
en los limites de cada pais y encontraran que cada uno de ellos esta fortificado por montafas y
aguas. con este principio los reyes construyeron fuertes de piedra y ladrillos para dar proteccién
a sus armadas y gente. Estos fuertes a su vez estaban protegidos por profundas zanjas llenas
de agua. Similarmente se hicieron murallas alrededor de los pueblos y ciudades.

Proteccion del Cuerpo

De la misma manera, la Naturaleza ha proveido proteccion para el cuerpo. Todos nuestros
musculos, sangre, linfa, orina y heces han sido cubiertos por nuestra piel. De otra manera, aves
carnivoras los habrian sacado y hechas imposibles nuestras vidas.

La Nariz - El Portal del Aliento

El aire es indispensable para la vida. Sin embargo, en la mayoria de las habitaciones humanas
se vuelve dafino. Si no fuese por la accion protectora de los pasajes respiratorios, los pulmones
estarian continuamente expuestos al dafio, acortando asi nuestras vidas. Los delicados forros
de nuestra nariz estan siempre activos, erradicando impurezas del aire que inhalamos. Los pelos
en las fosas nasales filtran particulas mas grandes.

éCuan Suave y Resistente es la Lengua?

Todos los érganos del cuerpo son rigidos hasta un cierto punto. Sin embargo, la lengua no tiene
huesos ni rigidez. Las palabras dichas por ella pueden ser dulces o agrias. Todas las
exquisiteces, frutas, maices, vegetales y dulces son ofrecidos primero a la lengua. Todos son
hechos para satisfacerla. El juez anuncia la pena capital con su lengua. A su vez es con la lengua
que los santos y almas santas cantan las glorias de Dios y alcanzan la salvacién. ;Y como la ha

21



protegido Dios? Ha desplegado 32 guardias severos para castigarla por el mas pequefo defecto.
Estos guardias, a su vez, son protegidos por los labios. Y si embargo no se abstiene de hacer
lio, teniendo asi éxito en sus transgresiones.

Las Maravillosas Obras de Dios

Dios no ha dejado desprotegido a ningin érgano.

Similarmente, cada individuo, cada familia, cada sociedad y cada nacién necesita protecciéon. Una nacién solo es
una nacién mientras permanezca organizada. Sélo la amabilidad entre sus miembros puede mantener viva a una
sociedad. La edad, la posicion en la vida y las posesiones mundanas determinan el nivel de los miembros. Las
diferencias de casta, credo y familia se basan en este principio. Pero a menos que nos tratemos el uno al otro con
amabilidad, el objetivo de una nacién se vuelve dificil de lograr. La plegaria Vedica es: “que adoptemos una actitud
amistosa el uno hacia el otro.”'® Eso es verdad en cada familia, cada nacién y cada pais.

Ahora tomen el caso de un individuo. Es un poco mas incomprensible. Se encuentra con
perturbacion en todos lados. he explicado brevemente la estructura fisica del hombre.
Consideremos ahora su vida interna. La guia de todos los érganos es la mente.- Dios le ha dado
un lugar secreto en el mismo cuerpo. De la misma manera en que un oficial mantiene todos sus
papeles confidenciales en una caja o un hombre de dinero mantiene su libro de cuentas y su
libro mayor en una caja fuerte de acero, la mente del hombre también esta protegida dentro del
cuerpo humano.

El alma habita en el cuerpo, como también el intelecto. La mente yace en la cavidad debajo de
ella, un palmo por debajo del cuello y por encima del ombligo. Cada acto que realizamos, cada
movimiento del cuerpo, cada pensamiento es el resultado de la mente. El objetivo del hombre
yace en la dominacion de la mente. Todo el mundo puede ser subyugado si se controla la mente.
incluso grandes reyes y emperadores que conquistaron tierra distantes han fallado e conquistar
esta pequefa cavidad en sus cuerpos. Si el hombre controlara su mente el pecado
desapareceria. Por eso ha sido dicho que la conquista del mundo yace la conquista del mundo.

Naturalmente, a una gema tan valiosa se le debe dar toda proteccion. De otra manera
permanecera involucrada en el eterno ciclo de nacimiento y muerte. Sélo la verdad puede ser su
escudo. Si es protegida por la verdad ningun enemigo la puede destruir.

El intelecto es fortificado por el conocimiento. Nada mas puede protegerlo. Si el alma es protegida
por el conocimiento, sus agentes, la mente y el intelecto, trabajan en completa cooperacion. En
ese caso, Dios Mismo se vuelve el Protector

Riqueza Pura

Una suave brisa llevaba la fragancia de las flores Karna al huerto. La gente entraba. Alli vieron
al Mahatma inmerso en plegarias bajo una planta de cidro. Decia su plegaria con una devocién
y una humildad como si Dios estuviese ante él. “Mi Sefor”, dijo, “no deseo riqueza. No Te pido
posesiones; no deseo poder. Sdélo rezo por una cosa. Dame fuerza, mi Sefior, para echarme a
Tus graciosos pies. Que cada 6rgano de mi cuerpo esté consagrado a Tu servicio. Que todos
mis pensamientos, sentimientos y deseos estén dirigidos a Tu servicio. Que mi meditacion, mi
conocimiento y todo lo que es mio esté a Tus pies de loto. Mi Sefior, llena mi corazén con

15 Hay una plegaria para la buena voluntad universal en el Yajur Veda, xxxvi 1-19.

22



suficiente amor para que no haya espacio en €l para malicia en contra de alguien. Que vea Tu
presenciay sélo Tu presencia en Tus sirvientes, en todas Tus criaturas. Amable Sefior, enriquece
cada corazén con Tu amorosa paz. Este es mi pedido, mi sefior, ésta es mi plegaria.

Om. Tu eres tu, Tu eres Tu, Tu eres Tu.

Entonces el Mahatma abrid sus ojos y mir6 alrededor.
El Poder del Pensamiento

Mahatma: Escuchen, sefiores. El pensamiento es muy poderoso. Un hombre pensante siempre
es optimista. su optimismo lo lleva a la senda correcta. Sera inutil para un hombre no pensante
esperar el bien. El primer deseo en ustedes deberia ser por rectitud. La fuerza de la rectitud sélo
florece en una mente llena de conviccion. Escuchen todo con corazén abierto. Luego piensen en
ello y busquenlo. Mientras no estén satisfechos, tienen derecho a diferir. no acepten nada sin
investigacion.

Los Nombres y Significados del Gayatri

pospongo por algun tiempo las connotaciones escriturales del Gayatri. Lo explicaré en una etapa
posterior. Primero traten de comprender el significado etimolégico del mantra. Guru mantra, Ved
mukh, Ved Mata son algunos de los epitetos que se le dan. El Gayatri es conocido por cinco
nombres. (i) Gayatri significa “Gayatri-trayati”'® , o sea, aquello que manifiesta al universo y lo
protege, (ii) Savitri, aquello que trae a manifestacion vy (iii) Gurumantra significa el mantra con el
cual Dios Mismo como Preceptor inicio a los sabios en el comienzo de la creacién. Por lo tanto
Gayatri implica conocimiento. (iv) Ved mukh significa la voz de los Vedas. De la misma manera
en que la lengua expresa nuestros pensamientos e interpreta nuestros sentimientos mas intimos,
el Gayatri revela el significado escondido el texto Vedico. (v) ElI Gayatri también es conocido
como Veda Mata, la madre de los Vedas, porque cada sabio fue iniciado en él por Dios Mismo.
Transmite la quintaesencia de los tres Vedas.'” De todas las métricas en los Vedas, la del Gayatri
es conocida como la mejor."™ El intelecto se desarrolla a través del conocimiento del Gayatri.
Revela el conocimiento verdadero de todos los objetos materiales, la cual finalmente lleva al
conocimiento de Brahman. La verdadera meta de la existencia del hombre es la obtencion de
Brahman. Gayatri, al ser el mantra del Mismo Brahman, pone al alma en harmonia con Dios.
Esto significa solamente conocer plenamente a Brahman.

Silabas del Gayatri

El Gayatri tiene tres silabas, qué es, movimiento. y significan, peregrino. ¢ No somos todos
peregrinos en este mundo?

Hay un dicho que dice que no progreso sin preceptor y no hay crédito sin dador de crédito. Lo
primero se refiere al mundo espiritual; lo segundo al temporal.

16 E|l Dr. V. Raghvan de la Universidad de Madras lo ha traducido como “Salvador del cantante”. Esta idea también
ha sido expuesta por el autor en este libro. Vea la pagina 33.

7 Rig 3-62-101 Yajur 3-35, 22-9, 30-2, 36-3, Sama 30-6-3-10.

8 . De las Métricas soy el Gayatri, dice el Gita. X-35

23



También es verdad que las acciones maximas del hombre determinan su futuro'®.

El Gayatri Mantra purifica el intelecto y confiere conocimiento. Aqui Guru se refiere al Verdadero
Guru, Satguru, el Dios Omnisciente y no a un predicador religioso. Incluso un preceptor religioso
realmente iluminado y veraz predica este mantra y le dice a su discipulo: “El verdadero guru de
nosotros dos es Dios Mismo.?° Este, Su propio mantra, es para el progreso de todos.”

Las tres silabas también significan los tres rios, ... significa Ganga, ... significa Yamuna y Triveni
significa ... Estos tres rios son los Tirthas mas sagrados de los hindues. Un Tirtha es un lugar
sagrado de peregrinaje, una visita al cual es tenida como meritoria. Se piensa que mejora las
aflicciones del hombre. Los hindues creen que las visitas a estos lugares sagrados llevaran a la
redencién de los pecados y a la purificacion del intelecto. De hecho, todos estos lugares fueron
Tirthas en el verdadero sentido.

En los siglos pasados, innumerables sabios, videntes?' y yogins de enormes poderes espirituales
meditaron sobre los problemas de la vida y la muerte a orillas de estos rios sagrados. En aquellos
dias amos de casa de todas partes se reunian en estos lugares sagrados para beneficiarse de
la compafiia de estos grandes personajes, los Mahapurushas??, escuchaban sus lecciones y
encontraban paz. Hacian confesiones, se arrepentian de sus pecados, se sometian a penitencias
de acuerdo a reglas prescritas y juraban no pecar mas. Invocaban las bendiciones de estos
Mahapurushas y enriquecian sus vidas a través de la conducta recta. Por su devocion
inquebrantable se ganaban el titulo de Bhaktas.

Los Tres Tirthas en el Cuerpo

Dios creé el Ganga, el Yamuna y el Triveni para purificar el mundo. Hizo nuestro pequefio marco
fisico como la versién en miniatura de este universo y combin6 en él todo lo que es bueno y
sagrado. El Yogi, disciplinado en mente y cuerpo por la concentracion en su propia mente, puede
juntar informacién de todas las cosas en el mundo exterior. Lo explicaré. Por favor escuchen con
cuidado.

Ganga

19 ... Elhombre obtiene el estado de las formas que recuerda en el momento de su muerte. Pero “No es la ocurrencia
casual del ultimo momento, sino el esfuerzo persistente de toda la vida lo que determina el futuro... El alma va a
aquello en la cual se concentra la mente durante los ultimos momentos. Nos convertimos en lo que pensamos.
Nuestros ultimos pensamientos determinan nuestro presente y nuestro presente determinara el futuro” escribe el
Dr. S. Radhakrishnan.

20 | os Yoga Sutras definen a Dios como el Maestro Principal- “El es el Maestro incluso de los maestros antiguos,
estando libre de las limitaciones del tiempo” (Aforismo del yoga de Patanjali 1.26). El maestro es llamado Acharya,
que etimoldgicamente significa uno que reune los preceptos, pone a los estudiantes en el camino correcto y practica
lo que predica.

21 | os videntes eran los Rishis, que veian a través de el poder de la intuicion. La palabra Rishi se deriva de la raiz
que significa entender o conocer.

22 En el Bhakti Sutra de Devrishi Narad es declarado que el medio principal de obtener el Amor Divino es la gracia
de los Mahapurushas, grandes almas que han obtenido este Amor Divino, o incluso un parte de él (Bhakti Sutra 38).
Sin embargo debe ser tenido en mente que “ los mahapurushas de cuya misma gracia se dice que es suficiente
para bendecir con Amor Divino no son aquellos que poseen meros conocimientos de las escrituras o tienen una
conducta ideal. Son aquellos que han realizado a Dios. Son devotos que han desarrollado este Amor ellos mismos.

24



Este pulso es el Ganga. Cuando un médico hace un diagndstico tras reflexionar profundamente
sobre el pulso, ¢,sera dificil par aun yogi conocer las dolencias espirituales de los hombre? De la
misma manera en que un médico bien versado en patologia puede diagnosticar los des6rdenes
del cuerpo, un médico espiritual puede averiguar los defectos de la mente, como lujuria, furia,
apego, preocupacion, malicia, Rajas, Tamas y curarlos.

El Yamuna

El pulso izquierdo es el Yamuna. Esta directamente conectado con el corazén. Un médico astuto
puede juzgar el estado del corazon del paciente sintiendo este pulso.

El Triveni

En la confluencia de los tres rios sagrados, el Ganga, el Yamuna y el Sarasvati, esta Prayag Raj,
o Tirth Raj, el lugar de peregrinaje mas sagrado, donde cada doce afos se realiza el Kumbh
Mela.

Ene el marco humano el Triveni yace inmediatamente sobre el puente de la nariz, entre las dos
cejas, donde los Bhaktas aplican el Tilak. Este es el punto en el cual se concentra el Yogi y, en
un estado de bienaventuranza, encuentra la percepcién del Sidh Purusha. Aqui tiene una
adivinacion que le da una felicidad del mayor orden. Cuando quiera que se encuentre frente a un
problema intrincado, concentra sus pensamientos en este punto y encuentra la solucién. Es
conocido como el tercer ojo o el Jnan Netra. De la misma manera en que Prayag siempre ha sido
la sede de la erudicion, este lugar en el cuerpo humano siempre ha sido la sede del conocimiento.
Alguien que recita regularmente el Gayatri con devocién inamovible de acuerdo a las reglas
prescritas domina su mente. Puede controlar sus sentidos y equilibrar su mente. Siempre mora
en Dios y camina con El, y por la gracia de su visién espiritual empuja sus asuntos a su conclusion
l6gica.

El Tercer Significado del Gayatri

gaya. significa refuerzo del cuerpo y del pran; tri. significa proteger. Asi Gayatri protege los 6rganos y la fuerza vital.
Muchas interpretaciones son posibles.

¢ Los mantras tienen poderes tales para hacer a un hombre amo de su mente y cumplir todos
sus deseos? Si fuese asi, todos en el mundo lo hubiesen intentado. Encadenado con los grilletes
de los desos, el pais entero esta en un dilema. Toda alma en India desea la independencia. Si
fuese una panacea tal, 4 porqué no lo ha adoptado la gente?”

La Fuerza del Gayatri
Habiendo escuchado la pregunta, el Seth respondié: “No hay duda de que el Gayatri tiene tal
fuerza. Yo mismo lo he experimentado. he pasado por tiempos muy duros. He vivido periodos de
dificultades, sintiéndome absolutamente indefenso. Pero con devocion incondicional recité el
Gayatri en soledad y, por gracia de Dios, todas mis dificultades terminaron.

Amigos, les digo que es debido al Gayatri que soy un hombre de algun valor hoy en dia. Si bien
no conozco el significado pleno de este mantra, creo firmemente que tiene la fuerza de un Dios.

25



Brahaspati: No quiero entrar en ninguna controversia. Has dicho lo que has experimentado. Es
muy posible que tus dias dificiles hayan llegado a su fin. Todo comienzo tiene un fin. Bien puede
ser que lo atribuyas al Gayatri. No quiero entrar en ninguna discusion. Sélo quiero que mis dudas
sean aclaradas.

Erradicacion de Dudas

Mahatma: Hay razon en lo que dices. Responderé tu pregunta. Escucha: hay dos tipos de drogas.
Uno toma tiempo en producir el efecto deseado. El otro tipo tiene un efecto instantaneo. El
arsénico es un veneno mortal. Pero, mientras no sea ingerido, no tendra un efecto fatal. hay un
tipo de serpiente conocido como Agney o Atshi, que es tan venenoso que si alguien pone su pie
sobre su marca en el suelo, su zapato comienza a arder. En Africa hay un arbol conocido como
el arbol del demonio. Las ramas de este arbol envuelven a un hombre tan fuertemente que no
se puede liberar. Entonces succiona su sangre hasta la ultima gota, y el hombre muere en su
abrazo.

En las regiones montafosas, a orillas de lo lagos, se encuentra un tipo de pasto. El contacto con
el producira una quemazon aguda y un dolor severo, como el de una picadura de escorpion. El
hombre grita en su agonia. Ningun médico tiene un antidoto para ello. Pero por gracia de Dios
alli cerca crece otra especie de pasto que es su antidoto.

Les dije que todo lo que es visible, todo lo que es movible o inmovible en este universo es Gayatri.
Cuando arboles y hierbas inmovibles tienen tales poderes, ¢es de sorprenderse si Gayatri los
posee?

Brahaspati: Sefior, esto sélo ha aumentado mis dudas. ;Es Gayatri una medicina que puede
curar enfermedades? Sethji lo ha descrito como el removedor de sus dificultades. sus dificultades
deben tratarse del aceite de palmera. No es de sorprenderse, ya que ese es su negocio. Pero si
las enfermedades también pueden ser curadas por el Gayatri, qué mas ha de ser deseado en
el mundo? El Gayatri es el remedio para las dolencias fisicas, el Gayatri puede cumplir todos los
deseos. El Gayatri es el vehiculo para lograr la consciencia de Dios. En ese caso no parece
haber necesidad de preocuparse por nada. Recitemos el Gayatri y todo estara bien. Bien, Sefior,
¢ hay posibilidad de tener nifios por la gracia del Gayatri?

Sé un inquiridor y no un Hablador

Mahatma: Te estas volviendo irrazonable en tus argumentos. La fe es la fuente el éxito. Sin auto
control y reflexion incluso la fe causara dafio. Un fe tal no es nada mas que prejuicio.

Concéntrate en el Jap

Ten paciencia. Ve a casa y piensa en lo que he dicho. Recita el Gayatri al menos mil veces. Si
lo haces hoy a la noche antes de irte a dormir y lo repites mafiana a la mafiana, tu mente estara
calma. Manana tendras una respuesta satisfactoria. Pero recuerda que el auto control y la
reflexion son los preliminares a ser desarrollados.

Cuatro Tipos de Personas Ricas

26



Mahatma: Escucha. Hay cuatro tipos de personas ricas: 1) los que no tienen escrupulos, 2) los
gastadores, 3) los de mente estrecha y 4) los filantropos. Los del primer tipo son aquellos que
amasan fortunas a través de cualquier medio, bueno o malo. Su riqueza permanece encerrada.
Los segundos son los que se han enriquecido por suerte. Queman la vela de los dos lados.
Disfrutan de placeres sensuales y malgastan su riqueza. Los terceros son los del tipo sobrio que
generan riqueza de manera limitada y no distribuyen nada a los necesitados. El cuarto tipo son
aquellos que comparten su riqueza con otros. No usurpan los derechos de otros.

Nuestra Riqueza Superior

Esto e cuanto a la riqueza material. Pero hay una riqueza superior, nuestro Pran, dado por Dios.
Cada hombre respira 21,600 veces por dia. De toda nuestra riqueza, el Pran es lo supremo.
Quienquiera que pierda esta riqueza estd muerto. Nadie es capaz de comprar una sola
respiracion. Por lo tanto nuestro Pran es nuestra riqueza superior e sin precio. ;Y quién es una
avaro mas grande que aquel que no puede dedicar incluso una parte de él a Aquel que lo da?
Has dicho que no puede encontrar un momento para recordar a Dios. Ahora dime si esto es
justificado. ¢No es el colmo de la ingratitud no encontrar tiempo para ello?

Déjame bajo Su misericordia. Débil o fuerte, soy Su protegido, Su devoto. El es mi protector y
siempre lo sera.

Gayatri es nuestra madre, si bien no en el sentido fisico. Como una madre, ella imparte
conocimiento. Per, a menos de que recurras a Gayatri como un nifio se dirige a su madre para
el alimento. s cémo tomara Gayatri la responsabilidad de traer paz a tu alma agitada. Dices que
no puedes contener a tu mente. Pero yo digo que no lo quieres. De otra manera no hubieras
venido aqui. no has comprendido una sola palabra de lo que he dicho. Sdlo el pathos tras ello
hizo que tu corazén se derritiera. Aquello en lo que fijas tu corazén seguramente te tendra
absorto. Pero aquello en lo que disimules seguramente te exigira esfuerzo. El hecho es que la
civilizacion occidental ha perturbado los corazones de la gente. Quieren estar cara a cara con
Dios sin trabajo. Pero, ¢ es posible?

Los Vedas ordenan: “Levantate, despierta y no duermas”. Aquel que esta deseoso de progreso
siempre mantiene sus ojos abiertos. Recuerda que aquel que progresa obtiene una gran
posicion. Aquel que duerme perdera; aquel que esta despierto encontrara. Asi que levantate y
ponte en camino. Esto es a lo que exhortan todas las escrituras.?3

Nuestro deber es mostrar el camino. Se deben a si mismos continuar en el peregrinaje o
retraerse. Sélo puedo guiarlos por la distancia que me es posible. Sera beneficioso para ti actuar
segun ello. El conocimiento, la técnica del Gayatri, El pensar, la vida recta y la adoracion a través
de la recitacion regular y devota de este mantra pueden impartir gran fuerza. Se dice en el
Chhandyoga Upanishad:

“En la Tierra de Bal vivia Som Raj?*, a quien los sabios adoraban y pensaban en ganar. Les
pidieron a todos los Chhandas Vedicos?® que trajeran a Som Raj cerca de ellos. Los Chhandas
dijeron:

23 Cf. Kathopanishad (I. iii. 14) “Levantate, despierta, y acercandote a grandes almas, recibe instrucciones de ellas.
Lso sabios dicen que la ruta es dificil de caminar, es como caminar sobre el filo de una navaja.”

24 Som Raj es uno de los nombres de Dios.

25| os Chhandas son las métricas en las cuales cantado los himnos Vedicos han sido cantados por los Rishi-
Kavis, a quienes debemos el Veda. Chhandas significa métrica, pero connota mas. “Como el vehiculo de un himno

27



“Que asi sea.” Pero Jagti y Tristubh?® fallaron en traer a Som Raj. Entonces apelarona Gayatri:
“Por favor, trae a Som Raj cerca nuestro.” Gayatri consintio y dijo: “Que asi sea. Pero ascenderé
en el aire con el canto de mantras de bendicion.” Los sabios cantaron mantras. Mientras Gayatri
se remontaba en vuelo los dioses y sabios pronunciaban devotamente:

Pr... Pr... Ch... Pr... Ch... Ch... y adoraron a Dios en Saman.?” Entonces Gayatri aterrorizo a los
guardianes del cielo, agarré a Som Raj y lo presento a los dioses y los sabios.

La esencia de la parabola es clara. Som Raj es el nombre de Dios. Si bien es omnipresente y
todo permeante, es invisible para el hombre y estda mas alla de su mente ignorante. Comunmente
se cree que mora en el Cielo. Pero Gayatri puede traerlo cerca nuestro.

El Alma de los Vedas

El mundo parecia envuelto en las llamas del so de mediodia. El calor era tan terrible que incluso
los cuervos se negaban a graznar. Las aves volaban a sus nidos. El ganado se refugiaba bajo
los arboles. No se movia una hoja, y todos transpiraban. Los perros jadeaban, indefensos, con
sus leguas colgando.

Una hora tal encontré a Seth Maya Dass yendo a la choza del Mahatma teniendo una sombrilla,
sus ropas empapadas de sudor, su cara enrojecida, sus labios secos y su garganta sofocada.
Cuando llegaba a la choza, los arboles de mango le dieron la bienvenida con un viento suave.
Esto parecia erradicar su perturbacion e infundir vida nueva en el Seth. De repente grito:
“Alabado seas Tu, Oh Dios, he sido salvado. Estaba por morir.” EI Mahatma escuché la voz y
salié de su gabinete. Vio al Seth boqueando. Lo mir6 amorosamente. El Seth mir6 la tranquila
cara del Mahatma. Su alma agitada compartia la bendicion que irradiaba de su presencia. Olvidé
todos sus tormentos. Tras inclinarse ante el Mahatma lo siguidé a su gabinete.

Con una voz tierna el Mahatma pregunté: “Di, hermano, ¢ cual fue la apremiante necesidad que
te hizo venir aqui con este calor chamuscante, y encima a pie?”

Seth: jSefor! Lo he pensado, la vida es un espectaculo pasajero. He amasado una gran fortuna
y adquirido vastas posesiones, pero no he encontrado paz mental. Los capricho y los deseos
solo se multiplican dia a dia. No puedo escapar de esta dificil trampa ni encontrar un momento

a Dios, Chhanda servia al hombre como manto para cubrir sus pecados, y a los dioses como refugio y asilo.
Chhandas también significa deseo y aspiracion. Sus siete formas principales representaban a las siete silabas
misticas (Vyabhritis, a los que se refiere en pag. 7, nota 2).

26 De las catorce métricas Vedicas, siete son importantes. De estas siete, las mas frecuentemente usadas son
Gayatri, Jagti y Trishutubh, de 8, 12 y 11 silabas por linea respectivamente. El mas grande mantra del Veda, el
Gayatri, es llamado segun su propia métrica.

27 La palabra Saman significa musica. Dejando de lado un pequefio nimero de 71 o 75, de sus 1549 himnos,
todos los himnos del Sam Ved se remontan al Rig Veda. Asi, Sam Veda es apenas mas que un arreglo musical
del Rig Veda, en el cual tenemos la forma mas antigua de musica india. “El canto del Saman tiene un impacto
mayor, mas espiritual, que la musica secular. Los Upanishads desarrollan un tipo de misticismo desde la musica
Saman, y uno de sus principales ejercicios de meditacidn, elaborado en el Chhandogya upanishad del Sam Veda,
se relaciona con el canto Saman. El Sam Vidhana, uno de los Brahmanas de este Veda, se extiende sobre la
eficacia espiritual y expiatoria de los diversos Cantos Saman. Esta creencia es muy importante en cuanto que toda
la practica musical posterior se basa en la misma idea de que el arte es una ayuda para la concentracion, y la
salvacion.” — indian Heritage, por el Dr. V. Raghvan. Comparese también Yajna Valkya Smriti (11-4-112-115).

28



para recordar a Dios. Mi vida ha sido infructuosa. He pensado en abandonar todo. He recurrido
a usted. Por favor tbmeme e inicieme como su pupilo. Pasaré el resto de mis dias a su servicio
y en la adoracion de Dios.

Levantate a las cuatro. Tras terminar tus abluciones siéntate por una hora mirando al Este o al Norte y concéntrate
en el Gayatri. Dedica quince minutos al Agnihotra, quince minutos al ejercicio y luego una hora al estudio de las
escrituras. Después ocupate de tus asuntos vocacionales. Al atardecer abandona todo trabajo y realiza Agnihotra.
Eso te tomara quince minutos. Pasa una hora en plegarias y adorando a Dios. Después pasa quince minutos mas
haciendo ejercicios. Entonces puedes tener tu cena, después de la cual podras hacer tu trabajo, descansar o
ocuparte de tus estudios. Si no tienes tiempo a la tarde, puedes dedicar mas tiempo al trabajo y a los estudios y
ejercitarte a la manana, o viceversa. El punto es que se debe dedicar un tiempo a la adoracion tanto al amanecer
como al atardecer.

La Importancia del Gayatri

Mahatma: Hay mil y un mantras compitiendo ente si en excelencia. Pero cada uno tiene un lugar propio. Toma la
analogia de tu cuerpo. Si un hombre no tiene ojos, a pesar de tener todos los érganos, jcuan mutilado estara! Por
eso Dios ha colocado los ojos a un nivel mas alto. Si un hombre tiene todos los drganos menos los pies, sera llamado
cojo. Los pies son las extremidades mas bajas, pero ciertamente son importantes. Asi, cada 6rgano tiene su propio
lugar e importancia. Todos son igualmente utiles para el hombre. ;Pero qué sentido tiene el cuerpo, cuan bellos
sean sus componentes, si no tiene alma en él?

Seth: No tendra sentido, padre. Solo sirve para la cremacion.

Mahatma: Eso explica la importancia del Gayatri.

El Gayatri: el Alma de los Vedas

El cuerpo es mantenido con vida por el alma. Se mueve mientras el alma more en él. Existe mientras exista el alma.
Cantar el Gayatri es el aspecto mas importante de la adoracion, incluso desde otros puntos de vista. Este mantra
es de suma importancia para la union del hombre con Dios.

Los representantes de todas las deidades (Nakshatras) estan en el cuerpo. Estan intimamente interrelacionados.
Los representantes del sol son los ojos, el del viento es la nariz, el del fuego es la cara, los del éter son los oidos,
etc.

El Gayatri y las 24 Partes del Cuerpo Humano

Mahatma.: Has mostrado apuro innecesario. Entendi muy bien tu pregunta y la hubiese respondido incluso sin que
la formularas tan especificamente. El Gayatri es el gran cosmos y el cuerpo humano es su miniatura. Como es en
el macrocosmos, es en el microcosmos.... De la misma manera en que el Gayatri tiene 24 silabas, el cuerpo humano
tiene 24 segmentos en su nervio principal, el Susumna, siete cervicales, 12 toraxicas y cinco lumbares. Seis silabas
del Gayatri son udat, elevadas o agudas, cinco Anandat, no elvadas o graves y 10 Ardhaksri o semi; suman 21.
Similarmente, el cuerpo tine 21 pran sutras, segmentos, del cuello a la pelvis. Hay cinco sentidos de la percepcion,
cinco 6rganos de la accidn, cinco aires vitales, cinco elementos sutiles y cuatro Antahkarans.

Lala: ¢ Hay sdélo un Antahkaran o hay cuatro de ellos?

Mahatma: Manas (mente), Chit (facultad de aprendizaje), Budhi (intelecto), voluntad y Ahamkara (individualidad)
son los cuatro Antahkarans.

Mahatma: Los cinco aires vitales? son (i) Pran (el aliento exterior), (ii) Apana (el aire interior (gas, flatulencia)), (iii)
Viyan (el aire vital que permea el cuerpo), (iv) Udan (el gas que sube a la garganta) y (v) Saman (que permanece

28 Los diferentes nombres son dados de acuerdo a las variantes funciones fisiolgicas realizadas por ellos. La
energia es llamada Prana cuando su funcion es respirar, es llamada Apana cuando trabaja en el colon y la vejiga, es

29



igual). Chit es la facultad de razonamiento; la mente es la facultad oscilatoria e indecisiva que produce actividad
mental; el Buddhi o intelecto determina y Ahamkara es la facultad de individualizaciéon que averigua.?®

Ganpati: Si todos estos 24 6rganos que ha mencionado son el Gayatri, no queda nada por conocer. Estan ten
intimemente interconectados. Habiendo estado interrelacionados con el universo podemos adquirir el
conocimiento de todos los objetos a través del Gayatri. El Gayatri tiene una relacién tanto con el cuerpo como con
el universo.

Bhur Bhuvah Svah

Sigamos adelante. Bhur es accién, Bhuvah es devocion y Svah es conocimiento. A su vez, Bhur significa la tierra,
Bhuvah significa el firmamento y Svah significa los cielos. Similarmente, Bhur representa el estado de manifestacion,
Bhuvah es caracteristico del estado de existencia y Svah indica el estado de aniquilacién. estas tres palabras tienen
numerosos significados. Pero puede ser dicho brevemente que, cuando todos los objetos del universo, animados o
inanimados, son el Gayatri, cada objeto es denotado por una u otra palabra. Sus nombres son legion. Este es el
poder y la gloria del Gayatri. Como Bhur Bhuvah Svah significa una variedad de significados, su influencia en la
mente de los devotos también es variable. Bhur significa el protector, Bhuvah significa el destructor de la
perturbacion y Svah significa el que confiere felicidad. De la misma manera en que una madre mundana protege a
su nifio y, en la medida de los posible, trata de erradicar su angustia, Gayatri lo hace de una manera sublime.
Después de todo la madre mundana tiene sus limitaciones, pero el poder del Gayatri es ilimitado e infinito. El Gayatri
ayuda a sus devotos de toda manera, en cada lugar, en todo momento y en todos los climas. Aparte de esto, el
Gayatri fomenta las cualificaciones, las acciones y la naturaleza de sus devotos de acuerdo a su casta y clase —
Brahmin, Kshatriya o Vaishya.

Vishnudeva: El mantra es el mismo, las palabras son las mismas, entonces, ;cémo puede ser que el significado y
su influencia sean variables?

Mahatama: Esto sera ilustrado con un dicho del Brihadaranyaka Upanishad. Es dicho que los dioses, hombres y
demonios, los tres descendientes de Prajapati, atravesaron un entrenamiento bajo su padre. Tras el entrenamiento
los dioses dijeron: “Oh bendecido, imparte tus instrucciones.” Prajapati les dijo “DA” y pregunté: “4 Entienden?” “Si,”
dijeron “Lo entendemos. Nos ha aconsejado ... que controlemos nuestros sentidos.” “Si, lo han comprendido”, dijo
Prajapati. Los hombres le preguntaron: “Oh bendito, danos tu mensaje.” Entonces tambie'n dijo las silabas “DA” y
preguntoé si comprendian. “Si, “ dijeron, “Hemos comprendido. Nos has dicho ..., den.” “Bien, han comprendido” dijo
Prajapati. Entonces los demonios le pidieron que les dé su mensaje. Nuevamente dijo “DA” y les pregunté si habian
comprendido. “Si”, contestaron, “Nos has dicho ... —sean compasivos”. “Bien, han comprendido”, dijo Prajapati.
Similarmente, el Gayatri ejercita su influencia sobre cada uno de acuerdo a la situacién en la que esta.

El Proposito de la Comida

Comemos para mantener juntos el cuerpo y el alma, no para la satisfaccion del paladar. La comida es para la
nutricion. Deberiamos comer para vivir. No deberiamos vivir para comer.

¢, Como purificaras tu mente e intelecto, para lo que has venido a mi desde una distancia tan grande? ; Cémo lograras
la integracion de voluntad y tranquilidad mental, a través de la cual quieres adorar a Dios y hacer fructuosa tu vida?
Créelo, el tabaco y otras cosas tales sélo te traeran desastres. Pero estas en libertad de hacer lo que quieras.

Como una Familia Cae en la Pena

Una familia buena puede perder su buen nombre, fama y toda su riqueza cuando una mujer no casta y de mal
temperamento entra en ella. En un hogar noble, la mujer el simbolo de la riqueza y el poder. La lengua simboliza a

llamada Samana cuando es identificada con el proceso de digestion, Vyana cuando es expresada a través de la
circulacion y controla toda la energia mecénica, Udana cuando trabaja a través de la laringe.

» De acuerdo al sistema Sankhya, los sentidos de percepcion proveen material a la mente, que forma
preceptos a base de él. Entonces la individualizacion los refiere al ser y los pasa al Buddhi o principio
determinante , que forma conceptos y decisiones y los manda de vuelta a la mente, que los ejecuta por
medio de los cinco 6rganos de la accion.

30



la mujer en el cuerpo humano. Cualesquiera sean los logros de los que un hombre alardee, cuan benévolo y recto
sea, si su lengua estas sumida en rencor y sabe a dureza, no puede tener éxito. Por lo tanto deberian cuidar su
mente, habla e intelecto en todas las etapas y para su propio beneficio. Recen a Dios a través del Gayatri. Ya les
he dicho que el Gayatri esta muy intimamente ligado a todos los miembros del cuerpo. El hombre que comprende
plenamente esta relacion comienza a sentir la grandeza, misericordia y benevolencia de Dios de manera sutil. Su
conocimiento, su luz, su felicidad y su poder se combinan todos para llevarlo hacia la realizacién de Dios.

La Naturaleza ha hecho ciertas diferencias entre las formas masculinas y femeninas. EI hombre
es la parte izquierda del cuerpo y lo gobierna. La vida termina cuando el corazon deja de
funcionar. Todas las acciones son dirigidas por él. Nada puede ser hecho sin él. De acuerdo a
Manu, la familia en la cual las mujeres son respetadas produce hombres eruditos. Sin llamados
Devas y viven felizmente. Pero ningun éxito acompana a aquellas familias en las cuales las
mujeres no son respetadas. La familia en la cual las mujeres tienen penas por falta de respeto y
honor se enfrenta a la ruina.

La mujer es la manifestacion de la naturaleza. El principio principal de la existencia es la energia femenina. Todos
los objetos que son indispensables para nuestro desarrollo, existencia y proteccién han sido descritos en términos
femeninos3Y, como por ejemplo:

Naturaleza, Vedas, Shastras, modestia, memoria, fortuna, fama, firmeza, riqueza, educacién, esplendor,
misericordia, viento, bilis, flema, fuego, aire, agua, edad, casta, cuerpo, apariencia, fascinacién, sombra, mujer, ama
de casa, esposa legal, pureza hogarefia, proteccién, destino, paz, belleza, intencién, deseo, etc.

De hecho, Gayatri no tiene forma. La femineidad y la masculinidad pueden ser adscritos a la proeza y los privilegios.
Este es un acercamiento practico. El arte ha sido discutido en las escrituras. En el Manusmiriti, Danda, o sea, castigo,
que originalmente significa vara, ha sido descrito como un hombre. Es declarado que donde Danda, que mata
pecados, camina como un gigante de color negro y ojos rojos, la gente esta libre de la locura y vive una vida feliz.3

Similarmente el Gayatri ha sido personificado como madre, que es un epiteto sumamente apropiado. Cuando un
Brahmachari va a un Gurukul para educarse, le es dicho que Gayatri (Savitri) es su madre y el preceptor su padre.

Invitacion

* Si pueden depositar su fe en mi, pueden seguirme. Si no tienen fe, cualquier cantidad de persuasion no los
convencera de hacerlo. Tenemos el testimonio de las escrituras, los sabios y los eruditos sobre la eficacia de
nuestros rituales. Sin embargo su fe en ellos es débil. Tenemos nuestros propios caminos. Manu ha declarado
claramente que sentandose en la orilla de un rio 0 en un bosque solitario, si el dos veces nacido realiza la recitacion
del Gayatri mil veces todos los dias, se deshara de sus pecados como una serpiente de su piel2. Esto es s6lo un
camino al arrepentimiento. Pero les digo que no hay fin para la gloria del Gayatri”.

Los tres pies del Gayatri se componen de ocho silabas cada uno.tat savitur varenyam es el primer pie,bhargo
devasya dhimahi es el segundo pie y dhio yo nah prachodaiat es el tercer pie. El primer pie del Gayatri tiene su
contraparte en la tierra, el firmamento y el cielo. Las tres regiones combinadas forman el primer pie del universo.
Los cuatro Vedas — Rig, Yajur, Sama y Atharva — forman el segundo pie del universo. Pran, Apan y Yyan, la
fundacion de la vida, forman el tercer pie.

Discipulo:, hablando de esto, los periodos de tiempo son tres. También hay tres estados. Jiva, Braham y Prakriti
también son tres. ¢ Entonces como puede ser asegurado que los tres lokas, los cuatro Vedas y el Pran son los
miembros del universo?

30 E| Bhakti (adoracion) mismo ha sido descrito en términos femeninos. Las cualidades particulares asociadas con
el Bhakti, amor, devocién, misericordia, y ternura han de ser encontradas mas en las mujeres que en los hombres
.“Como el Bhakti enfatiza la humildad, la obediencia, la disposicién a servir, la compasion y el amor suave del
devoto que quiere entregarse, es dicho que es mas femenino de caracter” dice el Dr. S. Radhakrishnan.

31 Manusmriti VII

32 Manusmiriti, 1. 79.

31



Mahatma: Mira. Segun el Brihadaranyaka Upanishad, el sabio Yajnavalkya instruyé a Raja Yanak de la siguiente
manera. Puede contar ustedes mismos. Cada pie del Gayatri tiene ocho letras. Ninguna de las cosas que has
enumerado tiene ocho letras, mientras que las que yo he nombrado consisten de ocho letras.

La Recompensa de Conocer Cada Pie del Gayatri

El Brihadaranyaka Upanishad dice que el devoto que conoce el primer pie del Gayatri puede obtener todo lo que es
obtenible en los tres mundos. El conocedor del segundo pie adquiere el triple conocimiento — el Trayvidya, el
conocimiento revelado en los Vedas.3?

El conocedor del tercer pie alcanza el dominio sobre el principio vital. Se puede creer en todas las alabanzas que
los sabios han cantado del Gayatri. El Gayatri tiene una conexion intima con los tres lokas en los que tenemos que
estar, como también con las ramas de conocimiento contenidas en los Vedas, ademas de su conexion con el aire
vital, sin el cual dejamos de existir. Por lo tanto contemplar el Gayatri y usarlo como un érgano de meditacion,
plegaria y adoracion es la principal necesidad del hombre. Quienquiera en el universo que aspire a la
bienaventuranza debe reparar en el Gayatri. Por lo tanto, queridos amigos, deben iluminar sus vidas con ayuda del
Gayatri y hacerlas fructiferas. No conozco otra forma.

Determinacion

El Mahatma dijo: “;Lo escucharon todos? Ahora tomen una decision firme. El hombre que piensa puede sacar
ganancias de cualquier cosa. Pero el que no lo hace, no hara nada. Creo que esto alcanzara por hoy. Adiés.”

El Mahatma se paré y el publico se fue. El Mahatma se acosté en su cama y comenzé a cantar “Om, Om”. “Hari
Om, Namha Parmatamne Parabrahme Namah, Jagatpati Jagdishware Namah”.

Mahatma: Haga el Gayatri Japa. Eso sera lo mejor para usted, un remedio soberano para todos los males.
Tahsildar: Muy bien, Sefior. Pero no conozco el mantra. Escribamelo, si le place. Lo aprenderé de memoria.

El Mahatma escribié el mantra en urdu y se lo dio al Tahsildar. El Tahsildar no podia leerlo. Le dijo al Mahatma:
“Senfior, el mantra es corto, pero no lo puedo pronunciar. Esta en sanscrito. Soy un hombre viejo. No seré capaz de
recordarlo. Por favor digame el significado de este mantra. Lo recitaré en mi propio dialecto.”

Mahatma: No puedo expresarlo de manera fiel al original en ninguna otra lengua. Perdera su encanto.

Tahsildar: La plegaria y la adoracidon de Dios pueden ser expresados en cualquier idioma. ¢ Es absolutamente
necesario que sea realizado sélo en sanscrito? Dios permea todo. Le podemos rezar en cualquier idioma. Conoce
el lenguaje del corazén. Kabir Ji, Guru Nanak Dev Ji, Baba Farid, Goswami Tulsidas, Bulle Shah y otros cantaron
las glorias de Dios en Hindi, Punjabi y otros idiomas.

Mahatma: Pero el gayatri es sonido divino, no puede ser confirmado solamente como una oracion o plegaria. Es la
base del Veda.

Distincion

Mahatma: Sin duda estos hombres sagrados, santos y sabios, ermitafios y misticos cantaron en el idioma regional,
que era un medio mas efectivo que el sanscrito. Sus canciones eran altamente encantadoras. De ninguna manera
eran bajas o mundanas. Las vidas de tales santos han ayudado a mantener vivo un espiritu de devocién y piedad y
un sentido de los valores superiores en la gente. Si hubiesen vivido entre nosotros, quizas no los hubiésemos
escuchado y puesto nuestra fe en ellos. Tales almas pias han logrado la vision supernatural y la luz divina. Sus
composiciones, sublimes e inspiradoras, estan llenas de significados esotéricos. Poseen un carisma que infunden
en sus canciones. Por esa razén, sus canciones y composiciones son estimados tanto por los altos como por los
bajos y son invariablemente tenidas como autoridades. Sus palabras, puestas en lenguaje simple, tienen una

33 A los Vedas se refiere en conjunto como Trayi o Trayi-vidya, el triple conocimiento.

32



influencia dinamica y, al estar tan finamente equilibradas, no pueden ser transliteradas fielmente ni adecuadamente
en ninguna otro idioma.

Lenguaje Divino

De la misma manera, no podemos tener un conocimiento completo de los mantras vedicos como les fueron
revelados a los Rishis. No pueden ser traducidas apropiadamente en ninguna otra lengua. La plegaria que decimos
debe permanecer como esta. Por ejemplo, en el Gayatri esta la palabra ‘Bhu’. Si la traducimos a nuestro lenguaje,
en el mejor de los casos podemos elegir una palabra apropiada que cubra sélo una idea de entre una larga lista de
temas que denota, o sea, Pran, Prithvi, Agni, Rig Veda y similares. Hay una cantidad interminable de objetos
alrededor de ‘Bhu’. Pero cuando usamos el lenguaje divino, el don dado por Dios a los Rishis, esta unica palabra
‘Bhu’ cubre todo el registro. Ademas de la gloria, alabanza y adoracion de Dios, los textos Vedicos tienen muchas
otras particularidades. Los ejercicios secretos, las doctrinas secretas y los aforismos en verso no pueden ser
expresados en el idioma de ningun pais ni de ningun pueblo. Cada palabra en los Vedas manifiesta diversos objetos.
Su propio idioma es el unico vehiculo, el Unico instrumento para acercarse a las aspiraciones innatas contenidas en
estoa himnos. Ningun otro lenguaje es capaz de expresarlo. Por lo tanto debe memorizar este mantra.

¢ Hay otro mantra que pueda ser recitado como el Gayatri? No tengo nada que hacer excepto recitar el Gayatri. Si
hay alguno, por favor digamelo, para que también pueda recitarlo.”

Mahatma: jMira! Manu dice que “la silaba ‘Om’ es el supremo Brahman; Pranayam es la suprema austeridad; no
hay nada superior al Gayatri.”3* Esto responde tu pregunta. Ahora depende de ti encontrar satisfaccion en el Gayatri.

El Significado de Bhu

El Gayatri es un cofre del tesoro. Cada palabra tiene una importancia esotérica. El Chhandyoga Upanishad he
descrito a Bhu como abarcando todos los cinco aires vitales. Si estudias esta palabra, comenzaras a comprender
cuan importante y necesaria es para contemplar el Gayatri. Compara tu corazén con un templo en el cual estan
sentadas el alma y el Superalma — el Sefior del Universo. Veras que este tempo dentro de tu propio cuerpo es
vigilado por en sus cinco portales por poderosos guardianes, sin apaciguar a los cuales no puedes encontrar una
entrada en él para adorar a tu propia Deidad. El primer guardian es el Pran. Esta en el portal oriental. En su
gratificacion esta la gratificacion de los ojos, ya que representan al sol. En el apaciguamiento del So esta el
apaciguamiento de todos los objetos divinos que son luminosos. El segundo portal es Vyan, del lado meridional. En
su gratificacion yace la gratificacién de los oidos. Con el apaciguamiento de los oidos se apaciguan la luna y las
cuatro direcciones. El tercer portal es el Apan, con cuyo apaciguamiento se apacigua el habla. Con el
apaciguamiento del habla se apacigua el fuego, lo cual a su vez apacigua al Universo. El cuarto portal es el Saman.
Este es el portal mas importante, y en el apaciguamiento de él yace el apaciguamiento de la mente y la gratificacion
de las nubes y el reldampago. El quinto portal es Udan, que representa el firmamento. En su gratificacién yace la
gratificacion de los vientos y del éter. Mira cuan abarcativa es la palabra Bhu. Con una comprension detallada de
esta sola palabra se puede tener una comprensién clara de la ciencia de la vida. Los videntes de la antigiiedad
llegaron intuitivamente a este conocimiento.

Gratificacion: Lo Que Implica

No pienses que con la pacificacion o gratificacion del sol, la luna, el firmamento y similares pueden ser detenidos.
Si se comprende el secreto de la respiracion, también se puede comprender de dénde viene el aire cuando se lo
inspira. Viene del frente. En sanscrito, la palabra purv, Este, significa el lugar en el que asciende el sol. Su refulgencia
esta en esa direccion. Por lo tanto la luz y la refulgencia yacen en el aliento. Sabiendo qué es el aliento, el hombre
puede infundirse de esplendor y energia. La luz, el esplendor y la forma son el reino de los ojos. Por lo tanto significan
el sol. El hombre que comprende este secreto puede hacer que sus ojos brillen vivamente ante la sola sugerencia
de esplendor. Es a la luz del sol que podemos ver todos los objetos luminosos. Si esta bendecido con la Visién
Divina, un hombre atrae todas las cosas luminosas en su percepcion. Esto también se cumple en el caso de otros
aires. Solo el hombre bendecido con visién divina puede comprender el secreto de los aires vitales. Entonces un
poder divino comienza a operar sus 0jos, habla y mente. Curara una enfermedad con una mera mirada al paciente.
Puede traer la paz a mentes agitadas. También puede ganar para si a su mas grande enemigo por la luz y piedad

34 Manusmriti, II, 83.

33



de su mente. Incluso un feroz ledn lo seguird como un perro fiel. Por lo tanto debes realizar el Jap de este mantra y
también debes contemplarlo.

Los Siete Mahavyahritis del Pranayam

Hay siete Mahavyahritis para el Pranayam. Cada uno de ellos tiene un Rishi particular, una deidad particular y una
métrica particular. Esta es su peculiaridad. Estas métricas son las mas importantes entre las métricas vedicas. Todas
las siete estan incluidos en el Pranayam mantra. Estan todos conectados con el Gayatri. Pt. Satvalekar los ha
explicado bellamente. Los educados de entre ustedes pueden consultar su libro.35

Bhur: Manifestacion — Tat — Todo lo que es evidente.

Bhuva: Contemplacion — conocimiento. Dhiyo: Intelecto y accién.

Svah: Luz (Bienaventuranza) — Devasta — el dador de luz — vidente.

Maha: Eminente, grandioso, excelente. Vareniaym: Pio, superior.

Jana: Energia creativa — Savita, el vivificador.

Tapa: Refulgencia — el que ahuyenta la oscuridad. Bhargo: el que quita la ignorancia.
Satyam: La Verdad. Tat: Aquello que es percibido.

Nogokrwh =~

Mahatma: Lo he evitado deliberadamente. Este proceso de practicar Jap con el aliento es muy eficaz, pero no es
para todos. En este proceso, el Jap del Gayatri es hecho con el aliento entrante y saliente y también durante la
suspension. El mantra deberia ser repetido suave y lentamente. Pero sera muy dificil de hacer para aquellos cuya
respiracion es corta. Este tipo de Jap por lo tanto no es posible para todos.

Dhimahi

Tengo una panacea para todos los males. Todo tipo de felicidad puede ser obtenida por su empleo. Esa panacea,
como he dicho anteriormente, es el Gayatri. Cada palabra de él necesita de una cuidadosa consideracion. Tiene
una palabra, ‘Dheemahi’, que significa “Abracemos”, “Sostengamos”. Ahora, las preguntas son: 1) ;A quién
abrazamos o sostenemos? 2) 4 En dénde lo hacemos? 3) ;De dénde viene este objeto que estamos deseosos de
abrazar y sostenerme? La respuesta es que 1) sostenemos y abrazamos a Bhargo, 2) lo hacemos en el corazén o
la mente y 3) que es la refulgencia del Deva.

é¢Qué es Bhargo?

Bhargo consiste de las dos letras Bhar y go. Bhar significa cumplir, energizar, go significa diversas cosas. Significa
drganos, respiracion, tierra, sol, luna, rayos, habla, mente, etc. Examinémoslos mas profundamente. Los 6rganos
son de dos tipos — los érganos de percepcion y los 6rganos de accion. Los érganos de los sentidos sélo se
conciernen con el conocimiento. Los érganos de la accion seran perfectos si tienen la fuerza y la habilidad para el
trabajo. La respiracion es integral cuando el cuerpo es saludable. La tierra es gratificada cuando hay abundancia de
leche, comida, agua, riqueza y trabajo fisico. Todos estos objetos pueden ser logrados a través de Yajna®¢, y todos
ellos estan incluidos en Bhargo.

La leche, la comida y el agua nutren al cuerpo. Si son Satvicos, la mente también gana fuerza. El agua eleva la
energia, la riqueza da carne al cuerpo, el Yajna y la actividad altruista®” subliman al espiritu; y de la plegaria cantada
en el Yajna, la mente obtiene fuerza. La comida Sattvika fomenta la devocion y el amor de Dios. La pureza de las
palabras, los pensamientos y la firmeza fortalecen la muerte. Esto es lo que logra el Gayatri.

35 Sandhya Anushthan.

36 “De la comida surge toda la vida, de la lluvia nace la comida; la lluvia viene del sacrificio y el sacrificio (Yajna) es
el resultado de la accion”, dice el Gita (lll. 14).

37 La actividad altruista se espera de todo hombre. Sin embargo, no significa que, ya que un hombre no tiene motivo,
no tendra el fruto de sus acciones. Ghandiji dice, “No deberia haber propdsitos egoistas tras nuestras acciones. Y
estar desapegado de los frutos de la accién no es ser ignorante de ellos, o no darles importancia, o no ocuparse de
ellos. Ser desapegado nunca es abandonar la accidn, porque el resultado contemplado puede nunca darse. De lo
contrario, es la prueba de la fe inquebrantable en que el resultado contemplado vendra a su debido tiempo.

34



Los objetos a los que he aludido también pueden ser clasificados como riqueza. Todo hombre los necesita. ;Alguna
vez has intentado saber que significa riqueza? Te diré qué es la riqueza. Todos los arreglos hechos en el universo
y todo lo que ha sido puesto en le esquema cdsmico es controlado por treinta y tres deidades. Estan todas muy
intimamente conectadas con los destinos del hombre. Sus dones, posesiones, benevolencia, atributos y divisiones
también son treinta y tres. Todos ellos estan incluidos en Bhargo. Son:

1. Vitalidad. 2. Luz. 3. Tolerancia. 4. Fuerza. 5. Habla. 6. Mente. 7. Riquezas. 8. Rectitud. 9. Brahmin. 10. Kshatri.
11. Politica. 12. Rey. 13. Subditos cumplidores y su bienestar. 14. Reputacion. 15. Divina Refulgencia. 16. Objetos
materiales. 17. Edad. 18. Rostro. 19. Nombre. 20. Fama. 21. Respiracion. 22. Apan. 23. Ojos. 24. Orejas. 25. Leche.
26. Jugos. 27. Granos. 28. Estacion. 29. Esencia. 30. Objeto deseado. 31. Alimento. 32. Servidores. 33. Ganado.

Estos treinta y tres forman la riqueza. Los medios para adquirirlos también son treinta y tres y han sido incluidos en
ellos. Tomen el caso de la vitalidad. El medio para desarrollarla esta escondido en la palabra misma.

Tres Pies: Cada Pie con Ocho Poderes Sobrenaturales
Dios benévolamente confiere todos estos treinta y tres objetos al verdadero apdstol del Gayatri.

El primer pie del Gayatri cubre los siguientes ocho atributos: 1. Valor. 2. Esplendor. 3. Capacidad de tolerar,
indiferencia ante alabanza e injuria. 4. Fuerza fisica. 5. Dulzura en la lengua y verdad en el habla. 6. Celibato y paz
mental. 7. Riquezas y posesiones. 8. Rectitud.

Los ocho atributos y poderes, con los medios para adquirirlos, son conferidos a los devotos. Como hay ocho silabas
en el primer pie del Gayatri, los atributos del mismo también son ocho.

El segundo pie cubre lo siguiente:

1. Perfecta educacién, buenos habitos, control sobre los sentidos, paciencia y contento y nacimiento en una familia
Brahman. 2. Nacimiento en una familia Kshtriya. 3. Autoridad y la habilidad de mantenerla. 4. Subordinados llenos
de amor y su bienestar. 5. La gloria de la erudicion. 6. Cuerpo saludable y la reputacion para la espiritualidad. 7. La
habilidad de contemplar el conocimiento adquirido y la capacidad de propagarlo. 8. La produccion y la proteccién de
la riqgueza y los medios para utilizarla para causas valiosas.

De manera similar, el tercer pie cubre lo siguiente:

1. Edad. 2. Desarrollo. 3. Belleza y salud. 4. Fama. 5. Reputacién de vivir rectamente. 6. Proteccién de la vida. 7.
Medios para quitar la dificultad. 8. Percepcién clara, el poder de la comparacion y discriminacion y la maestria sobre
el lenguaje.

Aparte de estos, se le confieren nueve mas. Son:

1. Agua pura, leche y otros jugos. 2. Manteca, miel y otras sustancias jugosas. 3. Granos, arroz, pulsos y vegetales
de todos los tipos. 4. Tratamiento justo y considerado. 5. Verdad. 6. Habilidad de realizar Yajna. 7. La habilidad de
construir fuentes, tanques, posadas y otras instituciones de utilidad publica. 8. Oportunidades de ayudar en el
bienestar del estado. 9. Riqueza de ganado.

Asi, son treinta y tres y forman nuestra verdadera riqueza, Todos rodean a Bhargo. Por lo tanto deberiamos rezar
por Bhargo, contemplar estos atributos de Bhargo y, en la medida de lo posible, esforzarnos en tenerlos. El Gayatri,
amigos mios, es el medio mas excelente para el bien de todos. El Jap agudiza el intelecto. Confien en él.

Esta es la gloria del Gayatri. No lo reciten sélo para completar un ritual. Aquellos entre ustedes que tienen un ideal
en vista deberian esforzarse en realizarlo. El secreto del éxito del hombre yace en que tenga altos ideales. El hombre
que no tiene ideales grandes nunca hara nada grandioso. Un guia en el bosque también mantiene un arbol, un
precipicio o la cima de una montafia en su vista para mantener el camino. Progresando hacia alli, llega a su
destinaciéon. Contemplen intensamente cada letra del Gayatri. Dediquense a él en todo el tiempo que puedan
encontrar. Dediquense de todo corazén a lograr lo que consideren el objetivo mas util en la vida. Manu dice, “A
través de la mera repeticion de un mantra, un Brahmin alcanza el éxito espiritual; no hay duda de eso, realice o no
otros ritos”. Se dice que el Brahmin es “aquel que es el amigo de todos”.

35



Si estas cosas atraen sus mentes, no desperdicien tiempo, dediquense a la adoracién de Dios. Si, por el otro lado,
se sienten inclinado a ir por el sendero de las dificultades, sean alegres y viva como un animal. La eleccion es suya.
El Gayatri es una lampara de la cual todos pueden sacar luz. Quienquiera que lo practique, cosechara el beneficio.

“Los problemas financieros sélo pueden ser resueltos con dinero. Y el dinero sélo lo puede encontrar en los cofres
de los ricos, y no en la tasa del limosnero. Busca la ayuda de un hombre rico dicen los yoguis y los mahatmas”.
“El medio para cruzar los infinitos océanos de miserias y aflicciones es el Gayatri. Es por eso que es conocido
como el redentor del pecado y el salvador de la miseria.”

Haz el Japa con fe y devocion. Arrepiéntete de tus faltas y tus locuras. Reza al Sefior completamente benevolente
y misericordioso. Ruega que seas capaz de eliminar tus deudas y recobrar tu buen nombre. Con la gracia de
Bhagawati Gayatri, triunfaras.

El Mahatma dijo, “Parece que quieres que diga algo mas sobre el tema. Escucha atentamente. La palabra “Gay” en
el Gayatri significa Pran y la fuerza de los indriyas y Tri significa el protector. En otras palabras, la fuerza que protege
el Pran y la fuerza de los Indriyas es Gayatri. La mente y el intelecto son los Indriyas principales. Bhu significa Pran,
Dhimahi mantenemos en mente, adoramos. “Dhiyo yo nah prachodayat” significa “Que Dios, que mora en nuestro
intelecto, nos guie en el camino correcto.”

Significa “el erradicador de perturbacién o afliccion”. Todas las aflicciones del hombre estan sujetas a su propio
cuerpo. Puede ser en la forma de fiebre, furinculos o heridas en el propio cuerpo o puede surgir de otros lugares,
como ladrones o serpientes. Todas las aflicciones tales so Adhibautik, o sea, las que vienen de los enemigos. Las
aflicciones que surgen de causas que estan mas alla del control humano, tales como lluvias fuertes, la electricidad,
tormentas, terremotos, fuego, tormentas de arena, nieve, etc., son conocidas como Adhidaivik. El tercer tipo de
aflicciones se relaciona con la mente y el alma. Surgen de la pena, la preocupacién, el miedo, la duda, la
desesperacion, la ignorancia, el conocimiento defectuoso, la lujuria, la furia, la avaricia, el apego, la envidia, etc. y
llevan al hombre al camino de la irrectitud. Son conocidas como Adhyathmik. Buba es el salvador de estas aflicciones
triples. Siempre mantén en mente que la perturbacién no es perturbacion y la felicidad no es felicidad. La
perturbacion y la felicidad no tienen forma. Pero hay hombres que son indiferentes a lo malo y a los bueno, que no
se rien ni lloran.

El placer y la desdicha surgen de la mente. La mente es la fuente de la felicidad como también de la desdicha. A
veces hace surgir a uno y a veces al otro. Si la mente permanece indiferente a pérdida y ganancia, no habra ni
felicidad ni desdicha. La funcién del Gayatri es guardar nuestro intelecto, iluminar nuestros corazones y mantener
al Pran en perfecto orden. Sélo un apdstol del Gayatri puede alcanzar ese estado.

Cuando un Pedido es Concedido

Hay gente que repite el Gayatri mecanicamente, mientras sus corazones estan ocupados en los asuntos de este
mundo. Si recuerdan un asunto importante, dejan el rosario a un lado. Si llama un hombre importante, Dios es dejado
de lado. Nos comportamos con Dios como un hombre rico se comporta con un hombre en problemas que se arrodilla
ante él. Es despedido con la llegada de un hombre rico, y se le dice que vuelva en otro momento. No tratamos a
Dios mejor que un limosnero que esta en gran necesidad de nuestra adoracion y nuestras plegarias. Lo hacemos
cuando podemos. ¢ Cual puede ser el fruto de un Jap tal?

Una Mente Tranquila y Contenta
El clima estaba feo y el Mahatma no podia salir. Estaba esperando que el vendaval amainara, cuando una tormenta
de arena desaté su furia. Se puso completamente oscuro. El Mahatma se vio obligado a permanecer en su gabinete
con las puertas cerradas. ¢ Quién mas que Dios podia controlar los vientos?

Los arboles eran lo mas afectados. Enormes arboles caian al suelo. Las plantas pequefias también sufrian. Las
frutas maduras e inmaduras caian al suelo.

Los ciudadanos, habiendo cerrado sus puertas, recurrian a Dios por misericordia.

36



El Mahatma pens6 que la tormenta de arena debia afectar gravemente a la gente. No habia nadie tan inquisitivo
como para salir y mirar lo que pasaba. Todos estaban rogando por misericordia desde casas bien cerradas.

La tormenta todavia no se habia calmado, cuando hubo un golpe en la puerta del gabinete y una voz dijo, “jGuru
Dev! jSanyasi Mahatmaji! Sea tan amable de abrir la puerta.”

El Mahatma no pudo reconocer quién era. “; Quién podria ser?”. Abrio la puerta inmediatamente. Un hombre con la
cara toda cubierta entré al gabinete. El Mahatma pregunto: “; Quién eres?”

La respuesta fue, “Su sirviente.”
“¢ Cual sirviente?”
Minetras tanto, el hombre sacd la cobertura de su cara, se inclind ante el Mahatma y dijo: “Soy Brihaspati.”

El Mahatma acaricié su cabeza, lo bendijo y dijo, “4 No podias quedarte quieto con tiempo tan feo? Saliste de tu
casa antes de la tormenta o después de que desatara su furia?”

El Efecto de la Oracion

Tu eres Bhu. Tu eres el protector de todos. Ayudame. Al final de cada repeticion con Dhiyo yo nah prachodayat dije
“Sefor, ilumina mi intelecto y confiéreme coraje para estar a los pies de mi Guru Dev.”

Un Guia

Tras recitar el mantra una y otra vez me dormi. Soné que estaba con usted y usted decia: “Dios ha mantenido
escondido el destino de cada hombre. EI Mismo provee a cada hombre lo que le espera. Sélo los tontos se
preocupan. Pero aquellos que son devotos de Dios estan resguardados de toda perturbacion.”

Entrégate

Asi, cuando un hombre se entrega objetivamente a Dios, El enriquece el alma. No hay duda en ello. Un devoto lo
sabe muy bien. Como dice Guru Nanak, en la resignacién a Dios yace el bienestar de todos. La plegaria Vedica3?
es: “Que el ser inmortal que es la base de todo conocimiento del pasado, del presente y del futuro, aquel ser que
orgaiza el sacrificio de la vida con la ayuda de los siete sacrificadores?®?, que aquel ser mio se llene con resoluciones
nobles y sentimientos beneficiosos.”

“La mente es la facultad que puede tener la cognicion no sélo del pasado, futuro y presente, sino de todo el cosmos
y todos los planetas. Esta plegaria por lo tanto es para la mente para que se llene de pensamientos rectos. De otra
manera, continuard llevdndonos de vida a vida y finalmente a la destruccién completa”.

“Los hindues generalmente creen que nosotros, los sadhus, podemos hacer milagros. Pero te digo que nadie puede
enganar a la Providencia. Cualquier yogui puede tener éxito en lograr una alteracién en las cualidades de un objeto,
pero no puede cambiar la naturaleza del objeto mismo”.

“Nadie puede satisfacer la mente de otro. La mente so6lo puede alcanzar la paz por Gracia Divina. De la misma
manera, solo la Gracia Divina puede salvarnos del eterno ciclo de nacimiento y muerte.”

“La mayoria de la gente en el mundo son creyentes. Algunos recitan mantras. Algunos leen shlokas y chaupais,
otros leen el Coran, la Biblia o el Granth Sahib, y algunos llenan sus mentes con amor y devocién tocando el tomtom,
los timbales, la flauta y similares. Estan aquellos que cuentan las cuentas y repiten el nombre de Shri Ram. Algunos
adoran a Dios recitando los Vedas, el Rudram y el Chamayam, mientras otros encuentran consuelo en Yajnas.
Alrededor del ochenta por ciento de los creyentes se ocupan de la adoracién de Dios de acuerdo a sus propios
deseos. Pero en la realidad, rara vez aparece un hombre cuyos actos virtuosos afectan a su alma. Millones de

38 Yajur, 34-4
39 Se parece haber referido a los dos ojos, los dos oidos, los dos alientos — inhalacién y exhalacion —y a la lengua
como los siete sacrificantes que asisten en la realizacién de el gran sacrificio de la vida.

37



hombres continian de la misma forma. Todos los actos tales son fisicos y terminan con el cuerpo, porque no han
dejado huella en la mente. La mente ha sido indiferente a sus acciones. EL alma permanecio inafectada. Esta es la
razén por la cual muchos devotos, a pesar de la realizacion regular de actos meritorios, no progresan hacia la
espiritualidad”.

“Recuerda que cada trabajo que hacemos conscientemente, cada movimiento del cuerpo, cada pensamiento deja
una impresion en la mente”.

“Los movimientos del cuerpo y las plegarias pronunciadas por la boca cuando la mente esta en otro lado los alejan
de Dios. A quién la hara bien? Este tipo de adoracion no es para nada fructifero para la realizacion de Dios”.

“Si quieres cruzar el vasto océano de la vida, subete al puente. Hay un gran océano debajo, infestado con criaturas
monstruosas. Si caes en él seras comida para ellos. Si quieres estar a salvo, mira tu corazén. No sucumbas a él.
Tratalo con firmeza. No tropieces, podrias caer. Muévete con firmeza y estaras en el camino correcto hacia la orilla.
Nunca volveras a ese lado. Piensa sobre la plegaria Vedica que te he dicho. Condcete a ti mismo, conoce la fuerza
de tu corazén. Cuanto mas lo conozcas, mejor lo puedes controlar. Cuanto mas lo controles, mas pronto obtendras
la serenidad suprema. Ya te he dicho que s6lo la mente lleva al hombre a la salvacion o lo ata al ciclo de nacimientos
y muertes. Depende de ti elegir.

Si te opones a un rey poderoso, toma refugio en uno mas poderoso. La ayuda de uno mas débil no te asegurara tu
éxito. La mente es poderosa. Es inconstante, indisciplinada y fuerte. Es mas rapida que el viento. Dios es el mas
poderoso. Por lo tanto, toma refugio en Dios.

Si te rindes a Dios adhiriendo seriamente al Jap del Gayatri, tu mente se convertira en una corporizacion del Gayatri
mismo. Entonces la mente se destacara en fuerza y esplendor.

Para mantener en jaque a la inquieta e inconstante mente, un esfuerzo determinado es necesario para liberarse
completamente de los placeres sensuales y asi mantener la pureza del corazoén. El acero oxidado es bien pulido
para hacerlo brillar. El brillo no viene de afuera. Se manifiesta cuando es quitado el 6xido. Gradualmente se vuelve
tan brillante que uno puede ver su cara en él.

Asi santificada por el Gayatri, tu mente se volvera tan pura, tan brillante y en tanta medida una mansién de Dios,
que veras tus propias faltas en ella.

Calma Mental

La tranquilidad mental puede ser alcanzada cuando adquieres sabiduria verdadera, o, como dirias tu, es una
prueba del logro de la sabiduria. Uno cuya mente no es calma no es un vidente, si importar cuan dogmaticamente
demuestre su conocimiento y filosofia. El medio para lograr la Sabiduria Real es un buen consejo. Sélo puedo
ofrecer eso.

Buenos Consejos
iMira! El alma es un peregrino; el macrocosmos es un vasto océano. En una orilla esta el cuerpo y en la otra esta

Dios. La mente es como un puente sobre este océano. Si este puente no es débil en ningun lugar, el peregrino
correra de una punta a la otra sin miedo y sin mirar hacia atras.

Lo Auto Evidente no Necesita Prueba

Entonces el Mahatma preguntd: “; Puede alguno de ustedes decirme la distancia entre la corona de la cabeza y la
nuez de Adan?”

La gente se sorprendié ante esta extrafia pregunta. Miraron la cara del Mahatma. Nadie tenia una respuesta. Un
joven rustico que vivia en el huerto habia venido alli con su tirador. Lo dejé a un lado y comenzé a medir la distancia.

La ver esto, el Mahatma comenzo6 a reirse de su agudeza mental. El muchacho llamé la atencion de todos. Algunos
de ellos le preguntaron al Mahatma: “4 Qué lo hace reir, maestro?” El Mahatma respondié “Preguntenle a este joven.”
“Veinticuatro dedos”, respondid el rustico joven.

38



El Mahatma llamé a al joven cerca de él, acaricié su cabeza amorosamente, lo bendijo y dijo, “Vean cuan rapido de
mente es este joven: Ustedes estuvieron viniendo a Satsang por tantos dias, escuchando tanto sobre la mente y el
intelecto. ;Hasta donde puede ayudarles el Satsang si no pueden pensar sobre lo que les ha sido dicho? La
realizacion de Dios es un asunto enteramente diferente. Incluso si no se les hubiese dicho nada sobre ello, podrian
haber usado su intelecto y medido la distancia como este muchacho rustico. Pienso que ustedes piensan y hacen
todo en el momento, sin premeditacién. Son como el jinete que olvida ensillar su caballo correctamente y se cae
cuando pone su pie en el estribo.

Nuestro cuerpo es un caballo indisciplinado. La mente es la silla y el alma es el jinete. Por lo tanto es muy claro que
si la mente no es colocada correctamente, la consecuencia sera la misma que hizo que el jinete cayese de su
caballo. Por lo tanto, si quieren hacer esta vida fructifera, tienen que poner lo que sea que les ha sido dicho en
practica. No se den por satisfechos sdlo con ensefianzas. La practica es mas importante y para nada dificil.

Absorbe el Gayatri en Tu Sistema. No te Restrinjas Solamente a la Repeticion Verbal.

El conocimiento Divino es sutil. Pero este universo es denso. La experiencia sélo puede ser obtenida a través de
de la accion pensada. De otra manera, el conocimiento mismo permanece sin manifestarse.

Purifica Tu Corazén

A menos que pongan su corazén y su alma en accién, no tendra efecto sobre su vida. Limpien su corazdn con el
Gayatri Jap para que defienda la rectitud y florezca en esplendor.

Si la mente esta sucia, refriéguenla y limpienla bien. No se complazcan con una repeticion verbal del Gayatri. El
Gayatri es tan poderoso que quema toda la suciedad en su propio fuego. Los Vedas dan testimonio de ello. El
Atharva Veda dice, “El Aum ha sido adornado por mi a través del Gayatri, el que confiere el bie, el que redime de
los pecados, el guia en el camino de la rectitud, la madre de los Vedas (conocimiento), el destructor de pecados, el
purificador de los dos veces nacidos, el conferidor de vida, los aires vitales, subditos, ganado, riqueza y refulgencia
Divina. Me ha dado todo esto y me llevara a Brama Loka.”

Salarios Segun el Trabajo

Nada es mas querido por una madre que su hijo. Le ofrece lo mejor que la vida puede ofrecer, lo cuida en la
enfermedad y observa su progreso con profundo interés. No pasa un dia sin que le rece a Dios fervientemente por
su bienestar. Por su esfuerzo incesante el nifio crece y se convierte en un ciudadano util, sabio, sano, rico y préspero.

De la misma manera, el apdstol del Gayatri prospera si cree honestamente que sélo Gayatri es responsable por
todo lo que tiene y lo que es y que Gayatri le ha conferido todo secretamente.

Las bendiciones de la madre terrena sélo pueden dar frutos si el hijo no hace nada en contra de su voluntad. Pero
ella tampoco deberia poner obstaculos en su camino por ignorancia. Esto es hecho generalmente por madres que
son avaras, celosas, crueles y egoistas. En un momento bendecira a su hijo, en otro lo maldecira. En cambio la
Divina Madre Gayatri paga de acuerdo a su fe en ella. En otras palabras, les son pagados sus honorarios de acuerdo
al trabajo que hicieron.

Armonia en Palabras y Actos; Conocimiento y Acciones; y Habla y Mente

Se ha de mantener la armonia perfecta entre palabras y actos, conocimiento y accién y habla y mente como paso
preliminar hacia la realizacion divina. Las bendiciones de una madre no son en vano.

Las bendiciones de la Madre Gayatri nunca seran en vano. El verdadero apéstol del Gayatri controla sus Indriyas,

alivia la perturbacién de su mente y mantiene sus aires vitales constantes. Asi disfruta de salud, vigor y fuerza. Su
energia reproductiva se mantiene sin par. Nifios brillantes, fuertes y saludables son su recompensa.

39



La riqueza conferida por la Madre Gayatri es inmensa. La capacidad dinamica de su riqueza esta mas alla de toda
medida. Si el apostol es un Brahmin, sobresaldra en la sabiduria. Si es un Castrilla, sobresaldra en el conocimiento
de la ciencia militar, obtendra fuerza fisica y sera invencible en la guerra. Si el apéstol es un Vaish, su riqueza se
incrementara substancialmente. Su fama se esparcira ampliamente y muchos obtendran felicidad y satisfaccion de
su riqueza.

La riqueza material no tiene gran importancia para un apéstol del Gayatri. En el Brihadaranyaka Upanishad (Adhy.
8 Brah. sl. 5), se dice que un apodstol del Gayatri podra aceptar cualquier monto como su paga, aunque podra no
valer un solo pie del Gayatri. En otras palabras, cualquier cantidad de riqueza dada a un apéstol del Gayatri como
paga no sera demasiada.

Mas adelante, en el mismo mantra, el apdstol del Gayatri dice: “Habiéndome dado todo tipo de riqueza, edad,
vitalidad, ganado, hijos, fama, reputacién y cosas similares, el Gayatri finalmente me ha traido a Brama loka, cara a
cara con Dios, y me ha rescatado del ciclo de nacimiento y muerte.”

Si tienen fe en el testimonio de los Vedas, aceptaran al Gayatri como la palabra de Dios, ante la cual todo lo demas
empalidece. ¢, Quién es mas desafortunado que aquel que no confia en la palabra de Dios como esta en los Vedas?

El estudiante deseoso de adquirir conocimiento puede lograr su objetivo a través de este mantra. El sefior de casa
que busca fama y nombre encontrara lo mismo. Aquel que esta deseoso de tener riqueza, hijos, tierras y bienes, los
encontrara. El ancorita, el recluso, el sabio, el santo, el ermitafio y el asceta pueden obtener la vision de Dios a
través del Gayatri.

El Mahatma todavia no habia comenzado. Alguien en el publico tenia una copia del Mufid-a-Alm Jantri (Calendario
en Urdu) para Samvat 1935 Bikrami, que tenia una nota de un diario inglés, El Lider. Decia que el Gayatri Jap
realizado cuando fue colocada la piedra fundamental del Bharat Mandir en Kashi, hizo que fructificaran todos los
arboles cercanos. Pt. Madan Mohan Malviya, Raja Moti Chander Kashiadhipati, Pt. Kanahya Lal (anteriormente juez
de la Alta Corte de Allahabad), Babu Ram Dev y otras personas de reputacién fueron testigos directos de ello. Ante
esto, algunas personas preguntaron: “; Es posible, Sefior?”

Si el Gayatri tiene el poder de curar enfermedades sin tratamiento, erradicar perturbaciones sin esfuerzo visible
alguno, traer la prosperidad en el comercio e incremento en la riqueza; si es eficaz en mover a la compasién a
enemigos de corazones duros y hacer humildes a los orgullosos, si por gracia del Gayatri los que no tienen hijos
tienen descendencia; si este mantra produce todo tipo de felicidad y pone al devoto cara a cara con Dios, ¢ cual es
el milagro si arboles marchitos florecen?

Este universo esta lleno de acontecimientos que confunden al intelecto humano. Observamos miles de incidentes
tales todos los dias y continuaremos observandolos en el futuro. Nunca nos cansamos de ver el maravilloso drama
de estos cinco elementos densos escenificado en el universo. Naturalmente, nos esforzamos en hacerlo mas
interesante, mas placentero. Pero sélo creemos tales nuevas realidades si las vemos con nuestros propios ojos.
Hay tres tipos de personas en este mundo. Uno es el tipo crédulo, que es més numeroso que los otros dos tipos.
Deben haber decidido inmediatamente estudiar el Gayatri Mantra apenas se enteraron de esta novedad. Llevaran
esta noticia a todos lados donde van. Pero nunca considerarian practicar el Gayatri Jap para ellos mismos. Son
hombres superficiales cuya pasion religiosa sera satisfecha por su fe en estas facultades maravillosas, pero no
necesariamente experimentando a través de la practica.

El segundo tipo son los ateos endurecidos que cuestionarian cualquier reporte tal y lo declararian “absurdo,
imposible, una historia fantastica, algo contrario a las mismas leyes de la Naturaleza”, como si fuesen omniscientes,
poseedores de toda la sabiduria en el mundo. Nunca han estudiado los principios de la vida césmica, ni sienten la
necesidad de ello. Si les dicen que una cabra macho ha sido vista dando leche, o que mujeres han sido vistas dando
luz a ranas, tortugas vy serpientes, nunca lo creeran, aunque esos incidentes han ocurrido en este mismo Tahsil.
Escudrifiar la verdad de estos incidentes es un asunto diferente, si bien es muy facil decir “Imposible”.

El tercer tipo es la gente simple que no tiene fe. Si se encuentran con un ateo son arrastrados por sus argumentos.
Si se encuentran con un creyente, lo escuchan. Esta mas alla de ellos reflexionar sobre un tema y tomar una decisién
firme.

Ahora diganme, si alguien recita el Gayatri y ordena que un tren rapido de mueva, ¢ lo hara?

40



Publico: No, Sefior.

Mahatma: Pero si alguien tira de la cadena que ha sido creada para el propésito de pararlo en momentos de peligro,
¢parara o no?

Publico: Inmediatamente.
Mahatma: ;Porqué?

Publico: La cadena ha sido proveida para ese mismo propdsito. Tiene una conexién con el motor y el vagon del
guardia.

Mahatma: Todo objeto atrae o influencia a otros objetos tales que tengan una conexién o una afinidad con él.

Sean Devotos Verdaderos y Firmes

Quiero que no sean crédulos ni acepten nada sin cuestionar. Sosténganse de lo que es verdadero, examinen todo
cuidadosamente y separen la verdad de la falsedad.

Ahora les diré mi propio punto de vista sobre el incidente reportado en cierta seccién de la prensa. En tales ocasiones
se realizan Japs junto con Yajnas por varios dias seguidos, en los cuales se ofrecen muchas hierbas medicinales
efectivas y profilacticas. La potencia de tales hierbas hacen poderoso al Yajna. Encontraran un ejemplo simple esto
en el Putreshti Yajna. De acuerdo al Brihadaranyaka Upanishad, si las cenizas de las hierbas usadas en el Yajna
son rociadas sobre las raices de un arbol marchito, florecera y dara frutos.

Ahora sumen dos y dos. Los arboles tienen vida como nosotros. También sufren de diversas enfermedades como
nosotros lo hacemos. También son afectados por bacilos y bacterias. El desarrollo y el mejoramiento de la flora
pueden ser realizados cientificamente a través de los Yajnas. Las moléculas de las hierbas consumidas por el fuego
de sacrificio funcionan como inyecciones en los arboles, y estos dan frutos. Todas las ofrendas hechas a través del
medio del Gayatri debe haber tenido su influencia sobre los arboles marchitos para que den frutos. No hay nada
milagroso en ello. Estan en libertad de mirar el incidente desde cualquier punto de vista e investigarlo mas
profundamente. La leccion obvia es que deberian fomentar una devocion verdadera y firme por el Gayatri y
esforzarse en adquirir todas sus facultades. Es una experiencia.

La distancia entre la corona del hombre y su garganta es de veinticuatro dedos. La corona del hombre y todos sus
organos de los sentidos estén en ese espacio. Las puertas principales para la entrada y la salida del espiritu estan
en esa parte del cuerpo. El centro de las actividades, o sea, conocimiento, devocion y accion yace aqui. Esta es la
parte mas importante del cuerpo. Sin esta porcién, nuestro cuerpo esta incompleto y no sirve de nada. Todas las
pasiones surgen en esta parte del cuerpo, y para refrenarlas esta parte también necesita ser controlada.

Un conocimiento de esto es lo que es llamado un verdadero conocimiento del Gayatri. El Gayatri es el conocimiento
mismo y estos son sus érganos.

El Gayatri es supremo. La cabeza esta en la parte superior de la cabeza. El Gayatri es la quintaesencia del
conocimiento. De la misma manera, la cabeza es el miembro principal del cuerpo. La cabeza controla la
conciencia.

El Gayatri tiene tres pies o partes, cada uno de los cuales contiene ocho letras. Similarmente el cuerpo tiene tres
partes.

12 parte: Cabeza, Ojos-Oidos y Pran.
22 parte: Cabeza, Manos, Pies y Ombligo.
32 parte: Garganta, Dermis y Organos de Evacuacion.

De esta manera, todos los érganos del cuerpo humano se conectan con el Gayatri. Aquel que se interna
profundamente en esta mina siempre puede traer afuera algo nuevo. El brazo de cada hombre de su hombro a su

41



mufieca mide veinticuatro dedos de su propia mano. Este principio también encuentra apoyo en las escrituras. El
cuerpo humano toma o sostiene cualquier cosa con sus manos. Son los medios para ganarse la vida, para cocinar
comida, para comer, para arar, para sembrar la semilla, para cosechar la cosecha. Las manos también son
instrumentos para castigar y para proteger. En cierta manera, la responsabilidad de proteger a todos los miembros
del cuerpo yace en las manos. Cuan maravillosa es la obra de Dios. Todos los atributos de los brazos estan bien
descritos en el Gayatri de veinticuatro letras. Y estos “brazos del largo de veinticuatro dedos” han sido dados al
cuerpo humano.

“Las a métricas Vedicas son encantadoras. Los eruditos llaman la refulgencia magnifica (de Braga) del Savita Deva
(Vivificador) luminoso comida. Dhiyo es accion, la que el Savita Deva promueve y guia.”

el Gayatri mantra con sus connotaciones es asi:

Tat Devasia Savitur (...)

Aquel refulgente Vivificador del universo.
Vareniyam Bhargo Dhimabhi (...)

La luz excelente que podamos tener.

Yo nah dhiyo Prachodayat (...)

El Sefior promueva nuestros intelectos (acciones)

Estos 24 son cuartetos que contienen doce disilabicos. Estos disilabicos del Gayatri exhiben su fuerza combinada
e indican la conexion entre la morada y el habitante. De la misma manera en que hay pares en todos lados en el
universo — como el preceptor y el discipulo, el hombre y la mujer, la luz y la oscuridad, el conocimiento y los sentidos,
la accion y los 6rganos, el adorador y lo adorado, el amo vy el sirviente, el donante y el receptor, el huésped y el
anfitrion, y similares — hay pares en el Gayatri. Nada puede ser logrado sin pares. Por lo tanto, Gayatri es llamada
Savitri y su deidad es llamada Savita. Ahora me referiré a ellos con estos nombres. Escuche cuidadosamente.

1. La mente es Savita y el habla Savitri. La mente hace funcionar al cuerpo y los Indriyas y el habla adoran la mente.
Todos los pensamientos en la mente son expresados a través del habla. Gayatri significa habla. Canta todas las
alabanzas de Param Purusha, o sea, Dios. La mente recibe su fuerza y el habla su efecto a través del conocimiento.

2. El fuego es Savita y la tierra Savitri. El fuego no puede existir sin la tierra. Son inseparables. De la misma manera,
el adorador nunca deberia estar separado de su objeto de adoracion. Como fuego, el Sefior Dios permea al Jiva en
todas las circunstancias, en todo momento, en todos los paises y en todas las gentes. Como permanece con el Jiva,
el adorador deberia creer que el objeto de su adoracion siempre esta con él. La palabra del Gayatri Bhu significa
tanto fuego como tierra. El conocedor de este par cultiva en si mismo los atributos de Agni (fuego), luminosidad y
progreso, y también los de la tierra, para aceptar todo y soportar todo con paciencia.

3. El aire es Savita y el firmamento Savitri. Son inseparables. En el Gayatri, Buvah significa tanto aire como
firmamento. Ningun animal puede vivir sin aire. La parte principal de la comida de todas las criaturas vivientes es el
aire. Dios, con Sus infinitos poderes, ha sostenido al universo en el firmamento con la ayuda del aire. El conocedor
de este par, independiente como el aire, se convierte en el soporte del universo. Todos los demas lo consideran el
sostenedor de la vida y el poder espiritual.

4. El sol es Savita y la luz es Savitri. Donde existe la luz también existe el sol. Ambos estan contenidos en Svah.
Las bendiciones del sol son conocidas por todos. Cuanto mas respetuoso es el hombre, mas cultivara los atributos
del sol. El esplendor, la luz, la benevolencia y el sacrificio se deben a los atributos del sol. El sol destruye diversas
enfermedades. El conocedor de este par sera conocido por sus grandes sacrificios.

5. La luna es Savita, y los planetas Savitri. La luna guia el movimiento de las estrellas y los planetas. La luna es su
sefor. La luna es el dios del agua y la fuente de la frescura. El esplendor de la luna es calmo, y su efecto, refrescante.
Este esplendor fresco es el atributo de la luna y produce objetos jugosos. El agua es la semilla del mundo.
Encontraran todos estos atributos latentes en la palabra Bhargo. Aquel que conoce este par obtendra paz, calma y
refulgencia fresca.

6. El dia es Savita y la noche es Savitri. Dénde hay dia también debe haber noche. Todos los hombres trabajan

durante el dia y descansan de noche. Aquel que entiende esto tendra la felicidad del trabajo y del descanso. Las
riquezas, la felicidad y el contentamiento son los productos de la empresa y la labor. Estan incluidos en Bhargo.

42



7. El calor es Savita y el frio Savitri. Nos recuerdan el solsticio de verano y el solsticio de invierno. El conocedor de
esto no puede ser atormentado por el calor o el frio.

8. La nube es Savita y la lluvia es Savitri. El relampago hace que las nubes lluevan. Se sabe que el conocedor de
este par ha degustado el néctar.

9. El relampago es Savita y el trueno Savitri. EI conocedor de este par puede desarrollar las energias ocultas de
0jos, nariz, manos y todo el cuerpo, y puede conmover al hombre mas inescrupuloso.

10. El Pran es Savita y la comida Savitri. La comida vigoriza el Pran. Como es la comida son la mente y el Pran. El
conocedor de este par siempre permanece con la moral alta. Ya sea rico o pobre, ningun mal lo puede afligir.

11. El Veda es Savita y el chhandas Savitri. Ved significa conocimiento, sabiduria, y chhandas significa felicidad.
Donde hay sabiduria habra paz y felicidad. Donde hay ignorancia habra pena, afliccion y problemas. El conocedor
de este par logra la salvacion.

12. El sacrificio es Savita y la distribucién (en forma de regalos), Savitri. El sacrificio sin distribucién no da frutos y
dafa al anfitrién. Es la renumeracion la que expande los sacrificios y los hace fructificar para volverse una fuente de
felicidad para el anfitrion. Los sacrificios son multiples. El conocedor de este par realiza el mas alto y ultimo sacrificio,
presenta su ego en el altar y se asegura un lugar con Dios, el amo de todo el mundo. Conociendo el Gayatri asi, el
hombre que adora a Dios a través de este vehiculo nunca se encontrara con una muerte prematura. Disfruta del
tiempo de vida pleno y conoce el acercamiento de su fin.

“¢ Cuan altamente se estima a la Madre Gayatri en los Vedas? Brahman Mismo vio en Shri (prosperidad y fama, o
sea, Gayatri), la dignidad y el soporte que necesitaba. El Vivificador de los mundos cre6 al vidente con el Savitri
Mantra y lo tomé como su soporte.”

Pero una cosa es segura. Las Leyes Divinas s6lo son rigidas para la Naturaleza, y no para el Creador. No hay una
ley que sea restrictiva para el espiritu. El poder del espiritu es infinito. El alma que tiene la fuerza de la piedad y el
conocimiento puede lograr cualquier cosa. Para un alma tal, la palabra imposible no existe. Las palabras “imposible”
o “dificil” son para aquellos que dependen de otros. Aquellas almas independientes que ya han percibido a Dios,
hacen sus caminos. Pero no es tarea facil para la gente comun. Para los auto controlados, los auto poseidos, es un
asunto diferente. Sea lo que sea, mi consejo para ustedes es que no se deberian enredar en tales complicaciones.
El mejor camino para ustedes es comprometerse con la meta que piensan que puede darles lo que desean.

10. SALVACION Y BIENAVENTURANZA

Era su ultimo sermén — el vigésimo cuarto discurso. Habia decidido abandonar el pueblo esa misma noche. Al
parecer él mismo no sabia adonde iria. Era un Mahatma, con el cielo arriba vy la tierra debajo. Gente de diferentes
estilos de vida — religiosos como también inquisitivos — se habian acercado al huerto para escuchar al Mahatma y
despedirse de él. Todos estaban muy excitados. Las caras estaban palidas y los corazones deprimidos. Pero el
Mahatma se veia contento.

La depresion del Espiritu es el resultado del apego. Y el apego es un gran enemigo de la humanidad. El apego nace
de la ignorancia. En otras palabras, la tristeza y el apego son el resultado de la ignorancia.

Tomemos la mente. De hecho, estas aflicciones son los trucos de la mente. La lujuria, el enojo, la avaricia, el
apego y la vanidad son las proyecciones de la ignorancia. La lujuria destruye la meditacion, el enojo priva de la
comprension, la avaricia perjudica a la honestidad, el apego perturba la agudeza mental y el ego destruye los aires
vitales.

No deben emplear sus manos y boca en el Jap mientras sus mentes e intelectos permanecen inafectados. “; Cual
es el sentido de contar cuentas de madera ahiladas en un rosario si quedan impurezas en la mente?”

Gayatri significa Jnan — conocimiento, comprension. Incluso si piensan en esta palabra sola pueden adquirir
conocimiento. Les he dicho muchas veces que el Gayatri es un mantra para la pureza de la mente, el corazén vy el
habla. s Pero si se quedan en la orilla y no se zambullen ni buscan, cémo encontraran la joya? El Gayatri mantra ha
hecho fuerte la voluntad de sus apéstoles, sus espiritus luminosos y su habla dulce.

43



Similarmente, haciendo el Gayatri Japam, muchos jovenes desempleados encontraron empleo. Muchas parejas sin
hijos, que observaron austeridades y realizaron Agnihotra ofreciendo cien dadivas, fueron bendecidas con un hijo
por la Gracia Divina.

Ha sido dicho en el Atharva Veda: “Quienquiera que, siendo un rey en su presuncion, valor y poder abusa de un
conocedor y devoto de Brahman, desprecia y deshonra a la pobre alma, pronto caera con su reino, en el que el
vidente ha sido abusado.”

Asi, cualquiera que sea rico o fuerte, o cualquier hombre que posea poderes ocultos que deshonre a una persona
con una fuerte fe en Dios, nunca estara en paz consigo mismo.

Con la misma analogia, ¢aquellas personas presumidas, vanas y orgullosas, no seran tratadas con severidad por
deshonrar a aquellas almas pias, que son queridas por Dios? Puedo narrar muchos de estos casos.

En resumen, no hay nada que no pueda ser logrado a través del Gayatri. Pacientes postrados declarados sin cura
se recuperan. Pero la plegaria debe ser dicha con devocion completa. Nada es imposible de lograr para un Apéstol
del Gayatri. Pero la armonia completa entre el estimulador y el objeto y una atmaésfera congenial son esenciales.
Todos los implicados deberian estar de acuerdo. No hay lugar para la desesperacién, que, debo agregar, es el
resultado de la ignorancia.

¢ Es tan vil la ignorancia que perdona siquiera a los eruditos? No deberia haber oscuridad en presencia de la luz.

Comprenderas esto si puedes examinar la palabra avidya, ignorancia. La palabra raiz es vidya El prefijo a y se usa
para denotar la ausencia de lo mismo. El conocimiento esta latente en cada hombre. El conocimiento y el progreso
son los atributos naturales del alma. Pero el materialismo nubla nuestros intelectos, aunque el conocimiento nunca
se ve afectado. Cuando es suprimido solo parece haber sido perdido.

La ignorancia es la causa raiz de todo mal. El conocimiento trae verdad. Pero en una cosa los dos son iguales.
Cuanto mas los alimentes, mas crecen.

Esto es vélido en el caso del alma. Cuando entra en contacto con la Naturaleza, el alma es distorsionada. El
conocimiento permanece encubierto. Entonces se comporta como un hombre profundamente dormido, sin recuerdo
de todos los objetos conocidos. Si recuerdo un poco es un recuerdo oscuro, ni un poco mejor que el olvido. De la
misma manera, el conocimiento es cubierto por la ignorancia. Bajo la influencia de la ignorancia, hombres educados
adoran tumbas y sepulcros, llorando ante los Tazias. Muchos eruditos de los Vedas, muchos Shastris creen en la
idolatria y la brujeria. La erudicién y el conocimiento se nublan en una ignorancia gigantesca. Por lo tanto, jquerido
muchacho!, escapa de la ignorancia. Tu alma tiene poderes ilimitados. Desarrolla tus poderes espirituales. Pero
esto solo puede volverse posible con la obtencion del conocimiento. El shraddha completa y una fe invulnerable son
los requisitos esenciales del conocimiento. Si la fe es deficiente y falible, el conocimiento también debe ser asi. Y,
consecuentemente, el poder espiritual también permanecera débil.

Un viejo Sikh Zamindar tenia un puesto alto en Kassamboo, un estado en Africa. Una vez se sintié enfermo y tuvo
que guardar cama por seis o siete meses. Se volvid tan débil que sus huesos podian ser contados. No podia darse
vuelta en la cama. Sus hijos le ayudaban. Se probd6 todo tipo de tratamiento, pero la enfermedad empeordé.

Lala Durga Dass Khosla era su amigo. Un Misionenro Vedico de India, un apostol del Gayatri, habia llegado alli
para hospedarse con él. Lala Durga Dass llevé al Misionero con el Sadarji. EI Misionero vio al paciente y le pidio
que mirara su cara en un espejo que levantaba. El paciente lo mird y dijo que podia ver su cara en él. Entonces el
Misionario mandé buscar una copa de agua pura. Mirando el agua, el Misionario dijo una plegaria para la
recuperacion del paciente con concentracion a través del Gayatri. Entonces le pidié al caballero mayor que bebiera
el agua. El pobre hombre se habia vuelto tan débil que no podia levantarse para beberla. Finalmente dijo, “Viértala
en mi boca.”

El Misionero dijo: “Esta no es agua que ha de verterse en la boca. Esto ha sido santificado como néctar. Tendra que

sentarse en fe sincera para beberla. Deberia tener shraddha y respeto por esta agua sagrada que restaurara su
salud. A menos que cultive esta fe, esta agua no le sera dada.”

44



De la misma manera en que el cuerpo crece, bien alimentado, y alcanza su pico en la juventud, el apostol del Gayatri
crece constantemente a través de las plegarias para alcanzar lo mas alto. Entonces obtiene el florecimiento total de
su espiritualidad. Los salarios son de acuerdo al trabajo. Cuanto mas te dediques, mas fuerza acumulas. Se
quedarian sorprendidos si les narrara los actos de los apostoles del Gayatri. Es suficiente con decir que estos
asuntos no pueden ser plenamente explicados con palabras. Este es el camino de la accién, no de las palabras.
Las simples palabras no ayudaran.

A menos que recuerden la palabra, no pueden decir nada sobre este conocimiento. En un estado de sushupti
obtienen sélo el conocimiento, no la palabra ni la forma. Por lo tanto el conocimiento interno permanece adentro y
el lenguaje externo, afuera. Pero el apéstol que entiende el Gayatri mantra con sus connotaciones y efectos de largo
alcance y los mantiene en vista y los adora puede poner en efecto plenamente el conocimiento interior en su estado
despierto.

Ahora les diré brevemente la gloria y el efecto del Gayatri, Por favor escuchen.
El gran legislador hindi Manu ha escrito en el segundo capitulo del Manu Smriti:

1. Manu dibujé los tres Mahavyahritis como la quintaesencia de los tres Vedas. 2. El Prajapati Brahman ordefio el
primer pie del Gayatri de los Vedas. 3. Si un Brahmin erudito en los Vedas recita el Gayatri mantra prefijando Aum
y los tres Mahavyahrities durante el Sandhya, tendra el mérito de la recompensa que se acumula con el estudio de
los Vedas. 4. Si no realiza el Gayatri Jap y el Agnihotra, el Brahmin tendra humillacion de los Kshatriyas y Vaishyas.
EL Gayatri debe ser recitado antes del estudio de los Vedas. Por lo tanto es el primero entre los himnos Vedicos y
el medio para la realizaciéon de Brahman, que es el Dios Supremo. 6. Aquel que recita el Gayatri con el prefijo Om y
los Viyahrities dia y noche sin rastro de cansancio por tres anos, obtiene el Brahman y se mueve libremente como
el aire, a pesar de que él, en su estructura corpérea, puede trascender las ataduras. 7. Se debe repetir el Gayatri
en meditacién hasta realmente ver el Sol a la mafana y hasta que se salen las estrellas a la noche. 8. Los
pensamientos malignos de la noche son destruidos por la plegaria de la mafiana. De la misma manera, los
pensamientos malignos del dia son anulados por la plegaria vespertina.

Ademas de esto, el Brihadaranyaka Upanishad canta la gloria del Gayatri de esta manera: 1. Por la gracia del
Gayatri, el pecador y el pecado o pueden acercarse a su apoéstol. 2. Ningln pecador al que se opone un apéstol del
Gayatri puede lograr alguna vez su objetivo. Todo su progreso sera impedido. Pero un apdstol del Gayatri lograra
inmediatamente cualquier objetivo cuando quiera que quiera alcanzarlo. 3. Si el apdstol del Gayatri pronuncia una
maldicion sobre alguien, le pesara. 4. Agni es la boca del Gayatri. Que Agni sea cargado con cualquier cantidad de
combustible, sera quemado. De la misma manera, un apostol del Gayatri quema las restricciones de las castas sin
que lo afecte ningun pecado.

Creo que esto sera suficiente para hacerles entender el poder del Mantra. Si alguien encuentra tal fuerza, s qué mas
puede desear? Ningun rey poderoso sera capaz de enfrentarlo. Si adora para la realizacion de Dios, puede obtener
bienaventuranza. Las almas emancipadas también pueden obtener estos 24 poderes.

1. Fuerza 2. Energia 3. Atraccion 4. Sugestién 5. Movimiento 6. Respeto 7. Discriminacion 8. Actividad 9. Coraje 10.
Memoria 11. Determinacion 12. Deseo 13. Afecto 14 Aversion 15. Union 16. Desunién 17. Capacidad analitica 18.
Capacidad Sintética 19. Oido 20. Tacto 21. Vista 22. Gusto 23. Olfato 24. Conocimiento.

Con estos veinticuatro poderes el alma disfruta de bienaventuranza en emancipacion.

Queridos amigos, comprendan su religion y su deber y dediquense a las adoraciéon de Dios en un espiritu de
desinterés. Reconozcan al Sefior como su amigo y nunca seran derrotados por nadie en nada.

Om. Shanti. Shanti. Shanti. Om

11. BHAGWAN DAYA NANDA Y EL GAYATRI

Si tu mismo no quieres hacer nada bueno, ¢ por qué deberias evitar que otros lo hagan? La consigna deberia ser
vive y deja vivir.

45



El hombre que nunca ha leido el Gita en su vida, que nunca ha practicado el Gita, no sera capaz de fijar su mente
en él cuando esta muriendo. Las ultimas tendencias son formadas por lo que un hombre practica constantemente
en su vida.

Sobre los ultimos momentos de la vida del Rishi. Se levantd de su cama, se senté en meditacién, recité el Gayatri
mantra y se tendio6 para el descanso eterno.

“La perturbcion y la afliccion mental sélo pueden ser erradicadas por la devocion, por que Buba (el erradicador de
perturbacion) es el nombre de Dios. Buba también significa plegaria o adoracion. Por lo tanto la plegaria y la
erradicacion de perturbacion estan intimamente conectadas”.

“Los nervios del pulgar influencian al cerebro, los del dedo anular influencian al Ajna chakra, los del dedo medio
afectan al corazon, los del dedo indice afectan al ombligo y los nervios del dedo mefique influencian a los nervios
de los pies. Este efecto se absorbe en el mismo centro del practicante”.

“Es necesario que se queme incienso de diversos tipos durante el Japa. La fragancia dulce es el alimento de las
deidades y el devoto es rodeado de un aura divina mientras recita el Gayatri”.

“Todos los bienes del mundo que tiene un hombre y todas las virtudes que adquiere son los resultados de su
devocién a Dios. El amo de casa que comprenda este concepto basico nunca estara orgulloso de nada. Ya que el
hombre que hace el Gayatri Jap una cantidad incontable de veces no pide nada mas que Bhargo y Dhi, qué mas
puede el Sefor Todopoderoso conferirle en Su sabiduria? Todos los otros requerimientos y virtudes siguen. A
aquellos que estan inmersos en la adoracién de Dios, sus seguidores les traen lo que necesitan sin que pregunten
por ello. Si su devocion es constante y pura, ¢ por qué no han de obtenerlo, incluso en la vida futura? Si un hambre
ancla su fe en este concepto nunca abandonara a su Dios”.

“Las palabras que vienen de lo profundo de mi corazdn conmoveran inmediatamente el corazéon del escucha. Todo
aquello que viene de mi cabeza y solo es hablado por mi lengua, ya sea que sea prestado de otras personas o
libros, apenas sera escuchado por alguien. Nunca apelara a su corazén o intelecto. Ni se quedara largo tiempo, si
es escuchado. La adoracién del Bhargo de Dios sera recibida de la misma manera, dependiendo de si lo hacemos
con motivos egoistas, o con apego, o como deber, 0 en codicia de encontrar la emancipacién”.

Por ejemplo un hombre que adora a Dios por riqueza y hace Vachak Jap seguramente sélo encontrara riqgueza que
sera discontinua e inconsistente. Si es hecho por intelecto, el intelecto sera dado, pero sdlo de tipo ordinario. Una
riqueza firme y un intelecto seguro no seran dados. Si uno lo hace como debe, sin interés, s6lo se encontrara fama.
No se realizara a Dios. Si se hace de todo corazén, Dios purificara el corazon y hara firme la comprension. Pero si
se hace con todo el corazén y con una comprension completa, Dios conferira Bhargo de todo tipo. Si un hombre
dedicado al Jap le desea mal al alguien, piensa mal de alguien, alimenta rencor y malicia contra otro, o piensa en
difamar a otro, se encontrara con una recompensa como la que se ilustra a

Si alguien deseoso de adorar a Dios esta celoso de su hermano, o trata de lastimar a su hermano maliciosamente
a través de la adoracion, Dios nunca estara complacido con él. Nadie lo ha forzado a desear de esa manera. Por lo
tanto, aquel que conoce la forma de Bhargo no puede cometer un pecado; se vuelve sin miedo. La mayoria de la
gente adora a Dios por medio del Gayatri, pero no comprenden la forma de ninguna de las palabras.

Malicia

Si la malicia quema el corazén de un apodstol del Gayatri, su intelecto se volvera torpe. Algunas personas
argumentan: “4 Cual es la utilidad del Jap? Nuestros actos deberian ser justos.” Es verdad. Pero la rectitud en los
actos viene cundo tenemos intelectos puros y decisivos que saben qué es que. Por esa razoén, el Gayatri Jap deberia
ser hecho devotamente y tantas veces como es posible, para que nuestros intelectos se puedan volver puros y de
utilidad, para mantener la rectitud en los actos, en vez de causar dafio positivo en todas partes.

Como Gayatri Ayuda en el Estudio de los Vedas

Sélo aquel que ha practicado el Gayatri profundamente puede leer los Vedas con facilidad y comprender sus
significados escondidos, sea educado o no. Incluso los mas grandes eruditos no adquiriran la dulzura o la facilidad
para leer los Vedas si no realizan el Gayatri Jap. Sélo un devoto puede derivar placer de los Mantras Vedicos. Sélo
él puede compartir su placer con otros.

46



¢ El Guru Mantra deberia ser iniciado en reclusion o abiertamente, en la presencia de todos, de la misma manera
en que la luz, el agua y el aire de Dios les son dados a todos?

Dios ha creado el sol para todos nosotros, pero sélo puede verter luz sobre objetos, no sobre nuestros corazones.
El viento s6lo mantiene nuestra vida exterior, no la vida espiritual. La luna también sélo le imparte frescura al cuerpo,
no puede refrescar un alma agitada. De la misma manera, el agua es para la estructura fisica, no para la mente o
el alma. Pero, de la misma manera en que los seres humanos tienen el privilegio de recibir otros privilegios de Dios,
que reciben de acuerdo a su destino, tienen el privilegio de recibir conocimiento de El. Dios Mismo confiere su
conocimiento. Lo imparte al alma, y no al cuerpo. Sélo un verdadero devoto puede recibirlo en su alma, a través de
la plegaria y las practicas ascéticas. De la misma manera, el Guru Mantra es iniciado en soledad. Las lecturas y las
instrucciones comunes son para todas las personas, pero las instrucciones especiales son impartidas en secreto.

La Recompensa del Japa en Grandes Cantidades

El apéstol que hace Jap del Gayatri en grandes cantidades recibe uno de los siguientes: riqueza, distincion y habla.
El hombre se distingue de otros animales por sus manos, su habla y su intelecto. El intelecto del hacedor del Gayatri
Jap se vuelve agudo, pero le ayuda de acuerdo a sus karmas pasados. Algunos apostoles ganan riqueza. Ganan
con sus manos, dan con sus manos y su fama se esparce. Ellos y sus familiares permanecen felices y contentos.

Algunos apdstoles no encuentran riqueza. Sus ingresos y su riqueza no se incrementan. Pero demandan respeto.
Los ricos y los sabios los respetan. Algunos apdstoles obtienen el don del habla. Su habla es dulce, fluida y veraz.
Tiene un encanto propio.

Algunos apéstoles obtienen las tres recompensas. El Gayatri Jap los eleva. Pero a todo apostol se le asigna uno de
estos tres con seguridad.

La Recompensa de acuerdo a los Gunas

El devoto cuyo Jap es pura apariencia (Tamas Jap) solo obtiene la distincion. Pero esta distincion pronto terminara
en la calumnia del hombre. Asi, la recompensa del Jap es honor, la recompensa de la apariencia es mera apariencia
de honor y la recompensa del tamas es la calumnia.

La Necesidad de Estudio y Plegaria

Los hacedores de Jap y Homa deben proseguir sus estudios y rezar incesantemente. El estudio de les escrituras
funciona como una cerca contra los pensamientos malignos y los actos malignos, y la plegaria funciona como agua.
Ambos son esenciales para la maduracion de una cosecha. Aquellos que realizaron Sandhya, Jap y Homa todos
los dias pero no rezan, permiten que sus cosechas se marchiten. El Sandhya, Jap y Homa sin el estudio de los
Vedas es como una cosecha en maduracion dejada a los animales. Estos animales no son nada menos que nuestros
propios instintos animales. No hay mejor manera de mantenerlos bajo control que el estudio de las escrituras.

Tres Tirthas

Aquello que erradica todas las aflicciones de la humanidad es conocido como Tirtha. Asi, cualquier rio o cuerpo de
agua es un Tirtha para la limpieza del cuerpo. Los padres de uno son el Tirtha para la purificaciéon del corazén vy el
Gayatri es el Tirtha para la emancipacion del alma.

12. ;POR QUE ES SAGRADO EL YAGYOPAVIT?

Los himnos de los cuatro Vedas, incluyendo los Brahmanes, son un lakh, de los cuales 80 mil se relacionan con los
rituales (karam Kano), 16 mil contienen plegarias (Upasana) y cuatro mil tratan del conocimiento. Asi, los himnos
Vedicos para los tres 6rdenes, o sea, Brahamcharya, Grahasta y Vanprastha, para rituales y plegarias son 96 en
total. Por lo tanto el cordén mide 96 veces el ancho de la mano.

47



La medida también ha sido fijada para coincidir con el esquema césmico:

Dias lunares 15 Vedas 4
Dias solares 7 Tipos de naturaleza 3
Mansiones lunares 27 Ordenes del tiempo 3
Elementos 25 Meses 12
Total 74 22

Total =74 + 22 = 96

Un cubit se compone de 24 dedos. El cuerpo de un hombre mide entre 84 y 108 dedos. La altura promedio con sus
propios dedos de un hombre es de 96 dedos. Esta es una formula de la Quiromancia.

De la punta de la cabeza al dedo gordo, la altura de un hombre normalmente es de 96 dedos.

Que Tipo de Cordon Deberia usarse y Como Debe Hilarse

El corddn deberia ser hilado por una virgen, un Brahman regular en la realizacion de rituales o una esposa fiel y
virtuosa cuyo esposo esta vivo. Al cosechar el algoddn la persona deberia recitar los vyahrities. Una recitacion del
Purusha Surta del Rig Veda es esencial al hilar el cordon. Cuando el cordén es enrollado alrededor de los dedos de
la mano derecha se debe recitar ‘Om Bhu’. Cuando es enrollado una segunda vez, se puede repetir ‘Om Svah’. Las
hebras deben ser colocadas sobre las hojas de la Butea frondosa. Entonces las tres vueltas deben ser rociadas con
agua santificada con una recitacion de .., y el Gayatri. Entonces debe ser lavado. Luego las vueltas deben ser
convertidas en el cordon sagrado, sentado en un lugar limpio, en cualquier dia excepto un dia de luna llena y el
Ultimo dia de la mitad oscura de la luna, tras un bafio, Sandhya Vandan y Gayatri Jap. Estos son los interdictos
dados en los Katyain, Bodhyain y Dewal Smritis.

Que Tipo de Cordon No Puede usarse

Un corddn hilado por una viuda, en un dia de luna llena, el dia de la conjuncién lunar, uno roto, uno que esta en el
suelo, o hilado tras comer no pueden ser convertidos en un Yagyopavit.

El Gayatri debe ser recitado al hacer el cordon.

Las Tres Cuerdas de los Cordones Sagrados
Se pueden tomar tres tendederos, tres por cada Adhyatmik, Adhibhautik y Adhidaivik. Significan lo siguiente:
Para las tres castas — Adhibhautik
Para los tres gunas — Adhibhautik
Para las tres 6rdenes — Adhidaivik

Para el triple conocimiento — Adhyatmik

Estos nueve cordones también indican su relacién con las nueve deidades*® como sigue:

1. Om Conocimiento Divino
2. Agni Esplendor

3. Anant Firmeza

4. Luna Popularidad

5. Antepasados Suavidad

6. Prajapati Capacidad de regir
7. Viento Pureza

8. Sol Energia ilimitada

40 Ver el Samaved Chhandogya Sutra

48



Al poner el nudo en el cordén debe ser recitado el Om*'. Los cordones deben ser doblados en tres. Asi habra tres
Cordones Sagrados.

Adhidaivik. La energia, el agua y la comida son necesarios para la existencia. La energia exquisitamente sutil hace
los huesos, la médula y el habla. El agua hace la sangre y el Prana. Prithvi (comida) hace la carne y la mente.

La energia trae el color de piel rojo, el agua y el blanco, y Prithvi el negro.

Las tres Obligaciones. Mientras se realiza la ceremonia del cordén sagrado, el iniciado debe prometer que cumplira
las tres obligaciones — las obligaciones con la madre, las obligaciones con el padre y las obligaciones con el
preceptor. Los tres hilos del cordén sagrado nos recuerdan estas tres obligaciones. EI Manusmiriti prescribe*? que
los dos veces nacidos pueden entrar al Sanyas Ashram tras haber absuelto las tres obligaciones. Sifracasa en ellas,
serd una humillacion.

El Brahma Granthi representa a Brahman en el comienzo de la creacion.

El nudo culminante es conocido como Braham Granthi. También es llamado el Nudo Pranava. Quiere decir que la
meta mas alta de la creacion es Pranava o la Salvacion.

Los tres hilos también indican los tres preceptores. Todos los que visten el cordon deben cumplir con las obligaciones
para con ellos. Son 1) Dios, 2) el Preceptor Espiritual y 3) Agni (el Fuego). Adorando a Dios a través del Gayatri se
adquieren poderes espirituales.

A través del servicio al preceptor espiritual y la obediencia a sus 6rdenes se alcanza la fuerza de voluntad.
Con el servicio al fuego a través del Agnihotra regular, se conservan la fuerza y la salud fisicas.

Vistiendo el cordén sagrado, el discipulo deberia buscar dos virtudes. A través de la disciplina deberia aspirar a la
simplicidad y a través de la eminencia del preceptor deberia desarrollar un pensamiento elevado. Su consigna
deberia ser ‘vida simple y pensamiento elevado’.

Tiempo. A un nifio Brahmin le deberia ser dado el cordén sagrado a la edad de 8 afios, a un Kshatriya a la edad de
11 afios y a un Vaishya a la edad de 12 afios. Se dice en el Vaishihta Smriti (Capitulo 1V) que los Brahmines fueron
creados con la métrica Gayatri, los Kshatriyas con la Trishtubh y los Vaishyas con la métrica Jagati. Estas métricas
tienen 8, 11y 12 silabas por linea respectivamente. Por lo tanto la investidura del cordon sagrado a un nifio Brahmin
deberia ser hecha en el octavo afio de su vida, la de un Kshatriya en el onceavo afio y la de un nifio Vaishya en su
décimo noveno afo.

¢ Por qué en el hombro derecho? El cordon sagrado se coloca sobre el hombro izquierdo. La senda de las
deidades (solsticio de verano) y él de los antepasados (solsticio de verano) son los caminos de la salvacién. Al dos
veces nacido deberia serle recordado constantemente el solsticio de verano. Todos sus ritos religiosos deberian
ser realizados en este periodo, porque soélo entonces los poderes espirituales dirigen la fuerza fisica.

41 Ver los Katayan, Deval y Bhrighu Smritis
42 Manusmriti, VI. 35

49



