Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

eAYATRl VEDANTA Yog A

GAYATRI MANTRA
Una Invitacion a la Practica Espiritual

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY

www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




e Primera publicacion privada, 9 de Chaitra de 1985 (500 ejemplares de distribucion gratuita)
e segunda publicacion privada, 9 de Chaitra de 1986 (500 ejemplares de

e distribucion gratuita)

e tercera publicacion privada, 9 de chaitra de 1987 (5000 ejemplares de distribucion gratuita)
e (uarta publicacion privada, 9 de Chaitra de 1988 (500 ejemplares de distribucion gratuita)

¢ Quinta publicacion privada, 9 de Chaitra de 1989( 500 ejemplares de distribucion gratuita)

e Sexta publicacion privada, 9 de Chaitra de 1990 (500 ejemplares de Distribucion gratuita)
e Séptima publicacion privada, 9 de Chaitra de 1992 (500 ejemplares de Distribucion gratuita)
e QOctava publicacion privada, 9 de Chaitra de 1995( 500 ejemplares de Distribucion gratuita)

El 20 de junio de 1998 se inicia un proceso de promocion de un Encuentro Internacional de
Espiritualidad, invitando via Internet y por correspondencia, a millones de personas a que adhieran a la
repeticion del gayatri mantra. Se publican miles de folletos para distribucion en la Republica Argentina de
forma gratuita, conjuntamente con la pronunciacion del gayatri mantra en casettes.



Primero

1

No hay mayor celebracion que el encuentro cuando sucede desde el amor. Si observamos
a nuestro alrededor, vemos que todos los seres y todas las cosas habitamos una porcion de
una realidad mayor y, en esa realidad mayor, se construye desde el dialogo y el amor.
Salimos al encuentro de los seres y las cosas desde el desamparo, quebrando la cadena de
causas y efectos que nos sefialan éste o aquél sendero. Estamos solos en el mundo, arrojados
a una maravillosa tarea de autoconciencia y transformacion y, sin embargo no existe una
sola particula de nuestro cuerpo mental, fisico y espiritual que no sea parte de una obra
mayor, que trasciende toda comprension racional. Y en esto estamos hermanados con todo
el Kosmos.

(Nuestra galaxia tiene mas de 117 afos-luz, en su longitud maxima. Un afio-luz es la
distancia que puede recorrer un rayo de luz en 365 dias, a una velocidad aproximada de
300.000 kilémetros por segundo. Dicho de este modo aparece ante nuestros 0jos una
afirmacion fantastica de cuan extraordinariamente vasto es el cosmos, pero, aun asi, para
nosotros es una vision restrictiva. Adherimos a la reflexion que presenta Ken Wlber en su
libro Breve Historia de todas las cosas: “ Fueron los pitagoricos los que acufiaron el
término “kosmos”, un término que nosotros solemos traducir como cosmos. Pero su
significado original no era el que le damos hoy en dia cuando hablamos del “cosmos” o del
“universo” como universo exclusivamente fisico, sino a la naturaleza y al proceso pautado
de todos los dominios de la existencia, desde la materia hasta la mente y, desde esta, hasta
Dios...”el cosmos incluye el cosmos ( o fisiosfera), la bio ( la biosfera), la psique o nos
(noosfera) y la teso (la theosfera o dominio de la divino™)

Un instante raiz ilumina nuestras mentes y nuestras vidas ya no es una grito vanidoso sino
un susurro fecundo que alerta con su energia creadora, el mundo dentro del Kosmos que
nos fue dado, el que construimos y ciertamente el que dejaremos.

¢ Cémo poner palabras humanas a Aquello que no es humano? Lo que desde siempre era 'y
que se prolonga en la eternidad de la luz, de nuestras vidas?

La palabra humana no es capaz de expresar en toda su magnitud la magnificencia de los
celestial pero, a veces, a lo largo de la historia de la humanidad, llega a nosotros el anuncio,
la conciencia saber vivencia de las cuales los profetas, santos y encarnaciones de divinidad,
hablan de la maravilla.

Es una proclamacion una invitacion a la celebracion del Amor.

La celebracion del Amor es de una absoluta gratuidad, es un don, una entrega sin
condiciones una “ presencia.”

Se trata de una presencia que es inmanente y trascendente a nuestra propia realidad,
es un interior unificado con lo exterior y un exterior que expresa nuestra intimidad
sagrada.



(Es importante sefialar que existe la evolucion y no podemos precisar con detalles el punto
exacto en que la masa total del universo permite que un emergente llamado vida o sistemas
vivos comiencen el curso de la evolucion. Es importante sefialar que el cosmos, la aparicion
de los sistemas vivos y su posterior evolucion no fue azar puro y casual. Plantearlo en esos
términos seria una vision reduccionista, seria desconocer la complejidad que representa
comprender el Kosmos como totalidad, un enfoque brutal que arroja al “cosmos” a un mero
acontecer del azar.

Sobre esta cuestion, el cientifico Boogdanov observa que “toda la realidad descansa sobre
un pequefio numero de constantes cosmologicas: menos de quince. Son la constante de
gravitacion, de la velocidad de la luz, del cero absoluto, la constante de Planck, etc.
Conocemos el valor de cada una de ellas con una notable precision. Ahora bien a poco que
hubiera sido modificada una sola de esas constantes, el universo — al menos, tal como lo
conocemos — no hubiera podido aparecer. Un ejemplo contundente lo proporciona la
densidad inicial del universo: a poco que esta densidad hubiera sido desviada del valor
critico que mantiene desde los 10. 35 segundos después del big bang, el universo no hubiera
podido constituirse”.

Es decir, observamos un universo ordenado minuciosamente y regulado por constantes que
actian con precision y destino exactos y preciso.

Los especialistas en algebra sostienen que la probalidad matematica de que el universo haya
sido engendrado por azar o de forma meramente aleatoria es practicamente nula: Es como
si lazaramos al aire cientos de miles de letras y, por azar, estas letras cayeran dentro de un
libro y formaran nuevamente todas las oraciones del libro. Un imposible.

P. Davies dice que “si el estado inicial del universo fue elegido al azar, parece
extremadamente probable que el big bang hubiera expelido agujeros negros en lugar de
gases dispersos. La estructura actual de la materia y la energia, con la materia apenas
esparcida en forma de estrellas y nubes de gas a una densidad relativamente baja, solo seria
posible a partir de una eleccion muy especial de las condiciones iniciales...”

Lo mismo sucederia si la fuerza nuclear hubiera sido mas o menos intensa, no quedaria
hidrogeno del big bang ni podrian existir estrellas estables como el sol ni agua liquida, en
consecuencia, ninguna clase de vida seria imaginable.

En estas constantes fisicas fundamentales donde encontramos la prueba que nos permite
reflexionar a favor de un Espiritu Supremo que permitié de algin modo por Su Voluntad
libre de cualquier condicionamiento que pueda existir la vida y sus distintas etapas
evolutivas hasta llegar a la vida autoconciente.

Aristoteles decia que “la casualidad existe después de la naturaleza y sus leyes” y Guitton
dice que Jung, sostenia que la aparicion de coincidencias significativas implicaba
necesariamente la existencia de un principio explicativo anadido al espacio, al tiempo y a la
causalidad. Este gran principio se llama de sincronocidad y es complementario de la
causalidad.



Esto nos invita a una reflexion, en el Instante Primordial no hay un acontecimiento aleatorio,
ni azar, es el Espiritu Supremo, Potente, Invisible, Libre, Misterioso, Sensible, Infinitamente
existente, presente adentro y afuera de cada particula del cosmos.

Maxwell a ese Espiritu Supremo, lo llamo “Genio Divino”; Eddington, “Antiazar”,
Einstein, “Arquitecto del Universo”; David Rey, el dulce cantor de Israel lo llamo “Dios”
y Jesus el Nazareno, contemplando los lirios del campo, lo llamo “Padre”.)

El mundo, nuestro mundo personal seria una oscuridad primordial sino brotara la luz de una
Altisima verdad que aborda y desbordan todas nuestras porfias intelectuales, es en ese
contexto que nuestros corazones reposan en la verdad, la bondad, la unidad y la belleza,
porque desde un umbral inmemorial poseemos el mensaje que nos inspira hacia la luminosa
mafana del despertar de una Era de Verdad, Paz, Amor, No Violencia, Accion Correcta.
Esta Nueva Era no sera posible hasta que tomemos conciencia que el sentido y la direccion
hacia donde marcha el Kosmos es hacia estadios cada vez mas amplia de luz y, esa luz, es
una fuerza interna que incluso desde dentro alumbra lo universal en el seno de lo particular,
el todo en el interior del fragmento que cada cosa es.

La tarea consiste en arrancarnos la mascara apariencial y mostrar cada vez mayores niveles
de aceptacion de un ““si” abierto y expectante que espera el compromiso vivencial de la
persona humana.

Como lo expresara bellamente el poeta, la verdad nos esta haciendo “sefiales rojas como
incendios...” y en su trabajo Sobre el amor y el poder, Luis J. Aduriz dice: “lo verdadero,
la verdad anda por ahi como flotando, al modo del sonido ondeante de las campanas
anunciandose... para quien quiera recoger su seria y exigente, empero amable pretension de
venir a plena. La verdad hace sefias.

Por las ciudades vagamos los hombres descorazonados. Sin embargo, en los limites del
ruido, en los confines de la prepotencia de los discursos epistemoldgicos e ideologicos, hay
algunos hombres que estan abiertos al misterio de arriba, saben que una gracia in-humana
puede redimir a las ciudades. Alli invisibles ya obran pensamientos y plegarias abiertas a
las sefales ( esta ultima frase pertenece a Mandrioni en su articulo “pensar la ciudad”).

La verdad hace senas, dice el pensador. Para poder percibir esas sefiales, para captar las
sutilezas de los rutilantes colores de la verdad, debemos ejercitarnos en aprehender un nuevo
paradigma, en vivenciar la Verdad Absoluta, no como una proposicion irreducible y
restrictiva, sino mas bien como una faceta de un divino diamante de esa verdad que esta
haciendo sefas.

Se hace indispensable vivenciar al Supremo Espiritu, como un haz de luz apenas perceptible
que mi yo individual puede comprender y aprehender, que ese minusculo haz de luz no es
diferente ni extrafio al saber, conciencia y vivencia del otro.

Nos proponemos hoy, un silencio quebrado por las palabras, pero esas palabras marcan la
presencia victoriosa que es un don, gratuito, un encuentro, un dialogo, una celebracion de
amor y para el amor.



Recrearnos a partir de un nuevo paradigma significa regresar a los textos sagrados de todas
las religiones y del pensamiento budista, releerlos, extraer el vigor y la savia que nutre la
vida fisica, mental y espiritual del hombre, es permanecer en el silencio, pero en el silencio
fecundo de la Voz. Palabra original, fecunda y Divina.

Nacemos en el seno de la palabra recalca una y otra vez el poeta Rilke, porque la palabra
es el sentido de nuestra vida. La vida es encuentro, un salir hacia lo inexpresable del Kosmos
y un adentrarse en las profundidades del alma.

Hablamos de los textos sagrados y hablamos de la vivencia; el nuevo paradigma es la
exaltada vivencia del Espiritu Supremo que nos conduce hacia una mayor y mas amplia
sensacion de bienestar, de belleza y de ternura.

De este modo, expondremos algunas ideas centrales que a nuestro juicio puede constituir la
adopcion de un estilo de pensar, de sentir y de vivir como apertura a la unidad de todos los
seres y todas las cosas.

2

Estos son los textos esenciales que permiten al hombre marchar por los senderos del amor,
la paz y la benevolencia y finalmente, fundirse en la divinidad. Estos textos fueron dados
por los poderes celestiales a lo largo de la historia de la humanidad, el nucleo central de
los textos sagrados de los Vedas, Los Sutras Budistas, la Tora, el Evangelio y el Coran
pueden definirse como el intento de lo divino por mostrar a la humanidad los senderos
que conducen a la realizacion del ser.

La humanidad vive momentos trascendentes y pleno de posibilidades de construir una
civilizacion encaminada hacia la espiritualidad y la santidad, todos los caminos nos orientan
hacia el conocimiento que yace oculto, incluso en las piedras y nos habla de un Dios
inmanente - trascendente. La promesa del profeta en la Biblia de que “tu amo ya no
ocultara Su Rostro”, es una vivencia que compromete a millones de hombres y mujeres
con un cambio positivo y activo a favor del amor y la solidaridad. El proposito de transcribir
algunos pasajes fundantes de los textos sagrados es un primer e imperfecto intento de
contribuir minimamente a este movimiento universal y espiritual del que somos parte
aunque no seamos conscientes plenamente.

3

Los Textos Sagrados

Las proclamas de los sagrados textos de la India, resultan inapelables para el alma

sensible y sedienta de Dios.
*



Sin atributos, antiguo, eterno, puro, sin mancha, inmortal y libre de ataduras, (nirgunam,
nirafijanam, sanatanam, niketanam, nytia, bhuda, mukthanirmala, svarupinam).

De este modo:

Dios es el Morador de todos los seres, (Ishvara Sarvabhutanam).

Por lo tanto:

Yo Soy Brahman, (Aham Brasmasmi).

Cuando esto sucede:

La percepcion del Uno sin Segundo es Conocimiento Supremo, (advaita darshanam
jianam).

Asi:

Solo lo que es inmutable en el pasado, el presente y en el futuro, eso, es La Verdad, (trikala
badhyam satyam).

Y, Cual es esa verdad Inmutable e Inalterable?

A nivel de la fisicalidad:

‘Tu eres mi Amo , yo soy Tu sirviente’.
Al nivel de la mente:

‘Yo soy una chispa de Tu Divino Ser’.
A nivel del alma:

‘Tuy yo somos Uno, Uno y Solo Uno’.

sk sgosk skoske skok

En la religpon de Zoroastro, en sus textos sagrados se afirma:
Yashna 51:12:

“en el lapso de una sola vida en la tierra

pueden alcanzar la perfeccion las almas fervientes,
ardientes en su celo y sinceras en su trabajo”

En el Yashma 48:7:
“mantén alejado de ti el odio, no dejes que nadie
tiente tu mente para que actue con violencia, apégate al amor”

Yashma 34:4:

“Tu fuego interno oh Ahura anhelamos ver,

el arde poderoso a través de la verdad,

el mantienen Tu fuerza, nuestra esperanza y meta.

El es.

El alumbra a los fieles claramente durante toda la vida.



Pero, Oh mazda, en los corazones de los no regulados,

El observa todo con Su sola mirada.”

Y la sagrada plegaria, la secreta oracion del creyente de la religion de Zoroastro;
Yashna 29:7.

Yatha Ahu vairyo

Atha ratush asht-chit hacha:

Vangheush dazda manangho

Shyaothmanam angeush Mazdai;

Khshatrem-cha Ahurai a

Yin dreghubyo dadat vastarem.

Traduccién tradicional:

Como el Supremo del Universo es Absoluto en Su voluntad, asi es el maestro en su pureza.
Quienquiera que haga buenas acciones y las ofrende al sefior, merece el don de una mente
benévola;

Quienquiera abrigue a los necesitados, recibira autoridad del sefior de la existencia.
soskoskokoskokok

Luego nos encontramos con dos Verdades Vivencias entregadas en el monte Sinai al profeta
Moshe:

Escucha Israel, el Sefior nuestro Dios, el Sefior es Uno, (Shema Israel Adoshem Elohenu,
Adoshem ejad).

Y el pueblo escucho al pie del Monte:

A ti se ha mostrado para saber que Dios es el Sefior, no hay nada més fuera de El
Y también fue dicho a Moshe:

Sabe hoy, y llévalo a tu corazon, que Dios es el sefior, en los cielos arriba y en la tierra
abajo, no hay nada mas.
Deuteronomio 4. Versiculo 35 y 39 respectivamente

Estos dos versiculos son ampliamente comentados por todos los sabios, misticos y santos
de Israel, la verdad mas basica y radical que la Tora expone en estos dos versiculos afirman
de un modo categdrico e inequivoco la inexistencia del universo en el sentido que todo es
inexistente fuera de Su Unico y absoluto ser compasivo y misericordioso que pernea y
sustenta toda la creacion desde adentro como inmanencia y desde afuera como trascendente
sin que ambas actividades divinas disminuya en lo mas minimo la unicidad de Dios.

Se debe conservar que cuando el pueblo de Israel recibid la sagrada Tora en el Monte Sinai,
alli segun la ensefianza mistica de la Kabalah, estaban presentes las almas que fueron y



serian en un futuro receptoras del mensaje celestial y Rashi, un famoso comentarista del
texto sagrado dice en su comentario a estos dos versiculos, “y fueron abiertos los siete cielos
y todo Israel pudo ver que fuera de El, no habia nada”.

Porque como esta escrito en la Tora
los 13 atributos (Midot)de misericordia Divina que Dios le dijo a Moshe:

Vayaabor Adonay al panav vaikra Adonay Adonay
Y paso6 Dios por sobre Su rostro y llamo Dios
El

Todopoderoso

Rajum

piadoso

Vejanun
misericordioso

Erej

lento

Apaiim

(para la) ira

Verab Jesed

Y de grandes favores
Veemet

Y verdadero

Notzer jesed
Conservas los favores
Laalafin

Por mil generaciones
Nosé avon

Perdonas los desvios

Vafesha
Y el descuido

Vajataa
Y el error

Venaqué
Y lo limpia

skesk skook skok sk

Jests el Nazareno, trae el mensaje reactualizado del amor, del servicio y de la entrega:
existen los libros canonicos, estos es, los aceptados por la Iglesia y el cristianismo en



general, pero estos cuatro evangelios, representan un pequeiio porcentaje de los textos,
dichos y frases que se sefialaban como palabra de Jesus en los primeros siglos del
cristianismo.

Diversas fuentes judias, musulmanas y de los primeros cristianos registraron sentencias muy
relacionadas con la vivencia de un Jesus viviente entre los hombres; Cuya palabra no solo
era una enseflanza sino una vivencia espiritual profunda. Estas fuentes primarias y
tempranas de las palabras de Jesus corroboran una vez mas, no solo el mensaje del maestro
sino el significado de Su advenimiento.

Por ejemplo, en Egipto en 1945, proximo a la zona de Nag Hammadi se descubrid lo que
hoy es conocido por lo expertos y tedlogos como Papyrus Oxyrhynchus, el que vulgarmente
se puede denominar el evangelio griego de Tomads.Este texto representa de algin modo el
intento por sistematizar lo que es llamado agraphas o sentencias no escritas del Divino
Maestro Jesus.

(Dice Jesus:) “El que ( busca), no se detenga (en su busqueda hasta que) encuentre. Y
cuando encuentre, (se asombrard y habiéndose) asombrado, reinara y habiendo reinado,( ¢l
descansard).

n.654.lin. 5-9

Dice Jesus: “Si vuestros lideres os dijeren, mirad, el reino esta en los cielos, las aves del
cielo os precederan. Si os dijeren que esta bajo la tierra, los peces del mar entraran y os
precederan. Mas el Reino de los Cielos estd dentro de vosotros y fuera de vosotros. El que
se conozca a si mismo lo descubrird. Y cuando os conozcais a vosotros mismos, entenderéis
que sois hijos del padre Viviente. Pero si no os conocéis a vosotros mismos, estais sumidos
en la pobreza y sois la pobreza misma.

n.654, lin. 9-21

Dice Jesus: En el interior de una persona de la luz, hay luz y brilla en todo el mundo. Si no
brilla entonces hay oscuridad.

n.655(d) lin. 1-5

(En el mismo sentido, la sentencia 24 expresa: “Sus discipulos le dijeron: muéstranos donde
estas, pues debemos buscar ese lugar. El les dijo: el que tenga oidos que oiga. En el interior
de un hombre de la luz, hay luz y brilla en todo el mundo. Si no brilla, entonces hay
oscuridad.)

Jesus dice: Levantad la piedra y alli me encontrareis. Partid el lefio y alli estoy Yo.

L, lin. 23-30
(En el mismo sentido la sentencia 30: Jesus dijo: donde haya tres deidades divinas son.
Donde haya dos o uno, con €l estoy Yo.
Y en el mismo sentido la sentencia 77: Jests dijo: Yo soy la luz que esta sobre todas las
cosas. Yo soy todo: de mi ha surgido todo y todo llega a mi. Partid un lefo, alli estoy Yo.
Levantad una piedra y alli me encontrareis.)

10



Sus discipulos le dicen: ;Cuando te revelaras a nosotros y cuando te veremos?

El dice: cuando os despojéis de vuestras vestiduras y no sintais vergiienza ( y no tendréis
miedo.)

lin. 36-41

(En el mismo sentido sentencia 37: Sus discipulos dijeron: ;Cudndo te nos manifestaras y
cuando te veremos? Jesus les respondid: Cuando os despojéis de vuestras vestiduras sin
sentir vergiienza y tomando vuestros vestidos los pongdis bajo vuestros pies como nifios
pequenios y los pisoteéis, entonces vosotros veréis al Hijo del Viviente y no tendréis miedo.)
Y nunca estéis contentos excepto cuando miréis a vuestro hermano con amor.

(Evangelio de los Hebreos 7, en Jer6nimo.)

Sus Discipulos dijeron: maestro ;quien es el que busca y quien es el que revela?

El maestro les dijo: El que busca es también el que revela.

Mateo le dijo: maestro, cuando escucho y cuando hablo, ;quién es el que habla y quien es
el que escucha?

El maestro dijo: El que habla es también el que escucha y el que ve es también el que revela.
(Dialogo del salvador 9-12)

Por esta razon Yo os digo, tened confianza en vuestros corazones y si os falta confianza,
tened confianza frente a las diferentes formas de la naturaleza. Quien tenga oidos para oir
que oiga.

Evangelio de Maria 8, 6-11

El dijo: He venido a hacer lo que est4 abajo igual a lo que estd arriba y lo que est4 afuera
como lo que estd adentro y a unirlos en aquel lugar.
Evangelio de Felipe 67, 30-34

skskoskoskoskoskok

Y asi fue dicho por el Profeta Muhammad, la paz y la bendicion sea con el y su
descendencia, cuando el Arcangel Gabriel le comunicaba las verdades celestiales:

Aquel que se conoce a si mismo conoce a Su Senor, (Man ‘arafa nafsahu, fa qad ‘arafa
rabbahu).

De modo que:

He conocido a mi Sefior por mi Sefior (‘araftu rabbi bi-rabbi).

Ciertamente:

11



El Todo es Uno y el Uno es todo, (Al-jami wahid wa l-wahid jami).
Entonces, cual es la verdad esencial?

Soy la verdad, (Ana I-haqq)

Por lo tanto:

° Dios solamente! (Allahu faqat)
° No hay nada sino Dios (Laysa illa Llah).

Porque:

El es el misericordioso, (al-Rahman)
El es el compasivo, (al-Rahim)
El es el rey, (al-Malik)

El es la Paz, (al-Salam)

El es el protector, (al-Mujayman)
El es el que escucha, (al.sami’)

El es el amable, (al-Halim)

El es el amoroso, (al-Uadud)

El es el hermoso, (al-Jamil)

El es el Unico, (al- wahid)

El es el Singular (al-fard)

El es el Primero (al-awwal)

El es el Manifiesto (al-Zahir)

El es el Oculto (al-batin)

El es el Ultimo (al-akbir)

Si, si, ciertamente:
Aquel que se conoce a si mismo conoce a Su Sefior, (man ‘arafa nafsahu fa-qad ‘arafa
rabahu)

4

La esencialidad de la palabra celestial solo tiene un mensaje para ofrecernos y es este: la
redencion, la purificacion, el refinamiento o el proceso de reparacion que compromete desde
lo individual.

Significa que debemos transformar nuestro mundo desde adentro, utilizando los procesos
interiores y el potencial de divinidad encerrado en cada uno de nosotros.

12



Es correcto vivenciar y reflexionar acerca de ese ‘nacleo de divinidad’ que somos nosotros
mismos, pero jamas debemos olvidar que en este mundo material, conviven con ese nucleo
esencial de divinidad, impulso que amenazan desintegrar nuestra ‘humanidad’ nuestra
buisqueda de auto trascendencia.

A este impulso podriamos denominarlo ‘alma animal’ pues incluyen los impulsos basicos
( muchas veces en pugna) de auto - conservacion, auto —satisfaccion auto - proteccion y auto
propagacion. Luego convive junto a nuestro nucleo esencial de divinidad y a nuestra alma
animal, el aspecto absolutamente material, desprovisto de esencias espirituales visibles al
ojo comun y que muchas veces es ocasion de transgresiones y de usos irracionales.

La eleccion es clara, la ensenanza de la unicidad absoluta de Dios

nos sefiala un sendero por el que debemos transitar: Debemos vivencia a cada instante
nuestro nucleo divino esencial y debemos a cada instante refinar, purificar y santificar los
elementos animales y materiales, de modo que podamos proclamar desde nuestra sangre:
Fuera de El, no hay nada.

Y quien comprende desde la vivencia la esencialidad del Mensaje Celestial, no sucederan
sus noches de lagrimas sin fe.

Experimentar la Unidad esencial de Dios, jamas puede intimidar al alma piadosa por mas
que los datos ‘de la realidad mundana’ se muestren adversos y amenazadores.

Deseamos la fraternidad de todos los seres y todas las cosas bajo la paternidad de Dios, y
por eso, amamos y deseamos aprehender la verdad Esencial de todos los Nombres y todas
las Formas Divinas.

Y esta es una guia que constituye la base por la cual se justifica nuestra palabra, nuestra
accion e intencion.

5

El hombre es un ser puesto en el mundo como parte de una cadena milenaria de evolucion
y como parte de millones de ‘vidas’ que comparten con el, el aire, la tierra, el fuego, el agua
y el éter en un plano mas sutil.

De este modo, el hombre se transforma en responsable por este ‘universo’ de Dios, Bendito
Sea Su Nombre, ya que €I, es la Uinica criatura capaz de transformar cada particula densa en
fuente de santidades.

Dios, Bendito Sea Su Nombre se involucra en cada minimo detalle de Sus creaciones porque
El “es el sustento y aliento’ de todo lo creado. Por lo tanto, todo hombre y mujer tiene
deberes especificos que cumplir en el proposito global del cosmos.

° Oracion

° Ayuno

° Servicio

El cumplimiento de estos deberes involucra al hombre y a la mujer en un proceso de
‘retorno’ a la esencia divina de su ser.

Quien retorna ora, ayuna y practica el servicio.

13



Ahora bien, la oracidon no esta restringida exclusivamente a la repeticion de una formula
prefijada o impuesta, sino mas bien es una invitacion a que cada persona adopte una plegaria
sea 0 no de su religion y sea constante en la rogativa hasta que del cielo reciba respuesta,
respecto al ayuno, existen de varios tipos, modos y estilos, muchos desean continuar con la
tradicion de sus mayores y otros intentan realizar algunas innovaciones. En primer lugar se
debe tener en cuenta que el ayuno implica un concepto restrictivo, por ejemplo, abstenerse
de ingerir dos porciones de una exquisita preparacion (seria una restriccion de minima) o,
abstenerse de alimentos s6lidos desde la salida del sol hasta el ocaso (restriccion media) o,
abstenerse de todo tipo de alimentos y liquidos desde la salida del sol hasta el ocaso, en esta
ultima opcidn, jamas se puede realizar sin consultar al facultativo ya que el mandamiento
de los textos sagrados dice “cuidaras de tu vida” y, no todas las personas estamos
destinadas en esta vida a realizar tamaia tarea de purificacion.

El retornante es un aliento angelical que redime cada particula burda de estos planos y solo
es comparado al hombre justo y perfecto que se alza como palmera en medio de la
gramilla de los campos, tal como canta el dulce cantor de Israel.

Que significa retornar?

La Palabra Viviente define “vida” como el apego a Dios (Deuteronomio 4.4, Ibid., 30.20),
de este modo, los justos de la tierra son considerados “vivientes” incluso en los sentidos mas
profundos y ocultos del concepto.

Muerte y muertos son aquellos que se desconectan de su fuente, por lo tanto decimos que
esta desprovisto de vida, de sentido y esencialidad, la seudo vida no es vida o se es viviente
0 se es un muerto.

Anhelar la intimidad con Dios es el llamado que recibimos de lo alto, realizar y concretar
ese servicio de amorosa intimidad no nos faculta a que nuestros actos sean impenitentes y
destructivos, sino mas bien, la accion debe ser desde la motivacion en aras del cielo.
Debemos anhelar el abrazo intimo con Dios tal como la novia espera entre suspiros el abrazo
del amado en el lecho y por esto, aprendemos lo que no debemos hacer, lo que se nos esta
negado actuar aunque nuestras motivaciones sean excelsas y conmuevan a los cielos, pero
estan en contradiccion con la Voluntad Suprema.

Retornar es en este contexto,

el constante anhelar, el deseo inabarcable por los ideales supremos, incluso aquellos
que desde lo fisico nos es prohibido alcanzar.

El retorno a las fuentes de nuestra esencialidad a la chispa divina que realmente somos es
una invitacion al abandono de la burda materialidad para sumergirnos en el infinito océano
de la gracia del Espiritu Supremo.

En palabras del gran filosofo...”cualquier hombre de todos los habitantes de la tierra, cuyo
espiritu se ha ofrecido y su mente lo ha convencido a separarse a si mismo para alzarse ante
Dios para servirlo, adorarlo, conocerlo... y arroja de su cuello el yugo de los numerosos

14



calculos que los hombres procuran, semejante individuo se vuelve santificado...”
(Maimonides Mishne Tora, leyes de Shemita y lovel, 13.13)

La eleccion de una vida espiritual, santa y santificada es para todos y es optativa en el sentido
que es una prerrogativa puesto que, “su mente lo ha convencido” y, “su espiritu se ha
ofrecido”.

Y esta al alcance de todos puesto que es “para cualquier habitante, de entre los
habitantes de la tierra”.

De este modo comprendemos nuestro descenso al mundo fisico a fin de santificarlo y al
mismo tiempo debemos permanecer por encima de la materialidad puesto que aun no es
conciencia auto consciente.

En este sentido y solo en este sentido podemos aceptar el concepto de “condicion profana”
del mundo material.

La vida fisica humana es el medio de conexidén con Dios, mas alto que se puede expresar
en los mundos creados, la tarea consiste por lo tanto en rehusarnos permitir que el estado
fisico defina y dicte las prioridades de nuestra actual existencia.

El anhelo espiritual es fuego que quita del mundo la mancha de la muerte, de la separacion
y la locura. Solo el retornante es capaz junto al hombre justo de vivir imbuido del anhelo
espiritual capaz de salvar al mundo y a todos los mundos.

El retornante es un compromiso verdadero, implica consagrarse a un proposito sagrado sin
restricciones, un compromiso que trasciende todo proceso logico y analitico ya que no tiene
ni busca el sentido pues la razon y la 16gica nunca pueden explicar toda la gama de nuestras
facultades espirituales.

Todo el potencial que podemos expresar en este mundo es un paralelo del existente en los
mundos celestiales y esta es la novedad que traen todos los profetas de las diversas religiones
y senderos espirituales. El poder celestial se muestra tal cual, se revela al alma del mundo
de un modo manifiesto, no hay velos que oculten esa Presencia inmanente - trascendente
Todos los profetas de todas las religiones y senderos espirituales sostienen el papel esencial
y primario que consiste en ser maestros para el mundo, transmisores de la sabiduria y
voluntad Divina a la humanidad.

De este modo, todos los textos sagrados, profundizan en nuestra realidad superficial, pero
en ese analisis nos estan indicando la realidad mas alta y suprema. El cuerpo es reflejo de
la mente y la mente del alma, todos los seres y todas las cosas sostienen una unidad esencial
que es realidad auto consciente, una verdad que sumerge sus raices en la verdad del espiritu
divino, nadie puede falsear esa verdad fundante que trasmiten los textos sagrados de las
religiones y senderos espirituales.

Sea cual fuere el sendero que decidamos transitar, la meta, el objetivo a alcanzar es a Dios.
La busqueda de Dios es el encuentro con nuestro ser interior y el con tu que es un projimo
- proximo que reclama actos de bondad, de amor y solidaridad, el rostro de ese “tu” es una
metafora, una vestimenta de ese Dios que anhela nuestra alma.

15



Todos estamos llamados a escuchar la Voz de Dios a vivir Su palabra y vivir Sus
Ensefanzas.

Cuando se sale al encuentro de Dios, nos encontramos con nuestro ser interior y al mismo
tiempo, con el “tu” la purificacidn nos permite que nuestro ser interior se muestre en toda
su divinidad como parte y porcién del Dios trascendente, el “tu” posibilita la santificacion
del mundo y de todos los mundos. Esta verdad espiritual es la guia que por miles de afos,
los puros y santos de todas las religiones han proclamado como mensaje y herencia para la
humanidad.

Ciertamente quien busque a Dios lo encontrara, Dios es una eterna invitacion, una morada
de luz y amor que espera el final de nuestro peregrinaje.

Millones de nombres y Formas no bastan para expresar la presencia inmanente y
trascendente de Dios, asi, cualquiera sea el punto de la vivencia espiritual donde nos
situemos, alli encontraremos un atisbo de Su gloria. Esto implica no desechar ningtin texto
sagrado, ninguna enseflanza que por milenios la humanidad atesora y es la reserva que
permite al mundo ser mas pacifico, mas humano y mas amoroso.

Nosotros exponemos aqui, el texto del Gayatri Mantra como un llamado sagrado a
todos los hombres y mujeres para que practiquen la recitacion de esta poderosa
formula mistica capaz de cambiar el destino individual y universal.

Esta practica no solo la hemos realizado por largos afios recibiendo sus benéficos efectos y
multiples bendiciones, sino que hemos contribuido humildemente con cientos de jovenes y
adultos atrapados en males fisico, mentales y espirituales; y todos, encontraron una
respuesta satisfactoria para sus vidas.

En el mundo hay millones de personas que recitan a diario el sagrado mantra gayatri, una
sola organizacion con sede en la India, nuclea a mas de 50.000.000 de devotos de gayatri,
nosotros realizamos durante los afios 1999, 2000 y 2001, una intensa campaia en la
argentina y hoy, es imposible reconocer la cantidad exacta de personas que adhieren al canto
del gayatri mantra porque nuestra estructura de organizacion solo se fundo en distribuir un
pequetio folleto y un casette con la repeticion del gayatri del modo correcto..

6
Mantra

Cuando el alimento para el alma desciende desde las dimensiones espirituales, ese alimento
compromete todo nuestro ser. Asi nuestros labios, oidos y 0jos son canales que permiten
nutrir la vida en sus aspectos morales, psicologicos y espirituales.

Asi, una simple percepcion, un acto sagrado, un atisbo de luminosidades espirituales se
inviste hasta cierto punto en razones o ropajes terrenales en sentidos de vibraciones, sintaxis,
tesis cercanas a esta o aquella postura filosofica, sutilezas semanticas y codigos que se
deducen de los elementos particulares que compone esa sinfonia celestial que muchos
llaman Mantra.

16



Mantra, plegaria, oracion, rezo, diversas palabras de un extenso vocabulario para expresar
las vivencias, ideas, pensamientos sentimientos y actos de las personas que sienten el
impulso del poderoso Soplo del Dios Viviente que permite caminar por la tierra al tiempo
que es un sendero hacia las alturas espirituales.

El Mantra es una abrumadora evidencia de que nuestras almas son partes inseparables
de Dios.

Nuestras almas son Dios.

Asi, el Mantra es una poderosa y misteriosa combinacion de energias que encierran el
potencial de despertar fuerzas divinas que permanecen adormecida al ritmo que le imponen
los juegos de la mente.

En séanscrito, la palabra Mantra puede guardar muchos significados y connotaciones.

Ma, se puede relacionar con manana, es decir, el acto de meditar y, Tra se asocia con
trayate, salvacion.

De este modo, un significado profundo puede hallarse en esta interpretacion: Mantra
significa “aquello que protege y salva si se medita en el”.

Esta aproximacion al andlisis de la palabra — concepto - vivencia Mantra, tiene
conmovedoras implicancias para la vida fisica, mental y espiritual de los hombres y mujeres
de nuestro mundo.

El acto de meditar (ma = manana) significa que la mente se sumerge en lo aprehendido v,
el segundo aspecto es que aquello que la mente aprehendié debe ser firmemente establecido
y conservado como un invaluable tesoro divino (tra=traana).

Ma es mente y Tra es liberar. Cuando la mente se libera de los apegos externos se encamina
hacia el ser.

Esto necesariamente debe hacernos reflexionar acerca de las diversas técnicas de meditacion
que hoy por hoy se ofrecen especialmente en occidente; entendemos que es un paso
cuantitativo importante que las personas se interesen por la meditacion, pero si bien ello es
necesario, aun asi, no es suficiente. En efecto, la meditacion tal como esta prescrita en los
textos sagrados y las técnicas milenarias que encontramos en el Islam, Hinduismo, Budismo
y el cristianismo de los Padres del desierto, estdn muy lejanas en la forma y el espiritu de lo
que hoy se nos ofrece como meditacion.

Mantra es inhalacion y exhalacion divina, Dios mismo es el origen, por consiguiente, el
Mantra es un canal Dios se expresa, crea y disuelve a todos los seres y a todas las cosas.
Mantra es sonido divino, es lo divino que se expresa como sonido (gosha). Quien desee
aproximarse con todo el corazon y con toda el alma, debe controlar los mantas.

El Mantra es una creencia religiosa no sectaria.

Escribe William James: “La creencias religiosas no actiian, como afirman la mayor
parte de las gentes, porque son verdaderas, sino que son verdaderas porque actuan.
Dios es real, puesto que produce efectos reales”

Asi, el Mantra produce una vivencia, una conexion con lo celestial que confronta lo mas
hermoso y bello del hombre con todos los seres y todas las cosas.

17



Sus efectos son reales en tanto que la auto transformacion es evidente a tal punto que con
esa luz es capaz de encender otras lamparas.

De este modo, el Mantra, no debe entenderse como una construccion fantastica o fantasiosa
sino mas bien, como una vibracion espiritual que tiene como caracteristica un apego al
realismo - radical.

Y, por qué¢ esto es asi?

Sencillamente porque el Mantra corroe todo lo que es ilusorio en el mundo de los hombres
para traspasar capa a capa las construcciones falsas y que resultan una trampa para acceder
a lo real, es decir, lo verdaderamente humano que se debe manifestar como una faceta de lo
divino.

El Mantra permite que nos veamos tal como somos, porque de algin modo estamos
preparados culturalmente para mirarnos exactamente al revés ya que construimos nuestra
“realidad” desde el exterior y los sentidos siempre son canales inadecuados...

El Mantra neutraliza, debilita todas las ilusiones y permite que surja el sentimiento mas
espontaneo, inmediato y real: el sentimiento de la divinidad inmanente y trascendente.

7
Gayatri

Gayatri es la contraparte del kosmos. Dicho de este modo, puede resultar confuso pero, la
autentica profundidad requiere de un esfuerzo de comprension que se caracteriza por ser
infatigable y continuo. Este esfuerzo en aras de una profunda comprension no es garantia
de un éxito facil sino mas bien es una corriente espontanea de una cadena ininterrumpida de
sacrificios que nos aproxima a la vivencia de lo trascendente.

El Gayatri como contraparte del cosmos es autentica demolicion de lo ilusorio, lo banal,
aquello que al final del sendero es error porque se nos muestra como una larga noche oscura.
El Gayatri como contrapartida del cosmos es inocencia, lo siempre nuevo, lo autentico real
y joven; valiente, frugal ascético y también heroico.

El Gayatri como contrapartida del cosmos no esta confinada a un recipiente material y no
puede ser limitado en el espacio fisico, incluso si este es tan lejano como los confines del
COSMOS...

El Gayatri es una combinacion de palabras que producen sonidos trascendentales; Estos
sonidos trascendentales se dirigen a las energias del sol, en sanscrito es llamado Surya..
Cuando mencionamos “energias del sol” pretendemos significar que esas energias que
sostienen al astro como fuente de energia y luz para todo lo creado junto a los miles de soles
que existen en los infinitos espacios, a esa energia nosotros evocamos y convocamos.

Asi, su energia es tan importante y sorprendente, su poder tan inconmensurable y es por
estas razones que merece ser cantado ya que es universal, no sectario.

18



Los textos sagrados de la india, los Vedas la mas antiguas escrituras, alaban y consagran al
Gayatri como la esencia, la base y el sustento de todo el conocimiento (Rig Veda III, 62.
10).

Gayatri es el origen del mundo, sin la vibracion Gayatri, no seria posible la existencia del
mundo. Como ya se dijo, Viswamitra fue un sabio vidente de sabiduria celestial (Rishi) a
quien se le revelo el Gayatri Mantra, a orillas del Sagrado Rio Ganges cercano a los
Himalayas. Este mismo sabio fue quien en la divina encarnacion de Vishnu en la forma de
Sri Rama extendi6 el conocimiento, los principios y las regulaciones que conforman la
veneracion de la Energia Suprema que sostiene al sol pero que para nuestros sentidos
imperfectos lo asociamos con €l.

El Gayatri y Su aparicion en este mundo

Entendemos al Kosmos, a nuestro mundo y en particular a todos los seres y todas las cosas
como un continuo movimiento espiritual que avanza con sus altos y bajos hacia la plena
auto conciencia de transformarse en Luz Divina.

El Gayatri es la base y el sustento de esta vibracion que conduce desde un plano sutil hacia
la plena realizacion de Dios que es inmanente y trascendente.

Hace miles de afios — posiblemente ese instante sagrado se pierda en la noche de los tiempos-
un sabio, Viswamitra Rishi, fue el receptaculo para el descenso de este sonido sagrado,
universal y no sectario.

Esto ocurri6 a orillas del sagrado rio Ganges, al norte de la India, en una ciudad que hoy es
llamada Haridwar, cuyo significado nos recuerda que alli esta la puerta de ingreso a los
poderes celestiales.

En un texto sagrado, la Devi Bhagavatam,(ver Anexo I) se nos informa que el Gayatri como
Forma Divina se mostré al mundo un 9 del mes en sanscrito de chaitra (marzo - abril de
nuestro calendario), sea como fuere, el sagrado Gayatri desde milenios es recitado por los
sinceros buscadores espirituales y por aquellos que desean realmente la paz y el amor en
este mundo. Debemos mencionar, que en la ciudad de Haridwar, se celebra la festividad de
gayatri el 1 de junio, aproximadamente coincidiendo con la partida fisica de Pandit Shriram
Sharma Acharya

Este sagrado sonido expresa el anhelo humano por alcanzar el estado de unién con la
divinidad, el grado de santidad y de percepcion de lo puro y luminoso.

El Gayatri es la plegaria — sonido divino - que ningin grupo humano en ninguna etapa de
la evolucidon de la historia puede reclamar como pertenencia exclusiva, el Gayatri incluye
la totalidad de las manifestaciones espirituales de este universo y jamas puede ser
contemplado como una practica sectaria.

19



Es verdad que no se puede ocultar que el mundo marcha pendularmente entre dos senderos:
uno es el de la fragmentacion y la locura y, el otro, el de la sabiduria compasiva. El primero
es una catastrofe para la espiritualidad y el segundo sufre el acecho de las fuerzas de la
division desenfrenada que siempre resulta dificil y aleatoria.

Pero la conciencia a la que debemos adherir con todo nuestro corazoén y toda nuestra alma,
es el sendero de la sabiduria, como un hecho filoséfico — vivencial. Es comprensible que
resulte un fuerte impacto ya que implica tomar conciencia que el fendémeno humano para
serlo, requiere de la inter - solidaridad y de la proyeccion de una comunidad de destino
espiritual, cuya base sea desde su inicio lo divino como vivencia.

Decia Paul Valery que, las civilizaciones son mortales, que la humanidad es mortal y esto
implica reconocer un principio ético minimo: no tendremos nunca un mundo noble por
medios innobles.

El Gayatri, como filosofia - vivencial para este mundo viene a reafirmar el concepto
anteriormente citado y lo extiende ain mas: proclama que no hay posibilidad de una
sociedad noble si esta no se funda en la verdad de un Dios Inmanente y Trascendente, no
importa por el Nombre que se lo invoque o la Forma en que se lo venere o adore.

Esta proclama es inédita, es una exigencia que nos plantea el Gayatri y requiere de todas
nuestras capacidades para profundizar y vivenciar la paz y el amor, la verdad y la accion
correcta.

Solo cuando el corazon de un hombre y de todos los hombres realicen este concepto -
vivencia, la deseada unidad de los senderos no espirituales y de los espirituales, sera posible,
aun manteniendo sus peculiaridades y especificidad.

Entonces y no antes, los nifos, los jovenes y los ancianos gestaran desde sus propios
corazones una civilizacion de Verdad, Accion Correcta, Paz, Amor y No Violencia.

El mundo no se nos presentara a nuestras miradas como un sucesion de actos hostiles, de
instantes de egoismos sino que desde la potencialidad espiritual que permite el Gayatri,
asumiremos el reto, la oportunidad de aprehender que el universo es una complejidad que
debe ser resuelta desterrando la ceguera, la locura, la incomprension y el egoismo vy,
canalizar esas poderosas fuerzas hacia la lucidez, el amor expresado como servicio
desinteresado al pr6jimo, a todo proximo, la compasion y la vivencia que el otro no es otro
sino uno mismo proyectado en otra forma.

El Gayatri es una opcidn, una solucidn, una urgencia para las almas sensibles.

El Gayatri Mantra nos evita y neutraliza lo peor de nuestra naturaleza, al tiempo que nos
impulsa en la direccidon hacia un mundo mejor, mas puro mas santo, auto consciente de que
esta impregnado de un Dios Inmanente y Trascendente.

El Gayatri Mantra viene hacia nosotros y se ofrece para sefialarnos lo que no es necesario,
es una invitacion por encima de los abismos de nuestras propias sombras, a las tinieblas de

20



los conos de sombra que muestra el mundo de los humanos y proclama que su sagrado
sonido garantiza el triunfo del espiritu, de la luz eterna y divina.

Y este es el significado del Gayatri y su descenso a este planeta, es un acto espiritual y de
compasion que se reedita y desciende cada vez que la persona lo recita.

8
El Gayatri es una invitacion universal

El Gayatri es una invitacion universal a la santificacion personal y a la purificacion del
mundo y de todos los mundos.

La vida en cualquiera de sus formas, es un proceso total y absoluto que conduce a la
realizacion de la Divinidad, y este proceso incluye a todos los seres y a todas las cosas.

El Gayatri es una invitacion universal que permite establecer los principios filoséficos -
vivenciales de la no diferencia entre ¢l yo y el otro.

El fragmento solo es una apariencia, no existe la separacion en el mundo y en todos los
mundos.

Todas las formas no son sino facetas de la gran Luz Universal Divina.

Esta Luz Universal Divina resplandece en todos los seres y todas las cosas. La mente
establece la separacion entre el yo y el otro.

El Gayatri es una invitacion universal que nos dice: “egoismo es saber que el otro es otro
y no hacer nada para que ya no sea otro”.

El Gayatri es un sonido universal que nos recuerda que la naturaleza de los seres y las cosas
no son intrinsecamente malignas y oscuras, sino mas bien, que el universo es Luz y solo
Luz divina, que todo lo existente es sagrado, que el agua purifica tanto como la tierra, como
el sol, el fuego, la noche estrellada, los hijos y el perfume de los pinos en las montafas.

La vida es una armoniosa sinfonia universal y esta sinfonia es una metafora del Gayatri
como sonido divino.

El Gayatri es una invitacion universal que compromete lo fisico, lo mental y emocional y
va mucho mas alla: es un conductor invisible que guia a las almas que buscan la verdad.

El Gayatri como invitacion universal es una actitud a reunirnos en torno a la veneracion, la
benevolencia, el amor, la verdad, la paz y la compasion.

(Ver Anexo 1)

21



9
El Gayatri como emocion

Las emociones evocan memorias, y estas, paradojicamente, siempre son nuevas, siempre se
nos muestran diferentes.

Por eso la emocion que evoca y con-voca la repeticion del Gayatri es tan colosal como
inédita. Para comprender esto, debemos remitirnos al centro, al niicleo que se manifiesta
como emocion, entonces si, podemos entender que se trata.

El centro, el nticleo del cual la emocion es una metéfora, es el sonido - luz que es el Gayatri
Mantra.

Desde el sonido-luz que evoca y hace que emerja de nosotros la divinidad inmanente y
trascendente, hace inutil cualquier intento de buscar razones para explicar la emocion que
nos pro-voca el sagrado Gayatri. Solo estamos seguros de algo, que para nosotros constituye
un fragmento de esencialidad, la repeticion constante del Gayatri nos acerca mas a la
victoria.

La victoria para el practicante del Gayatri se define y vivencia como la entrega absoluta a la
voluntad de Dios que es inmanente y trascendente, el abstenerse de causar dafio, confiar
firmemente que el amor y solo el amor hace posible la auto-transformacion y el cambio en
sentido positivo en el mundo, luego, la certeza de que estamos llamados a vivir en la dicha
y la felicidad y, entonces... cualquier lugar es bueno para morir.

Si observamos con el corazon la cuestion de la entrega, el no causar dafio nunca, jamas, el
amor como poder transformador y la dicha y la felicidad siempre y en todos los instantes,
incluso en el momento supremo del adios final y definitivo, estamos hablando de emociones,
de una actividad emocional frente a una totalidad denominado “fendomeno vida” que se
confronta con una totalidad que es el devoto del Gayatri Mantra.

10

Conos de Sombra

Resulta de una dificultad en el orden de la verdad y la ética, evadir incluso intelectualmente
la cuestion de la merchandising y al spiritual management, no obstante, estamos convocados
a conservar la prudencia como fuerza espiritual inequivoca. Estamos convocados a practicar
una larga y dura toma de conciencia que se debe dar en el corazon de cada hombre, de todos
los hombres.

No ocultar los despropositos implica adoptar transparencia en los procedimientos, porque la
espiritualidad no es un pasatiempo que puede caracterizarse por una suerte de turismo
espirituoso que a nada compromete, este tipo de actitudes es sefialado por Marcelo Yasin
en el siguiente texto “.. Son deslealtades permanentes, una busqueda que oculta las

22



propias orfandades, sin puerto ni destino donde descansar las profundas horas
torturadas del alma.”

Las artimanas en el campo de la espiritualidad deben considerarse como

Impiadosas y antinaturales, esos pseudo - recursos espirituales jamas pueden ser aceptados
ni festejados.

La espiritualidad no es un vale todo.

Cuando esas artimafias se muestran, muchos suelen justificarlas afirmando que es un reflejo
de carencias interiores de la persona o de la sociedad de un determinado grupo y, esto, es
verdad a condicion que demuestre que su poder de corrupcion y las malas artes que se
extiende y contagia es un elemento perverso que debe auto corregirse para no vulnerar la
esencia de la fe.

Cuando se aceptan estas artimafas del vale todo, la integridad fisica - espiritual y psiquica
de los hombres y mujeres es fragmentada y finalmente falseada.

Es posible que entonces nada quede en pie.

Los simuladores aumentan con los dias, los prototipos de fraude son muchos y abundan los
malos ejemplos de empedernidos simuladores, exagerados maestros auto proclamados
sobrepasan los minimos decoros que exige un estilo de vida material y espiritual fundados
en el servicio a Dios y a los hombres sin que exista intercambio egotistas de ninguna
naturaleza.

Esta es una verdad que los devotos del Gayatri asumen como un principio inalterable y con
los que no se sienten identificados.

Los devotos del Gayatri deben proclamar con sus vidas que se debe ser Luz y conservar la
dignidad espiritual, sin recurrir a artimafias y sin declararse falsos Mesias creadores de
“nuevas y novedosas técnicas que resultan definitivas para la evolucion espiritual de los
hombres y mujeres” a cargo de un intercambio material apropiado.

El devoto del Gayatri sabe que la practica espiritual requiere de una adhesion que solo se
justifica en el tiempo, por lo tanto jamdas puede ser pasajera o una artimafia que facilite
ventajas en el instante desde el punto de vista de lo antes sefialado.

El devoto del Gayatri es una vida dedicada a respetar todo el tiempo la voluntad de Dios, no
importa por el nombre que se lo llame o la Forma que se lo venere. De este modo, los
practicantes del Gayatri Mantra, comprenden cada una de las debilidades que a diario nos
sefialan en el mundo como seres humanos, carentes y huérfanos y por eso, creen y vivencia
la urgencia de buscar constantemente refugio a los sagrados pies de la sagrada forma que es
sagrada en nuestro corazon y en la meditacion de los textos sagrados de las religiones y
senderos espirituales que por miles de afios estan junto a la humanidad sefialando la ruta.
De este modo, el gayatri sadhana también es una invitacion a regresar a los senderos del
servicio compasivo y todos los devotos de gayatri estamos convocados a sefialar que la auto
transformacion solo es posible cuando intentemos extender un puente entre nuestro infinito
interior y la eternidad kosmica.

23



A modo de resumen, podemos decir que El Espiritu Supremo, Dios, es una realidad que no
puede ser comprendida por la razon, pero si vivenciada; que los textos sagrados de todas las
religiones y el Budismo no solo dan testimonio de ello, sino que constituyen una guia
invalorable en momentos de confusion y ansiedad. Que todas las religiones y ensefanzas
espirituales poseen un nucleo comun y es, la hermandad del hombre bajo la paternidad
de Dios, que el Amor, la Belleza y la Justicia constituyen alusiones a Su presencia, que el
dialogo y el respeto por todos los nombres y todas las formas es un prerrequisito para los
que deseen ser reconocidos como amigos de Dios, hijos de Dios, servidores de Dios. Que
debemos ser cuidadosos a la hora de diagnosticar las causas del malestar del hombre de
nuestro tiempo si ella parte de los supuestos de corrientes de pensamientos que en la practica
pregonan una espiritualidad sin Dios.

24



Segundo: Dios, Sus Nombres y Formas

1

La plegaria siempre ha sido un medio de comunicacion con Dios, tal vez por eso, la
plegaria evoca en el alma el concepto de “pedir intensamente”. El rey David dice en
sus salmos, Levanto mis manos a los cielos de donde vendra mi ayuda, mi ayuda proviene
de Dios, mi salvador”; En el Coran se asegura que “los fieles, los creyentes en Allah,
descansan sus corazones en la plegaria”.

En las practicas espirituales de los padres de la Iglesia de los tres primeros siglos (aun
continua en las iglesias ortodoxas griegas, armenias y rusa y el patriarcado de Antioquia)
incluian la “oracién del corazén” que consistia en repetir determinadas veces al amanecer
segun las directivas del director espiritual y acompaiiado con ejercicios de respiracion, la
formula “Kereye Eleison”, Sefior Jesus ten piedad de mi.

La plegaria requiere de un emisor y un emisario, yo, mi yo pequeio, carnal, apegado
a los deseos materiales elevaba sus manos hacia lo alto, hacia Dios.

Pero de qué Dios hablamos? ;A qué Dios evoca nuestra alma cuando derrama sus
lamentos o sus alegrias?.

Dios es un concepto restringido o es aquello que supera incluso a mi capacidad de
asombro.?

Parece que la plegaria nos introduce al problema de Dios y Sus Nombres y Formas.

2

La experiencia de la humanidad percibe desde los mas remotos tiempos a Dios de dos modos
posibles: Dios con Forma y sin Forma. En occidente por ejemplo, el concepto de Dios que
se impuso en la vida cultural de los pueblos fue el concepto de Dios con unica forma
representada por Jesus, hijo de Dios sin Forma que junto al Espiritu santo representa la
santisima Trinidad. El concepto filos6fico occidental no acepta la posibilidad de que Dios
pueda efectivamente revelarse de un modo real y absoluto en otras formas puesto que Jesus
es el cierre de toda revelacion en aras de la salvacion del alma humana.

Oriente, en cambio, muestra un rostro mas compasivo respecto a la percepcion que el ser
humano tiene de la Divinidad. Ellos aceptan que Dios, justamente porque es Dios puede -y
de hecho lo hace -, manifestarse una y otra vez en diversos Nombres y Formas.

En términos técnicos digamos que occidente representa una posicion filosofica dualista (yo
y El); Dios como una presencia externa a mi realidad, una revelaciéon que viene desde
“afuera”, que es trascendente pero no inmanente.

Oriente expone la doctrina del monismo (El en mi y Yo en El). Dicho de otro modo, Dios
estd en mi y yo estoy en El: Ely Yo somos Uno.

No se trata de establecer si una u otra posee la verdad o la representa; en todo caso, el
interrogante profundo seria cual de las dos intenta con mayor énfasis vivenciar el

25



mensaje Divino que dice exponer. Cuando analizamos un poco nuestra mente y sus
procesos, nos damos cuenta que en todos nosotros siempre hay una importante porcion
de dualismo y en raras ocasiones, nuestras almas vislumbran la unidad absoluta del
ser, nuestro ser, con la totalidad del Kosmos. Posiblemente el ser humano también
deba definirse por esa encrucijada de un alma que puja por la unidad con el cosmos y
una mente que solo puede percibir la distancia que hay entre un “yo” y un “tu”.
Acaso no fue Jests de Nazaret quien dijo “mi Padre que esta en los cielos”, luego mas
tarde agrego:” Mi padre y Yo”, y por fin exclamé: “Mi Padre y Yo somos Uno”?
Leemos: “Quién puede atribuirle una forma a quien estd mas alla de todos los limites y de
todas las imagenes?

Uno solo puede sonreir de aquellos que balbucean que El, es asi, y asi y asi.

El no tiene manos ni pies, ni miembros ni partes, entonces, como pueden los humanos
alcanzarlo?

Su brillo es el de un billon de soles y més, como puede la mente abrigar esperanzas de
alcanzarlo?

Es una fuerza sin forma. ;Quién puede aventurarse a comprenderlo completamente?
¢(Quién puede garantizar el éxito?

Es un alma sin forma fija; desde que el tiempo comenzd ilumina el espacio y el vasto
infinito.

El el siempre existente, sin nacimiento ni muerte, sin comienzo, medio o fin, no nacido,
destructible, inmortal.

El es el alma, el infinito, el Eterno Supremo.

El Texto sagrado del oriente llamado el kena Upanishad da la siguiente definicion de Dios
sin Forma:

Lo que no puede ser visto por el ojo, pero le permite al ojo ver... Lo que no puede ser
escuchado por el oido, pero le permite al oido escuchar...

Lo que no puede ser expresado con palabras, pero la palabra misma es pronunciada...

Lo que no puede ser comprendido por la mente, pero por el cual la mente funciona...
Conoce a Eso (tat) para ser Dios (Brahman).

Porque seglin el pensamiento del oriente, antes de la manifestacion material, antes del
principio de todo lo creado el Absoluto universal no poseia ni atributos ni forma; solo era
verdad, Conciencia Universal y Eternidad.

Cuando el deseo por la creacion nacid (Soy Uno y me volveré muchos), entonces se
manifestd como ser, Conciencia y Bienaventuranza y la Forma fueron posibles.

Asi, el Ala Universal y el alma individual nunca estuvieron separados, siempre fueron uno
y solo uno, sin diferencias. La mente y solo la mente hace posible la ilusion de la separacion.
Dios es Conciencia Suprema, al ser inmanente en todos los seres y ser trascendente a todo
lo creado, es imposible atribuirle genero. Dios es el Supremo Espiritu que es Madre y Padre
y puede manifestarse de una u otra forma, con este o aquel nombre y, esto, no afecta su
Esencia Divina Absoluta. Y quien niegue esta verdad, estd negando la omnipotencia y

26



omnipresencia de Dios, lo esta limitando a la finita comprension de la mente y sus procesos
logicos.

Dios es la Morada de todo esplendor, todo el universo es una alusion a Su presencia, todo
el Cosmos es Su Forma.

De esta forma, los sabios y misticos de todas las religiones ven en cada ser y en cada cosa
una chispa de lo divino atrapado o encapsulado en una forma limitada.

Dios es el residente en todos los seres y todas las cosas por lo tanto forma parte y es el
nucleo y la base del ser de todos los seres y todas las cosas.

3
La Multiplicidad de Nombres y Formas no es extrafia al alma humana; si a la comprension
intelectual y a los principios fundados en conceptos restringidos.
Dios en tanto Espiritu Supremo existe como Sin Forma y con Forma o atributos, Sus
nombres pueden ser tantos como seres y cosas habitan los vastos universos.
Santos y videntes de todas las religiones y senderos espirituales han visto Formas y
escuchado Nombres divinos del Espiritu Supremo, Dios; esto es un testimonio que es una
invitacion a la comprension y a la unidad de toda la raza humana bajo la paternidad de Dios
independientemente del Nombre y la Forma.
Para una mayor comprension, incluimos un glosario de Nombres de Dios de las distintas
culturas y periodos culturales de la humanidad. Estos Nombres y Formas, contintian siendo
tan real como antafio aunque los pueblos hayan sucumbido como sociedades. Y esto es asi,
porque Dios es Uno pero posee multiples Nombres y Formas y esas Formas y Nombres
siempre son un presente continuo, una presencia en el corazon de los hombres.

En el Islam existen 99 Atributos, la mayoria de ellos provienen del sagrado Coran y muchos
de ellos son una expresion a modo de conclusion de una aleya (versiculo) y siempre de dos
en dos como por ejemplo, el “majestuoso”, el “poderoso”.

Se debe observar que en el Islam, no existe la Forma, pero expertos y estudiosos afirman
en las practicas misticas del Islam la forma de las letras, posee un valor innegable al
momento de la meditacion y la experiencia mistica.

En la tradicion mistica del Islam, la correcta pronunciacion de esos Atributos de Aquel que
esta mas alla de todo Atributo, ya sea en voz alta o baja, produce determinados estados de
conciencia y constituye un vinculo vivencial poderoso.

Estos son los Nombres-Atributos de Allah:

Huua Allah alladhi la ilaha illa hu El es Dios, no hay otro.
Al-Rahman Misericordioso.
Al-Rahim Compasivo.

Al-Malik Rey.

27



Al-Kuddus
Al-Salam
Al-Mu'min
Al-Mujayman
Al-Aziz
Al-Jabbar
Al-Mutakabir
Al-Khalik
Al-Bari
Al-Musauuir
Al-Ghaffar
Al-Kahhar
Al-Uahhab
Al-Razak
Al-Fatah
Al'Alim
Al-Kabid
Al-Basit
Al-Khafid
Al-Raft’
Al-Mu'izz
Al-Mudill
Al-Sami’
Al-basir
Al-Hakam
Al-"Adl
Al-Latif
Al-Khabir
Al-Halim
Al-'Azim
Al-Ghafur
Al-Dakur
Al-"Ali
Al-Kabir
Al-Hafiz
Al-Mukit
Al-Asib
Al-Jalil
Al-Karim
Al-Rakib

Santo.

Paz.

Leal.

Protector.
Glorioso.

Todopoderoso.
Noble.

Creador.
Origen de todo.
El que da forma.
El que perdona.
[racundo.
El que da.
Elque alimenta.
Conquistador.
El que todo lo sabe.

Vencedor.
Liberador.
Aplacador.

El que ensalza.
El que da fuerza.
El que humilla.
El que escucha.
El que ve.

Juez.

Justo.

Gentil.
Comprensivo.
Amable.
Grande.

El que perdona.
Agradecido.
Majestuoso.
Poderoso.
Protector.
Guardian.
Suficiente.
Espléndido.
Noble.
Vigilante.

28



Al-Muyjib
Al-Uasi
Al-Hakim
Al-Uadud
Al-Mahid
Al-Ba'iz
Al-Shahid
Al-Akk
Al-Uakil
Al-Kaui
Al-Matim
Al-Uali
Al-Jamil
Al-Mujsi
Al-Mubdi®
Al-Mumit
Al-Hayy
Al-Kayyum
Al-uhaid
Al-Mahid
Al-Uahid
Al-Samad
Al-Kadir
Al-Muktadir
Al-Mukaddim
Al- Mu'akhkhir
Al-Auual
Al-Akhir
Al-Zahir
Al-Batim
Al-Uali
Al-Mutaali
Al-Barr

Al Tauuab
Al-Muntakim
Al-Afuu
Al-Ra uf’

Dhu al-Jalal uval-ikram

Al-Muksit
Al-Jami

El que responde.

Todo.

Sabio.

Amoroso.
Ensalzado.
Fuente.

Testigo
Verdad.
Protector.
Poderoso.
Fuerte.
Regulador.
Hermoso.
Calculador.
Hacedor.

El que da la muerte.
Vivo.
Eterno.

El que encuentra.
Supremo.
Unico.

Eterno.
Fuerte.
El que marca el destino.
Estimulante.
El que aplaza.
Primero.
Ultimo.
Externo.
Interno.
Gobernante.
Sublime.
Bueno.
El que absuelve.
Vengador.
Exonerador.
El poseedor del reino.
Majestuoso y generoso.
El que distribuye.
El que abarca.

29



Al Ghami Rico.

Al-Mughanni El que enriquece.
Al-Manit’ El que previene.
Al-Darr El que dana.
Al-Nafi’ El que otorga.
Al Nur Luz.
Al-Hadi Guia.
Al-Badi’ Renovador.
Al-Baki El que subsiste.
Al-Uariz Heredero.
Al-Rashid Lider.
Subur Paciente.

En el Judaismo, como ya se mencionara en el Capitulo Primero, se transcribieron los 13
atributos de Dios conocidos como las Midot.

El Nombre de Dios en hebreo no es posible pronunciarlo porque carece de vocales y, es
conocido como Iud, Hei, Vav, Hei, cuatro letras que tienen un valor numérico de 26.
Elohim es otro Nombre de Dios.

La combinacion del alfabeto hebreo de un modo correcto y de acuerdo a estrictas reglas
contenidas en sus aspectos misticos llamados Kabalah, da como resultado la posibilidad de
combinar 72 nombres de Dios que dicen los sabios y estudiosos, poseen poderes increibles.
Los 72 Nombres al ser imposible transliterarlos, se exponen en hebreo, tal como se los
conoce en su original.

Se debe hacer mencion que segin los estudiosos de la Tora y el Talmud, cada letra de la
Tora, es un Nombre de Dios. El Judaismo no acepta ninguna Forma y las veces que se hace
mencion a la “mano”, el “rostro” etc.,en los salmos siempre debe ser entendido como una
metafora para la comprension de los hombres; pero Dios para el judaismo, carece de Forma
y ningln elemento material jamas puede expresarlo aunque si, puede ser una alusion a Su
presencia.

30



En el Cristianismo, el Nombre y la Forma excluyente es Jestis de Nazaret, el Nazareno,
Jesus el Hijo del carpintero.

Occidente conoce las multiples Forma de un Unico Jesus, adorado y venerado de acuerdo a
las regiones y las culturas. Del mismo modo la Virgen Maria madre de Jesus, es tinica sin
embargo es venerada en cada pueblo de acuerdo a sus costumbres locales y ligado a ciertas
vivencias o milagrosas apariciones.

Por ultimo, presentamos un glosario extenso de los Nombres y Forma del Hinduismo; el
conocimiento de Dios que se manifiesta en diversas culturas bajo las condiciones culturales
que imperan en ellas, resulta para el hombre de fe, una emocion profunda, una conmocion
y estremecimiento frente a la Omnipotencia y Omnipresencia del Supremo Espiritu.

Agni: fuego, en sanscrito, también se lo llama Pavaka y est4 asociado con el fuego en tanto
evoca en el alma la Luz y la vivencia de la purificacion.

Antaraiami: motivador interno en sanscrito, El Supremo Espiritu que actia desde nuestro
ser interno inspirandonos y guiandonos.

Atma : literalmente: alma, espiritu en sanscrito. Un Nombre que suele darsele a Brahman,
el Supremo Espiritu sin Forma.

Om : (aum) simbolo de lo Absoluto Universal, aquello que no puede expresarse por el
intelecto, Aquello que Es y que esta como una realidad plena para ser vivenciado.

Avatar: descenso, en sanscrito. Cuando lo sin Forma decide por el bien de la humanidad
asumir una Forma y desciende a la tierra, en nuestro caso.

Bhagavan: Dios, la Suprema personalidad de Dios, para ser bhagavan debe poseer seis
cualidades que otorgan el caracter de supremamente divino:

Omnipotencia, omnisciencia y omnipresencia.

Virtud, igualdad, rectitud y justicia.

Esplendor, gloria y fama.

Conocimiento, sabiduria, iluminacion.

Energia de madre Protectora y Dadora de todo el bien (Sri), prosperidad, majestad y gracia.
Despego, ecuanimidad control y ecuanimidad.

Es importante recalcar que en el concepto hindu, Dios puede mostrar su aspecto paternal o
maternal; esto depende siempre de la devocidon de la persona; asi, un devoto puede orar
plegarias en honor de Brama en Su forma maternal es decir de Sarasvati o, elevar rogativas
a Vishnu en la forma maternal de Lakshmi para obtener el sustento diario y beneficios que
le permitan vivir una vida con dignidad. Del mismo modo, Una persona reza al aspecto
maternal de Shiva, esto es, Parvati para obtener un beneficio especifico como por ejemplo
obtener alivio para una dolencia fisica, mental, etc.

De todos modos, recomendamos releer el concepto Ishatdevata en el presente glosario.

31



Brahma: El creador, literalmente en sanscrito. En el hinduismo existe el concepto de Dios
como creador, Conservador y Destructor de los universos. Brahman es el aspecto que
muestra a Dios haciendo surgir la creacion y todo el proceso de su evolucion.

No es adorado como un Ishtadevata (Dios personal) y hay pocos templos donde es adorado,
aunque su imagen siempre se encuentra en el sector norte de todos los templos tantos del
Sefior Vishnu como del Sefior Shiva y en la mayoria de los templos se ofrecen oblaciones
(pujas) en su honor.

Para el imaginario popular influenciado por la percepcion de los santos y sabios, Brama es
representado como un hombre con barba, de tez roja, vestido de blanco y con cuatro cabezas
mirando hacia las cuatro direcciones, simbolizando con ello que ha creado al universo entero
y que constantemente esta observando Su creacion.

Sus ojos estan cerrados en meditacion.

Se lo ve parado o sentado en un cisne (hamsa). El loto es simbolo de pureza y el cisne es Su
vehiculo y simboliza el discernimiento (viveka).

Se viste con una piel de antilope auspiciando con ello la austeridad y se lo presenta con
cuatro brazos, con diferentes objetos en sus manos. Por ejemplo, en una de Sus manos
llamada Pushtaka lleva un libro, significando el conocimiento. En otra, Kamandulu, una
vasija de agua, como promesa de prosperidad para los devotos; en otra mano lleva un rosario
(japa-mala) inspirando la espiritualidad.

Es importante destacar que en sanscrito, Brama es masculino y no debe ser confundido con
Brahman, que es de genero neutro, el Absoluto Universal sin Forma.

Sarasvati: Sarasvasti es el aspecto shakti (aspecto de amor maternal) de Brama, el creador.
Ella es la Diosa del conocimiento y de las artes y representa la sabiduria y Creatividad.
Sarasvati literalmente significa la esencia (sara) de nuestro propio ser (Swah), también es
conocida como: Sharada (dadora de esencia); Brahmi (Consorte de Brama); Bharathi (la
Elocuente); Vagishvari (Sefiora de 1a Palabra y, Mahavidya (la del Conocimiento Supremo).
Sarasvati se la describe como un hermosa mujer joven con cuatro brazos y viste un sari
blanco. Siempre lleva un libro (pushtaka) y un rosario (japa-mala) en dos de sus manos y en
las otras dos, las ocupa permanentemente en ejecutar el instrumento de cuerdas lllamado
Vina. Se siente sobre un loto que significa pureza; reside en la tierra entre los mortales, pero
su morada esencial es Brahmaloka. Se traslada en un cisne (hamsa) que significa el
discernimiento.

Todo lo que se relaciona con la palabra y los pensamientos creativos surge de Su gracia.

Vishnu: Literalmente en sanscrito significa el Protector o el Preservador de toda la Creacion.
Deriva de una raiz sancrista que es vis y esta relacionada con “penetrar”, por lo tanto Vishnu,
es el todo penetrante que conserva y proteje a la creacion. Es un aspecto de la llamada
trinidad hindu, Brama es el creador, Vishnu es el preservador y Shiva es el destructor o
transmutador. Un Unico Dios percibido en tres diferentes funciones.

32



Un Nombre tradicional asociado con Vishnu es narayana (Dios en el homre) o también,
(Aquel que reside en todos los seres).

Otros nombres son:

Ranga: El gran creador del escenario del mundo.

Ranganata: Sefior del escenario del mundo.

Achyuta: que es indestructible.

Hari: Ladron de corazones; algunas escuelas filosoficas explican que Hari es la energia
interna del Sefor Vishnu, como si pudiéramos decir a modo de metafora que es “su alma”;
Hari en ese contexto significa el “centro del Amor del Sefior Vishnu™.

Como Dios en la forma de Vishnu tiene la funcion de preservar el orden del mundo y
restaurar la rectitud y la moralidad cuando esta declina y pone en peligro la existencia
humana; los textos sagrados en la India reconocen 10 apariciones del Sefior Vishnu desde
la creacion del Kosmos:

Matsya (Pez)

Kurma (Tortuga)

Varaha (Jabali)

Narasimha (mitad hombre y mitad leon)

Vamana (Enano)

Parusurama (Rama con el hacha)

Rama (Una encarnacion Purna (total del Sefior Vishnu)

Krishna-Balaram (Una encarnacion Purna del sefior Vishnu)

Buda (quien vino a impartir el conocimiento de la compasién y la no-violencia)

Kalki (la Ultima Encarnacion de esta Era o periodo de la historia de la humanidad).

Es importante sefalar que existe una diversa literatura sobre cada una de estas
encarnaciones; en los Puranas por ejemplo se detalla minuciosamente el sentido de por qué
vinieron a esta tierra y cual era la mision especifica.

El Bhagavata Purana, uno de los textos mas conocidos en occidente en sus primeros cantos
relata cada una de estas apariciones.

Lakshmi: Lakshmi es la energia maternal del Sefor Vishnu y es conocida por diversos
nombres:

Svarga Lakshmi, Dadora de riquezas del reino celestial.

Maha lakshmi, = Gran Madre del Universo.

Dhana Lakshmi, Dadora de riqueza mterial

Bhagya lakshmi, Dadora de buena fortuna.

Moksha lakshi, Dadora de liberacion

Dhanya lakshmi Dadora de alimento.

Griha lakshi, Diosa del hogar.

Santana lakshmi, Dadora de hijos.

33



Shiva: En sancristo significa literalmente el “auspicioso” es la tercera manifestacion del
Dios Uno y Unico: el aspecto trasmutador o transformador; el que posee la capacidad de
regenerar y re-crear. Shiva recibe infinitos nombres porque es adorado por millones de
personas en todo el mundo:

Maheshvara, El Gran Dios.

Shambo, El que concede bienes.

Shankara, El Sefior supremamente caritativo.

Ishvara, El Sefior todato de todas las buenas cualidades.

Maesha, El Gran Senor del Universo.

Pashupati, El Sefior de todas las criaturas.

Parameshvara, Sefior Supremo.

Se dice que el Sefior Siva “habita” el Monte Kailas en los Himalayas, con su energia
maternal, o “consorte” Parvati.

Se lo presenta con la piel de color blanco o ceniza cubierto todo su cuerpo con Vibhuti
(cenizas especiales de los fuegos sagrados que se realizan en los monasterios, ashram
(residencias de los santos). Por ello, también, uno de sus nombres es vibhuti sundara
“elegante, cubierto de cenizas.”

Se dice que posee tres ojos por ello, también es conocido como Triambaka, el de los tres
0jos

Este tercer 0jo que mencionamos es de importancia para el aspirante espiritual pues es el
ojos de la sabiduria (pala lochana); concede vision interna y realizacidn interior y es capaz
de quemar los deseos que son perjudiciales para las personas que desean realizarse
espiritualmente

En una mano sostiene un tridente (trishula) que simboliza el pasado, el presente y el futuro,
por lo tanto se lo conoce con el nombre de trishula Dhari.

Su vehiculo es un toro sagrado (Nandi) por eso se lo llama también Nandi Vahana.

Se dice que con Su danza Cosmica, el re-crea los universos por ello, es conocido como
Nataraj, el rey de la danza.

Por ultimo, Shiva es conocido com o Bole natha, Aquel que corre para ayudar cuando Su
Nombre es pronunciado.

Parvati: es el aspecto maternal, femenino “shakti” del sefior Shiva. Shakti es estrictamente
traducido como el poder de la accion.

Es conocida por muchos nombres,veamos algunos de ellos:

Parameshveri.

Shankari.

Mahesvari.

Bhavani.

Shivani.

Tryambaki.

34



Bhagavati.

Parameshvara.

Si observamos, todos estos Nombres se corresponden con los del sefior Shiva como la
fuerza” masculina”.

También es adorada como Dhurga, Gauri, Haimavati, Uma, kali, kapalini, Ma, Amba,
A,bika, Janani.

Considerada la madre del mundo, por lo tanto es una madre Compasiva (Kripamay), siempre
esta otorgando valentia (Abaya Pradayini); concede bienaventuranza (Ananda Dayini),
siempre es un océano de compasion (Daya sagari).

Ella, 1a madre Parvati es adorada como Lalita es millones de devotos cantan a diario los
1000 Nombres de la Divina Energia.

Brahman: El Uno y Unico Dios, quien es inmanente y morador interno de todos los seres y
todas las cosas. Brahman es trascendente porque alin impregnando todo lo creado, esta mas
alla de la materia y posee una existencia continua no dependiendo del tiempo o del espacio.
No existe para Brahman principio o fin. Brahman como el Uno y Unico puede existir con o
sin forma por lo tanto, con atributos o sin atributos.

Cuando no posee Forma manifestada es conocido como saguna brahman y cuando se
manifiesta en una encarnacion divina es conocido como saguna brahman.

Buda: en sénscrito literalmente significa el despierto o el liberado, en el Hinduismo es
considerado un Avatara o sea, un descenso de Dios para el proposito divino de conservar el
sagrado vinculo espiritual en la humanidad. Luego con el paso de los siglos, las diversas
escuela Budistas que se expandieron por todo el Asia, expusieron en Sutras (escritos
religiosos, revelados o sagrados) Sus ensefianzas.

Chidananda: en sanscrito, significa la encarnacién de la conciencia y bienaventuranza
divina.

Deva : literalmente Dios, entidad divina

Devi : Literalmente Divina madre, el aspecto de Dios compasivo y maternal.

Ghanesa: (Sefior de los Ganas) “Hijo” de Shiva y su energia maternal parvati. Ghanesa es
adorado como el que remueve obstaculos.

Indra: literalmente el gran Dios, generalmente el concepto que evoca en los devotos hindues
es que Indra representa tanto a Brama, Shiva y Vishnu en sus tres aspectos de creador,
conservar y transmutador.

Ishtadevata: la forma de Dios y el Nombre para la adoracion personal por el creyente. Es
importante hacer notar que segtin la concepcion del oriente, al existir la reencarnacion, viene
a este mundo ya con una tendencia natural para adorador una Forma y un Nombre especifico
de Dios. A esa tendencia natural que habita en el corazon del hombre se le llama Ishtadevata.

35



Narayana: literalmente nara significa hombre o ser. Narayana significa Aquel que reside en
todos los hombres o seres, es un nombre que también se le otorga al Sefior Vishnu.
Parabrahman: El Absoluto Universal.

Paramatma: El alma universal, el Alma como principio activo de todo lo existente.
Sat-Chit-Ananda: En la India es posible que sea uno de los conceptos mas vivenciados por
los creyentes, literalmente en sanscrito, at-chit-ananda significa  Ser-Conciencia-
Bienaventuranza.

Sat es lo que existe antes, durante y después; Chit, es pura conciencia o inteligencia y
Ananda es pura alegria.

Dios es Sat-Chit-Ananda.

Shakti: Un Nombre para mencionar a la Divina Eneegia que se expresa como fuerza
maternal.

Surya: literalmente en sanscrito el poder divino que esta sosteniendo los millones de soles
en el cosmos. Un concepto restringido y popular es: el Dios del Sol.

También es llamado Savita (savitur) en el gayatri mantra.

Tat: Dios sin forma (Nirguna Brahman) desafia la imaginacion, no se considera ni masculino
ni femenino y es enunciado con el pronombre personal Tat.

Algunos eruditos y sabios lo traducen como Eso.

Vishvarupa: La infinita forma de la Gloria de Dios que se muestra como una forma universal
omniabarcante.

Rama. Rama es una Aparicion del sefior Vishnu Plenaria, es decir, con todos los poderes;
literalmente se le llama una encarnacion Purna. El proposito de esa encarnacion plenaria o
purna, fu¢ el reestablecimiento del dharma. La historia del sefior rama esta bellamente
narrada en el ramayana de Valmiki, una version poética la encontraremos en el ramayana
de Tulsidas y recientemente, Vagaban Sri satyasai Baba ha dado a conocer al mundo el
Ramayana narrado por El mismo.

Krishna-Balaram, Krishna es una encarnacion plenaria (purna) del sefior Vishnu, su
proposito principal fue establecer los principios de la devocion y la entrega al Sefior.
Minutos antes de comenzar la famosa batalla de Kurukshetra, canto para su primo y aliado
Arjuna el inmortal Bhagavad Gita (el canto del Sefior). Se dice que con Su partida comenzo
la Era del Kali Yuga o sea la Era donde predomina el mal y la lucha por el poder y el tener.

Todos estos sagrados Nombres y Formas, no expresan ni una sola y Unica realidad, Dios es
Uno y solo Uno; Es Uno y Unico y Absoluto. Para beneficios de los devotos y creyentes y

por amor a ellos asume el Nombre y la Forma que le es cara al corazéon de quien Lo busca.

En resumen: hemos visto diversas versiones de una misma realidad. Las distintas religiones
muestran a Dios de acuerdo a sus textos sagrados y algunas dan prominencia a la vivencia,

36



asi, en India, las personas pueden encontrar y vivenciar a Dios de acuerdo a sus tendencias
particulares, a sus aspiraciones y a su entretejido psiquico unico y exclusivo. Reflexionar
activamente en la Unidad en medio de la aparente diversidad es esencial para el buscador
de las cosas del espiritu y ciertamente nos aproxima mas y mas a la tan ansiada paz mundial.

37



Tercero
El Conocimiento de Si Mismo

1

La voz interna del hombre es una permanente afirmacion en dos direcciones:el que tiene
dudas perecerd, se afirma en las antiguas escrituras; y, la vivencia mas profunda del alma
es: “Yo soy El, El soy Yo”

Mente que es dudas, interrogantes, juegos gramaticales.

Alma, espiritu, saber interno que es Luz y solo Luz.

Buscar el destino correcto para nuestras vidas, surge como un problema entre los ambitos
sutiles de los mundos interiores y el mundo objetivo con el que estamos exigidos a
interactuar.

Cuando se proclama junto al filosofo existencialista que el hombre es una pasion inutil, se
impide que la estabilidad, la firmeza, la determinaciéon nos lleve hacia una vida con
proposito.

El uso inapropiado de las fuerzas latentes del hombre, el eclipse de las cualidades mas nobles
y sagradas contribuyen al desconocimiento de si mismo.

Sin conocimiento de si mismo, el hombre avanza a ciegas y perdido en una de las mas bajas
curvas de la espiral de la Perfeccion Divina a la que estamos llamados.

El conocimiento de Si Mismo es la posibilidad de alcanzar la verdad, Dios se hace visible a
través de la verdad. El bienestar de la sociedad humana en su conjunto depende de la Verdad,
la dedicacion constante al conocimiento de nuestros valores y nuestros eclipses interiores
hace posible redescubrir una morada para Dios en estos planos de Su creacion.

De este modo, el hombre por estar en este mundo, ha recibido una herencia rica y portentosa,
la verdad es un legado al que debemos adherir en aras del cielo, para que realmente se
produzca la hermandad del hombre bajo la paternidad de Dios.

Qué es el hombre? En las dos ultimas centurias miles de poetas, escritores, filosofos y
expertos en ciencias sociales, han ensayado una y otras respuestas. Todos en el punto de
inicio expresan una verdad que nos es comun, luego la carencia vivencial, de la integracion
de la mente el cuerpo y lo espiritual, nos van alejando de esta o aquella propuesta.

Podria decirse que el hombre es un torbellino socavado por el avance cientifico y
tecnologico que le imponen cambios no siempre deseables, como por ejemplo, una vida
simple con un pensamiento elevado. Y algo de verdad hay en ello, muchos olvidaron hace
mucho tiempo el ocio productivo, el tiempo de contemplar un cielo azul y simplemente
maravillarse por estar, vivir, existir en medio de los seres y las cosas que también son partes
de una sinfonia tunica y luminosa.

El hombre como parte de un torbellino no es inspirado por altos ideales para que se expresen
en sus vidas de un modo armoénico entre los pensamientos, las palabras y las acciones.

38



El hombre es un soplo de Dios Viviente. El hombre es un temblor frente al infinito Amor
que se vuelca sobre su interioridad y lo sefiala en el cosmos: “ti eres mi hijo”, “Yo soy tu

29 <6

padre”, “ti y Yo somos uno y solo uno”.

2

Los sabios de los sagrados textos dicen que el hombre se define por el intento que se auto
impone “‘en el proceso de refinamiento”.

La capacidad de amar, de dar y contemplar la Sagrada Luz, es inherente a su condicion.
Lograr abrir la conciencia a la percepcion de la belleza y la luz, requiere de la humildad y
una profunda discriminacion para que la plenitud de la vida sea una sinfonia que lo une a
todo lo creado.

Y cual es la plenitud de la vida? Hermanarse con todo lo creado, bestias y pajaros, arboles
y plantas participan de esa plenitud que es la Presencia del Supremo Espiritu.

Solo es posible la hermandad desde el Amor.

El refinamiento como proceso es la vivencia del Amor que todo lo impregna y que impone
la santidad a cada pensamiento, palabra y acto.

Leamos a Wilber.

... el universo tiene una direccion y nosotros también tenemos una direccion. El movimiento
tiene un sentido y el proceso de inclusion tine un valor intrinseco. Como dio Emerson,
nosotros yacemos en el regazo de inteligencia inmensa, que es uno de los nombres del
Espiritu. Existe un tema inscrito en el rostro original del Kosmos, una pauta grabada en el
muro de la nada, un sentido en cada uno de sus gestos y una bendicién en cada una de sus
miradas”.

“La evolucion es simultdneamente dios y diosa, trascendencia € inmanencia al mismo
tiempo. Es inmanente al mismo proceso, esta entrelazado en la misma urdimbre del Cosmos
pero trasciende por doquier sus propias producciones y se renueva de continuo instante tras
instante”

...’en mi opinidon nosotros estamos llamados a despertar a este proceso, El Espiritu en
nosotros esta llamado a devenir conciente —o, como algunos dirian, superconciente- de
si'mismo. En los pasos que conducen de la subconciencia a la conciencia y, desde esta, a la
supra conciencia, la profundidad aumenta en la direccion de su propio reconocimiento hasta
que finalmente terminemos despertando completamente fundidos con esa Totalidad
radiante”.

,’Qué piensa usted a este respecto? Le parece una locura? Considera que los sabios y los
misticos estan locos.? ;Por qué todos ellos nos ofrecen versiones diferentes de la misma
historia? La historia de despertar un buen dia y descubrir que es uno con el Todo de un modo
atemporal, eterno e infinito”

39



“Yo creo que los sabios constituyen la avanzadilla del impulso secreto de la evolucion;
pienso que ellos son la vanguardia del impulso autrascendente que siempre va mas alla de
donde se encontraba anteriormente; considero que ellos encarnan el impulso esencial del
cosmos hacia una mayor profundidad y expansion de la conciencia; creo, en fin, que ellos
cabalgan a lomos de un rayo de luz dirigiéndose hacia una cita con Dios”

Y también creo que ellos apuntan a la misma profundidad en usted, en mi y en todos
nosotros. Creo que ellos estan conectados a la Totalidad, que el Cosmos canta con su voz y
que el Espiritu resplandece en sus o0jos. Y también creo que ellos pregonan el rostro del
mafiana, un rostro que nos abre el corazén de nuestro propio destino, un destino que esta
también presente ahora mismo en la atemporalidad de este instante y que, en ese asombroso
reconocimiento, la voz del sabio se convierte en su propia voz, los ojos del sabio en sus
propios ojos, usted habla con la lengua de los Angeles y se ilumina con el fuego de una
comprension que nunca ha nacido y que nunca morird, reconociendo su autentico Rostro en
el espejo del Cosmos, descubriendo que en realidad, su identidad es, el Todo y que usted ya
no es una mera parte de esa corriente, sino que es la totalidad de la corriente, la Totalidad
que no se despliega en torno a usted sino en su mismo interior. Las estrellas ya no brillan
ahi sino aqui, las supernovas se originan en su corazon y el sol brilla en el interior de su
conciencia. Al trascenderlo todo usted también lo abraza todo. Y no se trata de una Totalidad
final sino tan solo de un proceso interminable en el que usted es la apertura, la claridad o la
vacuidad pura en la que se despliega, incesante, milagrosa, eterna y luminosamente, la
totalidad del proceso.”

La naturaleza humana se sublima desde la humanidad. Pero, no siempre es posible encontrar
senderos que nos conduzcan al encuentro con el Si Mismo, la arrogancia intransigente y el
egoismo desenfrenado no son caracteristicas humanas y sin embargo, son alabadas como
tales.

Algo en nuestro mundo pequefio, intimo e imperceptible de nuestro corazon esta
debilitandose y a veces puede ser por la carencia de armonia y de pureza, porque el proceso
de refinamiento se relaciona con la purificacion de las facultades del hombre. Tomemos por
ejemplo las impresiones mentales acumuladas, a lo largo de un agobiante dia de labores de
haceres y quehaceres y multipliquemos por la cantidad de dias o meses o afios que no nos
detenemos a reflexionar, a cerrar nuestros ojos y preguntarnos de dénde venimos, donde
estamos y hacia adonde vamos?

Posiblemente un buen comienzo del proceso de refinamiento del que nos hablan los sabios
de las escrituras sagradas consista en armonizar las vivencias interiores con los
requerimientos de la modernidad. Estos mismos sabios proclaman que no hay otro modo de
influir positivamente en la vida de los semejantes.

40



N —

Cuerpo, mente y espiritu es un diamante que expresa su tonalidad dentro de la unidad de la
joya unica. El proceso de refinamiento implica la santificacién del cuerpo y el cuerpo es
cuerpo, sentidos, mente e intelecto.

El cuerpo material en tanto parte de la naturaleza esta hecho de los cinco elementos
predominantes en nuestro mundo: Tierra, agua, fuego, aire y akasha. Esta sujeto al deterioro,
la enfermedad, la vejez, el sufrimiento y finalmente la muerte pero, al mismo tiempo es el
templo sagrado que alberga la Presencia de la Chispa de Divinidad. En el proceso de
refinamiento, el cuerpo en tanto albergue de la sagrada y divina chispa divina, es un altar
desde donde se puede divisar nuestro amor hermanado con toda la creacion. Por lo tanto el
cuidado correcto de nuestro cuerpo en su triple aspecto, mental, corporal y espiritual debe
ser escrupulosamente guardado ya que como lo declara la antigua afirmacion de los sabios
aquello que ingerimos, hablamos y pensamos, €so somos.

. La regulacion de nuestros habitos alimentarios;
. La regulacion de nuestros pensamientos y acciones.

Hoy es un hecho incontrovertible que los alimentos que consumimos, determinan nuestra
calidad de pensamientos y sentimientos y obviamente, las acciones que de ellos se derivan.
En nuestra cultura, cuando mencionamos “alimentos” vienen a nuestras mentes imagenes
restringidas asociadas con carnes, frutas, verduras o lacteos. El alimento del que hablan los
sabios en los textos sagrados es un concepto abarcativo de toda la realidad de la persona
humana, compromete todo el pensar, el hablar y el hacer del hombre; porque, estan
involucrados los cinco sentidos sensoriales: ojos, oidos, nariz, manos y boca.

Si no observamos una estricta disciplina en aras del refinamiento de nuestro Si Mismo es
imposible obtener un grado minimo de alivio de los males que de ellos se derivan. Cuando
la impureza ingresa, menospreciamos y desvalorizamos el cuerpo humano que nos ha sido
concedido y estamos retardando el propdsito por el cual estamos aqui, en este instante
preciso de la historia de la humanidad.

De modo que quien se interne en el vasto sendero del proceso de refinamiento, debe entender
y comprender los sutiles comportamientos e intercambios que se producen en el cuerpo.

A modo de resumen de esta primera parte, diremos que hemos intentado presentar al
Supremo Espiritu, Dios como el Uno y Unico que es inmanente y trascendente a los seres y
a las cosas; que puede asumir Forma o puede permanecer sin Forma, que sus Nombres son
innumerables y que todos deben ser venerados y respetados por lo menos mentalmente.
Que las escrituras Sagradas de todas las religiones, tanto de oriente como de Occidente
provienen de una misma fuente de Luz y de Amor a quien llamamos Dios y que ellas nos
sefialan los senderos que nos conducen a transformarnos en personas sagradas y puras a
condicion de seguir las ensefianzas.

41



Que todos los textos sagrados de las religiones y del Budismo poseen una raiz comun, esto
es promover la Rectitud, el Amor, la belleza y la Justicia, la hermandad del hombre bajo la
paternidad de Dios.

Que en las actuales circunstancias de la historia de la humanidad se hace imperioso regresar
a las fuentes siempre vivas de los textos y las tradiciones y ver en ellos la unidad en la
aparente diversidad.

Las milenarias técnicas que fueron elaboradas por santos, sabios y misticos a lo largo de las
edades, no requieren de reelaboraciones o relecturas medidticas sino mas bien, un intento
proceso de vivencia de las mismas. Pensemos por ejemplo en grandes santos y emanaciones
cuasi divinas como Nisagaratha Maharaj o Ramakrishna Paramahansa, la Madre teresa de
Calcuta, el Venerable Padre Pio, Sri Muktananda o Sri Nityananda, todos ellos han dejado
un valioso legado a la actual generacion y a las generaciones que nos precederan; pero, poco
de nosotros nos detenemos a meditar en los asombrosos y notables esfuerzos que debieron
realizar para alcanzar esos estados de santidad y pureza.

Se dice que cuando se realizo en Roma un encuentro post conciliar convocado por el Santo
Padre Juan pablo II, la Madre teresa de Calcuta asistia puntualmente a las 7 am (en calidad
de Superiora general de la orden religiosa a la que pertenecia) todos los dias. Una cierta
noche, un eminente cardenal de la Curia Romana, al pasar con su automovil hacia su
residencia episcopal, ve a la madre teresa recogiendo personas abandonadas en las calles de
Roma, observa la hora y el reloj marcaba las 23 am. Hace detener el automovil y
acercandose a la anciana monja le dice: “madre teresa, ya es muy tarde, debe descansar, las
Comisiones comienzan muy temprano y usted para nosotros con su presencia €s una
inspiracion”. La madre Teresa lo mira y sonrie.

El Cardenal le dice: Madre, puede hacerle una pregunta?

Por supuesto eminencia, responde Madre teresa.

¢(Cuantas horas duerme usted por dia?

La Madre teresa lo mira sorprendida y le dice “dos o tres horas, Eminencia. No més. No
tengo mas tiempo”.

Madre —le dice el cardenal- permitame darle un consejo usted debe dormir mas, debe
cuidarse mas. En eso consiste el secreto de un buen servicio a la causa de los pobres.

La madre Teresa humildemente responde: Monseiior, el secreto estd en la oracion, duermo
poco porque rezo mucho; el servicio es oracion y de alli proviene mi fuerza.

Se dice que el cardenal se alejo pensativo...

Desde hace muchos afios venimos presentando en circulos reducidos de amigos, la oracion,
plegaria o rezo llamado Gayatri Mantra, los frutos que hemos recogidos solo el cielo es
testigo asi como los milagros fisicos-materiales, espirituales y psiquicos a los que hemos
asistido o hemos sido directos beneficiarios.

El secreto del poder de toda practica espiritual, de todo ayuno, de todo sacrificio es ofrecerlo
a los Sagrados Pies de aquella Divinidad que nosotros adoramos y llena nuestra alma de
emocion.

42



Estos primeros capitulos han intentado ser una introduccion para poder reflexionar de una
manera mas profunda sobre las profundas implicancias del gayatri mantra y los efectos que
de ¢l podemos derivar.

Para muchos de nosotros, el Gayatri Mantra se transformo en el centro de nuestras vidas y
desde alli, encontramos un equilibrio que nos permitid ser buenos hijos, respetables
ciudadanos, amantes esposos, cuidadosos y bondadosos padres, etc. Por supuesto que
podriamos hablar de las veces que hemos recibido milagrosamente auxilio material de la
Madre gayatri o sanacion para nuestros cuerpos enfermos, pero todos esos beneficios
materiales solo es una palida sombra de la luz que se instala en nuestros corazones cuando
recitamos el mantra gayatri.

5

Reflexiones por un momento los dos puntos antes mencionados, la regulacion de nuestros
habitos alimentarios y, la regulacion de nuestros pensamientos y acciones.

Esto parece aparentemente una propuesta superficial, pero, aquel que abre su corazon a la
verdad del Supremo, sentird una conmocion en su vida y ya no sera el mismo, porque
comprendera definitivamente que el mundo depende de ¢l.

Estas regulaciones son la base que constituyen la paz y el bienestar para el mundo, para el
hombre, todos los hombres.

Quien no esté dispuesto a reflexionar sobre estos dos puntos esenciales, jamas podra
sinceramente entregarse a la voluntad de Dios como un hijo que clama por la proteccion y
el cuidado.

El existo de la recitacion del gayatri mantra al nivel de la paz, bienestar y prosperidad del
mundo, depende de los dos puntos que mencionamos anteriormente.

Estamos signados por el consumo y de hecho es una parte esencial para nuestras vidas; pero
no estamos obligados al consumismo, no estamos obligados a consumir cientos de productos
a diario ya seas visual, auditiva o simplemente ingiriéndolos.

El mundo sufre de una plaga peligrosisima: existe un exceso de consumo que compromete
la paz mundial, el bienestar de pueblos enteros, la vida de nifios y ancianos. La sola
reduccion de minimos porcentajes en los paises mas favorecidos, permitiria que la sonrisa
de muchos nifios sean una realidad en pueblos que hoy estan desbastados por la miseria
inenarrable.

De modo que el gayatri es una experiencia espiritual, un llamado a la Suprema Gracia de
Dios, no es una propuesta politica pero si, es un llamado a las almas sensibles del planeta
para que unamos nuestras oraciones y hagamos de este mundo una morada para Dios.

Los alimentos pueden ser un buen comienzo.

No deseo extenderme en cuestiones relacionadas con las diversas culturas y sus particulares
consumos, la experiencia clinica y las investigaciones que se realizan anualmente en cientos
de pueblos, nos informan que la ingesta vegetariana, apunta a una mayor calidad de vida 'y
de pensamientos sanos y positivos; pero, como es la experiencia en estas ultimas décadas,

43



debemos aceptar que avanzar por los diversos estadios de conciencia — y més atun cuando se
trata de un plano global — resulta ser lento y no lineal ascendente.

El otro aspecto que menciondbamos esta referidos a los pensamientos y a nuestras acciones.
Ambos estan unidos, no hay posibilidad de separarlos o fragmentarlos. Si extendemos un
poco mas nuestra reflexion, veremos que no es posible separar ni fragmentar nada en el
hombre, que la experiencia de conciencia humana es una realidad total, global, que involucra
a todo el fenomeno vida aunque estemos hablando de las mas pequefias de las células o
particulas que existe en nuestro organismo.

El pensamiento crea al mundo, crea la realidad tal cual la vemos y nuestras acciones ejercen
un “imprimatun”, dicho de otro modo, los pensamientos crean en el campo mental la
realidad y nuestra accionar lo concretan.

Nuestros pensamientos ejercen una accidon positiva y pueden cambiar el destino mas
horroroso y existe la firme conviccion y la confianza absoluta en el Supremo Espiritu, Dios.
Nuestras acciones son las huellas que dejamos en este mundo, son los senderos de luz que
vamos construyendo para que otros atestigiien: por aqui paso alguien que amo el bien, la
belleza y la justicia.

Esto no resulta dificil de comprenderlo y hasta puede resultar excesivamente emocional,
pero st indagamos en nuestras almas, veremos que ellas son un canto de alabanza al Creador
de esta maravilla que llamamos mundo.

Porque si hay algo que debemos comprender, entender y vivenciarlo hasta el final que todo
lo creado es una maravilla que invita al asombro y a la identificacion con la luz y el amor,
solo nuestros pensamientos y nuestras acciones nos impiden ver esa realidad.

Cuando cantamos el gayatri mantra tenemos frente a nosotros la inmensa oportunidad de
acercarnos con “temblor” y “pavor” como dice la Biblia — en el sentido de asombro y
expectacion — y rogar por la paz universal, porque nuestros pensamientos sean buenos y
santos y nuestras acciones purificadoras del mundo que nos toca vivir. Este es un
compromiso que debemos asumir, este es un sagrado llamado que no podemos desoir;
estamos invitados a la mesa de la verdad y la belleza, no podemos desechar la oportunidad.
De este modo creo que podemos ingresar a la segunda parte que trata especificamente del
gayatri mantra. La Divina Madre Gayatri nos bendiga a todos con Su luz y podamos
comprender Sus glorias, para que este mundo sea un mundo de unidad, amor y belleza.

44



