Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Gayatri La Inevitable Primavera

Om ajhana-timirandha sya jhanainjana- shalakaya
//Chakshur unmilitam yena tasmai shri gurave namah
- Guru Guita del Skanda Purana -

Yo nacien la mas oscura ignorancia, y mi maestro espiritual me abrid los ojos con la antorcha del
conocimiento. A él le ofrezco mis respetuosas reverencias

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM

https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - ¥

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY
Difundiendo la Luz del Gayatri Mantra



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

INDICE ...ttt e et e e e e e st e e e e e e e e e b e e e e e e e e e e annnneeeeas iError! Marcador no definido.

@7 I 1 | SR 5
E1 CONCEPLO d@ DIIOS. ...ueiiieiiieeiiee ettt ettt e e sttt e e st e e s bt e e s sbee e sseeessseeesaseesnnseeensseeennes 5
El Uno proyectandose en 10S MUCKOS .........c.oooiiiiiiiiiiiiiciieciecieee e e 7
OFFOS ASPECLOS 1eeeueriieeeiiiteeeeiitteeeestteeeeesttteeesseteeeeassseaesassssaeeeassaeeeeasseeesanssseeesanssseeessssseesenssneenanns 8
CIEACION ...ttt ettt ettt e b et a e b et eh e e bt e nt e saeesbeen bt ebteeb e et e s st e nbeenbeesnenbeenseenneee 8
15 N & RSO PSR PRSP 8
Algunas observaciones sobre “los SaCTIfICIOS” ........ieiuiieiiieeiiieeiie e e e e e eereeeas 12
L0S SACTIICIOS DIATTOS. ....cuviieiiieeiieeeitie ettt et e e et e e e e e e e tee e s teeesaseeesaseeeeaseeenseeensseeesreeans 14

L7 I 1 | RS 17
Origen ¥ SIZNITICAAO . ..uuiiiiie ettt e e et e e et e e s beeesabeeessseeeaseeesseeenseeenneeens 17
Partes de UN MANTIA .....cc.eiiiiiiiieiieeee ettt sttt ettt et st e bt et saeeees 17
El significado al final de un mantra:.............coooiiiiiiiiiiiiiee e 17
KCIIAK ..t et et h e ettt e bt et enat e e b 18
Partes de un mantra segin la ciencia del Tantra:...........ccoooieiiiiiiiiiiiiiiee e 18
Cantar un mantra (MANTFA-JAPA) ......veervrerreerrrerieerrieereenseeesseesseesseesseessseesseeesseessesssseessssssseesssessseens 18
TIPOS A€ MANTIAS ....veeiiiieeiiieeiee ettt e et e e et e e e teeeeaaaeesbeeessbeeesaseeessseeessseeessseeensseeensseeesseaans 18
De acuerdo a 10S teXt0S SAZTAAOS .....eecuvieiiieiiieiieeieeiie et eee et e s e teesiaeebeessaeensaessaeenseesssesnseens 18
De acuerdo al SIZNIICAAO0. .. ..uiiiiiiiieiiee e et 19
De acuerdo al NUMET0 de I8Tras. .......coouieiiriiriieieeieeee et 19
Tipos de acuerdo al Nitya Tantra.........ccccueeiieiiiiiieiiieeee et 19
De aCuerdO @l ENETO: .....ccuvieiieciiieiiecie ettt ettt et e et e et e b e e taeenbaeeaaeenbeennreennaeas 20
ELDLJa MANTTA ...ttt ettt et e ettt e st e e bt e et e e beeeabeesbeeenbeesseeenseans 20
Las bijas de muchas deidades, su significado implicado y objetivos de la siguiente manera: ...... 20
Bijamantras de los cinco elementos (pancha bhutas) ...........cccccoeeiiniiniiiiniinicceceeee, 21
bijamantras Chakras, ¥ OTZANO0S .......ccecuviiiiiiiiiiieeiiieerieeesieeesteeesiteeeareeeaaeessseeessseeensseeensseesnsneenns 21
Enfermedades de 0rganos y bijamantras: ..........ccoceecueriireiiiiniineeieneecieceeeeee et 21
Analisis de tres mantras como ejemplo de sus contenidos INtETNOS: .......cceeercureerireereeeerieernneenns 21
Shri Ganesh MANTIA:.........ooiuiiiiiiiee e ettt st et s e et e st e e beesateeaeesnnas 21
Om aim rhim klim Chamundayai vichche mantra.............ccccceeviiieniiiiniiee e 22
ST1 RAMA MANTIA: ....iiitiiiiieiiee ettt ettt e b e st e et esateenbeesabeenbeesneeenseennnas 23
La pronunciacion ¥ SU IMPOTLANCIA.....cuueeerureeerereeeitieeeitreeeireesireeeseeesseeesseessseesssseesssseesssseesnsseesns 23
Un mantra es una fuerza tremMenda. ...........ccocueeriiriieiiieiieeie ettt et see e 24
Purificacion del mantra: Antes de que cualquier mantra sea eficaz (siddha) debe ser purificado.
Los siete métodos para purificar un mantra son 10S SIGUIENLES. .........eecueeriieriiienieiiienieeieesie e 25
Establecer amistad con el mantra (Mantramaitrl): .........ccccveeeeiieeeiiieeriie e e e 25
Sanskaras (ritos) SODIE 10S MANTIAS: .......c.eeeiiuiiiiiiieiiieeeiee et eete e et e e e ree e ere e e e e e e eareeeseseeeaneas 25
ACIVACION A€ MANTIAS! ..eeuiiiiitiiiiiit ettt ettt et et e et e st e e bt e sbeeebeesbeeeabeesbaeenbeesaeeenbeens 25
Un PurashCharana ...........oc.ooiiiiiiiiii et 26
BENETICIOS ...ttt ettt e b e sttt ettt e bt e eab e bt e ebeen 27
SUZETENCIAS PIACLICAS ...euvvieuiieiieeiieeiieette et ette st e eteestteebeesaaeesteesabeesseesstesnseessseenseessseenseesnseenseennnas 28
(Por qué se dice que ‘un mantra debe matenerse en SECTEtO’ 7 ......cccvvveeeiuieerieieeriiieeriee e 28
La deidad favorita (1Shtadevata)..........cceeecuieiiiiieiiie et e e aae e eaaeeens 28
Diferencias de género en 1as Letras..........eecveieiiieeiiiecieeee e e e 29
ELPUISO <.ttt et e st e et e e e e bt e s abe e bt e e b e e bt e enbeenaaeenbeennbeenteens 29
Canto Congregacional del Mantra. ..........cccueeeiiieiiiieeiiieeieeciee e ee et e e e e eveesaaeesnneeens 30
Los efectos de los Nombres de ciertas deidades...........cooeeueriiniiiiiniineiieiieeeieseseeeee e 30
Deidades en un nivel eSpiritual MaYOT:........eecciieiiiiieeiieeeie e e e e e e e e eereeens 30

El obstaculo de la energia causante de malestar: ............cecueerieriienieiiiienieeeee e 30



El tiempo y 1as deidades: ......ccueiuiiiiiiiiiiiiieeeeee e 30

| BF IR S] (0 To3 T - o USRS 31
El estadio del buscador y el modo de habla (Van) ...........cccceeeieeiiiniiiiienieeeee e 31
Mantener la cuenta del CantO: ..........ooouiiiiiiiieii et 31
El Japamala (TOSAITI0) ......cccuieruiieiieiiieeiieeie et te ettt e te et e et e e e e eibeesaeesbeesseeesseesaeensaessseensaenssesnseens 32
23. El nimero de cuentas depende del MOtIVO ......c..eeeiiieeiiieeiieecieecee e e e 32
El significado de las 108 cuentas en el mala............cccoevieriieiieniiienieciieee et 32
Los tipos de cuenta en Un Mala. ..........cceeeiiiiiiiieeiiee et e e e e e e e e eeaeeens 33
Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskara]:...........cccceevverrienvennnnnn. 34
Sugerencias practicas sobre el uso del japamala (T0Sario)........ccceeevvveeeiieeeiieeeiie et eeree e 34
El rompimiento del Mala:..........c.coooiiiiiiiiiiiiiieiiciece ettt et 35
El intercambio de un mala: ..........cocoiiiiiiiiii e 35
Bl IOIMIPO: 1ttt e et e bt e et e et eeab e e ae e et e e teeenbe e taeenbeennaeenbeenneeenraans 35
ELTUGAT ...ttt ettt et e st e bt e st e e bt e eab e e bt e enteesbeeenbeesneeenseans 35
La constitucion del CUCTPO: .. ..eeviiieiieiieeieeite ettt ete et et eae e sbeesteeesbeensaeesseessaeanseensseensaens 35
LA PIONUNCIACION: ...veiiiiieeiieeeiiee ettt e ettt e estteeetaeeetaeeesseeessseeessseeesssaeessseeessseeessseeesnseeenssesensseesnsseenns 35
| (N S 1 ST Y 0 - OSSR POUSRUPRRR 35
Con emocion espiritual (Dhava):..........ooooiiiiiiiiiie e et 35
Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan 1a mente:...........ccceevveeerienieecieeneeennan. 35
o Lot 1o USRS UUSRUTR 36
CANLAT CON TASPIFACION: ...eeeneeeenieeeieeeee et e e eee et e e eeteeesete e e tteeetteestteessseeesssaeesnseeennseesnsseesnseas 36
Mandatos de AMOY INEEIFNO ...............cccueeeeeeeeeieeecieeeeieeeette e e ete s e e st e e sbee e saeeesaseeessseeesaeeesseeennes 36
RESPITACION Y CANTO....ecuviieiiieiieiiieetieeieeteeete et e et e et e eaae e teessaeesseessseesaeesseesseessseensaessseenseesssesseens 37
Los beneficios de combinar el canto con la respiracion ...........cceccveeeieeeeiieeeieeeeiee e eeeee e 37
L@ AUIACTON: ...ttt ettt s e e bt e et e bt e et e e bt e eabeenbeesaneenn 37
Cantar durante un periodo prolongado, constante y devotamente:............cceceeeeverieneenenieneene. 38
Incrementar €] Canto PASO @ PASO: ...eeeiuiiieiieeeiee et et eee e tee et e et ee e saee e eeenreeeaaeeeraeeen 38
UNA VISION A€ DIOS ....eieuiiiiiieiieeiie ettt ettt et e st e et e s it e e bt e s steenseesaaeenseesnseenseans 38
L0 Y I 16 | X L 1 PR
Gayatrm MARIMA ......oeiiiiiceece ettt e e et e e et e et e e e snbeeesnaeeeenbeeennbee e nbeeenaeeea 43
El Origen de Vedamata Gayatli.........cccoeevirierienieiienienieeieeitete ettt st 45
La Manifestacion de Gayatri por el Destello de Brahma...........coccoeveiiiiiiiiiniiiieceeee e, 46
La GlOTia del GAYALIT ....eeveeiiiiiiiiieieeet ettt sttt et st e b et 46
TIIPAAA GAYALIT ..eeeiiieeiiie ettt e et e et e et e e et e e eateesseeeesseeessseeessseeensseessnseesnsseesnsseesnsseesns 47
La Forma femenina de Sti Gayatli.......c.cccoeiviiriiiiiiieniirieieeteeee ettt 48
L2 VISION A1 GAYALIT.....eieiiiieeiiieciiie ettt ettt et e e et e e st eessbeeessaeeeaseeesnseesnnseesnneenns 48
La mujer en el Sadhana de ayatri.........ccoecieiiiiiiiiiiieiieeieee et 51
La Gayatri Sadhana de las mujeres en 10s tiempos antiUOS ........c..eeeveeerveeeriieeriieeerieeenreeeneaeens 52
Los 24 centros de poder en el cuerpo humano............cceeeiieiieiiiiniiiiieieeeee e 52
El Cordon sagrado (Yagyopavita) y €l Gayatll.......cccceeeiuiieeiiieeniiieeeiie et eree e 53
El Yagyopavita, una imagen del GaYatri.........c.eevieriieriienieeiieeieesiee ettt 53
Significados Internos del Gayatri Mantra..........c.cceccuveeriieeiiieeiieeciee e e e 54
Las silabas y su correspondencia con los Nombres de Dios:.........ccceeviiienieeiiienieiiiienieeiieeie e 54
Los Rishis, en orden adeCUAAO SOM: .........oiiiiiiiiiiiiieiiieeee et eeeeeeirreee e e e e e eesaare e e e e e e s eesaaeeees 56
Ahora acerca de 105 Chhandas: ............cooiviiiiiiiiii e 56
Los Devatas de las diferentes letras en el orden adecuado son: ...........ccoceeevieenieiiiieniinicenienenne 57
Ahora escucha los respectivos colores de las diferentes silabas de la Gayatri Devi: .................... 58
AhO0ra acerca de SUS TattVAS:....cc.uiiiuiiiiiiiie ittt ettt et esbt e et e st e ebeens 59



Ahora acerca de 10s 24 Mudras de 188 ST1aDAS: ......uueeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 59

Los Mahamudras del 4to pie del Gayatri SON: ......c.eeecuiieeiiieeeiieeciieeeiee e eeree e e e e e e eareeens 60
SIGNIFICADOS DEL GAYATRI ...ttt 61
(1 PSSP 61
BHUHU, BHUVAH, SUVAH. ....cciitiititeeee ettt sttt et st 65
2N PSSR 72
SAVITUHU ..ottt ettt a et et b e et e s bt ettt e s bt et e et e nbeenteeaee e 76
VARENYAM ..ottt ettt ettt et e e st e b e e te e st e nseenseesteseensesseenseenseeneenes 80
DHIMAHLI ...ttt ettt et b et s et ettt bt e bt et e sbee bt et e eaeeees 85
|25 1 (0 ) (0 PSSR 87
INAHA ettt e h bttt s h e bt et bt e e bt et a e bttt e bt et et 90
PRACHODY AT ..ottt ettt et et e e s ete s st enseenaeeseeseensesseenseenseeneenees 91
CAPITULD IV ettt ettt a et h 4ot e ke e s a bt e ekt e sa b et e b et e ea bt e e b et e sa b e e et et e ne e e e beeenaneeenneas
Recopilacion de teXtOS SAQradOs. .......coooiiiie i ———
SHRI GAYATRI RAMAY ANAM ...ttt sttt sttt sttt et 96
La Importancia del Gayatri seglin 1as ESCIItUIAS .......cceevuirieririiiniiiieieicereeeeece e 101
GAYATRI GUITA ..ottt ettt sttt et s h et st e s bt e bt eneeeaeeeeenee e 103
Exaltacion de la Grandeza del Gayatri por Personalidades Eminentes ............ccoceeveeieneenicnnnene 107
PURUSHA SHUKTAM ..ottt ettt sttt st ettt sttt estesatenbeenesneesneenseas 110
Ventajas del Japa del Gayatri........cocooieiuiiiiniiiiiiiiicee et 112
GAYATRI VARNAMALA SHTOTRAM.....cccuiiiiiiiieieee et 113
Conclusion al Gayatri varnamala Shtotram ...........coceeveriiiieiiiiiniieeeeee e 114
Referencias al Gayatri en el Brahma Sutra, Bhagavata y Mahabharata ................cccccccvevieennnnn 115
Capitulo 1, Primer Cuarto, TEeMa 11 . ..o, 115
La Relacion entre el Bhagavata y €l Gayatri .......ccoeeveiiiiiiiiiiiiiniiiecicececeeeee e 115
Referencias al Gayatri en el Mahabharata .............cccooeiiiiiiiieiiiicece e 116
CODIGO DE MANU LIBRO ... ee e 118
CAPITULO V ettt e et oot e e ek et e e ek et e e e s bt e e e s et e e e ab et e e e eanreeeeennee 1
Gayatri En el Esquema Corporal ........c.ooooiiiiiiiiiiieecieecee et 121
Gayatri, profundidad de Un 0CEaN0 ..........cccuiiiiiiiiiiiiiiiiee e 121
L ettt et a e bt e a bt h e e bttt e Rt e bt ea bt eat e st et e en e e ehe e teen e e bt e bt enteeneenbeenee e 121
ettt bttt et h et e a et bt et e a b bt et e ht e bt et e e et e s bt et e a b e e bt et e eat e e bt e bt eateshe e tesane e 122
ettt ettt ea ettt ea e e bt et e ea e e et e et e en e e eh e et e ea et eR e e bt en et ehte st enteeate st enbeenteeheenteente e 123
bttt et h e a et bt ettt h bt et sh e et et eh e e s b e ettt e nae et 124
ettt ettt et ea e et e et e ea e e et e e bt en e e h e et e ea e e eh e e bt en bt eh e e heenteeate st enbeenteeneenteente e 125
D ettt h bttt e h e bttt eh s e bttt ea e bt e bt e a et e bt e bt et sh e e e bt et e atenbe et e e 127
Cerebro, CADEZA, ROSIIO . ..uvvvviiiiiiiiiiiieieeee ettt e e e e ettt e e e e e e e eesartaereeeeesseninns 130
Lttt h et h bttt h e bt e a bt ea e bttt e h e bt et eh b nb e et eateehe et e eaee e 130
ettt ettt eeh e bt e teate e bt et eeh e e teeateeh e e bt ente st et e eateeh e e bt enteeheenteeateeseenteenteeneeteennenne 130
ettt eh bttt e h e bttt eh e e bt et eh et eh e e bt e h bt e bt e bt et e eh e e bt en e eatenhe et st 131
ettt ettt te et e et e n e e a e e teeate Rt e bt ea s e e Rt et e enteen e e st enteeneenteeteeneeeneenteas 133
ettt h bttt h e bttt eh e bttt e h b eh e e bt ea bt e bt e bt et e bt e bt et e eatenhe e b e st e 135



CAPITULO |

El concepto de Dios.

¢, Puede alguien atribuirle una forma a quien esta mas alla de todos los limites y de todas las imagenes?

Debemos permanecer en silencio cuando alguien afirma que Dios es “esto” o “aquello”.

Las Escrituras Sagradas dicen que El no tiene manos ni pies, ni miembros ni partes, entonces, ;cémo podemos con nuestras
evidentes limitaciones describirlo?

Su brillo es el de un billon de soles y mas, canta el Bhagavad Guita; ;como puede la mente tratar de atraparlo en conceptos,
palabras y juegos intelectuales?

Es un Espiritu Supremo, un Alma Universal sin forma, ¢ podria alguien decir que lo conoce, que es “su estudiante”?

¢ Quién puede garantizar el éxito de tantas empresas intelectuales, de tantos libros, poesias, conferencias?

Es un atma, sin forma fija, todo lo permea, todo lo trasciende, no existe un solo rincén del cosmos donde no se lo encuentre; desde
que el tiempo comenzd ilumina el espacio y el vasto infinito.

El, el siempre existente, sin nacimiento ni muerte, sin comienzo, medio o fin, no nacido, indestructible, inmortal. Es el Supremo
Espiritu, la Verdad Primordial.

El es el atma, el infinito, el Eterno Supremo.

En la tradiciéon hindu, Dios es conocido como Brahman, deriva de la palabra sanscrita “Brahat”, significa la cosa mas
grande concebible por el hombre.

Con nuestras mentes finitas y nuestros finitos medios de expresién es dificil incluso comprender, menos aun describir lo infinito,
lo que Dios o Brahman es.

El Kena Upanishad da la siguiente definicion de Brahman:

Lo que no puede ser visto por el ojo, pero le permite al ojo ver...

Lo que no puede ser escuchado por el oido, pero le permite al oido escuchar...

Lo que no puede ser expresado con palabras, pero por la palabra misma es pronunciado...
Lo que no puede ser comprendido por la mente, pero por el cual la mente funciona...
“Conoce a Tat para ser Brahman”.

Antes de la creacién, Tat era conocido como Parabrahman (el Absoluto Universal), sin atributos y sin forma (Nirakara Nirguna
Brahman), y era:

B Sathyam: Verdad (la verdad mencionada aqui no es acerca del mundo de los hechos. Se refiere a la verdad
trascendental, que se mantiene igual en todo momento y en todo lugar.)

B Jnanam: Conciencia Universal.
B Anantam: Eterno, mas alla del tiempo y del espacio.

(“Sathyam Jnanam Anantam Brahma”, Brahman es Verdad, Sabiduria y Eternidad, proclaman los Upanishad).

Cuando el deseo por la creacion surgié (Ekoham Bahusyam, soy Uno, me volveré muchos), lo inactivo -Nirguna Brahman- sin
forma, pero con atributos, “Sat”, “Chit” y “Ananda” (Ser, Conciencia y Bienaventuranza). “Sat” indica que existe por si mismo
sin otra base mas que si mismo; “Chit” indica la conciencia de si mismo como conciencia de auto - iluminacion; y “Ananda” es
la expresion de esa conciencia.

BRAHMAN, EL UNO SIN SEGUNDO

"Uno solo sin segundo”, asi lo proclaman todas las escrituras.

(Chandogya - Upanishad, VI, 2, 1).

"Entonces no habia no - existencia ni existencia... ESO solamente alentaba por su propia naturaleza: aparte de ESO, no habia
nada."

(Rig Veda X, CXXIC, 1, 2).

"En el Imperecedero Infinito Supremo Brahman, el conocimiento y la ignorancia estan latentes."

(Katha - Upanishad VI, 18).

Sdlo un sonido sefiala en los infinitos universos ESO que estd mas alla de toda suma y de toda resta, de lo que puede nombrarse
y de lo que no puede sefialarse: el Pranava Om.

"Eso que todos los Vedas afirman, Eso que todas las autoridades prefieren, Eso por cuyo deseo llevan vida célibe, esa palabra te
la diré brevemente: Om. Esa palabra también es Brahman, esa palabra también es el Supremo”

(Katha - Upanishad I, 2, 14).

Las palabras parecen alejar, velar en el misterio ESO que es lo mas préximo y lo mas lejano y que es, el yo mismo, el Atma, Alma.



ESO, esta es la palabra para designar al universo y el universo es Brahman porque en El, nace todo, dentro de El se sumerge y
en El se conserva.

Todo lo existente, todos los seres y todas las cosas surgen de esa plenitud y es como la sombra de esa sustancia. Y como lo
afirma el Upanishad, no hay que buscarlo lejos: "Este, mi yo dentro de mi corazén, este es Brahman"

(Chandogya - Upanishad lll, 14, 4).

Este conocimiento es Para-Vidya, el conocimiento supremo, y se obtiene mediante la pureza, la devocién, el sacrificio y el
conocimiento.

"Quien no haya renunciado a los malos caminos, ni esté concentrado, ni vea su mente dominada, ni aun por el conocimiento podra
obtenerlo."

(Katha - Upanishad |, 2, 24).

Cuando se lo obtiene, dice Sri Krishna: "El va a la paz".

(Bhagavad Guita V 25).

"Cuando El se manifiesta, todo se manifiesta después en El, por su manifestacion todo se manifiesta”.

(Katha - Upanishad 1l 5, 15).

"No se le ve pero El ve, no se le oye y El oye, no se piensa en El y El piensa, no se le conoce y El conoce. Sélo El es el que ve, el
que oye, el que piensay el que conoce."

(Brihadaranyaka - Upanishad Il 7, 8).

El es "el que mora en el corazén de todos los seres".

(Bhagavad Guita 10, 20.)

Este es un concepto que debe preservarse claramente.

Desde el punto de vista de los simbolos, El es Sat, Chit y Ananda.

ANANDA

SAT CHIT
Ser puro, Inteligencia pura, Bienaventuranza pura.

Cuando ESO se viste de universo impregnando la vastedad, surge Prakriti, la naturaleza, con sus cualidades: Rajas, Tamas y
Satva.

RAJAS SATVA

TAMAS

Desde la piedra inmdvil hasta el mas evolucionado de los seres, existe una vibracién de estas tres cualidades.

Asi vemos que ESO y esto son una misma cosa, somos la sombra de su sustancia, somos la misma sustancia proyectada en
sombra.

El produce los muchos.

ESO dijo: "Que yo sea muchos, que yo nazca". Entonces se le dan muchos nombres.

(Chandogya Upanishad VI, 2, 3).

"Alo que es UNO, el sabio lo llama por muchos nombres".

(Rig Veda |, 114, 46.)

Cualesquiera sean los nombres que se le den, El, Eso, el Eterno, es Uno. El Vishnu Purana es el comentario mas preciso para
comprender esta verdad.



Asi pues, el Solo y Unico Dios Narayana se designa como Brahma, Vishnu y Shiva, pues crea, conserva y restaura, es la causa
de la creacion, la conservacion y la restauracion.
(Rig Veda |, 114, 16.)

El Uno proyectindose en los muchos

De lo in-manifestado surge todo lo manifestado, cuando viene el dia y cuando viene la noche todo se disuelve en Eso, que se
llama in manifestado.

El sabio "ve las distintas manifestaciones de los seres como arraigados en Eso y procediendo de EL."

(Bhagavad Guita VIII 18 — 21.)

Asi, en estos versos (shlokas) se expone cdmo surgen los muchos.

Veamos ahora la naturaleza de esta procedencia o produccion: la evolucion.

Los Principios Espirituales (Sanathana Drama), no reconoce una creacion que sea contraria a la ciencia, ni que nada
nace de la nada.

El Supremo Seiior (Ishvara) evoluciona todos los seres y todas las cosas sacandolas de Si mismo.

"Como la arafia emite y retira su tela, como las hierbas crecen en la tierra y el pelo en la cabeza y cuerpo del hombre vivo, asi del
Sefior Infinito nace el universo."

(Mundaka Upanishad I, 1 —7.)

Como del fuego ardiente saltan de mil modos chispas analogas, asi del Sefior Infinito, Oh amado, nacen los distintos tipos de
seres y alli retornan.

De ESO nacen el aliento, la mente y todos los sentidos, el éter, el aire, el fuego, el agua y la tierra. ESO es el sostén de todo. De
estos distintos modos nacen los Dioses, los hombres, las bestias, pajaros y piedras.

(Mundaka Upanishad I, 1 - 7).

Los granos de arena pueden quizas contarse, pero de los universos no es posible hacer ninguna enumeracion.

(Atharvana VI.)

Asi pues, no se conoce el numero de Brahmas, Vishnus, Shivas y de todas las demas Energias Divinas. En cada uno de estos
mundos hay Brahmas, Vishnus y Shivas.

(Devi Bhagavata IX 3.7 —8.)

Es decir, ESO, Brahman sin forma, sin nombre, que es lo mas proximo y lo mas lejano es en la reflexion sobre el principio, un
Trimurti (tres formas) en el espacio y el tiempo.

Asi cuando Brahman Uno y Unico reflexioné para ser muchos, aparece como tres diferentes cualidades o formas (Trimurti) con
sus tres cualidades en un plano trascendental.

La tri-murti es la manifestacion primaria del Sefior, es la Suprema Voluntad y la Maxima Actividad en una forma concreta.
Brahma es el Creador y su Shakti es Sarasvasti, la Diosa de la Sabiduria. A Brahma se le da la forma de cuatro cabezas como
mirando los cuatro puntos cardinales, como el Hacedor de los mismos y de su contenido, cabalga en un Hamsa, cisne.

El nombre Hamsa es un arreglo gramatical de otros dos nombres que alude a su relacion con Ahamkara, el que divide, el que
hace los atomos.

También remite a soh-ham, Ham-Soh.

Vishnu es el que mantiene y conserva el orden del universo y el que sostiene las formas de todos los seres y todas las cosas. Su
Shakti es Lakshmi. La energia de la felicidad y de la prosperidad, en todos los objetos deseables.

Cabalga en Garuda, simbolo de la velocidad y de la inteligencia. Vishnu es el origen de los Avataras y en ellos o en su propia
persona, es la manifestacion que mas se le rinde culto.

Shiva, también conocido como Mahadeva, Maheshvara, es el Restaurador, el que libera el Atma de la afliccion de las formas,
quien destruye la ignorancia y otorga la liberacion.

La obra de la creacion procede llamandose a la existencia a los Suras o Devas que el codigo de Manu describe: "cuya naturaleza
es accion", esa multitud de seres inteligentes, de muy distinto poder y autoridad, guian el curso de la naturaleza.

Ahora bien, es un error que se debe evitar, el pensar que Brahma, al proyectarse en tres (Brahma, Visnu y Shiva) y luego
nuevamente en nuevas formas (los seres) disminuye u oscurece la unicidad.

"Indra, Mitra, Varuna, Agni, se le llama y El es Brahma, el de las plumas de oro. De lo que es Uno, los sabios hablan como si fuera
multiple."

(Rig Veda 164. 40)

"Todos los Dioses son iguales a Brahman: todo descansa en el Brahman."

(Manu XII 119.)

Los Devas tienen un lugar especifico en el universo material, bajo la voluntad del Supremo Controlador (Ishvara), corrigen,
protegen y arreglan las cuestiones con un poder mayor que los humanos.

El nombre Deva significa radiante, brillante, pues sus cuerpos estan formados por una sutil y misteriosa materia luminosa y por lo
tanto irradian luz.

De sus trabajos dependen los frutos de todas las actividades.

Los Devas trabajan de acuerdo a la luz y no arbitrariamente.

"Del alimento se hacen las criaturas, de la lluvia viene la produccién de alimentos, del sacrificio procede la lluvia."

(Bhagavad Gita 11l 11-12.)

Todos los beneficios que se obtienen de los Devas son transitorios, por lo que se recomienda a los aspirantes espirituales que se
sumerjan en Brahman.



El mundo material es la culminacion de éter, aire, fuego, agua y tierra, los Devas de estos elementos son: Indra, Vayu, Agni,
Varuna, Kubera. Son los cinco reyes ( devasrajas= dioses reyes,) Indra es el superior, dicen los Vedas.

A las drdenes de estos devarajas estan las huestes de otras Energias Celestiales: los Sadias, Vasus, Adityas, Apsaras se
relacionan con Indra.

Los Maruts, con Vayu, los Yakshas, Gandharvas, Vidyadaras y Kinaras con Kubera.

Los Magas y Sarpas estan a cargo del reino animal, los Suparmas de los pajaros, etc.

Cuatro grandes Dioses gobiernan los cuatro puntos cardinales: Indra, Yama, Varuna y Kubera. Yama también es el Sefior de la
muerte.

Esta ensefianza se encuentra en los Vedas.

Los que se oponen a los Devas son los Asuras, engloban la energia destructiva pero en el plano de la creacién de los universos
son complementarios.

Estas creaciones permanecen en el mundo invisible, que se relaciona con el mundo visible; de ahi que se invoquen todas estas
fuerzas en el canto del Gayatri Mantra; todas las energias divinas mencionadas se resumen en el Gayatri Mantra, asi esta
sancionado en los libros sagrados.

Otros aspectos

En el Vishnu Purana se ensefa: "Asi es la creacion: minerales, plantas, animales, hombres." Este es el orden de la evolucién.

La etapa de la evolucion se expone con mayor claridad en el Aitreya Brahmana.

El Shiva Purana también se extiende sobre este concepto.

En el codigo de Manu sélo se insindan estas cuestiones.

En el Vishnu Bhagavata se hace referencia al origen de la humanidad, a lo ya sefialado se agrega la creacion de los 10 Sabios
filosofos videntes (Maha Rishis):

(Marichi, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Prachetas, Vashista, Bhrigu, Narada). Luego vienen los Kumaras (Sanandana,
Sanaka, Sanatana, Sanatkumara). Y luego las primeras razas humanas: los Danavas y Daytias y los Rakshashas.

Asi tenemos el significado resumido y simplificado de los muchos en cuanto a la multiplicidad de la sombra de Brahman.

Creacion

Con la vibracién césmica o el sonido Om que emané de Brahman, se crearon los cinco elementos:

Primeramente Akasa (espacio o éter);

Del Gata (movimiento) del éter, nacio el aire (Vayu); el agua (Apa);y,

la materia solida o elemento tierra (Pritivi).

Con estos cinco elementos y las tres gunas (atributos); es decir, actividad (Rajas), inercia (Tamas) y serenidad (Satva), el mundo
de materia inanimada, nacieron las plantas, animales y seres humanos.

Brahman de un estado de puro ser o pura existencia, se transformé a si mismo para ser el origen del cosmos, con innumerables
objetos animados e inanimados, que emanan de El mismo.

El universo no fue creado de la nada, sino que derivé de Brahman que se transformé a si mismo en universo. Brahman es quien
lo sostiene y es causa para que no se disuelva.

Brahman esta en todas las cosas y es el alma de todos los seres vivientes.

Como los Upanishads declaran, “Isavasyam Ildam Sarvam” (todo esta impregnado por lo divino.)

Neti Neti

Por miles de afos, rishis, yoguis y estudiosos han estado tratando de descubrir quién es o qué es Dios o Brahman, utilizando la
férmula vedandica “Neti Neti” (significa “ni esto, ni esto”), por un proceso de eliminacion o descarte uno a uno, de los 24
principios cosmicos o elementos que constituyen el mundo de los fendmenos como irreal.

Estos videntes y filésofos llegaron a la conclusion intelectual y a la vivencia espiritual que Dios es un Ser Supremo, sin forma ni
atributos, (Nirakara Nirguna Brahman), y que El, libremente asume todos los Nombres y Todas las Formas.

El correcto y apropiado significado de “Neti” es “no solo esto”, que significa que Dios no es solamente esto que percibimos o
imaginamos, sino que es todo lo inimaginable, y al mismo tiempo Su realidad esta presente en toda la creacion. La validez de esta
afirmacion esta confirmada por declaraciones como “Sarvam Kalvidham Brahma” (todo esto es realmente Brahman).”
“Isavasyam Idham Sarvam Yat kincha Jagatyam Jagat”, el universo entero que consiste de cosas moviles e inmoviles esta lleno
con el Omnipresente Sefior.

La espiritualidad de oriente, esta impregnada de un conocimiento trascendental no siempre visible a las conceptualizaciones
occidentales.

Veamos por ejemplo la cuestion del Karma, karma significa literalmente accion.

Por definicion, toda accion es triple por su naturaleza; parte en el pasado, parte en el presente y parte en el futuro.

Es la sucesion que cada efecto sigue a su propia causa.



Estos tres aspectos no estan ni son de hecho, separados, sino que son partes integradas de la accién y no pueden dividirse ni
separarse de ella.

Por ejemplo, el sufrimiento no es la consecuencia de un acto malo o equivocado, sino la parte real del mismo aunque pueda
experimentarse en el futuro.

El sufrimiento no puede separarse de la herida.

¢ Cémo puede haber una accién que no genere causa?

(Srimad Devi Bhagavatam |. 5-74)

Cuando se desconoce la Ley y las Regulaciones, el hombre es sacudido de aqui para alla. Las leyes de la naturaleza no es un
obrar de un modo determinado, sino solo una suposicion de condiciones, dentro de las cuales pueden llevarse a cabo acciones
de cualquier tipo de naturaleza.

Las leyes expresan las condiciones bajo las cuales se obtienen determinados resultados. Asi, la ley no hace obligatorio
ningun acto especial, pero al mismo tiempo hace posible esos actos, y el conocimiento de la ley es poder.

El Jivatma (alma individual) es de naturaleza triple, se compone de Ichcha, Jhana, Krya, en otras palabras: Voluntad, Sabiduria 'y
Actividad. Pero, en el mundo de las formas se expresa como deseo, conocimiento y accion. Esta es la causa del Karma en el
hombre.

El hombre esta verdaderamente formado por el deseo, segun es su deseo, asi es su pensamiento, segun su pensamiento, asi se
ejecuta la accion. Ese es el logro. (Briharadaranyaka Upanishad IV 5.5).

Deseo, Conocimiento y Accion son las tres leyes que en conjunto forman la ley del karma.

Primero:

Los deseos llegan al hombre al lugar donde existen los objetos de deseo y determinan los canales de actividades.

En verdad, el que desea va, mediante su trabajo, al objeto en el cual esta determinada su mente. (Briharanyaka Upanishad IV
45)

Al deseo se lo llama fruto.

Impelido por el deseo, al fruto esta ligado. (Brihanyaka Upanishad IV 4.5.)

Que el fruto sea bueno, malo o desagradable, la luz es la misma.

Esto es llamado en el conocimiento espiritual como “la primera luz” y el hombre debe aprender a controlar.

Segundo:

La mente es el poder creador y el hombre se convierte en aquello que piensa.

Ahora el hombre esta verdaderamente formado por el pensamiento, segun piense el hombre en este mundo, asi habiéndose ido
de aqui, en eso de convierte.

(Chandogya Upanishad Il 14.1)

Tal como Dios (Brama) crea por medio de la meditacién, asi la mente tiene como actividad esencial la creacion.

La accion es solo pensamiento lanzado al exterior y, al mismo tiempo los actos solo son sus pensamientos pasados materializados.
La caracteristica, el caracter del humano, la naturaleza del hombre, es creacion del pensamiento, asi pues, lo que el hombre
piensa, eso es.

Tercero:

Los actos ocasionan las circunstancias.

Nada puede germinar sin siembra. Nadie puede lograr la felicidad sin haber realizado actos capaces de llamar a la felicidad.
(Mahabarata, Shanti Parva 21.23).

Estos tres enunciados o leyes, conforman el marco dentro del cual debe aprehenderse conceptualmente el karma aunque, por
definicion y vivencia al karma lo sufrimos o disfrutamos independientemente de cual sea nuestra posicion al respecto.

Cuando dividimos los factores del destino del hombre en oportunidades, caracteristicas, capacidades y circunstancias que lo
rodean, todos han quedado abarcados. No queda nada mas.

Algunos sostienen desde las diversas posiciones teoldgicas y filoséficas que el karma paraliza el esfuerzo humano. Esto es
erroneo. El karma es una guia que encausa las energias y voluntades espirituales mas nobles del humano, incluso trascendiéndolo
y con el mismo karma realizando un “sacrificio divino”, ejemplo de ello podemos hallarlo en la Madre Teresa de Calcuta, el Baba
Sali en el Judaismo, etc.

En efecto, el karma no es un destino que se nos impone desde afuera, sino algo que hacemos desde adentro y por lo tanto “es un
algo” que siempre se esta relacionando con nosotros mismos, en nuestra intimidad mental y espiritual.

Muchos también sostienen erroneamente que en el Oriente, nadie se involucra en el karma del otro puesto que esta sufriendo los
efectos de actividades equivocadas o trasgresoras en esta vida o en otra, pero la ensefianza fundamental de los santos y yoguis
es taxativa: cada ser humano es un agente benéfico del karma de los demas al tiempo que experimenta el suyo propio.

Se dice que el Karma es de tres clases:
Parabdam,

Safichitan

Vartamanan, a veces es llamado Agami.

El karma que se produjo en tiempos antiguos, remotos, en muchos nacimientos anteriores, se le llama safichitan.
El karma que se crea en el “aqui” y “ahora” se le llama vartamanan.
El Karma parabdan no puede alterarse, debe agotarse sufriéndolo hasta el final.



¢Como liberarse del Karma?

A pesar de las muchas respuestas y propuestas que se construyen casi a diario, del Karma General del Universo, no podemos
liberarnos en tanto estemos en él.

El que desee liberarse del karma debe salir del universo y absorberse en el Absoluto.

Alli, podemos comprender que en el Gayatri Mantra se invoque y convoque las fuerzas superiores de los universos y energias
superiores de los mundos invisibles:

Om Bhur
Om Bhuvah
Om Svaha
Om Maha
Om Janah
Om Tapah
Om Sathyam

Veamos algunos detalles de los mundos visibles e invisibles:

El Jivatma (alma individual) evoluciond y en esa evolucion vemos como se desarrolla su conciencia, observemos los mundos que
habita en su larga peregrinacion de regreso al Espiritu Supremo, y, como se relaciona con su cuerpo.

En el Chandogya Upanishad se explica que el propio deseo del individuo (Jiva) es lo que lo hace tomar muchos y distintos cuerpos.
Cuando se tiene conocimiento para “podria oler”, el alma, el espiritu individual (atma) para oler crea el érgano del olfato, cuando
se tiene el conocimiento “podria hablar”, el atma para hablar crea la voz, cuando se tiene el conocimiento “podria oir”, el atma para
oir crea el érgano de la audicion, cuando se tiene el conocimiento “podria pensar”, el atma crea la mente, su ojo divino.
(Chandogya Upanishad VIl 10).

En esta afirmacion del Upanishad, encontramos unidas la filosofia y la sicologia en relacion con el alma individual (Jivatma). En
efecto, es un ser conciente y al buscar esa conciencia se encuentra con la experiencia de “lo externo”. Lo externo, constituye los
mundos visibles e invisibles.

Los mundos visibles e invisibles se desarrollan con mayor amplitud cuando analizamos el Sagrado Gayatri Mantra, no obstante,
veamos algunos aspectos de estos mundos.

Existen tres mundos en los que el jivatma (alma individual) da vueltas en esta rueda de nacimientos y muertes.

Bhur-Loka, la tierra fisica,

Bhuva-Loka, el mundo que sigue al fisico, con el cual esta estrechamente relacionado aunque es de naturaleza mas fina, mas
purificada o si se prefiere es un “mundo refinado”,

Suvah-Loka, el mundo celeste.

Mas alla hay otros cuatros mundos que pertenecen al mas alto nivel de evolucién del jivatma (alma individual), estos mundos son:
Mahah-Loka,

Janah-Loka,

Tapah-Loka,

Sathya-Loka.

Los Sabios y Videntes de los Sagrados Vedas sostienen que mas alla de estos mundos existen aun dos mas, uno es llamado
Vaikunta y el otro Goloka.

Estos dos mundos pueden alcanzarse desde los planos mas elevados, es decir, una vez que alcanzamos el Janah-Loka.

Ahora bien, analizado desde esta perspectiva, pareciera que estos mundos “invisibles y superiores” resultan inalcanzables al alma
individual o jivatma. Los sabios y videntes han dejado a lo largo de toda la literatura sagrada los signos y sefiales para llegar a
destino, esto es, alcanzar la meta suprema: Dios.

Los Videntes y Sabios han sancionado a partir de la experiencia y de sus poderes yoguicos que uno de esos senderos es la
repeticion constante del Maha Mantra Gayatri ya que Sus poderes son superiores a todos los mundos que hemos mencionados.
También se afirma en los textos sagrados que existen otros mundos, como regiones especiales y que estan situados dentro de
los siete mundos o lokas ya mencionados.

Asi, se mencionan al Indra-Loka, Surya-Loka. Priti-Loka, etc.

Dentro de “los mundos invisibles” hay siete planos o mundos llamados “tala”, literalmente significa superficie, y se relaciona
etimolégicamente con regiones “dentro” de la tierra, son energias que se expresan como materia mas densa que las que componen
este planeta que llamamos bhur.

Los nombres de estas energias que se expresan como regiones o mundos son:

Patalam,

Mahatalam,

Rasatalam,

Talatalam,

Sutalam,

Vitalam,

Atalam.

Estos lokas son y estan en escala descendente, patalam, mahatalam, etc.

10



Estos mundos pertenecen a los niveles de conciencia del alma individual (jivatma), asi, se corresponde la imagen con el objeto,
estos estados de conciencia lo “une” con los mundos visibles e invisibles.

Bhur Bhuvah Savah son, los mundos de los Dioses, de los pritis (antepasados) y de los hombres.

Asi se declara en los Upanishad Tri-Lokas, los tres mundos.

A cada uno de estos se lo define por la materia preponderante que lo compone:

Bhur-Loka, predomina la tierra con sus modificaciones: Pritvi Apah, Vayu, Agni Akasha,(so6lido, liquido, gaseoso, materia radiante,
entérico, super entérico, atdmico.)

Bhuvah-Loka predomina Apah.

Suhah-Loka predomina Agni.

Maha Loka tambien predomina Agni aunque mas refinado.

Janah-Loka, Tapah-Loka y Sathya-Loka predominan el elemento Aksha.

Estas siete regiones, mundos o planetas se corresponden con los siete estados de conciencia del “yo” o0 atma.

"Del atma naci6 esta vida”

“De esto se hicieron las siete llamas, los siete combustibles, los siete sacrificios y los mundos, ante ese “yo” nos inclinamos”.
(Prana-Upanishad II1.3)

En los Upanishad se extiende la informacion, asi, hay cinco puertas que tienen salida desde el corazén y conducen a una region
especial:

Prana, el principal aliento de la vida, conduce al sol, que se encuentra en sathya-Loka.

Vyana se dirige al sur, y lleva a las regiones de la luna, al lado oscuro de la luna y se relaciona con Bhur-Loka.

Apana lleva a la region del fuego, se relaciona con Maha-Loka.

Samana, que es la mente, se relaciona con Suvah-Loka.

Udana lleva a la regioén del aire, la de vayu, que incluye a Janah-Loka y Tapah-Loka.

Los pranas en el hombre se corresponden con el prana universal, De este modo es que el hombre esta relacionado con el Sefior
Supremo.

En el Mundakya-Upanishad se afirma que el ego tiene cuatro estados:

Jagrat, despierto, llamado Vaishvanara.
Taijasa, el de suefios.

Prajfia, llamado sushupit, bien dormido.
Brahman, la bienaventuranza absoluta.

Hay tres cuerpos principales que usa el atma como Upadhis:

Sthula-Shariran, inteligencia o cuerpo denso, este es el upadhi de la conciencia Vaishvanara.
Shukshma-Shariram, cuerpo sutil, este es el upadhi de la conciencia taijasa.

Karama-Shariram, cuerpo causal, es el upadhi de la conciencia prajiia.

“Tambien al Sefior se lo designa como triple: Isha, Sutra y Virat. El Ego colectivo es el Supremo”
(Srimad Devi Bhagavata VIl 32-49)

Asi como el hombre tiene tres formas distintas de conciencia, asi el Sefior.

La conciencia humana en sus tres manifestaciones, se corresponden con el absoluto universal: Dios.
El Ego se expresa en la materia en tres aspectos como ya hemos visto: voluntad, sabiduria y actividad.

El Shtula Sharira es el érgano de la actividad.

El Shukshma Sharira es el 6rgano de la sabiduria.

El Karana Sharira es el érgano de la voluntad.

Estos 6rganos se expresan en estados elevados o bajos de conciencia.

El Shtula Sharira mora principalmente en bhur loka.
El Shkshma Sharira mora en:

Bhur loka

Bhuvah loka

Savah loka

Mahah loka

El Karana Sharira mora en:

Janah loka

Tapah loka

Satya Loka

Los Shariras mencionados se componen de cinco envolturas en total:

Annamaya Kosha, se construye con las particulas energéticas de los alimentos, se conforman de sdlidos, liquidos y gases, se
expresa externamente por medio de los érganos de la accidon (manos, piel, voz, generacion y evacuacion.)

Aqui se encuentra el sistema nervioso con su érgano central: el cerebro.

Prannamaya Kosha, es la envoltura del alimento de la vida.

Manomaya Kosha, es la envoltura de la mente.

11



Vijianamaya Kosha, es la envoltura del conocimiento, se relaciona con el cuerpo sutil.

Se debe tener en cuenta que estas envolturas etéreas son moviles por la corriente de vida llamada prana.
Veamos los movimientos del prana:

Prana es el aliento hacia fuera.

Apana es el aliento hacia adentro.

Viana es el aliento que se retiene.

Udanah es el aliento ascendente.

Samana es el aliento igualador.

Todas las energias que emanan del cuerpo humano en estos alientos (aires) tienen su origen o son parte de sus modificaciones
en las diversas interacciones.

Por medio de la meditacion, el canto del nombre del Sefior, el servicio a los necesitados y la devocion a la madre Gayatri, el
hombre a lo largo de su vida quita las envolturas inferiores y se eleva a los planos mas altos de conciencia.

Los Videntes y Sabios a esto lo llaman “proceso de refinamiento” o “proceso de santificacion”.

Todo proceso de refinamiento o santificacion, requiere de algun grado de sacrificio, por lo tanto en las distintas corrientes
espirituales de la India (pero esto también es valido para todas las corrientes religiosas no hinduistas), tan importante como la ley
del karma es la ley de los sacrificios, pues el sacrificio desde el punto de vista espiritual, contribuye a la construccién y conservacion
de los mundos.

El sacrificio hace que la evolucion de los mundos sea armoniosa.

“Este mundo no es para los que no hacen sacrificios”

(Bhagavad Gita IV 3)

Una vida auténticamente espiritual esta impregnada de ritos dentro de lo que se denomina “la ley de los sacrificios”.

El Rig Veda, en el himno Purusha Shuktam, describe el sacrificio de Purusha y enumera como nacen todos los seres y todas las
cosas.

En el Cédigo de Manu se relata como Brahma creo “el eterno sacrificio” antes de emitir y sancionar los sagrados vedas.

Es decir, para los creyentes, el Sefior Primordial se sacrificd a si mismo para producir a todos los seres y a todas las cosas. Cada
vida en Su universo es Su propia vida.

Sri Krishna, la encarnacion de la verdad y el Amor lo describe bellamente:

“Una porcion de Mi mismo”

(Bhagavad Gita 15.7)

La Ley de los Sacrificios se relaciona con la purificaciéon del cuerpo, la mente y el alma.

En los tiempos antiguos, se cumplian complejos rituales que estadn sancionados en la literatura sagrada. Ahora bien, a causa de
la poca inteligencia espiritual que exhibimos los humanos actualmente, hoy, las leyes de los sacrificios pueden resumirse en una
practica intensiva de entrega de alimento a los necesitados. El Canto del Gayatri Mantra y la meditacion.

La meditacién en la Luz no solo para nosotros y nuestros préjimos, sino para todo el universo.

La ley de los sacrificios es esencialmente y por definicion el método uUnico y exclusivo que permite la evolucién universal.

El mundo nos fue otorgado como un don divino y, nosotros contribuimos a su evoluciéon por medio de los sacrificios voluntarios.
El sacrificio en sanscrito nos remite desde el punto de vista etimolégico al concepto de “verter”, esto implica necesariamente “dar”.
Los Videntes, Yoguis, Santos y Eruditos han proclamado a lo largo de milenios que la Virtud, la Sabiduria y la Entrega Incondicional
a Dios constituyen los pilares que otorga luz al “sacrificio”.

Algunas observaciones sobre “los sacrificios”

Existe un principio general y es que “las propiedades magnéticas de los objetos materiales (seres y cosas) poseen importancia
fundamental en lo que atafie a las vibraciones.

Todos los objetos (seres y cosas) estan vibrando siempre y en todo lugar, con lo que afectan de un modo u otro a los demas
objetos (seres y cosas), incluso aunque no estén préoximos a él.”

De este modo, podemos entender que todos los ritos y ceremonias que establecieron los videntes, sabios y yoguis, estan basados
en estos principios fundamentales de la existencia y preservacion de los mundos, de alli la importancia de los mantras y de los
objetos que se utilizan para las ceremonias.

Todo tiende a un fin, colaborar con el jivatma (alma individual) a reducir la densidad y purificacion de los aspectos que pueden
considerarse superficialmente como "negativos”, de este modo el “refinamiento”, la “purificacion” fortalece los ideales méas nobles
y la luminosidad santa que habita en el hombre y también en las cosas.

Todos los ritos y ceremonias disponen “condiciones externas”, ofrecen “proteccion y contencion” para el aspirante espiritual
avanzado y para los devotos que buscan consuelo para sus necesidades fisicas mentales y espirituales.

Las ceremonias, los mantras, himnos, y ritos constituyen un todo ordenado que sefialan las etapas mas importantes de la vida de
las personas con el fin que ella despliegue con mayor facilidad el propdsito de la vida.

Los 16 Samkaras mas importantes admitidos en la tradicion espiritual de la India son:

12



1. Garbhadhan
2. Punsavan (Engendrar un hijo)
3. Simantonnayan (Separar el cabello de la
esposa)
4. Jatakarma (El rito en el nacimiento )

5. Namakaran (La ceremonia del nombre)
6. Nishkraman (El rito de sacar al nifio de la
casa)

7. Annaprashan (Comer el primer bocado
sélido)

8. Choulkarma [Chudakarma (Mantener una
pequeia porcion de pelo en la parte
delantera de la cabeza)]

9. Upanayan [Vratabandha, Munja (El rito
de la ceremonia del Cordén sagrado)]
10-13 Chaturveda Vrata (Las observaciones
religiosas bajo juramento de los cuatro
Vedas)

14. Keshant (Mantener una pequefa
porcién de pelo en la cabeza)

15. Samavartan [Sodmunja (Dejar de ser
soltero)]

16. Vivaha (Casamiento)

El “sacrificio” Garbadanam, santifica el acto creador, la sexualidad entre el hombre y la mujer no debe hacerse de un modo
descuidado y con ligereza, por ejemplo, no debe mantenerse relaciones maritales si persisten en alguno de los esposos malas
emociones o sentimientos escondidos respecto a uno del otro.

La sexualidad ejercita el divino poder de la creacion.

Si el Sefior Supremo bendice con hijos la relacion, los esposos participan en las plegarias para que el atma que desciende a este
mundo sea “como el mantra que se inicia con el amanecer del dia, con sus vibraciones purificadas y divinas.

(Om Bhur Bhuvah Svaha, tat Savitur Vareniam, Bhargo Devasia Dhimahi, Dhio io nah prachodaiat) (Rig Veda X, 85.21)".

El “sacrificio” Pumsavanam, se realiza cuando la esposa esta en el tercer mes de embarazo, porque es en ese periodo que se
“forma” el annamaya-kosha y el pranamaya-kosha.

(Rigveda I, 1.3 111, 1IV9y, 37.2 1. 111.9)

El “sacrificio” Simantonnayanam, esta ceremonia se denomina “partida del cabello” porque la futura mama en el séptimo mes
separa sus cabellos en dos para que sea protegida ella y el bebe de las malas energias y de las influencias planetarias perniciosas
al tiempo que, se ruega porque las vibraciones armoniosas y saludables se instalen en su hogar y en su cuerpo.

(Rig Veda 121,10y, 184, 1.2y, 32.4-8)

Estas ceremonias, establecidas por el Sanathana Dharma o los Principios Eternos Espirituales, permiten la conservacion y
purificaciéon de los mundos que ya no son tan populares.

Si analizamos desapasionadamente estas ceremonias, observamos la belleza del propdsito, la espiritualizacién no solo de la
sexualidad en el matrimonio, sino la busqueda de las energias cosmicas que permitan que el fruto de esa unién sea realmente
una bendicion celestial.

El “sacrificio” jatakarma, es la ceremonia que se realiza al nacimiento del nifio, el padre da la bienvenida al recién nacido, ruega
por su larga vida, inteligencia y sabiduria, que pueda prosperar econdémicamente, pero por sobre todo, que sea un fiel devoto del
Sefior, lo alimenta con una pequefiisima cantidad de polvo de oro, miel y mantequilla clarificada (ghi),

(Manusmriti, 11.29).

Esta bella ceremonia es mencionada también en las siguientes escrituras: Grihya Sutras Shankayana 1.24, Grihyas Sutras
Ashvalayana 1.15 y los Grihyas Sutras Apastamba 1.15.

El “sacrificio” Namakaranam, tiene lugar cuando el nifio tiene diez u once dias, alli se le da el nombre con el mantra del Rig Veda I, 91.7

El “sacrificio” Annaprashanam tiene lugar en el cuarto o quinto mes y consiste en la primera alimentacion con sélidos, se acompafia
con los mantras del Rig Veda IV, 12 4-5 y XVI, 19 y XXII, 15.

El “sacrificio” de Chukadakaranam es la tonsura o rapado de la cabeza del nifio, de acuerdo a las diversas costumbres, puede
realizarse a los dos, cinco o siete afios.

A pesar que no se encuentran evidencias en los textos de los vedas, actualmente se realiza conjuntamente con la ceremonia que
sefialamos, la “perforacion de las orejas” para la colocacion de un arito, se pretende mitigar todo defecto que pudiera traer de
vidas pasadas aunque no esta autorizado como un samskara la perforacién de las orejas.

Algunos sabios sostienen que la ceremonia de chudakaranam es suficiente para mitigar todo defecto o influencia negativa residual.
Yajiavalkya dice: “asi se mitiga las imperfecciones que proceden del defecto de la semilla y del embrion”. (Parashkara Grhya Sutra
I, 1)

El “sacrificio” de Upanayanam marca una de las etapas mas fundamentales y trascendentales en la vida de una persona, es el
final de la nifiez y el comienzo de las responsabilidades del adolescente.

13



El adolescente para tomar lugar “en su mundo” debe comenzar un largo sendero de aprendizaje, de sagrados y puros
pensamientos, de oracion y meditacion.

¢,Como lo logra?

El nifio-adolescente busca un guru o Acharya, un maestro espiritual calificado para que lo inicie en la ceremonia del upanayanam.
Esta ceremonia consiste en la entrega de un cordon sagrado de hilo de algodon y la ensefianza correcta del canto del Gayatri
mantra.

Esta ceremonia convierte al niflo—adolescente en un duija o “dos veces nacidos”.

El primer nacimiento lo otorga el amor del padre y la madre, el segundo nacimiento lo otorga el maestro espiritual desde su
misericordia sin causa.

El texto sagrado sefala: “este nacimiento que se otorga de acuerdo al rito de Savitri (Gayatri Mantra) por el maestro espiritual, ese
es el verdadero nacimiento, nacimiento sin edad e inmortal”

(Manusmriti Il. 147-148)

La palabra Upanayana significa traer cerca, traer cerca del maestro espiritual para recibir la iniciacion en el sagrado gayatri:

Om Bhur Bhuvah SvahaTat Savitur Varenyam
Bhargo Dhevasya DhimahiDhio yo nah prachodaiat.

Las edades varian de acuerdo a las culturas espirituales locales, aunque en general se acepta como correcto que se realice a los
ocho afos.

(Manusmriti |. 14,37)

Una vez iniciado en el sagrado Mantra Gayatri, comienza un largo proceso de aprendizaje junto a su maestro espiritual, este
estado se llama de brahmacharya.

Cuando el maestro espiritual considera que el discipulo esta solidamente establecido en los principios del Dharma y la devocion a
los Pies del Sefior, lo autoriza a regresar a su hogar paterno.

El “sacrificio” Samavartam, es la ceremonia del regreso, entonces recibe el “nombre” o estado de snataka y esta preparado para
casarse y tomar las responsabilidades de ser esposo y padre de familia.

Dice el manusmriti: “habiéndose bafiado con el permiso de su maestro espiritual, se convierte en un samavrita (devuelto), conforme
lo establece el veda, que se case con una mujer que muestre marcas favorables”

(Manusmriti 111,4)

El “sacrificio” Vivaha consiste en tomar esposa, desde ese momento debe comenzar el pago de sus deudas, con las divinidades,
sus padres y antepasados, debe estudiar los textos sagrados, dar alimentos a los necesitados, trabajar y tener hijos.

El Shuka, describe la boda de Surya:

Ve a la ama de casa, como la duefia de la casa, como gobernante habla a las personas de la casa.

Se tu aqui, amada con tus hijos. En esta casa se vigilante para gobernar tu casa.

Con este hombre se productora, respeta a las personas de edad avanzada y sigue sus consejos.

El novio dice a la novia:

Tomo tu mano como signo de buena fortuna, que vivas muchos afios conmigo, tu marido.

(Dan vueltas alrededor del agua y del fuego sagrado, tomados de la mano y la novia sacrifica granos en el fuego sagrado, con
esta plegaria):

Que mi marido viva mucho tiempo, que mi descendencia aumente.

Se dice que Agni da la novia al novio y los bendice:

Aqui viven ustedes, no se desunan, gocen hasta en los afilos maduros. Jueguen y sean felices con los hijos y nietos en esta
propia casa.
Luego Agni dice:
“Que la esposa sea apacible y traiga felicidad y prosperidad al hogar, a los animales y plantas, que sea piadosa y que sus hijos
sean heroes del amor y del dharma.”
Manu agrega:
“Que haya siempre felicidad y fidelidad entre ambos hasta la muerte, esto es en resumen el deber principal del hombre y la mujer”
(Rig veda X. 85.26,27),
(Grihya Sutra de Shankayana |, 14,1),
(Manusamsriti 1X, 101,102).

Los Sacrificios Diarios

Las escrituras vedicas prescriben determinados “sacrificios diarios” para el beneficio de las personas y del mundo.

La sabiduria vedica considera que el hombre es un “todo” integrado a un “todo universal”, que es mutuamente interdependiente
ya que todo en el universo requiere de nutricidon, colaboracién para el crecimiento, alimento, contenciéon y simpatia de los
semejantes, equilibrio de las fuerzas magnéticas que operan en el cosmos, respeto por las diversas formas de vida, etc.

El hombre no es una criatura aislada, es un ser individual en lo superficial pero, dependiente y deudor a cientos de miles de
entidades y fuerzas energéticas que giran y vibran en torno a él.

De este modo, los sacrificios diarios no son otra cosa que una codificacion de aquellos deberes que el hombre tiene con la creacion
en cualquiera de sus formas.

14



Estos “sacrificios diarios” necesariamente comprenden cada plano de la existencia y por ello, conduce a la realizacién plena del
ideal humano, la santificacion.

Asi, cinco grandes sacrificios (mahayajfias), deben ofrecerse a diario y siete sacrificios cocidos (Pakayajfiah), deben realizarse en
los tiempos prescriptos.

También adicionalmente esta prescripto que se deben realizar catorce sacrificios, alguno de ellos consiste en ofrendas de granos
(havir-yajfiah) y ofrenda de soma (soma-yajiiah).

Veamos los cinco grandes sacrificios:

Sacrificios a los Dioses o Energias Divinas (Deva-Yajfiah.)
Sacrificios a los antepasados (Pitri-Deva.)

Sacrificios a los Bhutas (Bhuta —Yajfiah.)

Sacrificio a los hombres (Manushya-Yajfiah.)

Sacrificio a Soma (soma-yajfiah.)

El Cadigo de Manu explica estos cinco sacrificios de la siguiente manera:

“La ensefianza es el sacrificio a Brahma, Tapana (la ofrenda de agua) es el sacrificio a los Pitri, Homa (el verter en el fuego) es el
sacrificio a los Devas, Bali (alimento) es el sacrificio a los bhutas, la hospitalidad para con los huéspedes es el sacrificio Manushya.
Los cinco sacrificios se llaman Ahuta, Huta, Prahuta, brahmya-huta y Prashita.

La recitacion de mantras, el recuerdo del Nombre de Dios (Japa) es Ahuta, Homa es Huta, el Bali dado a los Bhutas es Prabhuta,
el recibir piadosamente a los visitantes es brahmya-huta y el Priti-tarpana es Prashista.

Que se ocupe el hombre en el estudio de los Vedas y en los ritos a las fuerzas divinas, que se ocupen de los ritos de las divinidades
pues ellos sostienen los reinos mutables e inmutables”.

(Manusmiriti Ill, 70.73-75 y 80)

De otro modo, el primer sacrificio que el hombre tiene es con Dios, por lo tanto debe estudiar las escrituras sagradas.

El segundo sacrificio es reconocer la deuda que se tiene con las fuerzas divinas, con la naturaleza y con todos los elementos que
colaboran para que el hombre tenga “vida” por lo tanto, debe verter manteca al fuego, a este acto se le llama el sacrificio Homa.
El tercer sacrificio es con los Pritis que se compone de tortas y agua, si el hombre medita que Priti son los descendientes de los
primeros hombres que existieron en este planeta desde los tiempos inmemoriales, realmente debe estar agradecido y expresarlo
reverentemente con esta ofrenda “a sus antepasados”.

El cuarto sacrificio es con los bhutas, es decir la colocacion de ofrendas en las cuatro direcciones, dedicando con ese acto la
reverencia hacia los seres invisibles y a los animales que “también deben alimentarse”, asi mismo los enfermos, los huérfanos,
los mendigos y peregrinos.

Dice el Manusmiriti: coloca con dulzura sobre la tierra, en las cuatro direcciones el alimento para los bhutas, esto es, los enfermos,
los peregrinos, los insectos e incluso los cuervos.

(Manusmiriti Ill, 92)

De todos los sacrificios, este requiere de una atencion especial porque las regulaciones son extraordinarias y complejas, debe
colocarse el alimento con una disposicion mental especial, con dulzura, respeto y veneracion por el posible recipiendario, debe
cuidar que no se impurifique ni se ensucie, que no pierda su estado natural ni se degrade de ningin modo.

Quien presenta la ofrenda con descuido, el alimento queda invalidado como ofrenda, quien en su mente mantiene diferencia mental
respecto a quien es superior o inferior, la ofrenda queda invalidada, etc.

El quinto sacrificio es el compromiso de dar alimento a un estudiante y a un pobre. Esta ofrenda no tiene limites pues la fraternidad
es la base fundamental de la ensefianza vedica bajo la paternidad de Dios.

De acuerdo a los Sagrados Vedas, no tenemos modo de aseguraros una vida larga y feliz si no se atiende a los deberes prescriptos
para la conservacion de los mundos.

Veamos brevemente las otras instituciones que conforman los ‘sacrificios’:

1. Pitri-Sharadham

Parvana Sharadham

Ashataka

Shravani

Ashvayujih

Agrahayani

. Chaitri

Como se puede observar, los dos primeros tratan de los Pitris, como ya lo mencionamos y explicamos anteriormente.
Los restantes, la practica ha disminuido en los tiempos actuales.

Los siete sacrificios Shrauta:

1. Agnyadheyam

Agnohotram

Darsha-Purnamasam

Agrayanam

Chaturmayam

Nirudha’pashu-bandhah

Sautramanih

Nogokwh

Noogokwh

15



Estos sacrificios se ofrecen al fuego, leche, tortas y ghi (manteca clarificada), por la mafiana, tarde y anochecer. Luego el sacrificio
Darsha y Purnamasam al final de la quincena, el Agrayama, al comienzo de las cosechas, el Chaturmasya cuando finalizan las
tres estaciones.

El sacrificio Birudha Pasha Bhanda se ofrece en los solsticios.

Los siete Somayajfias son:

1.Agnishtomah

2.Atyagnishtomah

3.Uktiah

4.Shodashi

5.Vayapeyah

6.Atiratrah

7.Aptoryaman

En estos sacrificios deben participar necesariamente los brahamanas o brahmines, el nimero de ellos variarian de acuerdo a la
complejidad del sacrificio.

Veamos el sacrificio Agnyadhana:

El brahmin o Brahmana, enciende los tres fuegos sagrados en nombre del esposo y la esposa, el Ahavanya al este para las
ofrendas de los Dioses.

El Dakshina al sur, para desempefiar los deberes para con los Pitris.

El Gahapatya al este, y en algunas ocasiones, se agrega una ceremonia llamada el Anvaharya, o sea, el cuarto fuego. Esta
ceremonia se llama Agnyadhana.

Todos los sacrificios llamados Shrauta se relacionan con lo anteriormente sefialado.

Como puede observarse, todos los sacrificios son absolutamente incruentos y estan destinados a conservar una atmésfera pacifica
no solo en el hogar sino en el pais y el mundo.

Todas las ceremonias finalizan con la siguiente proclamacion vedica:

Lokasamasta Sukino Bavantu

Que todos los mundos sean felices, eternamente felices, se pronuncia tres veces ya que este mantra, invocacion o plegaria se
relaciona con el Gayatri mantra y sus Vyaritis:

Bhur

Bhuvah

Suvah

Los sacrificios diarios en los vedas tienen por propdsito principal, que la persona asegure que el tiempo sea utilizado de un modo
constructivo y llene de luz todos los mundos.

El hombre y la mujer no es una existencia individual y aislada sino que esta liga al universo porque es parte del universo. Se dice
que todos los universos son la respiracion de Dios.

La paz mental, la amplitud de corazon, el respeto por la vida en cualquiera de sus formas, el asombro frente a todo lo creado, se
asegura con el cumplimiento de los sacrificios diarios.

El hombre al estar en este planeta, debe cumplir una misién especifica a lo largo de toda la vida, todos los dias. Recordemos que
en los Vedas, hay treinta murtas, siendo el murta de 48 minutos. El tiempo de santidad y mas pacifico del dia se llama Brahma
Murta y es el tercer murta del ultimo cuarto de la noche), entre las 3 am a las 7 am horas.

Es durante este tiempo propicio, donde los sabios, santos, yoguis y aspirante espirituales inician ‘sus sacrificios diarios’. En estos
momentos de la vida moderna, cientifica y tecnolégica, no es posible cumplir con todos y cada uno de los ritos.

Esta Era actual es llamada del Kali Yuga, el tiempo del discenso, la discusion, la confrontacion, la carencia de paz mental,
egoismo, materialismo y obsesion de poseer, por lo tanto los videntes de los tiempos vedicos, contemplando desde las alturas
celestiales el dolor por no poder alcanzar la luminosidad de Dios de un modo directo, establecieron una serie de cantos,

mantras, shtotran y plegarias que poseen el mismo valor que los antiguos sacrificios ya que producen la misma vibracién.

16



CAPITULO Il
Introduccién Al Concepto de Mantras

Para comprender la grandeza del gayatri mantra debemos familiarizarnos con los conceptos esenciales y basicos
de la ciencia de los mantras; esta primera parte tratara de explicar de un modo suscinto y claro, los aspectos
relevantes de los textos denominados Mantra Shastras, esto es, los textos que explican la ciencia de los mantras,
su significado, poder y tecnica. Cada escuela o secta, confiere a las explicaciones diversos matices; asi, podemos
encontrar que en la escuela Vaishnava la mencion del Santo Nombre de Dios es de importancia capital, mientras
que para la escuela Tantrica los bija mantras y el Kilaka, adquieren una relevancia significativa y capital.

Origen y significado

Existe un ndmero ilimitado de definiciones que es posible encontrar en los textos sagrados y en los diversos escritos espirituales
sobre el concepto de “mantra”.

“manan” significa traer s6lo un pensamiento a la propia mente repetidamente y trayate significa proteger. En otras palabras
mantra se refiere a aquello que cuando es pensado repetidamente protege a uno mismo y también aquello que protege a uno de
la mente o aquello que ayuda a lograr la disolucién de la mente.

En un estadio ulterior, Mantra también significa aquel estado en el que la contemplacion (manan) durante el canto, hay una
disolucion de la mente, cese del mantra como sonido, disolucién de la triada (triputl) o sea del mantra, de aquel que canta el
mantra y del canto; entonces, el buscador obtiene el estado de disoluciéon (layavastha)

Mantra se refiere a la combinacion de letras que asiste al practicante en la adquisicion de lo favorable y la superacion de
obstaculos. La palabra mantra se deriva de mantri, una palabra del Sanscrito que significa hablas secretas (guhyabhashane).
Posee aun variados significados, como por ejemplo, adquisicion de objetivos secretos, adquisicion de significados secretos,
invocar a una deidad por una causa especifica, etc.

Filoséficamente significa aquello por contemplacion (manan) de lo cual, el conocimiento sobre la unidad del mundo entero, o sea
el alma encarnada (jiva), Brahman y el universo es conferido a uno y aquello por lo cual el alma encarnada adquiere la
Liberacion (Mukti) de las ataduras mundanas y la Rectitud (Dharma), riqueza (artha) y deseo (kama) se logra en este mundo.

Un mantra es aquello sobre lo cual se contempla (manan) y de lo cual se adquiere el conocimiento sobre los fuegos sacrificiales
(yadnya), Dios y el alma (Nirukta 7.12)

El texto sagrado dice:

En la palabra mantra ‘ma’ se refiere a contemplacion (manan) y ‘tra’ a proteccion (tran). Por lo tanto aquello que consiste de
contemplacion (manan) y proteccién se llama mantra.’

La palabra mantra se deriva de ‘man’ y ‘tra’ ‘Man’ se refiere a la mente y ‘tra’ a la energia vital (pran). Aquello que es hecho con
la fusidn de la mente y la energia vital se llama un mantra.

De acuerdo a la ciencia del Tantra: ‘De acuerdo a los videntes (tantristas) el sonido (nada o dhvani) siendo la frecuencia
fundamental de la creacion aparece al principio en el origen del universo.

El sonido es una parte sutil de la energia divina (chit shakti) del alma encarnada (jiva). De la misma manera en que las ondas de
sonido son producidas en la atmdsfera debido a corrientes de aire, en el cuerpo del alma encarnada, ondas de sonido son
generadas debido al flujo de un tipo de energia vital (pranavayu). Una palabra es generada de este sonido. Mas tarde, un mantra
se origina de ella. La energia contenida en un mantra esta mas alla de la propia imaginacion.

Partes de un mantra

Las letras o palabras en un mantra constituyen su cuerpo y el Om al comienzo es la cabeza. Si tanto la cabeza como el cuerpo
estan presentes entonces con aquel mantra las aspiraciones del practicante se realizan.

Usualmente un mantra consiste de lo siguiente:

El Nombre de una deidad: El nombre de la deidad que debe ser adorada. Usualmente Shri o Om se prefijan al Nombre de
la deidad
El favor pedido: Lo que se pide a la deidad.

Pallav (reverencias): Pallav se refiere a la dltima parte del mantra. Pallav también significa recibir, la descripcion del beneficio

derivado, etc. Muchas veces el ‘namaha’ en un mantra expresa el saludo o reverencia a la deidad. Ese es el pallav. Las palabras
en el mantra también son conocidas como pallav.

El significado al final de un mantra:

Muchas veces palabras como namaha, svaha, savadha, vashat, voushat, hum y phat se colocan junto a los bijas. Estas palabras
o muestran el estado mental de un buscador en el momento de cantar el mantra o lo que sea que se quiere lograr con su uso.
Su significado interno se explica del siguiente modo:

Namaha: El sereno y pacifico estado del antahkarana apaciguando a la deidad del mantra rindiéndose a ella.

17



Svahah: Destruccién de la energia maligna; por ejemplo, curar una enfermedad y hacer bien a otros, apaciguar a la
deidad del mantra con ofrecimientos.

Svadha: Autocontrol, busqueda del fortalecimiento.

Vashat: Una emocion espiritual de confrontar con adversarios.

Voushat: Crear conflictos u oposicién entre enemigos, adquirir poder y riqueza
Hum: Enojo y coraje, se neutraliza al adversario.

Phat: Una emocion espiritual de neutralizar o alejar las fuerzas negativas.
Kilaka

Kilaka significa una herramienta o una sefal para un enigma mistico que debe rebelarse. El Guru da el kilaka del mantra en el
momento de la iniciacion. Es de este modo que la energia del mantra se manifiesta. Es la iniciacion la que provoca la
descripcion, proximidad, velocidad y método de pronunciacion, el ritmo de recitacion del mantra (alapa), etc. Este es un punto
que debe ser comprendido desde una plataforma espiritual.

Sucede muchas veces que el kilaka se anuncia como signo en los estadios sutiles, como una emocién o intuicién que no puede
captarse desde lo racional. Cuando un sabio (rishi) recibe del cielo un mantra, al mismo tiempo se le muestra que ‘sin la
pronunciacion de una palabra particular previamente al mantra, la practica de ese mantra no sera de provecho’, el mero canto
del mantra no es de utilidad alguna. (En este punto hay que evitar la confusiéon, un mantra es una manera especifica de ordenar
los sonidos en sanscrito para la obtencién de un fin, la repeticién del Nombre del Sefior técnicamente no es un mantra.)

Tal palabra es llamada el kilaka de un mantra, o sea una sefial para dilucidar ese enigma mistico capaz de otorgar la liberacién.
Cuando el mantra se canta con esa sefial, entonces se dice que otorga la plenitud de los frutos. Entender esa palabra y cantar
junto con ella o destruir la relacion de esa palabra con el mantra se llama nishkilan o utkilan. Sin embargo, sélo personas
espiritualmente evolucionadas pueden dar guia a este efecto. EI maestro espiritual es capaz de otorgar la gracia al devto de
conocer el kilaka capaz de despertar el poder y la bendicién del mantra.

El movimiento de la energia vital (vayu) saman es esencial para activar la kundalini (energia espiritual). Nadibandha (bloquear
los canales) es una manera de lograrlo. La energia usada para hacer nadibandha también se llama kilaka.

Kilaka significa la expulsion de la energia vital samana de lo cual se genera energia. Nadibandha también se da si un mantra se
canta apropiadamente.

Partes de un mantra segun la ciencia del Tantra:

Cada mantra incluye tres principios, el pranava, el bija, y la deidad. Los secretos de Dios Todopoderoso dentro y mas alla del
universo estan presentes en el Om (pranava).

A través del principio de la raiz, el origen primordial (bija), uno se vuelve consciente de su verdadera naturaleza (prakriti), del tipo
de la su relacién con el Todopoderoso y de la energia manifiesta dentro de uno que esta haciendo intentos de manifestarse.

El conocimiento del principio de las cualidades y energias particulares de Dios, nos hace concientes del deseo del Sefior que
debe realizarse en nosotros mismos.

Cantar un mantra (mantra-japa)

La repeticion de un mantra comprendiendo su significado, junto con fe y emocién espiritual se llama cantar un mantra
(mantrajapa.)

Tipos de mantras

De acuerdo a los textos sagrados

Los Vedas: Los mantras Vedicos son superiores a todos los otros mantras. La seccion Sanhita de los Vedas es en si misma
considerada como un mantra. El Gayatri mantra en el RigVeda, lo recibié de los poderes celestiales el Sabio Vishvamitray se
considera superior a todo mantra pues el contiene en si todos los mantras y vibraciones sagradas que existen en los 14
sistemas planetarios.

El Atharvaveda también es un texto completo de divinos tesoros en formas de mantras. Cientos de mantras y significados
misticos se crean en las ciencias de la astrologia, el ayurveda, etc. especialmente cuando los sabios prefijan bijas a los versos
(slokas) de los vedas y otros textos sagrados.

El Samaveda es una dulce cancion celestial, dicen los videntes del gayatri que sus sagrados sonidos es el “bajan” al que todo
devoto debe aspirar en la busqueda de la pureza mental y del corazén. Este sonido celestial que los devotos de gayatri logran se
llama pasyanti.

Los mantras también se encuentran por miles en todos los textos del tantrismo.

Los mantras Vedicos y Tantrikos son el mismo aliento de Dios por lo que las autoridades de todos los tiempos los califican como
de “eficaces” Siddha. Esos mismos eruditos vedicos consideran que ningun ritual es necesario para realizar su practica, pero en
oposicion los sabios del tantrismo prescriben rituales particulares y especificos para su practica, incluso para los mantras
vedicos.

18



En la ciencia del Mantra, la armadura (autoproteccion), argala (generacién de energia, destruccion de energias molestas) y
kilaka son igualmente importantes y sin el logro de todos estos, un mantra no puede volverse eficaz.

En el camino del tantrismo la armadura y argala son considerados inferiores y le es dada mayor importancia al kilaka. De
acuerdo a la ciencia del Tantra, la mera remocion de obstaculos que impiden el logro del tantra es suficiente para probar el
tantra, ya que esta ciencia se basa en objetos densos. La efectividad de un tantra se debe a las cualidades del objeto usado en
él, por ejemplo lenteja negra. El efecto se debe puramente a las cualidades intrinsecas del objeto y no debido a ningun proceso
externo.

Los textos Shabar: Miles de mantras Shabar se dan en estos textos. También son conocidos como los mantras de espiritus
(mantras paishachika) y muchas veces no tienen significado.

En estos mantras el énfasis no es puesto en el significado sino en el sonido. Estos mantras son de una calidad inferior porque a
través de ellos un buscador desarrolla comunion con espiritus y no formas divinas. Son escritos en diversas lenguas aparte del
sanscrito, Las notas en algunos de los mantras Shabar son una mezcla de sonidos de insectos, animales, aves, etc.

De acuerdo al significado

Sonidos divinos como el gayatri mantra tienen un significado universal, sus incontables combinaciones pueden incluir todos los
textos sagrados y ain mas, sus comentarios y significados misticos. Estos significados son universales porque involucran el
cosmos como totalidad y al mismo tiempo, posee un significado particular que por lo general, es el que se encuentra en la
diversas traducciones disponibles.

Sin palabras con significado: Algunos mantras relativos a espiritus y otros como ‘Gan gan ganata bote’ o0 monosilabos tales
como lam, vam, sham, etc. que representan diferentes chakras de energia espiritual en nuestro cuerpo no tienen verdadero
significado si se los explica desde un plano de conciencia inferior.

Para comprender la afirmacién anterior veamos el ejemplo en la letra Sanscrita Om que se compone de las tres letras a, u y m.
Estas representan a los componentes sattva, raja y tama respectivamente. Om, una combinacién de los tres componentes
(trigunas) es en realidad un simbolo de aquel mas alla de los tres componentes (trigunatit.)

Las vocales tienen altas frecuencias, la mayoria de las consonantes tienen frecuencias medias, mientras que y, r, v y h tienen
frecuencias bajas. Om, sin embargo tiene todas estas tres frecuencias.

De acuerdo al numero de letras

Bijamantra: Mantras que se componen de una sola silabas como: yam, ram, rham, rhim, rham,
Mulamantra: 2 a 10 letras o el cuerpo sutil de la deidad conocido como kamakala
Pindamantra: 11 a 20 letras

Malamantra: Un mantra con mas de 20 letras o uno cantado con un mala (rosario)

Tipos de acuerdo al Nitya Tantra

Pinda:
1 letra

Kartari:

2 letras
Bija:

3 a9 letras
Mantra:
10 a 20 letras
Mala:
Mas de 20 letras

Algunos ejemplos

Con una letra:
Om
Con cinco letras:
Namaha Shivaya
Con seis letras:
Om namaha Shivaya , Om namo Vishnave
Con siete letras:
Om rhim Suryaya namaha
Con ocho letras:
Om namo Vasudevaya
Con nueve letras:
Om im rhim klim Chamundayai vicchche
Con nueve letras:
Om gam Ganapataye namaha
Con doce letras:
Om namo Bhagavate Vasudevaya

19



Con trece letras:
Shrirama jai Rama jai jai Rama

De acuerdo al género:
En la ciencia de los mantras, los masculinos y neutros son llamados mantra mientras que los femeninos son llamadaos vidya
conocimiento); esto ocurre especialmente en el tantrismo.

1. Mantras masculinos [solar (surya)]: Mantra concluyentes en palabras como ‘hu, phat’ son considerados mantra masculinos.
Tales mantra ayudan a neutralizar adversarios o a cambiar las mentes de otros. Mantra de la deidad Solar también son mantra
masculinos.

2. Mantra femeninos [lunar (soma)]: Mantra concluyentes en palabras como tham, svaha svadha deberiam ser considerados
mantra como femeninos. Tales mantra son de utilidad especialmente cuado se padecen enfermedades. Los mantras de la luna
son considerados mantras femeninos.

3. Mantras neutros: Mantras terminados en ‘namaha’ son considerados como mantras neutros. Tales mantras son de utilidad
para cumplir algun deseo.

El bija mantra

El bija es la semilla de un mantra. Es de esta semilla que los brotes de la ciencia del Mantra se expanden. La energia de cualquier
mantra yace en su bija. El canto de un mantra es eficaz sélo si se despierta el bija o los bijas que le son inherentes. Los bijas se
expanden como rayos de luz y la deidad se manifiesta en todo su poder luminoso. En este contexto el Brihad-gandharva-tantra
relata:

“Oh Parvati, yo te diré la naturaleza divina de los bijas. La mera pronunciaciéon de un bijamantra,

causa la manifestacion de la deidad en aquel lugar”.

Los bijas también son extremadamente utiles desde el punto de vista fisico y psicoldgico. Al pronunciar bijas una frecuencia
particular se generan ondas sonoras especificas. La expansion de estas ondas, activa ciertos centros y chakras en el cuerpo, lo
que a su vez facilita el correcto flujo de las energias vitales (pranas) a través de los canales (nadis). Se dice que el canto de un
bijamantra ayuda a alcanzar un cuerpo sano, una mente pura, un incremento en la energia mental (psiquica), un intelecto agudo,
etc.

Las bijas de muchas deidades, su significado implicado y objetivos de la siguiente manera:

1. Om : Este también es un bija. Debe ser pronunciado antes de todos los bijas y mantras. Es llamado el pranava bija. Esto en si
es el bija o esencia de los Vedas. Todos los bijas se originan del pranav bija. Este es un bija eterno y no dualista (advaita). En
los mantras vedicos se debe siempre prefijar con el bija mantra supremo OM.

2. Aim : El bija de Sarasvati. El objetivo es el mismo que el anterior.

3. Krim : El bija de Kali, k= Kali, r = Brahman y i = Mahamaya (la Gran llusién). El punto en Sanscrito (anusvar) significa superar
la infelicidad. El objetivo es superar la infelicidad.

4. Klim : El bija de Krishna o deseo (kama), k = Krishna o kama (deseo), | = Indra, i = satifaccion y el punto se refiere a la
generacion de felicidad. Su objetivo es la adquisicion de la felicidad.

5. Gam : El bija de Ganesh, g = Ganesh, el punto representa la superacion de la infelicidad; su objetivo es la superacion de la
infelicidad.

6. Dum : El bija de Durga, d = Durga, u = proteccion y el punto se refiere al acto de proteccion. Su objetivo es la proteccion.

7. Shrim : El bija de Lakshmi, sh = Lakshmi, r = riqueza, i = satisfaccion y el punto representa la superacion de la infelicidad. Sus
objetivos son prosperidad y contencion.

8. Strim : El bija de Vadhu, s = proteccion de la crisis, t = energia salvadora, r = Liberacién (Mukti), i = Mahamaya (la Gran
llusién) y el punto indica superacioén de la infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad.

9. Rhim : Es el bija de Brahman (Shiva) y Energia (Shakti), h = Shiva (Brahman), r = Prakriti , r = Mahamaya y el punto indica
superar la infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad.

10. Hum : El bija de Varma o Kurcha, h = Shiva, u = Bhairav y el punto indica superar la infelicidad. Su objetivo es superar la
infelicidad.

20



11. Houm : El bija de la gracia (prasadbija), h = Shiva, ou = gracia del Sefior Shiva o Sadashiva y el punto se refiere a la
superacion de la infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad con la gracia del Sefior Shiva o Sadashiv.

12. Kshroum : El bija de Narasinha, ksh = Narasinha, r = Brahman, ou = Urdhvanta y el punto representa superar el dolor. Su
objetivo es la superacion de la infelicidad.

Es popsible establecer un sinnumero de combinaciones cuando se toman como practica dos 0 mas bijas. Cuando los bija
mantras se combinan, una gran diversidad de luz celestial es creada en la energia del mantra; asi por ejemplo se estalece que:
‘Shrim Hrim Klim’ es un bijamantra conectado.

Los tres bijas son diferentes formas de la misma energia — rhim = la Gran llusion (Maya), shrim = Lakshmi y krim = |la deidad
Kali. De acuerdo a las escrituras (Darshans) estos tres bijas representan la creacion, el sostenimiento y la destruccion
respectivamente; el Bien, la Belleza y la Bondad, reprsenta a Bhur Bhuvah y Svahah en el Gayatri mantra..

El Fetkarin Tantra da el significado yogico de algunos bijas conectados, por ejemplo cuando rhim se pronuncia dos veces
seguidas, se convierte en el bija de la modestia (lajjabija).

Este es considerado el bija del principio de la entera creacion. Para ilustrar esto con un ejemplo, una leyenda dice que en el
momento de la creacion del universo El Sefior pudo experimentar la modestia a pesar de la grandiosa obra que estaba
sucediendo por su solo deseo. ‘Shrim’ significa mantener la armonia entre las diversas funciones del Sefior Vishnu, a saber,
proteccion y sostén.

Bijamantras de los cinco elementos (pancha bhutas)

1. Prithvi (tierra absoluta): lam

2. Apa (agua absoluta): vam

3. Tej (fuego absoluto): ram

4. Vayu (aire absoluto): yam

5. Akasha (éter absoluto): ham, kham

bijamantras Chakras, y organos

El chakra El bijamantra El 6rgano
1. Muladhar lam, Irum El ano
2. Svadishthan vam Los érganos sexuales (fy M)
3. Manipur ram, rum Los érganos de digestion
4. Anahat yam El corazén y los pulmones
5. Vishudda ham Los érganos del habla

Los bijamantras iluminan y santifican los chakras y canales (nadis) y dejan a los érganos libres de enfermedades.

Enfermedades de 6rganos y bijamantras:

Los bijamantras que son utiles en las enfermedades de ciertos 6rganos son dados a continuacion:

Rham: Enfermedades del corazodn, tracto respiratorio y cerebro
Rhim: Enfermedades de la nariz, garganta y paladar

Rhum: Enfermedades del higado, bazo, intestinos, estmago y Utero
Rhaim: Enfermedades de los rifiones, vejiga urinaria

Rhoum: Enfermedades del ano y érganos de digestion

Rham: Desérdenes del pecho y la garganta

Analisis de tres mantras como ejemplo de sus contenidos internos:

Shri Ganesh mantra:
“‘Om ga-aum Ganapataye namaha”.

21



En este mantra, Om es el pranav (simbolo) del Supremo dios, ga-aum es el mantra, Ganapataye es el kilak y namaha es el
pallav.

Significado: ‘Oh Sefior Ganapati, ayddame a asimilar el bijamantra ga-aum. Tu bijamantra es una parte de Om. Que con ese
simbolo (Om) seas incorporado en mi.

Om aim rhim klim Chamundayai vichche mantra
En el mantra ‘Om aim rhim klim Chamundayai vichche hay nueve letras excluyendo al Om, que es la representacion de lo
inmanifiensto (nirguna). Las nueve letras y su significado son los siguientes:

1. aim: Kalika o Mahakali

2. rhim: Lakshmi o Mahalakshmi

3. klim: Sarasvati o Mahasarasvati

4. cha

5 mu a Chamunda (la deidad femenina)
6. nda

7. yai

8. vi

9

. chche ofrezco mis respetos

El significado: Te ofrezco mis respetos a Ti Oh deidad Chamunda que posées las tres cualidades de Mahakali, Mahalakshmi y
Mahasarasvati.

Otros Significados Internos:
Deseo (Ka), el utero de la creacion (E), el loto Lakshmi (T), ella con el trono en la mano (La), la cueva (Hrim), las letras (Ha) (Sa),

el emancipado Sefor del viento (Ka), la atmdésfera (Ha), la regla de lo puro (La), otra vez la cueva (Hrim), las letras (Sa) (Ka) (La),
Maya (Hrim), esta es la raiz del conocimiento de la Divina Madre.

Nota

Cuerpo Causal:

KA: sabiduria, objetivo supremo, disolucién, tamas guna.
E: deseo, creacion, rajas guna.

T: accion, preservacion, sattva guna.

LA: manifestacion.

HRIM: Maya, el Uno mirando al Uno.

Cuerpo Sutil:

HA: el divino yo, Ishvara, Pusura.

SA: eso, Parakriti.

KA: cielo, Svaha.

HA: atmoésfera, Bhuvaha

LA: tierra, Bhuh

HRIM: Maya, el Uno mirando a los muchos, los muchos mirando al Uno.

Cuerpo Denso:

SA: todo.

KA: deseos, metas.

LA: manifestaciones individuales.

HRIM: Maya, los muchos mirando a los muchos.

Asi es como trabaja el cédigo. Cada palabra se reduce a su forma abreviada como un Bija mantra, como un mantra semilla, y la
unidad de todos los Bijas, las semillas, explica en forma clara el Sri Vidya, el conocimiento de la prosperidad suprema: cémo Dios
se ve a si mismo; como Dios ve al mundo; las tres formas de Maya; Maya como ilusion, Maya como el cuerpo universal de la
naturaleza, Maya como la conciencia del Uno en armonia consigo mismo.

En el “Nitya Sodasikarnava” se ofrece otra interpretacion: Shiva - Shakti de forma indiferenciada, la potencialidad de Brahma,
Vishnu y Shiva (capacidades de creacién, conservacion y disolucion de la conciencia), la forma de Sarasvati, Lakshmi y Gauri
(Rajas, Sattva y Tamas Guna; conocimiento, accion y deseo), la capacidad de la impura, mixta y pura disciplina espiritual; la unidad
de la existencia, de Shiva - Shakti, la naturaleza intrinseca de Brahma (suprema conciencia), el que concede la sabiduria mas alla
del pensamiento o la forma, la manifestacion de todos los principios, la gran belleza de 3 partes.

22



Esto es el Bhavartha o sustancia del mantra, el significado acorde a la intensidad de la intuicién segun el desarrollo de la disciplina
del aspirante. Este mantra se define de seis maneras diferentes: acorde a la intensidad de la intuicién, significado oral, significado
acorde a las escuelas filosoficas, acorde a la orden monastica, significado secreto, y el significado acorde a los principios. La
definicion que hemos presentado implica una fiel rendicion del significado secreto asi como también en conformidad con los
principios de los Tantra Tattvas.

NOTA:_Para una mayor comprensién de la profundidad de este mantra — en general todos los mantras pueden ser
profundizados del mismo modo -, se debe recurrir al canto Devi Guita,

Sri Rama mantra:

1. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegria, también el ser supremo o Paramatma o Dios, raa significa Purusha

(aspecto masculino de Dios o espiritu o Shiva) y,

Maa significa madre — la divina madre o Prakriti.

Rama simboliza la Unién del Espiritu y la Naturaleza, que es Dios o Brahman.

“Rama es el nombre que combina la Ra de Narayana y la Ma de Namashivaya, los mantras de los Vaishnavas (adoradores

de Vishnu) y los de los Shivaistas (adoradores de Shiva). De modo que Rama significa la cualidad de Shiva y Vishnu.”

5. “Rama tiene la Ra de Hara (Shiva) y la Ma de Uma (el aspecto Shakti de Shiva) de modo que Rama es el nombre de
Shivashakti.” “El nombre Rama esta compuesto de tres Bijaksharas (letras raiz) — RA, AAy MA, asociadas con fuego, sol y
luna.

6. Simbolicamente, esto significa que por pronunciar el nombre de Rama, el principio del Fuego quemara los pecados, el principio
del Sol dispersara la oscuridad de la ignorancia y el principio de la Luna calmara las fiebres que surgen de los deseos. — Raam
es el Bija mantra del Manipura Chakra y Rama es un Mantra

oN

7. Las mismas vibraciones numerolégicas estan presentes en los mantras Rama y Aum.
A-0 R-2
u-2 A-0
M-5 M-5
A-0
7 7

Siete es un numero auspicioso. Considerando los 7 Chakras, los 7 dias de la semana, los 7 mares y asi sucesivamente.

El nombre utilizado por los Zoroastristas para Dios es Ahura-Mazda. Asi Raama forma el verdadero centro o nucleo del nombre
Zoroastrista de Dios, segun la explicacion de algunas escuelas advaitas del sur de la India..

Hace miles de afios en India vivié un hombre que era asesino y ladrén. Acechaba y robaba a los viajeros solitarios que pasaban
a traves de la jungla. Siete sabios que fueron detenidos por el para ser robados, le mostraron la insensatez de sus actos. Cuando
les pregunto como podia redimirse, le pidieron que se sentara y recitara la palabra Mara (que significa muerte o Dios de la muerte).
Por consiguiente el ladrén se sentd y comenzé a recitar Mara Mara que por supuesto, al invertirlo es Rama Rama.

Los meses se transformaron en afios y el se sentaba inmovil. A su alrededor crecié un hormiguero que con el tiempo lo cubrié
completamente.

Los siete sabios regresaron y le pidieron al hombre que saliera.

El hormiguero se abrié con un estallido y salié un hombre completamente diferente.

Ellos lo llamaron Valmiki (significa el que salié de un hormiguero.) Este es el sabio que escribié el famoso texto sagrado, el
Raamaayana. Tal es el poder del Raama Naam (el nombre de Raama).

La pronunciacién y su importancia

El objetivo tras el hacer practica espiritual de mantras es revelar su energia oculta. Los sabios ya han descrito que
beneficios traen un mantra particular. Un mantra no es meramente una union de letras. Su combinacién es una representacién
de energia interna. La energia dentro de un buscador se activa debido a un mantra y él adquiere una fuerza tremenda.

La consciencia divina (chaitanya) en un mantra es superior a las palabras densas en él. Se encuentra que si se lleva a
cabo el purashcharan (canto) de un mantra infaliblemente y con asercion, se puede experimentar la poderosa energia en él, y se
puede lograr cualquier cosa desde desapego mundano de la avaricia a la Auto realizacion.

La ciencia del Mantra se ha originado de la palabra (shabda) Brahman. La energia de un mantra yace en su
pronunciacién. Esa energia se manifiesta de frecuencias generadas en la atmdsfera por las vibraciones de sonido que son
generadas a través de su canto. La naturaleza del mantra es una de irradiacion (tej.) A pesar de que parece mas bien sin sentido
esta cargado con el potencial de lograr la manifestacion de una Deidad.

El poder de un mantra en si mismo es el poder de la mente que a su vez es el poder de los propios pensamientos.

Pensamientos que son libres de palabras son muy sutiles. Cuando pensamientos son expresados en palabras, se vuelven muy
densos. Es evidente que la energia en lo denso es menor que en lo sutil. La energia en un mantra en la forma de pensamiento o

23



significado es siempre mayor que la pronunciacién de un mantra en la forma de palabras. Considerando la tremenda energia
generada por el pensamiento, hace mas de cinco mil afios atras filésofos Indios proclamaron la chocante doctrina de que los
malos pensamientos son mas dafinos que las malas palabras.

Una vez que uno se concentra en pronunciar un mantra correctamente, la mente no se mueve y esto ayuda a lograr
concentracion en la mente.

El sonido (nada) es el componente basico de la creacion y esta basado sobre las ciencias de la Musica y del Mantra.

También en los Vedas el mero significado no es importante. Se deberia ser capaz de recitarlos con el ritmo (chanda),
pie silabico (vritta) y medida de verso (matra) correctos. Asi el beneficio se obtiene en su maximo nivel, el pranayama otorga el
mismo beneficio.

Un mantra debe obtenerse de un maestro espiritual y debe recibir la instruccion acerca a la ciencia de los Matras. Un
matra es aquello con lo que se uno se percata de la magnitud del sonido de las palabras. La ciencia de los Matras, o sea la
correcta pronunciacion de los mantras en lo que atafie a sus notas como aroha, avaroha, udatta, anudatta, svarit, prachay, etc.
es de especial importancia.

Un ejemplo: La palabra compuesta Indrashatru podria tener dos significados, siendo una “enemigo de Indra” (el
aniquilador del Sefior Indra) del Tatpurush Samas y “aquel cuyo enemigo es el Sefior Indra” (aquel que sera muerto por el Sefor
Indra) del Bahuvrihi Samas. Ya que el primer significado le era destinado a Tvashta tenia que pronunciar la nota de la ultima
letra de la palabra entera en una nota alta. El sin embargo pronuncié la Gltima letra de la primer palabra en el Samas en un tono
alto. Consecuentemente, en vez de tener un hijo para matar al Sefior Indra, nacié un hijo, Vritra, que seria matado por el Sefior
Indra. (Taittiriya Sanhita 2.5.1-2.)

Las ensefianzas de Panini dicen:

Si algunas de las consonantes en un mantra son borradas destruyen la vida, si las vocales (svar) estan erradas
aparece la enfermedad. El arroz consagrado (akshata) [consagrado con un mantra que tiene vocales discordantes y omision de
letras] desciende sobre la cabeza del anfitridn como un rayo eléctrico (vajra.)

Sélo un mantra impartido por un maestro espiritual con sucesion dicipular, obtenido en un suefio o de una deidad
durante la meditacién o aceptado tras la conduccién de ritos apropiados tales como la quita de kilak, cantado con notas puras y
apropiadas observando las reglas y restricciones rituales, puede ser exitosa e incluso dar soporte a los beneficios deseados.
Cantar un mantra leido en un libro y recibir iniciacién de un mantra de una persona sin autoridad espiritual no es solamente falto
de sentido sino que también es desastroso.

‘Uno encuentra a Narada y a Timbaru como par en los Puranas. Timbaru poseia conocimiento de musica pero Narada
no y por lo tanto fue insultado por Lakshmi, la deidad de la riqueza. Entonces Narada empezo a aprender musica de Timbaru.
Una vez, cuando estaba cantando, todas la Raginis, las deidades de las notas musicales, aparecieron frente a El. Estaban
desnutridas y drenadas de energia. Cuando Narada les pregunté por la razén de su estado respondieron, “Hemos sido
reducidas a este estado por tu canto incorrecto y duro. Ahora, tras escuchar cantar a Timbaru, retornaremos a nuestro estado
original.” Narada quedé humillado al escuchar esto. Entonces fue a Shvetadipa y or6 al Sefior Vishnu pidiendo por el
conocimiento de la musica. El Sefior Vishnu respondio, “Te ensefiaré musica en Mi encarnacion com Krishna.” Mas tarde con
sus esposas Rukmini, Satyabhama y Jambavati Krishna Mismo lo perfecciond con el conocimiento del canto.’

Nuestras orejas estan influenciadas por el sonido (nada.) Como se perciben las diferentes caracteristicas de un objeto a
través de los diferentes 6rganos sensoriales es descrito en la siguiente tabla. De esta tabla uno también se dara cuenta de la
superioridad del 6rgano sensorial del escuchar sobre los otros. De la misma manera en que en nosotros el érgano sensorial del
escuchar es el mas importante, de los cinco érganos sensoriales sutiles universales, el 6rgano sensorial sutil del escuchar es el
mas importante. Es activado por el sonido (nada.)

El conocimiento se adquiere del sonido sutil que se genera por el movimiento de los 6rganos motores.

Cuando cualquier palabra que se pronuncia en voz alta 0 mentalmente de acuerdo a las reglas de la gramatica, se logra la
purificacion del habla.

Un mantra es una fuerza tremenda.

De acuerdo a la ciencia del Mantra, las armaduras (kavacha) de diferentes deidades son — Lakshmi kavacha, Shiva kavacha,
gopal kavacha, Vishnu kavacha, Datta kavacha, Rama kavacha, Gayatri Kavacha, etc. Con la recitaciéon regular de estos
mantras se crea una armadura alrededor del cuerpo fisico. Buscadores desarrollados pueden ver o bien sentir esta armadura.
Estas armaduras sutiles son mas fuertes que las densas. Las armaduras densas protegen contra armas densas como balas
mientras que las sutiles protegen contra las densas al igual que contra las sutiles como espiritus, magia negra (karni), etc.

24



Algun mantra o yantra esta escrito sobre una hoja, un pedazo de papel o aluminio y se inserta en un amuleto y llevado alrededor
del cuello o atado al brazo. Eso también se llama una armadura. Una armadura se usa para proteger el cuerpo, para combatir la
enfermedad o cumplir un deseo. De la misma manera en que una deidad tiene su verso de adoracion (stotra) también tiene su
propia armadura. Esta armadura contiene una oracion para la proteccion de todos los 6rganos en el propio cuerpo.

Purificacién del mantra: Antes de que cualquier mantra sea eficaz (siddha) debe ser purificado. Los siete métodos para purificar un mantra
son los siguientes.

1. Bhraman : Entretejer de todas las consonantes del mantra con ‘yam’, el bija del elemento vayu (aire absoluto). Por ejemplo:
Ta-yam, sa-yam, vi-yam, tu-yam, va-yam, -re-yam ni-yam, yam-yam

2. Rodhan : El canto del mantra deberia ser hecho con el bija Om.

3. Vashikaran : Usando una pasta de, sandalo rojo (raktachandan), turmérico, semilla de manzano espinoso (dhatura) o sulfato
de arsénico rojo, el mantra deberia ser escrito sobre un parche de corteza de sauce (bhurja patra).

4. Pidan : El mantra deberia ser escrito con el latex de un tipo especial de gomero y deberia ser presionado con el pie.

5. Shoshan : El mantra deberia ser cantado luego de la adicion del bija ‘vam’ de Varun.

6. Poshan : El mantra deberia ser cantado luego de la adicion de los tres bijamantras prescritos por el Guru. Luego deberia ser
escrito usando leche de vaca o miel.

7. Dahan : El mantra deberia ser cantado con la insercion de ‘ram’, el bija de Agni, en el comienzo, medio y el final del mantra.
Luego deberia ser escrito con aceite extraido de las semillas del arbol palash.

Establecer amistad con el mantra (mantramaitri):

Muchas veces uno se tiene que “amigar” con el mantra. Esta amistad se logra a través de rituales. Dependiendo de la causa por
la cual el mantra se requiere y hasta que punto esa causa es pura, impura, suave, dura, auspiciosa, inauspiciosa, servicial o
dafina, se tienen que llevar a cabo algunos ritos (kriya) sobre ese mantra. Los asientos (asanas), malas (rosarios) y yantras
usados al conducirlos varian. (También hay varios tipos de mantras para “amigarse” con los mantras.)

Sanskaras (ritos) sobre los mantras:

Para que cualquier mantra sea efectivo se necesitan llevar a cabo los siguientes diez sanskaras sobre él bajo la guia y
proteccion del maestro espiritual. En general, al momento de conferir diksha (iniciacion) el maestro espiritual realiza estos diez
samskaras)

1. Janan: El mantra debe escribirse sobre un parche de corteza de sauce (bhurjapatra) con un pigmento amarillo. Se debe
hacer como lo describen las escrituras y se debe adorar.

2. Dipan: Se deberia cantar ‘hansaha — “mantra” - so ham’ mil veces.
3. Bodhan: Se deberia cantar ‘hansaha — “mantra” — hansaha’ cinco mil veces.
4. Tadan: Se deberia cantar ‘phat — “mantra” — phat’ mil veces.

5. Abhisheka (consagracion rociando agua o liquidos): ‘Aim hansaha Om — “mantra” — aim hansaha Om’ y cantar el mantra mil
veces. Mientras se canta el mantra se deberia rociar agua sobre el mantra escrito sobre un parche de corteza de sauce.

6. Vimalikaran: Se deberia cantar ‘Om troum vashat “mantra” — vashat troum Om” mil veces.
7. Jivan: Se deberia cantar ‘svadha vashat — “mantra” — vashat svadha’ mil veces.

8. Tarpan: Se deberia rociar leche, manteca clarificada y agua sobre el mantra escrito sobre un parche de corteza de sauce
cada vez al cantar el mantra mil veces.

9. Gopan: Se deberia cantar ‘rhim — “mantra” — rhim’ mil veces.

10. Apyayan: Se deberia cantar ‘hansaha — “mantra” — so’ham’ mil veces.

Activacion de mantras:
La activacién de un mantra significa incrementar la energia en él.

25



Para los mantras del fuego o del sol se deberia cantar el mantra ‘Om ram’ cuando el canal Ida (nadf) es operacional, o
sea, cuando la respiracion se da a través de la fosa nasal izquierda. El mantra también debe cantarse para los mantras suaves o
aquellos de la luna cuando el canal Pingala es operacional, o sea, cuando la respiraciéon se da a través de la fosa nasal derecha.
Sobre estos aspectos, debe consultarse al maestro espiritual; en general se observa que la disposicion fisica de la respiracion
varia de acuerdo a las horas, en alguna hora especifica se respira con amplitud por la fosa nasal izquierda y de un modo
restringido por la derecha y visceversa.

Un Purashcharana

De acuerdo al Vayu Sanhita, purashcharana, es, la adoracion de una deidad llevada a cabo con un tantra, mantra y canto (japa)
y los rituales prescritos, conducidos para permitir al mantra dar los resultados esperados, antes de comenzar el canto del
mantra.

Purashcharana significa una particular cantidad de canto para la adquisicion del resultado deseado del mantra [de la deidad
benévola (ishtadevata)] es llamado un purashcharana o una puraskriya.

De acuerdo al texto Yogini Rudaya, de la misma manera en que una persona sin vida es incapaz de llevar a cabo cualquier
accion, sin un purashcharan, un mantra es incapaz de impartir poderes sobrenaturales (siddhis.)

Cantar (japa), fuego sacrificial (homa), ofrecimiento a los ancestros(tarpan), consagracion de la deidad rociando agua o liquidos
como leche (abhisheka/marjana) y ofrecimiento de comida a Brahmanas (Brahmanbhojan) constituyen las cinco partes de un
purashcharan.

Un purashcharan se comienza en un dia auspicioso, esto es, cuando es shivaratri mensual, ekadasi o el jueves, luego de pedirle
la bendicidn del maestro espiritual. . También puede iniciarse el purushcarana en el momento de un eclipse. Durante un eclipse
solar el purashcharana se completa soélo con el numero de rondas hechas desde el tiempo del comienzo del eclipse hasta el
final. Sin embargo, el eclipse no deberia ser del tipo en el cual meramente se ve su comienzo o su final. Se puede elegir
cualquier mitad del mes lunar para el purashcharana de acuerdo a la propia habilidad.

Lugares sagrados, orillas de rios, cuevas, picos de montafias, confluencias de rios, parques aislados, templos del Sefior
Shiva, etc. son considerados ideales para llevar a cabo un purashcharana. Un lugar en el cual el frio, viento o lluvia no afectaran
al hacedor o causaran dafios fisicos y también en el cual la concentracion no sera interrumpida por nada deberia ser elegido
para el purashcharana.

Para purificar el cuerpo fisico se deberia llevar a si una mezcla de leche, curd, manteca, orina y estiercol de una vaca
(panchagavya) y se deberia vestir el hilo sagrado(yadnyopavit.) Realizar ofrecimientos a los sabios (rushitarpan) la noche
anterior al purashcharan. Si se es incapaz de recitar los Suktas se deberia invitar al maestro espiritual y se le debe solicitar
ensefianzas espirituales. Se deberia observar el ayuno el dia anterior.

Si se decide llevar a cabo un purashcharan en miles y si se llevan a cabo cien rondas (avartans) cada dia, en un
periodo de diez dias un pequefio purashcharan sera completado. Se deberia elegir el nUmero de rondas sependiendo de la
propia capacidad. Si el numero es reducido, mas dias seran requeridos para completerlo y viceversa. Sin embargo se deberia
recordar que en la medida de lo posible se deberia completar el nimero de rondas decididas al principio. Textos antiguos como
Mundamala, etc. claramente estipulan que no se deberia bajar o subir la cantidad ni quebrar la rutina. Sin embargo, si debido a
dificultades como mala salud, fiebre, impurezas debido a duelo o nacimiento (soyar-sutak), etc., se tarda mas tiempo, o se da
una variacién en la cantidad predeterminada, entonces no equivale a faltar a la promesa al cielo.

Tres tipos de purashcharanas son posibles, o sea primario con 1000, medio con 10,000 y superior con 100,000 rondas
(avartans). Para el cumplimiento de los deseos también se pueden llevar a cabo purashcharanas en el método Mandal
Mahamandal de canto, 441 (21 x 21) 0 9261 (21 x 21 x 21) veces.

Havan: Luego de completar la cantidad predeterminda, un havan (dar una ofrenda con fuego) se lleva a cabo con un décimo de
esa cantidad. Si esto no es posible se deberia cantar cuatro veces la cantidad del havan. Durante un Gayatri purashcharan una
ofrenda de arroz hervido (charu), semillas de sésamo, un dulce hecho de arroz y leche (payas), durva y palos de fuego
sacrificiales (samidhad) se usa en el havan. De acuerdo al Vishnudharmottar Purana, el ingrediente usado en el havan deberia
ser modificado de acuerdo a la resolucion del purashcharana.

26



El deseo

Ingredientes usados

El deseo

Ingredientes usados

en el havan en el havan
Anulacion de todo pecado | Semillas de sésamo Granos de comida Arroz sin limpiar
Serenidad Barley Pacificar a los planetas Madera de fuego

(Grahashanti) sacrificial (Samidha)
Longevidad Manteca clarificada Riqueza Frutas del arbol de bel
(Aceite de sésamo, arroz
cocinado mezclado con
manteca clarificada)
Exito en los rituales Semillas de mostaza Opulencia Loto
Esplendor divino, Leche (Payas) Salud Durva y leche

conocimiento
Un hijo

Curd Felicidad marital

Glébulos de guggul

Ofrecer comida a Brahmans (Brahmanbhujan): Se deberia ofrecer comida a Brahmans en un niumero

equivalente al décimo del abhisheka. Si ofrecer comida a Brahmans no es posible, el Guru deberia ser adorado y apaciguado.
También se puede llevar a cabo un purashcharan consistente de una, dos, tres, cuatro, cinco o diez 0 mas partes.

Alternativas a un havan: Si un havan, etc. no es posible debido a restricciones financieras de acuerdo al mundamalatantra el
purashcharan también puede ser llevado a cabo con el canto (japa.) Si se desean hacer 2.400.000 purashcharans de un mantra
se puede hacer el canto de la siguinte manera como alternativa a un havan, etc.

Cantidad de canto
1. Un Maha- Purashcharan 2.400.000
2. Un havan tras adherir el sufijo ‘svaha’ al mantra 240.000
3. Tarpan tras adherir el sufijo ‘savitaram tarpayami’ 24.000
4. Marjan tras adherir el sufijo ‘atmanam marjayam’ 2.400
5. Ofrecer comida a Brahman 240
Total 2.666.640

Reglas y restricciones: El anfitrién que lleva a cabo el purashcharan debe seguir ciertas reglas y restricciones de dieta. Comer
comida cocinada por otros, un masaje corporal, las relaciones sexuales, decir mentiras, etc. esta prohibido.

Conclusién (samapti): Luego de finalizar el purashcharan el anfitrion deberia ofrecer dinero (dakshina) a los pobres de acuerdo a
su capacidad financiera y deberia entregar la accion a Dios. Hablar falsamente durante el purashcharan y dejar el lugar del
purashcharan estan prohibidos. Durante el periodo del purashcharan el anfitrién deberia dormir en el suelo. No se deberia
emprender un purashcharan durante los cuatro meses de chatrimas.

Llevar a cabo un purashcharana por uno mismo es mas benficioso que hacerlo hacer por otra persona aunque este sea

un brahmin. EI mantra debe cantarse con total concentracion y comprendiendo el significado formal y el oculto; el mantra debe
impregnar el cuerpoo, la mente y el alma del practicante.

Beneficios

Para que la energia de un mantra se manifieste se tiene que cantar el mantra. Cantar significa repeticién en rondas (avartans).
Sin embargo, estas rondas también deberian incluir el significado del mantra y no meras palabras. Por lo tanto, mas que la mera
pronunciacion, el canto del mantra con emocion espiritual (bhava) tras comprender su significado esta implicado en su canto.

Se obtiene el beneficio de acuerdo a la cantidad de fe que se tiene en un mantra, el agua sagrada (tirtha), Dios, un Brahman,
un astrologo, un médico y un Guru.

Los pensamientos y el comportamiento deberian ser de naturaleza sattvika (predominante en sattva).

La practica del Tantra es de utilidad para un mantra. La practica del Tantra involucra dibujar figuras (yantras) como triangulos,
cuadrangulos, circulos, etc. en un papel o grabarlos en placas de cobre y adorarlos ritualmente.

27



Sugerencias practicas

‘El Rudraya Mala enuncia que un hombre no deberia iniciar a su esposa, a sus hijos o a su hermano con un mantra. El
Yoginitantra menciona que no se deberia recibir iniciacién de un mantra de su padre, abuelo maternal, hermano menor o
cualquiera de la faccion enemiga.

Sin embargo, si la persona que inicia tiene cumplido un puruscharana completo de la mas alta cualificacion, se dice que
se encuentra en un estado de realizacion superior y por lo tanto no hay restricciones que pueda reprocharsele. Un puruscharana
de realizacion superior es el canto del mantra 500.000 veces por la cantidad de silabas que contenga. Por lo general se acepta
que quien realizo un puruscharana del gayatri mantra o mas, esta capacitado para iniciar a todo tipo de personas, debiéndoselo
considerar, un maestro de los vedas, un sadguru, un acarya.

De acuerdo al Sarsangraha, en un buen lugar de peregrinaje, durante eclipses solares y lunares y en un dia de luna llena de
Shravan (Shravani purnima) del calendario lunar no se necesita considerar la auspiciosidad del dia (tithi), estrellas, etc. para
recibir iniciacién. En otros dias, sin embargo, se tiene que encontrar un momento auspicioso (muhurt) para ello.’

¢Por qué se dice que ‘un mantra debe matenerse en secreto’?

Ya que el mantra de cada uno si bien es igual, la energia que cada uno involucra es diferente, no es de utilidad para otros.
Si se canta el mantra como lo hace el otro, podria no ser bondadoso para él, por la cantidad de energia psiquica involucrada.

Al iniciar a una persona con el mantra, el maestro espiritual considera sus requerimentos e incorpora Su energia dentro de él.
Cuando el mismo mantra es dicho por ese buscador a otro, el ultimo no se beneficia de ello ya que el primero no tiene energia
espiritual. Si esto ocurre, existe una posibilidad de que al escuchar la experiencia del ultimo, el primero sea malguiado y también
abandone la practica espiritual.

Cuando se tiene que guardar un secreto, se lo recuerda incesantemente. Similarmente cuando un mantra tiene que ser
guardado en secreto, el canto del mantra incrementa.

Sin embargo, al conversar con otros buscadores no hay necesidad de mantener un mantra o cualquier otra practica espiritual en
secreto, ya que a través de ello todos son capaces de aprender algo. Ademas la discusion sobre temas sagrados no causa
ningun dafo; el practicante solo debe asegurarse que el intercambio de palabras se de en un estado de pureza y entre

reconocidos devotos practicantes, fieles a su maestro espiritual.

La deidad favorita (ishtadevata)

La deidad que es responsable por el progreso espiritual, como la deidad familiar o la deidad cuyo Nombre es dado
por el Guru como Gurumantra para el canto, es conocida como la deidad benévola (ishtadevata). A pesar de este
hecho, la mayoria considera a la deidad que otorga beneficios mundanos o a la deidad de preferencia como la
deidad benévola. Si no se conoce el Nombre de la deidad familiar propia entonces uno deberia cantar el Nombre de
su deidad favorita. Las razones por la preferencia por una deidad particular son las que siguen:

1. En la encarnacion anterior la practica espiritual personal de esa deidad particular probablemente quedo
incompleta.

2. Impresiones sobre esa deidad particular han sido creadas en la mente durante la nifiez, probablemente
escuchando historias sobre ella, etc. Ya que la deidad es la favorita, su canto o practica espiritual se lleva a cabo de
todo corazon.

Una vez que este canto alcanza un cierto nivel se encuentra a alguien que revela el Nombre de la deidad
familiar o el Guru Mismo entra en la vida del buscador y le confiere un Gurumantra. Si uno tiene una duda sobre el
Nombre de la deidad favorita que uno deberia cantar, se deberia elegirlo siguiendo las siguientes indicaciones.

El elemento en el buscador y aquel en las letras del Nombre: En las escrituras existen varios nombres divinos que
se expresan como cualidades, por ejemplo el ‘Vishnu sahasranam’ cita mil nombres para el Sefior Vishnu.

28



Segun las letras que estan en él, el Nombre se relaciona con alguno de los cinco elementos césmicos
(panchamahabhutas), o sea prithvi (tierra absoluta), apa (agua absoluta), teja (fuego absoluto), vayu (aire absoluto),
y akasha (éter absoluto). Manteniendo esto en mente, se debe cantar el Nombre cuyas letras corresponden al
propio elemento.

Los tres componentes (trigunas) en el buscador y el Nombre: EIl Nombre de la deidad benévola (ishtadevata) que
deberia ser cantado depende de los componentes sattva, raja y tama en el buscador y en el Nombre de la deidad.
El método para reconocer qué componente — sattva, raja o tama predomina en un buscador se imparte por el
maestro espiritual..

Diferencias de género en las letras

Las letras con género masculino: Las vocales tienen género masculino. Cuando se pronuncia una vocal no se da un
impacto en la cavidad oral a pesar de que asume varias formas y la vocal es pronunciada consecuentemente, por
ejemplo al decir ‘4’ la boca se abre mientras que al decir ‘U’ se pone tubular. Todas estas vocales son llamadas
masculinas de acuerdo a la ciencia de la Espiritualidad porque no requieren del apoyo de otras letras. Son
completas por si mismas.

El Ser Absoluto (Purusha, Brahman) es completo por Si Mismo, pero la Gran ilusiéon (Prakriti, Maya) no lo es, ya
que requiere del Ser Absoluto (Brahman) para obtener lo absoluto (Purnatva.)

Las letras con género femenino: Las consonantes tienen género femenino. Las consonantes se completan con
ayuda de las vocales, por ejemplo la consonante, ka. k +a =ka.

De acuerdo a otra escuela de pensamiento las notas bajas (rhasva) de las vocales son masculinas mientras
que las altas (dirgha) son femeninas.

El pulso

El buscador primario: Se deberia cantar un nombre que no altere el pulso. Cuando el pulso no cambia se puede
concluir que el Nombre concuerda con el temperamento consistente de los tres componentes (trigunas) del
buscador.

El buscador avanzado: Se deberia cantar un nombre que baja el ritmo del pulso. Una lentificacion del pulso significa
la conversion de temperamento rajasiko (predominante en raja) a sattviko (predominante en sattva) y la de un
temperamento sattviko a una mas alla de los tres componentes (trigunatita.)

Se deberia cantar el nombre impartido por el Guru por las siguientes razones.

A. Uno no entiende cual Nombre es mas conveniente para su propio progreso espiritual. Sélo el Guru es capaz
de proveer esta guia.

B. Cantar el Nombre de la deidad favorita s6lo ayuda a incrementar la naturaleza sattvika propia. El Gurumantra
sin embargo puede llevar a uno hasta el estado inmanifiesto (nirguna), o sea mas alla de los tres componentes
(trigunatita.)

C. El Gurumantra no contiene meras letras sino que tiene conocimiento espiritual (dhyana), consciencia divina
(chaitanya) y las bendiciones del Guru. Por lo tanto el progreso espiritual es mas rapido. Este nombre que contiene
consciencia divina se llama sabija o0 mantra divino. Sin embargo, se tiene que practicar la Espiritualidad para obtener
el resultado final a través del canto del sabija mantra. Este mantra es el cuerpo y el gayatri mantra es la corona capaz
de investirno de santidad.

Debido a la fe en el Guru, uno canta el Gurumantra con mayor fe que aquel por el que se decidié uno mismo.
También, al recordar al Guru se tiende a cantar el nombre dado por El y por lo tanto el propio canto se incrementa.

29



Cuando uno canta el Nombre de su deidad favorita al menos algo de ego lo acompana. Por el contrario, cuando se
canta el Nombre recomendado por el Guru no hay ego.

Cantar el nombre de varias deidades va en contra de la doctrina basica de la Espiritualidad de ir de ‘Muchos a Uno’.

La fe en una sola deidad no se desarrolla rapidamente. Por lo que la instruccién espiritual es indispensable.

Canto Congregacional del Mantra.

1. De acuerdo al principio fundamental de la Espiritualidad hay tantos temperamentos como personas y un
numero correspondiente de caminos de Espiritualidad. Sin embargo el gayatri mantra se coloca en un plano de
superioridad absoluta y por encima de cualquier escuela filosoéfica: es universal.

No importa a que religién o escuela filosofica 0 camino espiritual pertenezca la persona, todos pueden practicar el
gayatri mantra y avanzar en su propio camino espiritual al tiempo que lo hace con toda la comunidad.

El canto congregacional del divino gayatri es apropiado en todo momento y todo lugar, actualmente en esta
generacion, la mision de predica de Gayatri Vedanta Yoga, realiza un sagrado llamado para que todos los devotos y
practicantes realizen canto congregacional todos los shivaratris de mes, esto es, el dia del mes en que la luna es
oscura.

‘La practica espiritual en una secta solo significa practica espiritual de la mente, y no del alma encarnada (jiva).” —
Bhakataraja.

El gayatri es universal, no es sectario y lleva a la ampliacion de la conciencia y a la unificacién de lo celestial con lo
terreno.

Los efectos de los Nombres de ciertas deidades

Deidades en un nivel espiritual mayor:
Si un buscador en el nivel del elemento prithvi (tierra absoluta) repentinamente comienza el canto del elemento teja
(fuego absoluto) se siente incobmodo ya que no tiene el potencial de tolerar la radiancia (teja) generada por ello.

El obstaculo de la energia causante de malestar:

Si se es afectado por energia causante de malestar como espiritus, magia negra (karni), etc. entonces inicialmente
se puede experimentar incomodidad incluso con el canto apropiado. Esto es asi debido a que el buscador que
canta se convierte él mismo en una especie de campo de batalla para la energia placentera generada por el canto y
la energia causante de malestar. Sin embargo, el malestar causado por energia molesta gradualmente ceja con el
canto de la deidad familiar (kuladevata) o aquel dado por el Guru, y luego cesa completamente.

El tiempo y las deidades:
Algunos buscadores pueden experimentar molestias si cantan un Nombre de una deidad o de una deidad
presidiente que no sea la deidad el dia o la deidad presidiente de esa fecha (tithi). Sin embargo, esta diferencia sera
obvia so6lo luego de que un buscador que ha hecho progreso espiritual substancial, experimente el canto de esta
manera.

Los dias de la semana y las deidades

Lunes : Shiva (Soma significa la luna) Martes: Parvati/Lakshmi
Miércoles: Panduranga Jueves: Datta

Viernes: Parvati/Lakshmi Sabado: Maruti
Domingo (Ravivar): Ravi (significa Surya, la deidad Solar)

30



Las fechas (tithis) y sus respectivas deidades presidientes.

1. Pratipada (1°.) Agnidev (la deidad del | 2. Dvitiya (2°.) Brahma (La deidad
fuego) del origen)

3. Tritiya (3°.) Gouri 4. Chaturthi (4°.) Ganesh

5. Panchami (5°.) Sarpa (la serpiente) 6. Shashti (6°.) Kartikswami

7. Saptami (7°.) Surya (Sol) 8. Ashtmi (8°.) Bhairav (Shiva)

9. Navami (9°.) Durga 10. Dashamf (10°.) Antak [Yamarjj (la

deidad de la muerte)]

11. Ekadashi (11°.) Vishvedev 12. Dvadashi (12°.) Hari (Vishnu)

13. Trayodashi (13°.) Kamadev 14. Chaturdashi (14°.) Pitar (ancestros)

15. Pournima (dia de Chandra (Luna) 16. Amavasya (dia de Pitar (ancestros)

luna llena) luna nueva)

La velocidad:

Un buscador con un temperamento tamasiko (predominante en tama) deberia cantar rapido mientras que uno con
un temperamento rajasik (predominante en raja) y temperamento sattvik (predominante en sattva) deberian hacerlo
lento.

Hasta que a un buscador en el estado primario le empieza a gustar el canto, deberia cantar cambiando la melodia,
el ritmo y la cantidad de canto para no aburrirse. Un buscador en el estadio avanzado deberia cantar con una
melodia, un ritmo y una cantidad y gradualmente bajar la velocidad de canto para facilitar que la mente se quede en
un estado libre de pensamientos.

Extendiendo el Om, si esta presente en el japa de uno, la velocidad de canto baja. Cantar muy rapido también para
el canto y la mente se vuelve libre de pensamientos.

El estadio del buscador y el modo de habla (van)

Cantar con un mala (rosario): Si se canta con ayuda de un mala (rosario) se deberian hacer al menos tres vueltas
(malas) por dia. Si el canto es menos, para saber la reduccién en el nUmero de malas, se deberia contar su
numero. Si se hace un canto substancial no hay necesidad de contar los malas.

El estado intermedio: Modos de habla Madhyama y Pashyanti.
El estado avanzado: Modos de habla Pashyanti y Para.

Si uno canta en el modo de habla Vaikhari, Madhyama, Pashyanti o Para no es importante. Uno deberia
cantar con aquel modo de habla con el cual el moverse de a mente es minimizado.

Mantener la cuenta del canto:

Los métodos de cuenta del canto son los siguientes:

El mala de dedos (karamala): Las articulaciones de los dedos de la mano derecha usados para contar el canto
constituyen el mala de dedos (karamala). El método de cuenta del canto es el siguiente:

Empiece por contar uno en la articulacién del medio del dedo anular. Luego cuente dos en la base del dedo
anular, tres, cuatro y cinco en las articulaciones del dedo mefique en orden ascendente, seis en la articulacion
superior del dedo anular, siete en la articulacién superior del dedo del medio y ocho, nueve y diez en las
articulaciones del dedo senalador en orden descendente.

Una vez que se alcanza la base del dedo senalador se debe invertir el orden para contar hasta que se alcanza la
articulacion del medio del dedo anular. De esta manera, hacia delante y hacia atras, el canto se hace veinte veces.
En el mala dedos (karamala) la base del dedo sefalador debe considerarse como la cuenta de meru (merumani) y
no debe cruzarse.

31



De la misma manera las dos articulaciones inferiores del dedo del medio no deberian ser tocadas. Cuando se canta
usando el mala de dedos algunas articulaciones no deben ser tocadas ya que los mudras resultantes de tocarlos
pueden reducir la concentracion.

Los contadores electrénicos también son populares. Sin embargo ya que estan hechos de acero inoxidable el
componente sattva generado en ellos gracias al canto y el beneficio logrado por el buscador por ello es mucho
menor que aquel generado en un mala usado para el mismo propdésito.

El japamala (rosario)

El nimero de cuentas: El mala hindu (rosario) usualmente consiste de 108 cuentas ademas de la cuenta de meru.
En algunas escuelas sin embargo el nimero de cuentas varia, por ejemplo en la secta Shaiva el mala tiene 32
cuentas. De acuerdo a algunos textos sagrados el mala deberia tener solo 9 cuentas y se deberian cantar 108 con
12 de sus vueltas.

El mala de letras (akshamala) esta hecho de cuentas de rudraksha. Estd compuesto de 51 letras de la
escritura Devanagari de ‘a’ a ‘ksh’. Aqui ‘@’ a ‘I' son contados en las cuentas ordinarias mientras que ‘ksh’ lo es en
la cuenta de meru. Cuando se canta con esto, primero se empieza en el orden natural de ‘a’ a ‘I' y luego hacia atras
de‘la‘a.

23. El nimero de cuentas depende del motivo

1. Progreso espiritual 27
2. Miles de mahapurashcharans :100
3. Obtencién de la Liberacion Final (Moksha) :25
4. Adquisicion de riqueza :30
5. Cumplimiento de todos los deseos personales 108

El significado de las 108 cuentas en el mala

‘Deseo, enojo, avaricia, apego, orgullo y envidia son los seis defectos o enemigos del alma (shadripu). Muchas veces mas de
un defecto es dominante al mismo tiempo. A veces incluso dos defectos pueden ser dominantes. Por lo tanto se ven seis
permutaciones de un defecto, por ejemplo deseo, deseo — enojo, deseo — avaricia, deseo — apego, deseo — orgullo, deseo —
envidia, etc. Por lo tanto de los seis defectos, se obtienen 36 permutaciones. Estas treinta y seis permutaciones tienen a sattva,
raja o tama como componente predominante, por ejemplo deseo-enojo-sattva, deseo-enojo-raja, deseo-enojo-tama. Por lo tanto
36x3=108 se obtienen permutaciones. Cada cuanta en el mala es un representante de una permutacion. La cuenta de meru
(merumani) mantiene su existencia separada a pesar de estar con el resto. Por lo tanto finalmente el mala consiste de 109
cuentas. Las emociones espirituales desarrolladas en cada cuenta son generadas de nueve tipos de devocion (navavidha
bhakti).’

Las cuatro partes (charans) de cada una de las veintisiete constelaciones lunares (nakshatras) esto es 27 x 4 es igual a ciento
ocho. Estas son representadas por las 108 cuentas del mala. Esto nos recuerda al hecho de que las ensefianzas Vedicas han
de ser propagadas a estos 108 lugares.

. Las cuentas simbolizan a los 108 focos sensoriales en nuestro cuerpo.

. Representan las 108 Upanishads.

. Los Nombres de Vishnu y Shiva en el Mahabarata también son 108.

. Las mas importantes enfermedades psiquiatricas segun el Ayurveda también son 108.

. El nimero de deidades del conocimiento y las diferentes ciencias (vidyas) también es 108.

. En el décimo kanda del texto Shatpath Brahman se dice que un sanvatsar tiene 10,800 momentos auspiciosos (muhurts.)

El Rigveda, Yajurveda y Samaveda también tienen el mismo ndmero de couplets. (El Atharvaveda es considerado inferior a los
otros tres Vedas. Por lo tanto no se discute aca). El largo de vida de un hombre en el Kaliyuga es de cien afnos. Si 10,800 es
dividido por cien el resultado es 108. Por lo tanto las 108 cuentas del mala indican los 108 momentos auspiciosos (muhurts) en
un afo y también los couplets de los tres Vedas.

9. Una persona promedio respira 21,600 veces al dia. Si un buscador da la mitad de estas respiraciones a actividades
mundanas entonces deberia dedicar al menos la mitad restante, o sea 10,800 respiraciones a la practica espiritual. Asi que,
cantar un minimo de 100 rondas (malas) de un mala consistente de 108 cuentas deben hacerse todos los dias; tres rondas
correspondientes al mantra gayatri y el resto hasta completar las cien corresponde al mantra complementario. Sin embargo,

oONO O~ W

32



algunos devotos cantan 30 rondas de gayatri diariamente, otros 36; en todos los casos la consulta con el maestro espiritual es
esencial.

10. ‘El autor de Ankavidya, S. H. Joshi ilustrd la relacién cientifica entre nimeros y acciones. Cero se refiere a lo inactivo, sin
forma y sin atributos, Brahman, mientras que 1 indica el estado no dualista de Brahman. S. H. Joshi al elucidar mas el concepto
dice que cada numero tiene su propia importancia. Las 108 cuentas del mala también tienen un significado. El sol, al atravesar
los doce signos zodiacales completa un circulo polar que es conocido como ‘vritta’. El vritta tiene 360 grados. Si se convierten
los grados de la revolucion en kalas se obtienen 360x60=2,16,000 kalas. El sol se mantiene en el hemisferio Norte por seis
meses y en el hemisferio Sur por los seis restantes. Asi se obtiene la figura de 1,08,000 en cada parte. Desde otra perspectiva
se considera que hay 60 ghatkas de una salida del sol a la otra. Un ghatka consiste de 60 pals y cada uno de los 60 pals iguala
60 vipals. Por lo tanto 60 ghatkas son igual a 2,16,000 vipals. Si estos son divididos entre el dia y la noche entonces se arriba al
numero 1,08,000. Para establecer una relacién entre tiempo y nimeros, los tres ceros de la figura 1,08,000 pueden haber sido
borrados y la figura de 108 puede probablemente haber sido usada para el japamala.

Los tipos de cuenta en un mala.

El mala debe de materiales que tienen la habilidad de atraer particulas puras (mas sutiles) de acuerdo a los deseos impresos en
el alma del practicante. Asi, muchos prefieren seguir la direccién de la escuela vaishnava y otros de la escuela shivaista. Para la
escuela shivaista las cuentas de rudraksha constituyen un importante avance en el camino espiritual, tal como las cuentas de de
tulsi lo son para las escuelas vaishnavas.

En occidente es dificil establecer esta separacion entre escuelas ya que dicha separacion tiene explicacion en un contexto
cultural e histérico determinado. Los maestros espirituales de gayatri vedanta, entregan y consagran indistintamente diferentes
tipos de malas, teniendo en cuenta la preferencia y motivacion del practicante.

De acuerdo al motivo: Cuentas predominantes en sattva, raja, tama son elegidas de acuerdo al motivo.

1. De acuerdo a la escuela — tulsi (Vishnu), rudraksha (Shiva), perlas o corales (Shakti), oro (Lakshmi), sandalo rojo
[raktachandan] (Tripuradevi), marfil (Ganesha).

. Taravidya: caracol.

. Tener un hijo: Frutos de un arbol llamado ‘Putrajiva’.

. Adquisicién de riqueza: corales

. Cumplimiento de deseos: plata

. Anulacion de pecados: hojas de pasto (kushagranthft)

. Adquisicién del mantra para atraer a otros: marfil

. Destruccion de los enemigos (finalizacion de la tarea emprendida, adquisicion de riqueza): Padmaksha
. Energia molesta (Aghorf): huesos

O©CoOoONOOP~WN

La cuenta de meru: Esta es la cuenta principal del mala. La cuenta de meru que se mantiene quieta sin ser incluida en la cuenta,
al revés de las ofras, se asocia con lo siguiente: la constelacién de siete estrellas (el Saptairshi) que da vueltas entre el polo
Norte (Dhruva) y el polo Sur (Dhruvas). El centro de esta revolucion, que es fijo, se llama sumeru. Por lo tanto, la cuenta de
meru, que es excluida de la cuenta del canto, también es conocida como la sumeru.

El hilo y el Brahmagath (ghat=nudo): Ya que se dice que el hilo rojo confiere todos los poderes sobrenaturales (siddhis), tres
rondas del mismo son recomendadas para atar las cuentas de un mala. La cuenta de meru se ata en el medio del mala con el
Brahmagath. Las cuentas deberian separarse por un nudo para que no se rocen entre si.

De la misma manera que desde el punto de vista del buscador, es importante que el canal central Sushumna sea funcional, mas
que el Ida izquierdo o el Pingala derecho, es incorrecto para el buscador usar el mala en una sola direccion. El canal Sushuma
esta entre los canales Ida y Pingala, y de la misma manera la cuenta de meru esté entre las rotaciones direccionalmente
opuestas del mala.

El mala deberia ser movido hacia uno mismo: Observe lo que se experimenta cuando el mala es empujado afuera en vez de
moverlo hacia uno mismo. La mayoria experimenta molestias. La razén es que cuando se mueve el mala hacia uno mismo la
energia vital pranavayu esta activa mientras que cuando se lo empuja hacia fuera la energia vital samanvayu esta activa. Mas
Bienaventuranaza (Ananda) es experimentada cuando pranavayu esta activa en comparacién con samanvayu.

De acuerdo al motivo:
El canto es hecho con el mala en la mano derecha segun explicado a continuacion:
1. Como practica espiritual

El mala deberia ser colocado en la articulacion del medio del dedo del medio y las cuentas deberian ser movidas con el
pulgar hacia uno mismo. El dedo sefialador no deberia tocar el mala.

El mala también puede ser colocado en el dedo anular con las puntas del dedo anular y del pulgar tocandose.

Entonces el mala deberia ser movido con el dedo del medio.

33



2. Para adquirir poderes sobrenaturales de Uchchatan y Utsahan del Camino del Tantra: El mala es colocado sobre el
dedo anular y movido con el pulgar.

Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskara]l:

Estos sanskaras (ritos) son hechos sélo para cargar un mala nuevo antes del uso. El mala deberia ser colocado sobre una hoja
del sagrado higuero (pimpal) o un plato de cobre (si la hoja no esta a disposicién) luego de rociar agua purificada con hojas de
pasto (kusha), una mezcla de cinco cosas, a saber, leche, curd, manteca, orina y estiércol de vaca (panchagavya), etc sobre él
mismo.

Luego 50 letras (matrikas) Om, rhim, am, am, im, Tm, um, Gm, rum, rGm, Irum, IrGim, em, aim, aum, oum, am,
aha, kam, kham, gam, gham, nham, cham, cham, jam, jham, yam, tam, tham, dam, dham, nam, tam,
tham, dam, dham, nam, pam, pham, bam, bham, mam, yan, ram, lam, vam, sham, sham, sam, ham y

ksham son pronunciadas en voz alta (nyas) poniendo la mano derecha sobre el mala.

Si el maestro espiritual no estuviese disponible entonces los sanskaras deberian ser hechos cantando los mantras entregado por
el maestro espiritual y a las deidas benevolentes (ishtadevata ).

Se debe realizar un ofrecimiento de cinco cosas a saber, pasta de sandalo (gandha), flores, incienso (dhip), una lampara
encendida (dip) y un ofrecimiento de comida (naivedya) se realiza en este orden, acompafiado con el canto del gayatri mantra.
Es costumbre llevar a cabo un sanskara similar sobre el mala llevado en el cuello.

Si tales sanskaras elaborados no son posibles el mala puede ser bafiado con panchagavya y mas tarde pasta de sandalo
deberia serla aplicada. El mantra de la deidad benevolente (ishtadevata) deberia ser cantado diez veces sobre cada cuenta y
cien veces sobre la cuenta de meru y deberia ser seguido por el quintuple ritual de adoracion (panchopchar puja) del mala.

El méala esta entonces listo para ser usado.

El ritual de aceptacion de un mala (japamalagrahanvidhi): El mala se purifica lavandolo con panchagavya. Luego se hace la
ivocacion (pranpatishta) y adoracion.

Ya que el mala es asociado con la rectitud (Dharma), dinero (artha), deseo (kama) y la Liberacion Final (Moksha) durante la
adoracioén, uno deberia orar por éxito en su conse-cucion.

Un nuevo mala deberia ser procurado del maestro espiritual. Como es costumbre, antes de esto, se deberia reverenciar al
maestro espiritual en el corazon.

En lugares tales como la vyasasana del maestro espiritual o el altar donde esta colocada la deidad de gayatri se debe llevar un
ritual especial de Colocacion del mala:

‘colocacion del mala’. Sélo un tulsi mala o uno de rudraksha debe usarse para esta ceremonia.. El maestro Espiritual debe
solicitar la promesa del practicante de seguir las restricciones y el cédigo de conducta tales como prohibicion del vino, la carne,
huevos, pescados, ajo, cebolla, el adulterio y de desear la riqueza de otros, el hablar mal, criticar o desprestigiar a otros, seguir
la observancia del ayuno de ekadashi y de shivaratri mensual, ir de peregrinaje una vez al mes a la vyasasana del maestro
espiritual, leer todos los escritos del maestro espiritual, colocarse tilak en la frente mientras realiza su practica diaria, etc. Uno es
entonces conocido como malkari (uno que viste el mala). Si el mala se rompe y cae, uno no come hasta que se reemplace.

Sugerencias practicas sobre el uso del japamala (rosario)

En la medida de lo posible se deberia usar el propio mala (rosario). Generalmente el canto de cada uno produce una energia
espiritual particular. Por lo tanto, si todos usan el mismo mala las frecuencias desarrolladas en él pueden ser molestas para
algunos.

Se deberia usar un solo mala. Con el uso, vibraciones placenteras se desarrollan en él y consecuentemente el mala cargado
facilita la concentracion.

Si el maestro espiritual, por razones de salud espiritual, le recomienda el canto de dos o tres Nombres derivados del gayatri, se
debe cantar con el mismo mala. Debido al canto de esos Nombres combina“dos con el sagrado gayatri, se desarrolla frecuecias
especialmente sagradas y potentes en el mala y siempre son beneficiosas para el individuo.

Antes de comenzar el canto, agua sagrada deberia ser rociada sobre el mala (prokshan) y luego deberia ser adorado
ritualisticamente (puja) o le deberian ser ofrecidos los respetos (namaskara)

De acuerdo a las escrituras, si un sonido es generado por el golpe de una de las cuentas con otra, el canto es
considerado futil.

Para evitar la pérdida de energia del mala, deberia ser guardado con otros materiales de adoracién ritualistica (puja), en una
caja o copa de acero (vati) o deberia ser llevado en el cuello. Si un mala es llevado dependiendo del largo puede tener un efecto
sobre un chakra particular. El mala con 108 cuentas generalmente llega al ombligo, asi que puede tener un efecto sobre el
Manipur chakra. Si un mala de 32 cuentas se lleva rodeando el cuelo tiene efecto sobre el Vishuddha chakra.

34



Si durante el canto el mala se escapa y cae es considerado un mal augurio. Si esto acontece se deberia hacer un donativo de
arroz a los menesterosos o ayunar frutas.

El rompimiento del mala:
Si las cuentas de un mala se desatan durante el canto, es considerado un augurio de problemas y se debe hacer el canto de
Mahamtyanjay mantra para alejar el obstaculo. Aunque hay reglas estrictas sobre la cantidad de canto a cumplir, generalmente
doce mil es la cantidad que se aconseja. Sin embargo, si se encuentra que el hilo del mala es débil, usando el discernimiento se
puede reducir el canto.

El intercambio de un mala:

No se puede regalar un mala usado por uno mismo a otra persona. Sin embargo un Guru se lo puede dar a su discipulo. Un
mala también puede ser guardado como recuerdo de un alma partida. Un mala adquirido por un Guru que ha renunciado a Su
cuerpo o un mala que es un recuerdo de una persona muerta no puede ser usados pera el canto. Uno no deberia usar el
japamala del Guru ya que, si es mantenido sin usar por un periodo mas largo se puede derivar beneficio maximo, mientras que
si es usado, el componente sattva en él se reduce mas rapido. No se deberia usar el japamala de otra persona ya que esta
cargado con las frecuencias de su deidad de adoracioén y el cargarlo con el canto propio tomaria tiempo.

El tiempo:

En Brahmamuhurti, (el tiempo auspicioso en el amanecer) el componente sattva es mayor que en cualquier otro momento del
dia. Muchos yogis incrementan su componente sattva a través de la practica espiritual en ese tiempo. Sin embargo el
incremento resultante es cuando se esta en lugares realmente auspiciosos, por ejemplo en los himalayas o en occidente
alejados y arriba de las montafnas. Por lo tanto no hay necesidad de despertarse especialmente al amanecer y cantar durante el
Brahmamuhurta. En vez de cantar con gran esfuerzo en el Brahmamuhurta cuando estamos cansadoa y adormacidos, es
aconsejable para el practicante buscar un tiempo de acuerdo a su temperamento, cuando el canto se dara de la mejor manera.
Ya que el Sefior Mismo creo el tiempo no se puede decir que el canto no deberia hacer en un momento particular. Sin embargo
los miembros de gayatri vedanta yoga estan particularmente ansiosos por realizar la verdad espiritual de modo que solicitan al
maestro espiritual una guia y consejo sobre el tiempo propicio de acuerdo al temperamento personal de cada devoto.

El lugar

‘El canto hecho durante las actividades diarias es superior al canto hecho sentado en un lugar. En el primero, la continuidad de
la practica espiritual es mantenida. Ademas, una persona cantando continuamente cuando lleva a cabo tareas mundanas, esta
mas alla de la Gran llusion (Maya) a pesar de vivir en ella. Mantener la comunion con Dios en todas las circunstancias se llama
sahajsthiti.’

Cantar el canto de gayatri en congregacion es sumamente poderoso: ‘Debido a la energia de santos, el canto es espontaneo
cuando uno esta en Su compaiiia. En ese momento no se mantiene la emocién espiritual de que ‘yo estoy cantan-do’, o sea que
no hay ego en la practica espiritual.’

La constitucién del cuerpo:

Cambiar el canto de acuerdo a la constitucion propia es beneficioso.

1. Baja la presion arterial:

2. Cansancio y aburrimiento: Uno se siente con suefio cuando se esta exhausto y aburrido cuando la mente esta fatigada. En
tales momentos no se deberia cantar con gran esfuerzo.

3. Menstruacion: De acuerdo al Camino de la Devocién, ya que el ciclo menstrual también es creacion de Dios se puede
ciertamente cantar incluso durante la menstruacion

La pronunciacion:

Con la pronunciacion apropiada se pueden obtener beneficios del efecto de ese sonido (nada) sobre el elemento akash (éter
absoluto). De modo que todos los practicantes poseen el recuerdo del canto que les diera su maestro espiritual y no hay peligro
de extravio o de equivocaciones.

La fe es necesaria:

El canto deberia ser tal que el buscador deberia ser consagrado con emocién divina y poder divino, (Bhava.) Patanjali describe
sélo a tal canto como la emocién de un mantra. De la misma manera que poner una substancia en una solucién una y otra vez
da una cobertura de esa solucién, con la emocién incesante sobre el significado del mantra, el que lo canta deberia
gradualmente recibir todos los poderes del mantra. Este es el principal motivo del canto
Con emocion espiritual (bhava):

Si se canta con devocion, ayuda a hacer una huella de devocién en la mente subconsciente. ‘el progreso espiritual, que significa
remocién de todas las impresiones de la mente subconsciente’ puede ser logrado mas facilimente. Sin embargo, para un
buscador en el estado primario, para prevenir el aburrimiento, cantar el Nombre del Sefior con devocién y emocion espiritual
(bhava) prueba ser beneficioso.

Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan la mente:

35



De la misma manera que el azicar tiene a la dulzura como su cualidad, la naturaleza de la mente es pensar continuamente o
albergar una cierta emocion surgida de algun pensamiento. Al comienzo, al cantar, todos tienen diferentes pensamientos debido
a las impresiones de vidas pasadas. Son mayormente debidas a dudas acerca del canto, como también debido a las
impresiones en la mente subconsciente. Pueden ser reducidas con la ayuda de los siguientes métodos. Se deberia mantener en
mente que lograr la concentracién es el objetivo y no la herramienta.

Practica:
Muchos pensamientos enfermos y degradados se debilitan con la practica. El desborde emocional, la locura de los
pensamientos confusos persistentemente se debilitan con la practica.

Cantar con inspiracién: Normalmente se tiene mas pensamientos durante la inspiracién ya que los pensamientos en la
atmosfera entran en la mente a través de la respiracion. Para prevenir esto se deberia cantar con concentracion durante la
inspiracion.

Mandatos de amor interno tales como, ‘Cuando mi mente empiece a moverse durante el canto me voy a dar cuenta y voy a
ser capaz de concentrarme en el canto porque el amor a mi mismo y a los demas debe prevalecer sobre la dispersion’.

Factores requeridos para el canto continuo: Cuando se canta con esfuerzo en el modo de habla (vani) Vaikhari diferentes
pensamientos cruzan la mente de uno debido a las innumerables impresiones de las encarnaciones pasadas. Estos
pensamientos se relacionan con los impulsos surgidos de los 6érganos de los cinco sentidos o la mente subconsciente

Pratyahar (introversion): Pratyahar significa restringir el contacto de los sentidos con objetos sensoriales, por ejemplo
cuando los ojos estan cerrados su contacto con escenas es obviado, por lo tanto estimulos externos no alcanzan la mente a
través de los cinco 6rganos sensoriales. Cuando esto es logrado la mente no tiene pensamientos sobre ellos.

Satsanga externo (compaiiia santa): En un satsanga se tienen mas pensamientos sobre Espiritualidad, por lo tanto
otros pensamientos cesan.

Amor espiritual (priti) por otros: Esto reduce el pensar sobre los propios problemas.

Canto (satsang interno): De la misma manera en que una espina es sacada con otra, el pensar en el canto reduce
otros pensamientos.

Fe (shradha): Cuanto mayor la fe en el gayatri, mejor es el canto. Cuando se tiene dudas acerca del gayatri, el canto
cesa.

Servicio a la Verdad Absoluta (Sat-Seva):

Sacrificio: cuantas mas se tiene, mas se piensa sobre ello. Esto engloba todo, el poder y el tener etc. Todos los
problemas y posesiones deberian ser puestos a los Pies de Dios a cada instante: “Oh madre bendita, que se cumpla Tu divina
voluntad ahora y siempre”

Reduccion del ego: Cuanto mayor el ego, mas se piensa sobre uno mismo. Cuanto menor es, mas se puede
contemplar el canto. “El canto es tu propio bajans, es la canciéon que nace en tu corazén; solo tu puedes escucharla, el receptor
es Dios”.

Atento a las instrucciones del maestro espiritual ayuda a la disolucion del ego y a disipar las deformaciones
intelectuales; “Deja la informacién para adentrarte en la verdadera formacion. ¢ Cual es esa verdadera formacion? Te lo diré
simplemente, es el conocimiento del contenido oculto de las 24 silabas del gayatri y todos sus poderes”.

No se pueden restringir completamente los pensamientos generados en la mente con los propios esfuerzos. La Gracia
del maestro espiritual y de toda la cadena de santidades por 72 generaciones es el Unico medio para lograr este fin.

“En cierta manera la fe, la reduccion del ego y el adquirir la gracia del Guru son los objetivos del aspirante
espiritual”.
La vida diaria y el canto continuo: Muchas personas sienten que continuamente cantando el Nombre del Sefior, la vida diaria se
volvera dificil. Se preguntan como es posible ‘conversar con otros, trabajar en la oficina, cruzar la calle sin tener un accidente,
etc.’, cuando la mente esta ocupada en el canto. Estas dudas no tienen fundamento. Usualmente al cruzar la calle, a pesar de
que se observa el trafico por todos lados, se escucha el sonido de autos, etc. la conversacion con otros o el pensamiento
contintan e igual se puede cruzar la calle sin tener un accidente. Similarmente, se pueden hacer todas las actividades a pesar
del canto.

‘No siento que pensar en Dios puede obstruir trabajo alguno. Cuando el canto es hecho por la mente consciente es con
esfuerzo, pero mas tarde, cuando el canto es hecho automaticamente por la mente subconsciente, no hay obstruccién del
trabajo propio, en vez de eso se es capaz de escuchar el ‘Nombre’ del mantra en la posicidon de un espectador (sakshibhava).
Esto implica que hay dos cosas sucediendo al mismo tiempo- escuchar el ‘Nombre’ como observador y cantar. Similarmente,

36



también se vuelve posible hacer actividades diarias y cantar al mismo tiempo. Cuando se mantiene el aspecto mas sutil de Dios
(Su Nombre) en la mente, se es automaticamente capaz de poner atencion en otras cosas. Si se cree que Dios es el Creador de
todo, es autoevidente que todo pasa segun Su deseo. Asi que, si se canta Su Nombre y se Lo contempla, ;cémo puede haber
obstaculo alguno en ese trabajo? Al contrario, si se piensa en El continuamente El también va a cuidarnos continuamente. Asi
que canta mientras trabajas’.

Respiracion y canto

Combinar el canto con la respiracién: Uno se mantiene con vida debido a la respiracion,y tambien debido al poder cdsmico del
gayatri mantra. Muchas veces sucede que el mantra se transforma en un dulce canto que nace espontdneamente del corazén
del devoto, en esos casos, la respiracion y el mantra estan sincronizadas de un modo natural. Este es el ideal de todo
practicante.

Los beneficios de combinar el canto con la respiraciéon

Reduccion de pensamientos indeseables: Hoy en dia el medio ambiente esta contaminado (con pensamientos
indeseables), lo que causa problemas psicoldgicos ya que estos pensamientos indeseables entran en la mente con la
respiracion. Otras enfermedades también entran en la mente junto con los pensamientos. Cuando se sincroniza el canto con la
respiracion, la proporcion de tales pensamientos se reduce y se obtiene una experiencia Unica de Bienaventuranza.

Vivir en el presente: Concentrarse en la respiracién resulta estar conciente del momento particular del presente. Por
el otro lado, tener cualquier otro pensamiento significa pensar en el pasado o el futuro. Ya que es importante para un buscador
quedarse siempre en el presente, es necesario concentrarse en la respiracion.

Canto continuo: Ya que la respiracion continua las veinticuatro horas facilita el canto continuo.

Progreso hacia la no-dualidad (advaita): Al cantar, incluso a pesar de que se tiene una visidon de Dios debido a la
emocion espiritual (bhava), la dualidad persiste. En cambio, cuando el canto es hecho junto con la respiracion, no hay vision de
Dios debido a la devocién hacia el Nombre del Sefior, pero el buscador que canta progresa hacia la no-dualidad (advaita)
inmediatamente.

“En el plano fisico soy tu sirviente.
En el plano mental soy tu amigo.
En el plano del alma soy uno contigo”

La duracién:
Se puede comenzar cantando por cinco minutos e incrementarlo en un minuto periédicamente. Mas tarde, el canto se da por
varias horas y finalmente ocurre continuamente.

El canto acompanado por el comportamiento recto: A esto se refiere como al canto sin los diez pecados; sin los

cuarenta y seis pecados, etc. Comportamiento contrario a la constitucion raja-tama significa comportamiento sin pecado. En el
Padma Purana, los Sanatkuma, narraron al Sabio Narada los diez pecados asociados con el canto como sigue:

1. Criticar a hombres sagrados

2. Considerar los Nombres, las formas y las cualidades de (deidades tales como Gayatri Rama krishna Jesus Buda,
Allah, Vishnu y Shiva como distintos entre si.

3. Desobedecer a los maestros espirituales.

4. Criticar de un modo perverso y sin conocimiento a los textos sagrados tales como los Vedas, Shastras (escrituras),
Puranas, etc.

5. Considerar que la gloria del mantra del Sefior es una mera exageracion para crear el gusto por el canto.

6. Llevar a cabo malas acciones en el nombre de Dios.

7. Considerar a acciones sagradas tales como observaciones religiosas bajo juramento (vratta), ofrecimientos (dana),
ritos sacrificiales (yadnyas) como equivalentes al canto del mantra del Sefior.

8. Predicar sinceramente sobre el canto del mantra del Sefior a alguien que no tiene emocion espiritual (bhava), fe o
deseo alguno de escuchar discursos espirituales.

9. No tener fe en el Nombre del Sefor a pesar de darse cuenta de su gloria.

10. Albergar defectos tales como el egoismo, el centrarse en uno mismo, etc.

37



Los diez pecados anteriores estan prohibidos en el canto. El buscador deberia evitarlos. De otra manera su practica
espiritual se malgasta en anularlos y el progreso espiritual se bloquea, por ejemplo treinta malas de canto se pierden con un
abuso, 500 malas se pierden con la aceptacién de un soborno.

Cantar durante un periodo prolongado, constante y devotamente:

‘El canto como es descrito en los Yogasutras deberia ser hecho durante un periodo prolongado, constante y devotamente.
Gurudeva ha dado el significado de estos tres principios de la siguiente manera: Periodo prolongado significa el tiempo que uno
viva, constantemente significa sin perder incluso una respiracion y devotamente significa con emocién espiritual.’

Incrementar el canto paso a paso:

El canto puede incrementarse paso a paso de la siguiente manera. Por cada paso, dependiendo del nivel espiritual del buscador
se puede requerir un periodo de seis meses a dos afos.

1. Se debe cantar al menos tres rondas del mala .

2. Se debe cantar cuando uno tiene apenas unos minutos libres, no debe permitirse estar mucho tiempo sin practicar
espiritualmente.

3. Se debe cantar cuando se esta haciendo actividades fisicas tales como bafiarse, cocinar, caminar, viajar en un bus o
tren, etc. Las rutinas diarias son hechas por la fuerza del habito. Uno no necesita pensar al llevarlas a cabo. Esto hace posible el
cantar durante las actividades fisicas.

4. Se debe cantar al hacer actividades mentales que no son importantes en la vida diaria, como, leer el diario, mirar
television, etc. Tales tareas son hechas por los ojos. Por lo tanto en tales momentos se deberia cantar mentalmente.

5. Se debe cantar al hacer tareas mentales que son importantes en la vida diaria, como leer o escribir trabajos oficiales.
Al hacer tales tareas los 0jos, el intelecto y las manos estén activas asi que se puede cantar mentalmente.

6. Se debe cantar al conversar con otros.

Una vision de Dios

Una palabra, un roce, una forma, un sabor, un olor y su energia coexisten. Por lo tanto si el canto (la palabra) incrementa se
obtiene una visién de Dios (Sarup Mukiti).
Al principio, durante el canto se tiene una visién de Dios (darshan) durante la meditacion y se experimenta Bienaventuranza.
Entonces, cuando esta afioranza se vuelve intensa se tiene una vision en un suefio y se adquieren las bendiciones del Sefior.
Mas tarde se tiene la verdadera vision en el estado despierto. El estado despierto es sattvik (predominante en sattva), el estado
de suefio es rajasik (predominante en raja) y el estado de meditacion es tamasik (predominante en tama) en naturaleza.

Por lo tanto la devocion deberia ser transformada en obtener la visidn de la forma manifiesta (sagun darshan) en el estado
despierto. El estado meditativo de un buscador es mas sattviko que el estado despierto de una persona promedio. Sin embargo,
en el caso de un buscador el estado meditativo que da la experiencia de cadaver (mrutavastha) es tamasik en naturaleza
comparado al estado despierto experimentado en el estado natural de comunién con Dios (sahajsthiti) que es sattvik en
naturaleza.

Las cualidades (energia) de la deidad que ha conferido una vision (darshan) son embebidas en el buscador.

Hay unidad con la deidad que confiere la visidon (Sayujya Mukti): Si se es un buscador altamente evolucionado se experimenta
lo inmanifiesto (nirgun) junto con la vision de lo manifiesto, o sea que la propia devocion o mision tras la Autorealizacion
(dnyanottar bhakti o karma) comienza en su verdadero sentido y uno comienza a fundirse con el Supremo Brahman
(Parabrahman).

Turyavastha: Mientras que se experimenten los estados despiertos, de suefio y de suefio profundo durante el canto, el canto

no se da en su verdadera forma ya que estos tres estados pertenecen al intelecto. Es s6lo cuando estos estados llegan a su fin
durante el canto, o sea que se entra en el cuarto estado (turya), que esta mas alla de estos tres, que se experimenta que ‘yo soy
Brahman'’. Esto se llama el estado natural de comunién con Dios (sahajavastha) o Liberacion de los ciclos de vida y muerte
(jivanmukiti).

38



Canto tras la Liberaciéon (Mukti): Se debe cantar con la conviccién de que se va a realizar a Dios en esta misma vida. Tras
la Autorrealizacion el canto se convierte en la segunda naturaleza de uno. Ocurre automaticamente, como la respiracion

39



CAPITULO Il

Tu me has dado un lugar en hogares que no eran mios. Tu has traido lo distante a la cercania y has transformado
al desconocido en hermano.

R. Tagore
¢ No sera que después de todo, mi fin es la sombra de Su mano, extendida en una caricia?

Francis Tompson
Tan solo fija la mente en Mi y ocupa toda tu inteligencia en Mi, asi siempre viviras conmigo, sin ninguna duda.

Bhagavad Gita
¢ Ha llegado por fin el momento en que puedo entrar y ver Tu rostro?
R. Tagore
Todo aquel que confiese que Jesus es el Hijo de Dios, Dios permanecera en él y él en Dios.
1 Juan
La unica prueba de Su existencia es la unién con El. El mundo desaparece en El. El es el pacifico, el bueno, el que
no tiene par.

Mandookya Upanishad
Te exaltaré Jehova, mi Dios, mi rey. Bendeciré Tu Nombre para siempre, eternamente.

Salmo 141. 1
Deja que de mi voluntad quede tan solo una pequefa parte, como que con ella pueda sentirte en todos lados, y
llegar a Ti en todas las cosas, y ofrecerte mi amor en cada instante.

R. Tagore
Los que creen, cuyos corazones se sosiegan con el recuerdo de Dios, ¢no es acaso cierto que con el recuerdo de
Dios se sosiegan los corazones de los creyentes que practican el bien?
Coran Sura 13 Aleyas 28 y 29
El llega a los pensamientos de aquellos que Lo conocen mas all4 de los pensamientos, y no hacia aquellos que
imaginan que El es alcanzable por medio del pensamiento; El es un desconocido para los eruditos y un conocido

para los simples.

Kena Upanishad
Lejos, El esta muy lejos vy, sin embargo, El estda muy cerca, residiendo en la cavidad mas intima del corazon.

Mundaka Upanishad

“A ti se ha mostrado para saber que Dios es el Sefior, no hay nada mas fuera de EI’
“Sabe hoy, y llévalo a tu corazén, que Dios es el sefior, en los cielos arriba y en la tierra abajo, no hay nada mas.”
Deuteronomio 4. Versiculo 35y 39

‘Ta eres mi Amo, yo soy Tu sirviente’.
Al nivel de la mente:

40



‘Yo soy una chispa de Tu Divino Ser’.
A nivel del alma:
‘Tu 'y yo somos Uno, Uno y Solo Uno'.

H A

Yashna 51:12:

“en el lapso de una sola vida en la tierra

pueden alcanzar la perfeccion las almas fervientes,
ardientes en su celo y sinceras en su trabajo”

En el Yashma 48:7:
“‘mantén alejado de ti el odio, no dejes que nadie
tiente tu mente para que actue con violencia, apégate al amor”

Yashma 34:4:

“Tu fuego interno oh Ahura anhelamos ver,

el arde poderoso a través de la verdad,

el mantienen Tu fuerza, nuestra esperanza y meta.

El es.

El alumbra a los fieles claramente durante toda la vida.
Pero, Oh mazda, en los corazones de los no regulados,
El observa todo con Su sola mirada.”

Sagrada plegaria, la secreta oracion del creyente de la religion de Zoroastro;
Yashna 29:7.

Yatha Ahu vairyo

Atha ratush asht-chit hacha:

Vangheush dazda manangho

Shyaothmanam angeush Mazdai;

Khshatrem-cha Ahurai a

Yin dreghubyo dadat vastarem.

Traduccidn tradicional:

Como el Supremo del Universo es Absoluto en Su voluntad, asi es el maestro en su pureza.

Quienquiera que haga buenas acciones y las ofrende al sefior, merece el don de una mente benévola;
Quienquiera abrigue a los necesitados, recibira autoridad del sefor de la existencia.

En Egipto en 1945, préximo a la zona de Nag Hammadi se descubri6 lo que hoy es conocido por lo expertos y
tedlogos como Papyrus Oxyrhynchus, el que se puede denominar el evangelio griego de Tomas: Agraphas o
sentencias no escritas del Divino Maestro Jesus.

(Dice Jesus:) “El que ( busca), no se detenga (en su busqueda hasta que) encuentre. Y cuando encuentre, (se
asombrara y habiéndose) asombrado, reinara y habiendo reinado,( él descansara).

n.654,lin. 5-9

Dice Jesus: “Si vuestros lideres os dijeren, mirad, el reino esta en los cielos, las aves del cielo os precederan. Si os
dijeren que esta bajo la tierra, los peces del mar entraran y os precederan. Mas el Reino de los Cielos esta dentro
de vosotros y fuera de vosotros. El que se conozca a si mismo lo descubrira. Y cuando os conozcais a vosotros
mismos, entenderéis que sois hijos del padre Viviente. Pero si no os conocéis a vosotros mismos, estais sumidos
en la pobreza y sois la pobreza misma.

n.654, lin. 9-21

Dice Jesus: En el interior de una persona de la luz, hay luz y brilla en todo el mundo. Si no brilla entonces hay
oscuridad.

n.655(d) lin. 1-5

(En el mismo sentido, la sentencia 24 expresa: “Sus discipulos le dijeron: muéstranos donde estas, pues debemos
buscar ese lugar. El les dijo: el que tenga oidos que oiga. En el interior de un hombre de la luz, hay luz y brilla en
todo el mundo. Si no brilla, entonces hay oscuridad.)

Jesus dice: Levantad la piedra y alli me encontrareis. Partid el lefio y alli estoy Yo.

I, lin. 23-30

(En el mismo sentido la sentencia 30: Jesus dijo: donde haya tres deidades divinas son. Donde haya dos o uno, con
él estoy Yo.

41



Y en el mismo sentido la sentencia 77: Jesus dijo: Yo soy la luz que esta sobre todas las cosas. Yo soy todo: de mi
ha surgido todo y todo llega a mi. Partid un lefo, alli estoy Yo. Levantad una piedra y alli me encontrareis.)

Sus discipulos le dicen: 4 Cuando te revelaras a nosotros y cuando te veremos?

El dice: cuando os despojéis de vuestras vestiduras y no sintais vergiienza ( y no tendréis miedo.)

lin. 36-41

(En el mismo sentido sentencia 37: Sus discipulos dijeron: ; Cuando te nos manifestaras y cuando te veremos?
Jesus les respondid: Cuando os despojéis de vuestras vestiduras sin sentir vergiienza y tomando vuestros vestidos
los pongais bajo vuestros pies como nifios pequefios y los pisoteéis, entonces vosotros veréis al Hijo del Viviente y
no tendréis miedo.)

Y nunca estéis contentos excepto cuando miréis a vuestro hermano con amor.

(Evangelio de los Hebreos 7, en Jerénimo.)

Sus Discipulos dijeron: maestro ¢ quien es el que busca y quien es el que revela?

El maestro les dijo: El que busca es también el que revela.

Mateo le dijo: maestro, cuando escucho y cuando hablo, ¢ quién es el que habla y quien es el que escucha?
El maestro dijo: El que habla es también el que escucha y el que ve es también el que revela.

(Dialogo del salvador 9-12)

Por esta razén Yo os digo, tened confianza en vuestros corazones y si os falta confianza, tened confianza frente a
las diferentes formas de la naturaleza. Quien tenga oidos para oir que oiga.
Evangelio de Maria 8, 6-11

El dijo: He venido a hacer lo que esta abajo igual a lo que esta arriba y lo que esta afuera como lo que esta adentro
y a unirlos en aquel lugar.
Evangelio de Felipe 67, 30-34

Aquel que se conoce a si mismo conoce a Su Sefior, (Man ‘arafa nafsahu, fa gad ‘arafa rabbahu).
De modo que:

He conocido a mi Sefor por mi Sefor (‘araftu rabbi bi-rabbi).
Ciertamente:

El Todo es Uno y el Uno es todo, (Al-jami wahid wa I-wahid jami).
Entonces, cual es la verdad esencial?

Soy la verdad, (Ana I-haqq)

Por lo tanto:

° Dios solamente! (Allahu fagat)

° No hay nada sino Dios (Laysa illa Llah.)

Porque:

El es el misericordioso, (al-Rahman)
El es el compasivo, (al-Rahim)
El es el rey, (al-Malik)

El es la Paz, (al-Salam)

El es el protector, (al-Mujayman)
El es el que escucha, (al.sami’)
El es el amable, (al-Halim)

El es el amoroso, (al-Uadud)

El es el hermoso, (al-Jamil)

El es el Unico, (al- wahid)

El es el Singular (al-fard)

El es el Primero (al-awwal)

El es el Manifiesto (al-Zahir)

El es el Oculto (al-batin)

El es el Ultimo (al-akbir)

42



El mantra de Vedamata Gayatri, al tener veinticuatro letras, es muy pequefio, pero contiene un océano de conocimiento infinito.
El conocimiento que subyace a él es tan refinado y completo en todos los aspectos, que, si una persona lo comprende
completamente y lo pone en practica, puede hacer su vida presente y futura perfectamente feliz y pacifica.

El mensaje de Gayatri es sumamente significativo desde el punto de vista espiritual y del material. Si se comprende y contempla
seriamente, se manifiesta en la forma de una fuente perenne de conocimiento verdadero. El significado resumido del Gayatri
Mantra se encuentra en la forma del Gayatri Guita.

Todos quieren paz y felicidad. Nadie quiere una sola pena. Es por eso que el alma esta atada a la teoria del Karma (actos) de
que no es seguro que el alma obtendra lo que quiere. Se dice con razén que el Hombre propone y Dios dispone. Sin embargo, el
principio del alma en el cuerpo humano esta capacitado para quemar todas las penas por virtud de la adoracién y los actos
dificiles y piadosos, obteniendo una vida feliz y pacifica, e, incluso, la salvacion. En este camino piadoso, el Gayatri Mantra es
muy beneficioso para los seres humanos.

El Gayatri mantra se da en los Yajurveda mantras 22/9, 30/2 y 36/3, el Samaveda mantra 1462 y el Rigveda mantra 3/62/10. De
la misma manera, este Mantra se alaba en el Manushimriti Shloka 2/81, donde se lo llama la boca de Dios.

OM BHURBHUVAHAH SUAHAH TAT SAVITUR VARENYAM
BHARGO DEVASYA DHIMAHI DHIYO YO NHA PRACHODAYAT

Gayatri Mahima

1. La invocacion inicial y primer componente del Tripada Gayatri (los tres pies el Gayatri), el primer segmento del Gayatri
Mantra, significa fe implicita en la Fuente Divina de la Existencia. El significado subyacente de “Om Bhurbhuvah Swah” es: “Creo
en la existencia del Poder Supremo que es omnipresente; que se refleja en la opulencia ilimitada de la naturaleza. Si creo que
Dios esta presente de manera omnisciente, no sentiré, pensaré ni haré nada incorrecto. Siempre sentiré Su presencia en todas
las dimensiones de la existencia, percepcion y concepcion — en los Bhuh, Bhuvah, Swah Lokas —y por lo tanto estaré atento a lo
que hago. La fe en el Todopoderoso significa fe en la Ley Divina del Karma. Esto significa, siempre recordaré que tengo que
cosechar como mi destino lo que siembro como mi karma (acciones) hoy, sin importar si alguien lo ve o no en el mundo denso.
La fuerza de la conciencia divina abarca subliminalmente todo lo que esta alrededor mio, todo el tiempo; por lo tanto, todas mis
acciones y pensamientos deben ser puros, nobles y altruistas. Un devoto Adya shakti Gayatri tal finalmente obtiene Inmortalidad
y Bienaventuranza Divina.

2. La primera parte del Tripada Gayatri nos guia al Bhakti Yoga. Bhakti significa devocioén por el “Ishta”, la manifestacion
ideal de Dios. La devocion sincera a Gayatri Mahashakti confiere inteligencia divina, que lleva a talentos enormes y logros
supramentales. El bhakti se practica con Upasana. Upasana de Dios significa sentarse cerca de una divinidad interna. Induce de
forma natural virtudes divinas en nosotros. Cualquier cosa que se pone cerca del fuego, se calienta. Si nuestra devocién por
Mahashakti Gayatri es verdadera, por lo menos una fraccién de Su universo infinito de cualidades divinas se inculcaria en
nuestro ser interno. El signo inmediato de esto seria la liberaciéon de nuestra mente de todas las tensiones, preocupaciones,
stress, celos y otros vicios, y la transmutacion de nuestros pensamientos y sentimientos.

La Upasana del Gayatri se practica con la meditacion en el brillo reconfortante y brillante del sol naciente y la asociada inmersion
emocional en el sentimiento de absorcion de la refulgencia divina del Dios Savita (la fuente sublime del cuerpo sutil del Sol) en
nuestro ser. Un desagle sucio también se vuelve puro y santo cuando entra en el sagrado Ganges. Nosotros también nos
podemos volver libres de pecado y llenos de energia espiritual vibrante y alegria pura. La luminosidad purificadora (tejas) de
Savita puede encenderse en nuestro ser y transformar toda la oscuridad (ignorancia) que hay dentro nuestro, en lugar refulgente
(conocimiento supremo). Esta es la esencia de la Gayatri Upasana. Millones de parijans de Gayatri se han dedicado por entero a
esta Upasana de Adishakti Bhagvati Gayatri.

3. El segundo componente del Tripada Gayatri nos ensefia a despertar dentro nuestro una aspiracién ardiente por la
busqueda espiritual. El segundo segmento del Gayatri Mantra — “Tatsaviturvarenyam, Bhargo Devasya Dhimahi” encierra
dentro suyas implicaciones asombrosas. Una vez que la fe en Dios y el sentimiento de devocion se han profundizado y afirmado
completamente en nuestro interior a través de la sadhana-upasana en la primera fase, se produce una iluminacion natural de
nuestro ser interior y un surgimiento de la inteligencia iluminada dentro nuestro. Es por esto que se ora en la segunda fase, “Que
el brillo divino del Dios Savita, que es el destructor de todos los pecados e ignorancia, el tejas que encarna la luz divina, ilumine
nuestro ser”.

A Dios se lo considera un conjunto de todas las virtudes, lo sagrado y la rectitud. En esta parte del Mahamantra se reza por que
la gracia de Dios despierte cualidades nobles en nosotros. De la misma manera en que el papel secado absorbe completamente
el agua o la tinta, nosotros también deberiamos aprender a asimilar las cualidades divinas, la gracia del Gayatri, la santidad de
Savita, en nuestras personalidades. Deberiamos unirnos con la divinidad y volvernos “tatsam” — lo mismo que Aquello. De esto
es que se trata la espiritualidad. Lo que se hace hoy en el nombre de la religion o las practicas espirituales sélo es ritualismo sin

43



vida. La esencia de la religion es cultivar cualidades virtuosas, las caracteristicas de la divinidad, en nuestras vidas, en nuestra
conducta, en nuestros actos.

4. El Gayatri Mahamantra tiene tres componentes. El primero nos lleva al Bhakti Yoga. El segundo nos ensefia Gyan
Yoga. Nos guia hacia la Sadhana. Sadhana significa auto refinamiento, auto transformacion a través de la auto restriccion y la
auto disciplina. Sin advertirlo, en nuestra ignorancia, continuamos acumulando una mezcla de pensamientos malos y
desechables y necesidades animales. Debemos tener control consciente sobre el flujo de nuestros pensamientos. Una vez que
practicamos esto, nuestra mente comienza a concentrarse en el objeto de la meditacion, nuestro Ishtadev, ya sea el Sefior
Ganesh, Yogeshwar Krishna, Shri Ram, Mahakaal Shiva o cualquier otro simbolo de Dios. El segundo segmento del Gayatri
Mantra nos inspira a disciplinar y refinar nuestros pensamientos. Aquel que ha dominado el proceso de pensamiento y
alcanzado la habilidad del pensamiento positivo, constructivo e iluminado verdaderamente ha perfeccionado el arte de vivir una
vida realizada y plena de proposito.

El control de los pensamientos hace facil dominar nuestra habla y todos los otros érganos de lo sentidos, y nos permite hacer un
uso constructivo de nuestro tiempo y recursos. Estas cuatro disciplinas de pensamiento, habla, tiempo y recursos so claves para
todo éxito en las dimensiones materiales y espirituales de la vida. Esto es lo que es el verdadero Yoga. Nosotros, como devotos
de Gayatri, deberiamos volvernos verdaderos Sadhakas y lograr el objetivo supremo de la vida humana.

5. Deberiamos comprender bien que la Sadhana concentrada es el Unico medio seguro para “siddhi”, logros super
normales. Si alguien ha logrado algo de valor en este mundo, ha sido logrado a través de labor ardua incesante y esfuerzos
sinceros — tapa, junto con disciplina mental. Estos dos elementos son necesarios para el éxito en la Sadhana. Si se practica la
Sadhana con sinceridad y fe inquebrantable, se obtiene todo lo valioso a lo que se aspira, sea éxito material, prosperidad o
elevacion espiritual. Estos “siddhis” no se regalan indiscriminadamente. Son los resultados finales de la Sadhana
correspondiente.

Con toda seguridad, la Sadhana de Gayatri Mahashakti le confiere siddhis majestuosos a un devoto. De la energia
generada por esta Sadhana en lo mas recondito de nuestra mente, fluye el éxito glorioso en las dimensiones material y
espiritual. También confiere “Atma Gyan”, el siddhi de la autorrealizacién maxima, tras la cual no queda nada por conocer o
lograr. La Gayatri Sadhana permite control mental y el despertar gradual de los poderes de las regiones elevadas e iluminadas
de la mente, que de otra manera permanece adormecido. Confiere el conocimiento y el potencial para unificar la consciencia
individual con las dimensiones césmicas y supracosmicas.

6. El tercer componente del Tripada Gayatri nos conecta con la esencia de la “religiosidad”. Cualquiera sea nuestra fe o
modo devociodn, el tercer segmento del Gayatri Mantra, “Dhiyo Yonah Prachodayat”, nos exhorta a comprender la verdad de la
religion y, por lo tanto, a seguir el camino recto. Dhiyah significa intelecto, Yah significa Aquello, Nah significa nuestro,
Prachodayat significa “inspira hacia el camino recto”. No es una exageracion decir que esto otorga la quintaesencia de todas las
religiones y es la formula de la verdadera religion universal de la humanidad. La verdadera religiosidad realmente transforma el
egoismo en altruismo ilimitado. Esto es por lo que se ora en el tercer segmento de este Mahamantra — “Que el brillo divino del
Sefior Savita nos inspire y nos guie hacia el camino iluminado de la rectitud”. Nunca deberiamos pensar en el mal. Nunca
piensen en dafar o lastimar a alguien de ninguna manera. Deberiamos trabajar y rezar por el bienestar global y un futuro
brillante para todos. De hecho, es este componente del Gayatri Mantra el que lo hace un Mahamantra, la esencia del Dharma
Vedico. En el mundo de hoy, donde la intolerancia lleva a conflictos comunales del peor tipo, cada ser humano deberia
comprender y llevar un vida con sentido y genuinamente religiosa. Que las inspiraciones del tercer segmento del Gayatri
Mahamantra despierten e iluminen a toda la raza humana con el verdadero significado de la religién.

7. Aradhana significa accién altruista para el bienestar de todos los seres sensibles. Al Gayatri Mahamantra se lo llama
“Tripada”, lo que significa que tiene tres segmentos, tres partes. Inspira devocion divina, busqueda espiritual y religiosidad.
llumina nuestro intelecto, nos exhorta a tomar el camino recto y nos ensefia a llevar una vida altruista de compartir y cuidado
desinteresado. Nacemos como seres humanos para nutrir, proteger y glorificar esta maravillosa creacion de Dios, la Madre
Tierra y Sus hijos. El mundo es como un jardin plantado por Dios. La codicia y la perversidad de los seres humanos han
empujado a toda esta tierra al borde de la extincion. La misma existencia de la vida en la Tierra esta en peligro. Es una situacion
alarmante. No deberiamos lastimar de ninguna manera a ninguna forma de vida. Deberiamos dar lo mejor de nosotros para
nutrir, proteger y embellecer esta creacion magnificente del Todopoderoso. Nuestro objetivo principal deberia ser la erradicacion
del egoismo, la ignorancia, la falta de firmeza, el retraso, etc. El ser letrado, la educacion, el despertar y la elevacién de las
masas son las avenidas a través de las cuales podemos expresar gratuitamente nuestra gratitud hacia la sociedad, la nacién y le
mundo en general. Esta es la llamada a todos hoy en dia. Los videntes sabios de esta era, ensefiaron con el ejemplo que la auto
iluminacion es el mejor servicio a la sociedad. Si cada uno de nosotros adopta sinceramente el triple esfuerzo de upasana,
sadhana y Aradhana, y asi nos volvemos mas desinteresados, altruistas e iluminados, sin lugar a dudas esto tendra sus ondas
de efecto, y el amanecer de la nueva Era de Verdad, (un cumplimiento de su Yug Nirman Yojna) aparecera pronto en el
horizonte de la consciencia humana.

8. Gayatri Mantra consiste de 24 letras de la letra Devnagri. Su ultima palabra, prachodayat, parece ser la mas importante
en su significado e impacto. Significa “Inspiranos hacia el camino recto”. Es una oracion al Dios Savita, a la divina madre
Gayatri, para que ilumine nuestro intelecto para seguir el camino de la Luz. Esto es lo que confiere la refulgencia de Savita, el
poder del Gayatri, la iluminacion divina. La anarquia, corrupcioén y perversidades morales de hoy son el resultado de la psiquis
colectiva humana pervertida. La Sadhana de Gayatri Mahashakti active dentro de nosotros la fuerza divina que puede destruir a
todos los poderes demoniacos y llevarnos hacia la Era de la Verdad dorada.

9. Iniciado por Sadguru, se puede obtener la iluminacién a través de la Gayatri Sadhana. El Gayatri Mantra también es el
Guru Mantra, y las escrituras describen el Gayatri Mantra como la Palabra Eterna. La verdadera iniciacion en la Gayatri Sadhana
bajo la guia noble del Sadguru es esencial para los logros divinos. ‘Gayatri y Guru’ esencialmente es un par inseparable que
representa el poder eterno primordial de la creacion y al Creador Supremo — la inspiracion y la guia espirituales combinadas —

44



que purifican los cuerpos fisico y sutil del Sadhaka. Por lo tanto, la proteccion y la guia de un Siddha Guru es esencial para el
éxito en la Gayatri Sadhana.

El Siddha Guru es aquel que ha logrado las hazafas de los grandes sabios Vedicos Vashishta y Vishwamitra. La presencia
fisica del Sadguru es inmaterial. El Guru puede guiar desde las dimensiones sutiles y causales y elevar la consciencia del
Sadhak hacia las dimensiones de la intuicion, y mas alla. Millones de almas elevadas pueden atestiguar el efecto milagroso de la
Tap Sadhana del Gayatri.

10. El significado literal del Gayatri Mantra es “Adoramos a la Luz de Dios Primordial Dadora de Vida, Destructora del Mal y
Omnipresente encarnada en nuestras almas. Que la Refulgencia Divina inspire nuestro intelecto para caminar por el camino
recto”. Las vibraciones ocultas generadas por el Gayatri Mantra Japa transmutan la personalidad y guian al Gayatri Sadhaka
fuera de la oscuridad de la ignorancia hacia la Luz del Conocimiento Supremo. La deidad del Gayatri es Savita, la forma visible
del cual es el Sol naciente. Se ofrecen plegarias ardientes a Savita Devata para que Su fuerza vital empodere e ilumine nuestras
almas. “Suvati Prerayati Karma Vilokam iti Suryah”, la entidad divina que esta perpetuamente dedicada al Karma altruista e
inspira a todos a convertirse en un Karmayogi, se llama Surya. El Gayatri Japa centrado en la meditacion en el Sol naciente es la
clave para los logros paranormales. De acuerdo a Rishi Vishwamitra: “Gayatri Sarvakamadhuka”, “Gayatri cumple todos los
deseos”. Por lo tanto, todos estan invitados a adoptar la Gayatri Sadhana con verdadera sinceridad para ser capaces de lograr el
objetivo Supremo de la vida.

Un Significado Vaishnava del gayatri mantra

Por encima de los tres planos de la experiencia mundana (bhur, bhuvah, svah), esta el alma (savitur), que nos muestra todo
como el Sol. Por encima del alma esta el plano super-subjetivo que es varenyam lo mas venerado y adorable. Ese plano de
existencia es llamado bhargo, brillante e iluminador. El area super-subjetiva, bhargo, es el plano conocido como el svarupa-sakti,
que es la potencia interna de placer de deva, Krishna, La mas hermosa realidad. Ese bhargo es Su propia potencia divina,
Srimati Radharani. Meditemos en los pies de loto de Srimati Radharani, cuyo ser extendido y naturaleza esencial, mahabhava,
es el svarupa-sakti, y que entusiasma nuestra capacidad del servicio devocional. Entreguémonos a su divino servicio.

El Origen de Vedamata Gayatri

Veda significa conocimiento. Mata significa madre. Vedamata significa la madre del conocimiento. El Rig, el Yaju, el Sama y el
Atharva son las cuatro ramas del conocimiento.

El bienestar, la realizacién de Dios, la vision de Dios, la divinidad, la paz mental, el Brahma Nirvana, los sentimientos religiosos,
el cumplimiento del deber, el amor, el Tapas, la compasion, la beneficencia, la generosidad, el servicio, etc., son parte del Rig
Veda.

La valentia, el coraje, las hazafas, la gallardia, la defensa, el ataque, el liderazgo, la fama, la victoria, el poder, la dignidad, etc.,
son parte de Yajur Veda.

El Sama Veda trata de los juegos, los entretenimientos, la diversion, la recreacion, la musica, el arte, la literatura, el disfrute
mundano relativo a los 6rganos sensoriales, la imaginacion dulce, el dinamismo, el gusto, la gratificacion, etc.

La riqueza, la prosperidad y la acumulacion de dinero, recursos, medicinas, granos comestibles, materiales, metales, edificios,
vehiculos, animales y otros materiales de placer similares, son la tematica del Atharva Veda.

La corriente del conocimiento de todos los seres vivos fluye Unicamente en estas cuatro direcciones: 1) Rig o bienestar, 2) Yaju
o virilidad, 3) Sama o recreacioén y 4) Atharva o riqueza. Al Rig también se lo conoce como religion o virtudes (Dharma), al Y aju
como liberacién (Moksha), al Sama como placer sensual (Kama) y al Atharva como riqueza (Artha). Estas son las cuatro caras
de Brahma. A Brahma se Lo llama el Dios de cuatro caras porque, aunque solo tiene una cara, de Su boca fluyen las cuatro
corrientes del conocimiento. Aunque el conocimiento, que se llama Veda, es uno solo, se manifiesta en cuatro divisiones
diferentes. Este es el secreto de los cuatro brazos del Dios Vishnu. Para el desarrollo natural de estas cuatro divisiones, se
crearon los cuatro estadios de la vida humana (Ashramas) y las cuatro castas (Varnas). La nifiez es la etapa del juego, la
juventud la etapa para ganar dinero, Vanaprashta la de la virilidad, y Sanyassi la etapa de la realizacion de actos de bienestar
social. Segun esta division cuadruple, los Brahmanas son Rig, los Kshatriyas son Yaju, los Vaishyas son Atharva y los Shudras
son Sama.

Estos cuatro tipos de conocimiento brotan de aquel Poder Chaitanya que Brahma cre6 al comienzo de la creacion, y que en las
escrituras antiguas se describe con el nombre de Gayatri. Por lo tanto Gayatri es la Madre de los cuatro Vedas y,
consecuentemente, Se La llama Vedamata. Igual que el elemento agua se presenta en cuatro formas diferentes: hielo, vapor
(nube, rocio, niebla, etc.), aire (hidrogeno, oxigeno) y agua liquida, y el elemento fuego se presenta en las formas de
inflamacioén, calor, luz y movimiento, Gayatri también se presenta las formas de los cuatro Vedas, los cuatro tipos de
conocimiento. Gayatri Devi es la Madre, y los cuatro Vedas sus hijos.

Antes de crear los cuatro Vedas, Brahma creé el Gayatri Mantra, que consiste de veinticuatro letras. Cada letra de este Mantra

se basa en elementos sutiles, los que, al florecer, resultan en el crecimiento de divisiones y subdivisiones de los cuatro Vedas.
Oculto en el interior de cada semilla de banhiano, hay un gran arbol de banhiano. Cuando esta semilla brota y se convierte en

45



arbol, se llena de innumerables ramas, hojas, flores y frutos. La expansién de la semilla como arbol es miles de millones de
veces mas grande que su origen. Lo mismo sucede con las veinticuatro letras del Gayatri, que han florecido y se han
manifestado en la enorme extensién de las formas de los Vedas.

El origen de la gramatica yace en las catorce férmulas que produce el Damru (instrumento musical de percusion) de Shiva. Una
vez, cuando Mahadeva estaba en éxtasis, toco su instrumento favorito, el Damru, que produjo catorce sonidos. Panini, el
celebrado gramatico pionero de la India antigua, cred su gran tratado de gramatica sobre la base de estos catorce elementos.
Desde entonces, las interpretaciones y elaboraciones que se han hecho de él han tomado una forma tan enorme, que realmente
forman un museo escrito de la literatura gramatica. De la misma manera, las veinticuatro letras del Gayatri Mantra se
manifestaron en cada division y subdivision de la literatura Vedica. El Gayatri es una formula, y los Richas Vedicos son sus
interpretaciones detalladas.

La Manifestacion de Gayatri por el Destello de Brahma

Brahma, el poder supremo eterno es el Creador de todos. Apenas la idea de la creacion destell6 en Brahma, se cre6 una
vibracion que se conoce como Shakti (energia o poder). Esta Shakti causo creaciones Jada (inanimadas) y Chetana (animadas).
La naturaleza (Prakriti) gobierna la creacion inanimada y la Shakti, que se conoce como Savitri, gobierna la creacion animada.

En las escrituras se narra que al comienzo de la creacion, una flor de loto se creé del ombligo de Dios. Brahma se originé de
esta flor de loto. A partir de Brahma, se cre6 a Savitri, y, con la comunién de Brahma y Savitri llegaron a existir los cuatro Vedas.
De los Vedas se originaron conocimientos de todo tipo. Después Brahma cre6 el mundo material, que se compone de los cinco
elementos. El secreto detras de esta descripcidn poética, es que, del interior o centro del Dios Todopoderoso que no se
involucra, no varia y no flaquea, aparecié una flor. Segun las escrituras, al principio de la creacion, Dios desed multiplicarse,
“Ekam Bahusyam”. Este deseo o vibracién brot6 de su punto focal y maduré en la forma de una flor de loto.

Brahma, de quien se dice que naci6 de una flor de loto, es una de las tres formas esenciales del poder productivo de Dios. Este
poder triple de Dios se manifiesta en la forma de Brahma, Vishnu y Mahesh, que simbolizan las tres funciones diferenciadas de
creacion, sostén y destruccion, respectivamente.

Brahma inicié Su obra, y creé dos tipos de creacién, Chaitanya (animada) y Jada (inanimada). Todos los seres vivos que tienen
deseos, consciencia y ego, son parte de la creacion Chaitanya. Esta es una creacién independiente, que se conoce como la
Pranamaya Kosha del universo. Los elementos Chaitanya (animados) estan en todo el universo, y que se conocen como Prana.
Las ideas, la voluntad y las emociones son tres categorias del Prana Tatva, y Satva, Rajas y Tamas son sus tres clasificaciones.
Estos tres elementos del alma constituyen los cuerpos astrales (Sukshma), causales (Karana) y fisicos. Todos los seres vivos le
deben su conciencia y existencia al Prana Tatva.

Para manifestar la creacion Jada (inanimada), que se compone de materia, Brahma cred los cinco elementos (Pancha Bhuta), a
saber, tierra, agua, aire, fuego y éter. Los atomos de toda la naturaleza se activan en forma sdlida, liquida o gas. Esta extensién
enorme de la naturaleza en forma de rios, montafas, tierra, etc., es el juego entre los atomos de estos cinco elementos. Los
cuerpos fisicos de todos los seres vivos también se constituyen de estos cinco elementos de la naturaleza.

Hay actividad en estas dos creaciones. En la creacion Chaitanya se presenta en diversas actividades, en forma de ego, voluntad
e inspiracion. En la creacion Jada, la forma, el color, la figura, etc. de diferentes objetos, se forman y deforman sobre la base
energia, movimiento y poder. El fundamento de la creacién Jada es el atomo, y la de la creacion Chaitanya es la creacién o
determinacion. Los dos fundamentos son extremadamente sutiles y poderosos. Nuca se destruyen, simplemente cambian su
forma.

Cuando emergen las creaciones Jada y Chaitanya, funcionan los poderes de Brahma de Chetna (consciencia) y Padarth
(materia). Surgié la necesidad del poder de la voluntad, ya que, sin él, Chaitanya no se podia manifestar. En la ausencia del
poder Chaitanya, nadie podria tener el conocimiento sobre la materia, hubiese quedado inutil. La utilidad de la materia es la
conveniencia de la manifestacion de Chaitanya. Asi, en el inicio, Brahma cre6 Chaitanya, y descubrié la voluntad para el
conocimiento. En términos de los Puranas se puede decir que los Vedas o conocimiento se manifestaron primero de todo.
Brahma es el poder de Dios que no varia y que crea el universo. El poder de la voluntad (Sankalpa) y el poder material
(Padartha) son los dos brazos de Brahma con los que realiza la obra de la creacion del universo. Ya que el primero es el poder
animado (Chaitanya), también se lo describe como la esposa de Brahman.

La Gloria del Gayatri
Es dificil tener conocimiento pleno sobre la causa raiz de los grandes logros del Gayatri, pero, indudablemente, la brillante fuerza

de la devocion de muchos devotos intelectuales es una de muchas grandes causas. Desde el mismo Brahma, el Creador de
este universo, hasta las personas de la era actual, todos los Rishis, santos, practicantes de la espiritualidad y personas rectas

46



han tomado refugio en el Gayatri Mantra. Ningin otro Mantra se adoré y practicé tanto como el Gayatri Mantra. Desde hace
edades enteras, las almas altamente elevadas han aplicado sus sentimientos exaltados con extrema devocién y concentracion
en el Gayatri. Por lo tanto, se acumulé una enorme masa de energia espiritual en las esferas celestiales sutiles (Lokas).

Es un fenédmeno cientifico que un sonido o idea nunca perecen. Lo que se pronuncia o piensa hoy, se esparcira en el espacio
junto con sus ondas, y permanecera alli hasta el infinito, en una forma u otra. Las ondas mas poderosas permanecen
especificamente vivas. Los cientificos intentan captar ondas que recuerden la batalla del Mahabharata y la musica de Tansen. Si
tienen éxito, seremos capaces de escuchar los sonidos de conversaciones importantes que se dieron en tiempos antiguos.
Entonces sera posible escuchar el Gita que emand de la boca de Bhagavan Krishna. Aunque no sea posible transformar el
sonido y los pensamientos en forma material en el futuro cercano, es seguro que no se extinguen. La fe y la devocién por el
Gayatri, que fue nutrida por innumerables personas, no ha concluido, sino que existe, con todas sus potencialidades, en el
mundo sutil. De acuerdo al principio de la union de todos los elementos homogéneos juntos en un punto, la fe, devocion y
sentimientos y austeridad devota de todos los devotos, se han combinado para realizar la acumulacién de una reserva enorme
de energia espiritual consciente.

Los que estan un poco familiarizados con la ciencia del pensamiento, saben que en la mente de la persona que piensa, se forma
una atraccion magnética correspondiente al pensamiento. Este magnetismo atrae pensamientos de naturaleza similar que se
difunden por todo el espacio, y en poco tiempo hay una vasta acumulacién de tipos de pensamientos similares. Las personas
que piensan en la caballerosidad, dia a dia se realizan con pensamientos, virtudes, acciones y naturaleza recta. De la misma
manera, una mente maligna y pecaminosa, se vuelve experta en este campo en poco tiempo. Todo esto ocurre de acuerdo a la
ciencia de la atraccion de los pensamientos, segun la cual los pensamientos que originaron todas las almas divinas que fueron
devotos de Gayatri desde el mismo comienzo de esta creacion, se interrelacionan. Incluso para un hombre fuerte es dificil subir
a un muro alto. Pero si se provee una escalera, cualquiera puede subirse facilmente a ella. Con ayuda de la escalera que
construyeron los devotos de Gayatri en el pasado, podemos obtener facilmente la sustancia del Gayatri, y también lograr
facilmente la riqueza espiritual.

Nos enriquecemos instantanea y espontaneamente con todos los beneficios de la Sadhana del Gayatri para los cuales los
eruditos de la investigacion del pasado tuvieron que trabajar de manera extremadamente dura. Por estas Sadhanas del pasado
se han formado elementos tales en las esferas sutiles, que sobre su fundamento podemos avanzar hacia delante a gran
velocidad. Cuando una gota de agua cae en el océano, se vuelve el océano mismo. Una persona que ha sido reclutada en el
ejército, se vuelve una parte del ejército. Un ciudadano disfruta de todos los derechos del estado. De la misma manera, el
Sadhaka que se afilia al poder acumulado del Gayatri, obtiene la oportunidad completa para derivar de él todos sus beneficios.
Ningun otro Veda Mantra posee tanto poder brillante y potencial como lo posee el Gayatri Mantra. Es por esta razon que con la
Sadhana del Gayatri se obtienen beneficios inmensos con el menor esfuerzo.

Incluso asi, encontramos que la mayoria de las personas no aprovechan la oportunidad, aunque conocen la importancia del
Gayatri. Una persona puede tener mucho dinero en su posesion, pero si no lo usa y disfruta, sélo se puede considerar que es su
infortunio. El Gayatri es conocimiento divino que Dios puso a nuestra disposicion. Los Rishis y los santos, en las escrituras nos
dirigieron en cada paso, para que podamos aprovechar la Sadhana del Gayatri. Sin embargo, si no practicamos la Sadhana y
obtenemos su beneficio, sera nuestro infortunio, y nada mas.

Tripada Gayatri

El Gayatri tiene tres partes, y por eso se lo llama Tripada (que tiene tres pies). También se lo llama Tripada porque es
Vedamata, Devamata y Vishvamata. Los Vedas se originaron del Gayatri Mantra, y asi se lo conoce como Vedamata. Es
Devamata porque, cuando se lo adopta, ayuda en la manifestacion de virtudes (Gunas), acciones (Karma) y Naturaleza
(Svabhava) divinas. Da la inspiracién de una familia universal, “Vasudhaiva Kutumbakam?”, y por ello se lo conoce como
Vishvamata. Da el mensaje de considerar a cada ser humano como a nosotros mismos. Proclama el pensamiento excelente, el
caracter ideal y le comportamiento amable. Igual que la confluencia de Ganga, Yamuna y Sarasvati forma el sagrado Triveni, el
Gayatri tiene el poder de ofrecer caminos y dones triples. Se lo conoce como Guru Mantra, lo que significa que, de todos los
Mantras, es le mejor y el supremo. El Gayatri Mantra era lo primero que se ensefaba en las escuelas de los tiempos antiguos, y
a los estudiantes se les explicaba que el propdsito de la educacion es obtener sabiduria recta, visionaria y previsora. Lleva a la
adopcion de la gloria humana y la observacion de reglas y regulaciones auto impuestas. La educacion y el aprendizaje tienen
sentido si se tienen en cuenta estos hechos. De otra manera, si este poder se malemplea, las personas pondran en peligro su
posicion y las de los demas. Las letras del Gayatri estan entrelazadas de tal manera, que con su canto se crean vibraciones, los
centros sutiles secretos dentro del Sadhaka se estimulan y despiertan y comienzan a emerger diversas aptitudes; igual que
cuando se toca una sitara de una manera especifica, esto produce diferentes cadencias musicales melodiosas.  El
comportamiento de acuerdo a las reglas vedcias es fundamental para el sadhaka del gayatri.

47



La Forma femenina de Sri Gayatri

No existe la ilusién de una forma de gayatri con una boca y dos brazos o cinco bocas y diez brazos. A la mujer se le da mas
eminencia y superioridad que al hombre y, por lo tanto, a Gayatri se le ha dado forma de Madre. Que Gayatri Mata tenga un
Kamandala y un libro en Sus manos es simbdlico del conocimiento y la ciencia. No hay un sélo ser vivo en el mundo que tenga
cinco bocas y diez brazos. ¢ Como es posible que la devocién presente a gayatri mata con cinco bocas y diez brazos? Esta sélo
es una indicacion devocional de un nivel de percepcion mas profundo y abarcativo de los aspectos metafisicos. Las cinco bocas
simbolizan a los Pancha Kosha y los diez brazos representan las diez caracteristicas cardinales de la cultura vedica.

La ensefianza que se extrae de la reflexion de estos aspectos es simple y directa, solo el canto continuo del gayatri mantra hace
posible la sanacién de las cinco koshas y exalta las caracteristicas de los diez principios Vedicos religiosos. No se requiere
intervencion de otro elemento o circunstancia acto o "intervencion salvadora”, el que no sabe dice y el que sabe calla; del mismo
modo quien esta impoderado por gayatri Vedamata, canta el mantra y su sola mirada sana y transforma, el que no sabe dice que
sana, pero engafia y miente, en ocasiones por unas pocas paisas (centavos).

El que Gayatri Mata esté sentada sobre un cisne indica que el Sadhaka debe mantener su cédigo de conducta interior, como un
cisne real o Paramahansa. Se dice de los Rajahansas (cisnes reales) que tienen el poder de discriminar entre el bien y el mal,
de separar la leche del agua y de recoger sélo perlas y dejar los guijarros. Nunca comen gusanos ni insectos. Este es el analisis
de la condicion mental del Paramahansa. Los cisnes comunes viven a base de insectos, no pueden obtener leche y no pueden
sumergirse en el océano para encontrar perlas.

La vision del Gayatri
Dhyana:
Muktha Vidruma Hema Nila Dhavala Chaiyahi Mukhaihi Thrikshinaihi
Yuktham Indu Nibaddha Makutam Thathuartha Varnatmikam
Gayathrim Varada Abhaya Ankusha Kasham Shubhrakapalam Gadam
Shakham Chakram atha Aravindayugalam Hasthaihi Vahanthim Bhaje

El Dhyana shloka del Sandhyavandana, en el verso 17, describe a Gayatri en la forma femenina, con cinco caras de colores
similares a Muktha (perla), Vidruma (coral), Hema (oro), Nila (azul) y Dhavala (blanco), que se califican con la palabra "chayaihi",
que significa matices. Se pueden concebir 5 colores de los colores basicos del espectro, a saber, rojo, rojo y amarillo, amarillo,
amarillo y azul, y azul. Que la cara tenga tres ojos describe la habilidad de ver en los tres planos fisicos, como también de saber
todo a través del "Tercer Ojo".

Las cinco caras de Gayatri se consideran como los cinco elementos (tattva): la tierra (prtivi), el agua (apas), el fuego (agni), el
aire ( vayu), y el éter o espacio(akasa).

Estas cinco caras representan también los cinco pranas o aires vitales. Estos cinco aires vitales son pran o sobre el ombligo,
apan o debajo del ombligo, saman o aire distribuido después de comer, udan o aire en la garganta que abandona el cuerpo al
morir, y vyan o aire que permanece en las venas.

e Rostro de color perla, esta es la primera cara y se la denomina asi, porque en el conocimiento védico, se dice que las perlas
son de naturaleza divina ya que se forman de las gotas de lluvia que, al caer del cielo, se impregnan de radiaciones celestiales.
Esto es asi, porque las caracolas, cuando estan en la superficie del mar o en sus costas, se “alimentan” de esas gotas de
lluvia y de ese modo se forman las perlas naturales.

Las perlas naturales posen un brillo especial sumamente atractivo, por lo tanto a la primera cara de la forma del Gayatri,
se le llama “brillo”.

48



o Rostro de color rojo, la segunda cara se la denomina asi, porque confiere a los que cantan o recitan el Gayatri mantra el
principio de bendiciones sobre la mente. Este color también es asociado por los sabios con una de las nueve gemas preciosas
que protegen a las personas de las influencias negativas de los planetas.

* Rostro de color oro, la tercera cara se caracteriza por su luminosidad, confiere cualidades exquisitas y encanto natural al
que recita el Gayatri mantra y medita en esta cara.

o Rostro de color azul, la cuarta cara evoca en la persona que recita el Gayatri mantra, a Dios como Narayana. Narayana es
un nombre de Dios que nos ensefia que El reside en el corazén de todos los seres de todos los mundos. Confiere riqueza
espiritual y material.

o Rostro de color blanco, esta cara evoca en el que recita y contempla la forma de la Divina Madre Gayatri, la pureza en su
grado mas absoluto, una pureza de tal naturaleza que impregna todo lo creado aunque en la superficie se muestre como
multiplicidad, por lo tanto, el que recita el Gayatri mantra naturalmente adquiere y desarrolla la bendicion del Gayatri de poseer
una mente limpia y un corazon puro.

La Madre Gayatri muestra que cada una de Sus cabezas llevan una mitra o corona de oro, representando el Monte Meru o
Morada de los Dioses y el resplandeciente fulgor de Surya el Dios Sol. En una de ellas se ve un cuarto de luna (chandra)en
postura menguante, recordando como la fria luna socorrié a Shiva durante el batimiento del océano.

Las piedras que estan colocadas en las coronas de Sus Divinas Cabezas se denominan “piedras ratnakanta” ,las piedras
preciosas que influyen positivamente cuando los astros no son favorables. Este conjunto de piedras son 9 y son conocidas como
“Navaratnas”, deben estar dispuestas de un modo especial y conservar un orden prefijado por las escrituras sagradas.

Estas mismas piedras preciosas estan asociadas a las que estan en las cinco coronas de Sus Divinas Cabezas, prometiendo al
que canta el Gayatri mantra Divina Luz, proteccion y sustento, vida armoniosa y larga sin dolencias fisicas y paz mental.

Sobre la frente, un tercer ojo de forma vertical, mediante el cual se revela en pasado, el presente y el futuro.
Dos aretes penden, representando la energia masculina y la energia femenina o Shakti (derecha).

Una hermosa guirnalda de flores se ve alrededor de su cuello, asi como un solo hilo de la guirnalda atraviesa todas las flores, la
misma fuerza divina existe en todas las formas de Dios, las almas de todos los seres estan unidas por un solo e invisible hilo:
Dios y Su Amor Divino.

En sus mufiecas se observan pulseras y japa-mala (o rosario hindu; japa: accién de repetir, mala: circulo) simbolizando la parte
espiritual que todo Ser debe desarrollar.

Sus brazos adoptan diferentes posturas y Sus manos sostienen diferentes elementos de gran significado.
Mas alla, se describe a Gayatri como de diez manos, que sostienen:

(¢, Similar a los haces de luz refractados, de colores y convergentes vistos por Leadbeater?)

Varada mudra --- Que cumple nuestros deseos.

Se conoce tambien como “Vara Hastam” es la promesa de otorgar beneficios y poderes a los que recitan el Gayatri mantra en la
forma prescripta.

Abhaya mudra - Que da proteccion.

Se conoce tambien como “Abhaia Hastam” concede la gracia de erradicar el temor en cualquiera de las formas y modos que se
nos presente.

Ankusha ------ - El poder de controlar la mente (como el elefante picaro)

“Angusham”, es la promesa de mantener alejados y purificar de los malos elementos materiales y mentales de los que recitan el
Gayatri mantra en la forma prescripta.

Se conoce tambien como “Chatai”, es la promesa de disipar y alejar energias internas y externas que impidan la unién con lo
divino.

49



Kasha ----------—--- latigo - Significa superar la holgazaneria e incrementar la velocidad

Se conoce tambien como “Chatai”, es la promesa de disipar y alejar energias internas y externas que impidan la unién con lo
divino.

Shubhra Kapala- Mente clara

Conocida tambien como “Kabala” es la promesa de conducirnos hacia la unién con lo divino. En algunas imagenes aparece un
rosario de “Rudraksha*“ su significado es similar puesto que el rosario (Japa mala) de Rudraksha confiere dones infinitos y conduce
finalmente al estado de unién perfecta con el Absoluto Universal sin Forma.

Gada ------------ El poder de desintegrar obstaculos

Su nombre es “Gadai” es para impedir que los elementos terrestres y fisicos causen dafio al que recita el Gayatri mantra en la
forma prescripta. Generalmente en las imagenes aparece como un trozo de acero alargado con una terminacion esférica.

Shankha ------- -- El poder de la comunicacion.

Su nombre es “Shankha” es la promesa de ahuyentar todos los elementos negativos, tanto internos como externos y la seguridad
del triunfo de la causa divina de la Divinidad Encarnada. Zanca es el caracol marino, cuyo sonido anunciaba la victoria del Sefior
Krishna en los campos de batalla del Kurukshetra y, es el mismo sonido que Hanuman produjo cuando el Sefior Rama ingresé
triunfalmente a la ciudad de Lanka, luego de rescatar a su Divina Esposa Sita.

Chakra --------- -- El poder del movimiento, la accion

Su nombre es “Chakra” es el recuerdo que se debe tener respecto a que todo esta en manos de Dios, que El y solo El es el
Amo absoluto de todos los seres y todas las cosas, tal como lo proclaman los fieles creyentes de todas las religiones y tal como
lo testimonian los sagrados textos de las diversas creencias.

Su nombre es “Loto”, toda la bendicién, sustento y amor fluyen de esa mano, alli, las energias de los aspectos multiples de Dios
se conjugan para darse al devoto que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta.

*Loto ----------- - Devocién.
Su nombre es igual que la anterior y confiere los mismos dones y gracia divina.

Es claro que la Divina Madre Gayatri no solo cumple nuestros deseos presentes (varada mudra), sino también confiere las
habilidades para lograr todo. Gayatri es el nombre de la cadena de pensamiento contenida en el mantra. La Divinidad personificada
en forma femenina indica las cualidades maternales del Amor, la Compasion, el Cuidado, el Desarrollo, el amor y el Perdén.

Otra Explicacion:

Una de las manos en posicion Varada Hasta Mudra o postura de Entrega de Dones ("Yo te otorgo lo que Me pides con Mi
proteccién y Mis Dones"), la misma se observa como una mano hacia abajo, mostrando la palma en actitud de dar. La opuesta,
en posicién de Abhaya Hasta Mudra o Postura de Proteccion ("Yo te protegeré por la senda de la devocién" ) se ve como una
mano hacia arriba, mostrando la palma en actitud de saludo.

En otra de sus manos sujeta un Kamandalu (cuenco o vasija de barro) que puede contener: Aguas primordiales; Amrita (néctar de
inmortalidad), o ser "el cuenco con el que se "humilla" a la condicién mas humilde que, solicitando alimento, valora la misericordia
humana.

Sostiene también una shanka o Caracola Sagrada (Pancajanya shanka), que guarda dentro de si la potencialidad del Pranava Om
y es a través de la cual al exhalar el aliento (prana), Brahma (Dios) produjo el primer sonido (Om) que dio origen al Universo.

En otra de las manos se ve un Hacha o gancho con la cual "corta" simbdlicamente los obstaculos que puedan presentarse o se
defiende de los enemigos del orden Divino.

50



La mano contigua en posicion Mukula Hasta Mudra o en capullo, sostiene mediante un tallo una Flor de Loto o Padmapami que
representa el desarrollo y plenitud de conocimiento.

En oposicién, una mano en Suci Hasta Mudra o posicion de aguja, muestra un Sudhasana Chakra o disco girando, éste simboliza
la rueda de nacimientos y muertes, pudiendo ser utilizada también como un arma para oponer ante cada enemigo del orden Divino.

Otro de los brazos, con la mano en Musti Hasta Mudra o posicién de pufio, sostiene la Kaumodari Gada o maza Dorada, simbolo
de poder real en el reino de dioses y hombres.

Madre Gayatri se halla sentada, en posicion lalita padmasana o postura de loto, sobre una gran Flor de loto rojo o padmapani,
esta flor es considerada un Compendio de la Creacién, dentro de la cual hay una letra y un sonido, y cuyo desarrollo y apertura
indica los niveles de conocimiento superior, asi también se la considera el simbolo de la Pureza y Creacién Original. A pesar de
que el Loto florece sobre aguas sucias, su flor se mantiene impecablemente limpia y pura, de igual modo, el ser humano y su
mente debiera verse libre de cualidades negativas.

La mujer en el Sadhana de gayatri

A las mujeres siempre se les ha dado el respeto debido en la cultura Vedica. Se las ha considerado mas piadosas que a los
hombres. Muchas veces se las llama “devi”. A nifias se les llama Shantidevi, Gangadevi o Dayadevi. Asi, muchas veces se sufija
la palabra devi a sus nombres. A las nifias no se las debe imbuir con preferencias y estatus, sino con virtudes, pensamientos
divinos y bendiciones inherentes dadas por Dios.

A dioses y grandes personalidades muchas veces se las conoce por el nombre de sus esposas. En varios nombres, como Sitaram,
Radheshyam, Gaurishankar, Lakshminarayan, Uma-Mahesh, Maya-Brahma y Savitri-Satyavan, a las mujeres se les da
precedencia sobre los hombres. Todas las personas reflexivas consideraron a las mujeres mas prominentes respecto de virtudes
como la castidad, la lealtad, la misericordia, la compasion, el servicio, la simpatia, el amor, el afecto, la generosidad, la devocion,
etc.

La Rishi de los Mantras del Rig Veda (10/85), es una sefiora llamada Surya Savitri. En Nirukta se defina a un Rishi como uno que
es un vidente de Mantras, que comprende el secreto oculto tras ellos y los propaga (“Rishi darshanat stoman dadarshati, Rishyo
mantra drastarah”).

En el vigésimo cuarto capitulo del Vrihad Devata se da una lista de Rishis mujeres en el Rig Veda, que incorpora los nombres de
Ghosha, Godha, Vishvavara, Apala, Upanishad, Juhu, Adity, Indrani, Sarama, Romasha, Urvashi, Lopamudra, Yami, Shasuati,
Surya y Savitri como Brahmavadinis. Los Mantra Drashtas de los Surtas 10-134, 10-39, 10-40, 10-91, 10-95, 10-107, 10-109, 10-
154, 10-159, 10-189, 5-28, 8-91, etc., del Rig Veda, eran mujeres. Hay evidencia amplia que prueba que, igual que los hombres,
las mujeres realizaban yagya. Eran expertas en la técnica del Yagya y en el estudio religioso. Muchas mujeres guiaban a sus
padres y a sus esposos en este respecto. Ida le dijo a Manu que ella realizaria Abadan en el fuego de tal manera que él obtendria
riquezas mundanas, placer, respeto y el Cielo. En el Shatpath Brahman, la esposa de Yagyavalkya, Maitreyi, se la llama
Brahmavadini, lo que significa Brahmavadanshil. Brahma significa Veda, y Brahmavadanshil significa uno que da discursos sobre
los Vedas.

Shankaracharya tuvo que entrar en un debate espiritual con Bharti Devi. Su discusion y exposicion de las escrituras era tan
maravillosa, que incluso eruditos eminentes se maravillaron. Shankaracharya fue incapaz de contestar, y tuvo que tomarse un
mes de tiempo para responder a sus preguntas. En el Shankar Digvijaya (3/16) se escribe que Bharti Devi era altamente versada
en todas las escrituras, Vedas, literatura, etc. Nadie la excedia en conocimientos. ; Como se puede imponer ahora una prohibicion
sobre el estudio de las escrituras para las mujeres? ;Si hubiese habido una restriccion tal en los tiempos antiguos, cémo pudo
haber mujeres que tenian confrontaciones literarias con personas como Yagyavalkya, Shankaracharya, etc.? De hecho, en esos
dias todos los hombres y las mujeres tenian oportunidades iguales para estudiar los Vedas.

En el Shatpath (1/9/2/2/1 y 1/9/2/22, 23) hay direcciones para las mujeres sobre la pronunciaciéon de los Mantras 23/23, 25, 27 y
29 del Yajurveda. Lo mismo ocurre con los Mantras 1/1/10 del Tettriya Samhita. El Ashvalan Grahya Sutra 1/1/9 dictamina que,
en ausencia del Yajman, su esposa, hijo o hija soltera deben dirigir el Yagya. El Kathak Grahya Sutra (3/1/30 y 26/3) y Logakshi
Grahya Sutra (25) proclama el estudio y el canto de Veda Mantras y la realizacion de Karmakand Vedicos de las mujeres.

En el Parakshar Grahya Sutra 1/5/1, 2, la novia misma pronuncia Mantras del Laja Homa en el casamiento. También canta Mantras
del Yajurveda (tachchakshurdevitam 36/24) al ver el Sol. En el casamiento, mientras se hace Samajjan, se requiere que tanto la
novia como el novio pronuncien Mantras del Rig Veda (10/85/48).

En el Tandya Brahman (5/6/8) se les ordena a las mujeres que toquen la Vina y canten Mantras en la batalla.

Los otros Mantras (5/6/15) regulan que las mujeres mantengan un cantaro (Kalash) sobre su cabeza y canten una ronda de Veda
Mantras.

51



En el Etreya (5/5/29) hay una historia sobre Kumari Gandharva Grata que prueba que las nifias solteras estaban autorizadas a
estudiar los Vedas y realizar Yagya.

En los Katyayan Shraut Sutras (1/17, 4/1/22, 10/13, 6/6/3, 26/4/13, 27/7/28, 26/7/1, 20/6/12) hay regulaciones claras para que las
mujeres canten Veda Mantras particulares.

El Latyayan Shraut Sutra sentencia que la esposa debe cantar Mantras del Samaveda con ritmo.

En el Shankhayan Shraut Sutra (1/12/13) y en el Ashvalayan Shraut Sutra (1/11/1) se incorporaron regulaciones similares.

El Mantra Brahman (j/2/3) dictamina que las nifias solteras canten Veda Mantras.

La Gayatri Sadhana de las mujeres en los tiempos antiguos

En los dias antiguos Gargi, Maitreyi, Madalsa, Anusuiya, Arundhati, Devyani, Ahilya, Kunti, Satrupa, Vrinda, Mandodari, Tara,
Draupadi, Damyanti, Gautami, Apala, Sulabha, Shavati, Ushija, Savitri, Lopamudra, Pratisheyi, Vaishalini, Bendula, Suniti,
Shakuntala, Pingala, Jarutkar, Rohini, Barda, Vidula, Gandhari, Anjani, Sita, Devhuti, Parvati, Aditi, Shachi, Satyavati, Sukanya,
Shaivya, etc. eran mujeres increiblemente eruditas y castas que eran adoradoras de Gayatri. Habian elevado sus almas y obtenido
Yoga Siddhis por medio de la Gayatri Sadhana. Si bien vivian un vida doméstica, habian logrado el éxito adorando a Sauvitri.

En los dias antiguos Savitri realizé Gayatri Japa por un afo y adquirié poder, con el cual pudo restaurar a la vida el cuerpo muerto
de su esposo, Satyavan del Yamraj. Fue el tapa de Damyanti el que redujo al cazador a cenizas cuando intentd abusar de ella.
Gandhari realizé tapa con sus ojos cerrados y desarrollé6 un poder tal que, cuando los abrid, con su sola mirada el cuerpo de
Duryodhana se volvié indestructible. Solo la parte de su entrepierna que cubrié por pudor con una vestimenta permanecio
destructible. Bhima alcanz6 a Duryodhana en esta zona y lo maté. El tapa de Anusuiya convirtié a Brahma, Vishnu y Mahesh en
nifios pequenos. La fuerza del tapa de la casta Shandili detuvo la carroza del Sol. El tapa de Sukanya transformé al viejo Chyavan
Rishi, desgarbado y disminuido, en un hombre joven. La historia del tapa que realizaron las mujeres no es para nada insignificante
en comparacion con la del tapa que hicieron los hombres. Es obvio que, sean hombres o mujeres, para todos el camino principal
del tapa es la Gayatri Sadhana.

Los 24 centros de poder en el cuerpo humano

En el Gayatri Mantra hay veinticuatro letras, que se relacionan con veinticuatro tales glandulas localizadas en el cuerpo. Al ser
estimuladas, estas glandulas iluminan los poderes de la sabiduria recta. Cuando se canta el Gayatri Mantra, la sitara del cuerpo
sutil (Sukshma) del Sadhaka comienza a sonar. Resuena en veinticuatro puntos. Esto crea ondas sonoras, que influencian
elementos importantes del mundo invisible. Esta influencia es el resultado basico de la Sadhana del Gayatri.

El flujo de sonido de estas letras no es cosa insignificante. Los eruditos de la ciencia del sonido saben qué poder esta escondido
en él, y qué resultados se pueden lograr con sus vibraciones desconocidas. Se dice que el sonido es Brahma. La inspiracion de
Brahma crea la vibracion. La vibracion choca con Brahma, lo que resulta en la séptuple repeticion del sonido del Om. De la misma
man era en que el péndulo de un reloj crea movimiento continuamente al balancearse de un lado al otro, las ondas sonoras del
Omkar crean vibraciones que regulan esta creacion. Mas tarde, las tres ramas principales, Salva, Rajas y Tamas, que se relacionan
con los elementos Hriim, Shriim y Kliim, fluyen en esta corriente. Se divide aun mas en ramas y subramas, que se conocen como
Bija Mantras. Estos sonidos regulan el funcionamiento de esta creacion. Un elemento tal no puede considerarse insignificante. La
terminologia del Gayatri mantra se construyd sistematicamente, seleccionando palabras tales que, por la particularidad de su
secuencia e hilvanado, crean corrientes de poder peculiares y singulares. La parte del cuerpo se relaciona cada letra particular del
Gayatri. También se especifica el nombre del Granthi y del poder que subyace a estos puntos.

El Gayatri estimula los veinticuatro centros mencionados en el devoto. Estas virtudes son tan vitales que, con su crecimiento,
muchos tipos de éxito, Siddhis y prosperidad comienzan a manifestarse en el devoto. La mayoria de las personas piensan que un
Dios o una Diosa les confiere las bendiciones, porque son incapaces de ver ni de comprender el progreso de los elementos sutiles
y la transformacion que ocurre dentro de ellos. Si pudiesen comprender las delicadas reacciones que se dan como resultado de
su Sadhana, se darian cuenta inmediatamente que estas no son un regalo inesperado que viene de algun lado, sino que son el
resultado de un proceso cientifico de aprendizaje espiritual bien organizado. La Sadhana del Gayatri no es una fe ciega, sino que
es una accion cientifica solida, que es definitivamente beneficiosa.

52



Letra Nombre del Granthi Poder que contiene
1 Tat Tapini Exito
2 Sa Exito Valentia (Parakram)
3 Vi Vishva Sostén (Palan)
4 Tur Tushti Bienestar (Kalyan)
5 Va Varda Yoga
6 Re Revati Amor (Prema)
7 Ni Sukshma Dinero
8 Yam Gyana Brillo (Tejas)
9 Bhar Bharga Defensa (Raksha)
10 | Go Gomati Intelecto (Buddhi)
11 | De Devika Supresion (Daman)
12 | Va Varahi Devocion (Insta)
13 | Sya Sinhani Dharna (poder de retencion)
14 | Dhi Dhyana Prana
15 | Ma Maryada Restriccion de si mismo (Sanyama)
16 | Hi Sfuta Tapas
17 | Dhi Medha Vision amplia, profunda
18 | Yo Yogamaya Jagriti (Despertar)
19 | Yo Yogini Produccion
20 | Naha Dharini Sarasta (Dulzura)
21 | Pra Prabhava Ideal
22 | Cho Ushma Coraje
23 | Da Drashya Sabiduria (Viveka)
24 | Yat Niranjana Seva (Servicio)

El Cordon sagrado (Yagyopavita) y el Gayatri

Hay dos simbolos de la cultura vedica, una es la Shikha (mechoén de pelo distintivo en la parte superior en la cabeza del hombre),
y el otro es el Sutra. Sutra significa Yagyopavita. Ambos son simbolos del Gayatri. la Shikha es como una bandera de la Cultura
Divina en la fortaleza del cerebro humano. El idolo del Sefior Shiva se puede instalar con soélo colocar una piedra circular sobre
una plataforma. La Shikha es como un estandarte de Gayatri Mata instalado en la plataforma de la cabeza, para que siempre se
tenga en cuanta que en esa area se prohibe la entrada de pensamientos malignos. Sélo se debe permitir que entren pensamientos
rectos.

La ceremonia del Mundan, en el cual se afeita el cabello de un nifio, se considera una ceremonia importante. De hecho, esta es

una celebracion de la instalacion de la Shikha, que se forma cuando se saca todo el otro cabello de la cabeza. El cuerpo humano
se considera un templo, en el cual la Shikha se establece como un estandarte.

El Yagyopavita, una imagen del Gayatri

El Yagyopavita también se llama Brahma Sutra. El cordon también se llama Sutra. Los autores de la escrituras religiosas Vyakran
y Darshan y de muchos otros tratados antiguos ha intentado expresar sus mensajes en oraciones cortas y concisas en sanscrito.

53



Se han escrito comentarios y anotaciones detalladas sobre estos Sutras, que explican el significado que les subyace. Si bien no
hay letras en el Brahma Sutra, se ha indicado mucho con ayuda de imagenes, marcas, signos, dibujos, etc. También los Brahma
Sutras del Yagyopavita incorporan dentro de si, incluso sin discurso o texto, asuntos de explicacion detallada.

El Gayatri se conoce como Guru Mantra. La ceremonia del Yagyopavita se inicia con el canto del Gayatri Mantra y otros Veda
Mantras. Para un Dvija es tan necesario conocer el Gayatri como vestir el Yagyopavita. Gayatri y Yagyopavita constituyen un par,
como lo hacen las palabras Lakshmi-Narayana, Sita-Rama, Radhe-Shyama, Prakriti-Brahma y Gauri-Shankara. Su unién forma
una sola unidad. De la misma manera en que el esposo y la esposa, al vivir juntos, constituyen una familia, el Dvijatva es la unién
de Gayatri y Yagyopavita. El Yagyopavita es Sutra, y el Gayatri su interpretacion. Estan interconectados.

Hay tres hilos en el Yagyopavita, y, de la misma manera, el Gayatri tiene tres partes. La primera parte es "tat savitur varenyam",
la segunda es "Bhargo devasya dhimahi" y la tercera es "dhiyo yo naha prachodayat". Para comprender el principio que subyace
a los tres hilos del Yagyopavita, se deben comprender minuciosamente las tres fases mencionadas del Gayatri.

Hay tres Granthis (nudos) y un Brahma Granthi en el Yagyopavita. En el Gayatri hay tres Vyabhritis, a saber, Bhur, Bhuva y Svaha;
y un Pranava. El comienzo del Gayatri Mantra, con el Omkar y los tres Vyabhritis, simboliza los tres nudos y el Brahma Granthi del
Yagyopavita. La primera, segunda y tercera parte del Gayatri simboliza el primer, segundo y tercer hilo del Yagyopavita.

Esta es, en breve, la cuadruple politica de una persona que viste el Yagyopavita. Debe desarrollar su poder a través de medios
justos, debe ser generoso y, en su mayor parte, debe utilizar estos poderes para hacerles el bien a los demas. Sélo entonces
puede obtener paz y felicidad, individual y socialmente.

De acuerdo al Gayatri Gita, las nueve fibras del Yagyopavita representan nueve virtudes, que son tan importantes y preciosas

como gemas. Estas virtudes son: 1) la ciencia de la vida, 2) la acumulacion de poder, 3) la excelencia, 4) la pureza, 5) el
entendimiento divino, 6) la rectitud, 7) la sabiduria, 8) la restriccion de si mismo y 9) el servicio.

Significados Internos del Gayatri Mantra

Para poder acceder minimamente a la gloria del gayatri mantra trascribimos a continuacion algunos fragmentos del texto sagrado
Srimad devi Bhagavatm y seguin nuestro limitado entendimiento, trataremos de exponer lo esecial de lo que puede llamarse una
explicacién provisoria.

Energias Divinas que gobiernan e impregnan las nueves palabras del gayatri:

GAYATRI NOMBRES DE DIOS
Tat Aniruddha
Savitur Pradyumna
Varenyam Sankarshana
Bhargo Vasudeva
Devasya Vishnu
Dhimahi Taijsa
Dhiyo Turiya
Yo Prajha
Nah Purusottama
Prachodayat Narayana

Las silabas y su correspondencia con los Nombres de Dios:

El Gayatri Mantra es alabado en toda la extensién de los mundos y es reconocido como Veda - Mata, la Madre Veda.
Las veinticuatro silabas del Gayatri se corresponden con veinticuatro energias divinas o formas de Dios.

Son las siguientes:

54



Silabas Nombres de Dios
T Késhava
Tsa Narayana
Vi Madhava
Tuh Govinda
Va Vishnu
Re Madhusudana
Ni Trivikrama
Yam Vamana
Bha Sridhara
rgo Hrishikesha
de Padmanabha
Va Damodhara
Sya Sankarshana
Dhi Vasudeva
Ma Pradyumna
Hi Aniruddha
Dhi Purushottama
Yo Adhoksaja
Yo Narasimha
nah Achyuta
Pra Janardana
Cho Upendra
Dha Hari
Yat Sri krishna

(Algunos comentaristas sugieren que estas imagenes — representaciones mentales de los devotos son puntos de
energia divina que se expresan de un modo autentico y real en el cuerpo fisico, mental y espiritual del que canta
el gayatri mantra.)

Primer capitulo del libro Xll sobre la descripcion del Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de
18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

55



Narada dijo:

Oh Deval! Las Reglas del modo correcto de vivir (Sadachara) y la destrucciéon de todos los pecados no se comparan
con las glorias de la Devi Bhagavati que han sido descriptas por ti. Y yo, también, he oido el néctar de las glorias de
la Devi de Tu boca de loto.

El Chandrayana y otros Vratas, descriptos por ti, son muy dificiles de practicar.

A tal punto que son inaccesibles para la gente comun.

Por lo tanto, Sefor, describe en tu inmensa misericordia aquellas acciones que pueden ser llevadas a cabo faciimente
por las personas comunes, para que al mismo tiempo, puedan obtener por estas practicas, los Siddhis y la Gracia de
la Devi.

También lo que tu has descripto acerca del Gayatri en relacién a Sadachara, di cual es el jefe y lider como también
aquellos que son mas meritorios.

Oh el mejor de los Munis! Tu has dicho que hay 24 silabas en el Gayatri, ahora describe sus Rishis, Chhandas,
Devatas y otras cosas que deben ser conocidas con respecto a ellos y asi satisface mis anhelos.

Sri Narayana dijo:

Oh Narada! Los dos veces nacido deberian hacer lo que tienen que hacer si estan comprometidos en repetir su
Gayatri solamente, asi estén o no capacitados para practicar el Chandrayana y los otros Vratas.

Cualquier Brahmin que repite el Gayatri 3.000 veces y ofrece Anghya al sol en los tres momentos Sandhya, los Devas
lo reverencian; que decir de las otras personas ordinarias. Sea que practique Nyasa o no, si cualquiera repite el
Gayatri Devi sinceramente, cuya naturaleza es Existencia, Inteligencia y Bienaventuranza, y medita en ella, aun asi,
logra obtener Siddhis aunque sea con una sola silaba de este glorioso mantra.

Como resultado de esto, puede contender con el mejor de los Brahmanas, la luna y el sol; mas aun, con Brahma,
Vishnu y Maheshvara inclusive!

Oh Narada! Ahora te diré el orden adecuado de los Rishis, de los Chhandas y de los Devatas de las 24 silabas del
Gayatri.

Los Rishis, en orden adecuado son:

) Vama Deva,
) Attri,
) Vasishta,
) Shukra,
(5) Kanva,
) Parashara,
) El sumamente irritable Vishvamitra,
) kapila,
) Shaunaka,
(10)Sajnavalkya,
(11)Bharadvaja,
(12)El asceta Jamadagni,
(13)Gautama,
(14)Mudgala,
(15)Vedavyasa,
(16)Lomasha,
(17)Agastya,
(18)Kaushika,
(19)Vatsya,
(20)Pulastya,
(21)Manduka,
(22)El asceta en jefe Durvasa,
(23)Narada y
(24)Kashyapa.

Ahora acerca de los Chhandas:
(1) Gayatri,

(2) Ushnik,
(3) Anushtup,

56



(4) Brihati,
(5) Pankti,
(6) Trisnup,
(7) Jagati,
(8) Atijagati,
(9) Shakkari,
(10)Ati Shakkari,
(11)Dhriti,

(12)Ati Dhriti,
(13)Virat,
(14)Prastarapankti,
(15)Kiriti,
(16)Prakriti,
(17)Akriti,
(18)Vikriti,
(19)Samkriti,
(20)Aksharapankti,
(21)Bhur,
(22)Bhuvah,
(23)Svah,
(24)Jyotishmati.

Los Devatas de las diferentes letras en el orden adecuado son:

(1) Agni,

(2) Prajapati,

(3) Soma,

(4) Ishana,

(5) Savita,

(6) Aditya,

(7) Brihaspati,
(8) Maitravaruna,
(9) Bhagadeva,
(10)Aryama,

)
(11)Ganesha,
(12)Tvashitra,
(13)Pusha,
(14)Indragni,
(15)Vayu,
(16)Vamadeva,
(17)Maitra Varuni,
(18)Vishvadema,
(19)Matrika,
(20)Vishnu,
(21)Vasu,
(22)Rudra Deva,
(23)Kuvera, y
(24)Los gemelos Ashvini Kumaras.

Oh Narada! De esta manera te he narrado acerca de los Devatas de las 24 silabas.

El oir esto destruye todos los pecados y produce todos los resultados de la repeticion del Gayatri Mantra.

(Nota: Los Devatas, mencionados en el Gayatri Brahma Kalpa difieren de aquellos que aqui se mencionan.

Se debe tener presente que los nombres de las divinidades varian de acuerdo a las diversas escuelas y corrientes
espirituales).

Sequndo capitulo del Libro Xll sobre la descripcion de las Shaktis, etc., de las silabas del Gayatri en el
Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

57



Narayana dijo:

Oh Narada! Oh Gran Muni! Ahora escucha cuales son las Shaktis en orden adecuado de las 24 silabas de la Gayatri

Devi:

(1
(2
(3
(4

6
(7
(8

Vama Devi,
Priya,

Satya,

Vishva,
Bhadravilasini,
Prabha Vati,
Jaya,

Shanta,

)
)
)
)
()
)
)
)
)

(9) Kanta,
(10)Durga,
(11)Sarasvati,
(12)Vidruma,
(13)Vishalesa,
(14)Vyapini,
(15)Vimala,

(16) Tamopaharini,
(17)Sukshma,
(18)Vishvayoni,
(19)Jaya,
(20)Vasha,
(21)Padmalaya,
(22)Parashobha,
(23)Bhadra, y
(24)Tripada.

Ahora escucha los respectivos colores de las diferentes silabas de la Gayatri Devi:

(1
(2

) como flores de Champaka y Atasi,
) como Vidruma,

(3) como cristal,

(4) como loto,

(5) como el Sol Naciente,
(6) blanco como la concha del caracol,
(7) blanco como la flor Kunda,

(8) como hojas de loto y Prabala,

(9) como Padmaraga,

(10)como Indranilamani,

(11)como perlas,

(12)como Azafran,

(13)como el colirio negro del ojo,

(14)rojo,

(15)como el Vaidurya Mani,

(16)como Ksaudra; (arbol Champaka, miel, agua.)
(17)como curcuma,

(18)como la flor Kunda; y la leche,

(19)como los rayos del Sol,

(20)como la cola del pajaro Shuka,

(21)como Shatapatra,

(22)como la flor Ketaki,

(23)como la flor Mallika,

(24)como la flor Karavira.

58



Ahora acerca de sus Tattvas:

tierra,
agua,
(3) fuego,
(4) aire,

(1)
)
|
(5) Akasha (éter),
)
)
)
)

(2

(6) olfato,

(7) gusto,

(8) forma,

(9) sonido,

(10)tacto,
(11)6rgano de reproduccion.
(12)ano
(13)p|ernas
(14)manos,
(15)palabra,
(16)Prana (respiracion vital),
(17)lengua,
(18)ojos,
(19)piel,
(20)oidos,
(21)Prana ( respiracion ascendente),
(22)Apana,

(23)Vyana,

(24)Samana.

Ahora acerca de los 24 Mudras de las silabas:

Sammukha,
Samputa,
(3) Vitata,

(4) Vistrita,

(1)
)
)
)
(5) Dvimukha,
)
)
)
)

2

(6) Trimukha,

(7) Chaturmukha,

(8) Pafichamukha,

(9) Sanmukha,
(10)Adhomukha,
(11)Vyapakanijali,
(12)Shakata,
(13)Yamapasha,
(14)Grathita,
(15)Sanmukhon Mukha,
(16)Vilamba,
(17)Mushtika,
(18)Matsya,
(19)Kurma,
(20)Varahaka,
(21)Simhakranta,
(22)Mahakranta,
(23)Mudgara, y
(24)Pallava.

59



Los Mahamudras del 4to pie del Gayatri son:

(1) Trishulayoni,
(2) Surabhi,
(3) Aksha Mala,
(4) Linga,y
(5) Ambuja

Oh Narada! Asi te he descripto todo acerca de los Mudras, etc., de las diferentes silabas del Gayatri.
Si durante el Japam, uno piensa en todas ellas al mismo tiempo que lo repite, todas sus imperfecciones son
destruidas, su riqueza se incrementa y la fama lo asiste.

Agqui termina el sequndo capitulo del Libro Xll sobre la descripcion de las Shaktis, etc., de las silabas del
Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

60



SIGNIFICADOS DEL GAYATRI

oM
b;“—.‘.‘kl

M , b oo
- 3 o, Fie
o ", b
nk' 4-»
T4 -
/%4‘ k»,\’\

f\"‘g.’,\

Foe™se

El Rigveda mantra 1/164/46 dice que Dios es Uno, pero Sus nombres son muchos. Veamos una pequefia introduccién a Om, el
nombre sagrado de Dios.

“Om es lo eterno.

Om es todo este universo.

Om, cantan los himnos del Sama Veda.

Om se pronuncian los Shastras.

Om, el sacerdote que oficia el sacrificio dice la respuesta.
Om, Brahma comienza la creacion.

Om validamos el sacrificio.

Om, el Brahmin antes de explicar sus conocimientos, exclama: "Puedo yo obtener la Eternidad”. Y asi
verdaderamente él la obtiene (Taittiriya Upanishad, capitulo 8).

Om es Brahma.

Om es la palabra de Brahma.

Om es el sonido Brahman (Sabda - Brahman).

Om es el sonido que proyecta el universo. Durante la disolucion cosmica, el universo emerge en Om.

Om no tiene principio.

Om no tiene fin.

Om existia antes de que el tiempo fuera creado.

Om esta a través del tiempo, espacio y causa.

Om esta mas alla del pasado, presente y futuro. Om esta detras de lo inferior, de la tierra y de las regiones etéreas.

Om esta detras del brillo (Sattvas), pasion (rajas) y oscuridad (tamas).

Om esta detras del Brahma, el creador, Vishnu, el que preserva, y Shiva, el transformador.

61



Om es el Supremo (Paratparah).
Om moviliza el Prana o la fuerza vital césmica.

Om se expresa en el hombre a través del Pranavayu o el aliento vital. Por lo tanto se llama Pranava.

Om esta detras de la totalidad, lo sutil y los cuerpos circunstanciales. Esta detras del desvelo, del suefio y del estado
de adormecimiento profundo de la conciencia. En cada respiracion, el hombre lo expresa, lo repite inconscientemente
e inevitablemente.

Cada vibracién del cuerpo y del universo emerge desde el Om, se sostiene en Om y regresa a Om. Cada susurro
emerge desde Om.

Un nifio exclama "Om, Om"; los musicos susurran "Om, Om"; las abejas zumban "Om, Om".

El océano ruge "Om, Om". Para el hombre dolorido, el susurro lo consuela, para el hombre afligido, Om es la curacion;
a los poetas los inspira.

A los filosofos, trae realizacion.

Om es el consentimiento del hombre para que Dios entre dentro de él.
Om es la expresion del que ve la Verdad.

Om es Veda, la sabiduria de Dios.

Om es el sonido de Dios (El Nada).

Om es lo eterno, el mundo indestructible.

Om es el néctar.

Om es la Unica busqueda de todos los santos.

Om es la Unica busqueda de todos los sabios.

Om es la Unica busqueda de todas las ciencias.

Om es la Unica meta de todas las almas.

Om es la unica verdad, la cual es adorada en diversas formas.
Om trae el equilibrio.

Om proporciona sabiduria.

Om es la raiz, es el soporte.

Om lo impregna todo.

Om lo sostiene todo.

Om trae paz, gloria y poder.

Om mata el ego, los deseos y las dudas.

Om es la residencia del alma.

Om es el lenguaje de Dios.

Om se expresa por Dios, Om expresa a Dios. Por lo tanto, es la expresién del amor de Dios.
Entonces, Om proviene del amor (Prema), que es Dios.

Explica la escuela Vishnava: “Cuando Krsna comenzé a tocar en su flauta la dulce vibracion sonora entré al oido
de Brahma como el mantra Vedico Om. Compuesto de tres letras, A, U y M, el Om describe nuestra relacién
con el Supremo Sefor (sambandha), las actividades a través de las cuales podemos alcanzar la mayor
perfeccion del amor (abhideya) y la verdadera posicion del amor en el nivel espiritual (prayojana). Cuando la
vibracion de sonido d la flauta de Krsna fue expresada a través de la boca de Braham se convirtié en Gayatri.
Asi, al ser influenciado por la vibracion sonora de la flauta de Krsna, Brahma, la primer entidad viviente de
este mundo material, fue iniciado como brahmana.

El primer mantra es el Pranava Om. Los vedas glorifican al Om como el origen de los Vedas y la fuente de toda la
ceracion. Por esta razon Om precede a todo manta Vedico. Om se expande en los vyahrtis (bhuh, bhuvah, svah) que
indican la envergadura completa de la creacion: la tierra y los sistemas planetarios inferiores, la region del cielo y los
sistemas planetarios superiores. Lueg los vyahrtis se expanden en el Braham-gayatri mantra. Luego el Gayatri se
expande en todos los Vedas.

El pranava Om , los vyahrtis y el Brahma-gayatri combinados son la esencia de los Vedas y el mas poderoso de los
mantras. Cantar estos mantras es la piedra fundamental de la elevacién espiritual en la cultura Vedica desde tiempos

62



inmemoriales. Om, la sagrada silaba de la ascensién es un mantra semilla mencionado en toda la literatura Vedica y
cantado por todos los tipos de trascendentalistas.

“En cada respiracion el hombre lo pronuncia y repite inintencionalmente e inevitablemente. Cada vibracién en el
cuerpoy en el universo emerge de Om. Un nifio llora “{Om! jOm!”. El océano ruge “jOm! jOm!” Las abejas zumban
“i0Om! ;Om!” El musico musita “{Om! ;Om!”. Om es la expresion de él que ve la verdad. Om es Veda, la sabiduria de
Dios. Om es el nada, el sonido de Dios. Om es eterno, la palabra indestructible.” (GHM)

A pesar de la aparente universalidad de la palabra Om, sélo Sri Caitanya Mahaprabhu y los Vaisnavas Gaudiya han
revelado el significado espiritual pleno del Om. En el Bhagavad Gita la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Sri
Krsna, dice pranavah sarva vedesu: “Yo soy la silaba Om, mencionada en todos los Vedas.” Ademas de indicar a la
Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Om es no diferente del sonido de la flauta de Krsna. Desaforunadamente
hoy en dia la mayoria de la gente tiene una concepcion impersonal de la sagrada silaba Om.

“Om esuna combinacion de las letras A, U y M. La letra “A” se refiere a Krsna, “U” se refiere a Radha y “M” se refiere
al alma jiva.”

El (pranava) omkara es la representacion completa de la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. Han analizado al
omkara en los términos de sus letras constituyentes como sigue: Omkara es una combinacién de las letras A, Uy M.
A-karenocyate krsnah: la letra A (a-kara) se refiere a Krsna, Quien es sarva-lokaika-nayakah, el amo e todas las
entidades vivientes y planetas, tanto materiales como espirituales. Nayaka significa “lider”. El es el supremo lider
(nityo nityanam cetanas cetanam). La letra U (u-kara) indica a Srimati Radharani, la potencia del placer de Krsnay M
(ma-kara) denota a las entidades vivas (jivas). Asi Om es la combinacion completa de Krsna, Su potencia y Sus
eternos servidores.

“En otras palabras, omkara representa a Krsna, Su nombre, fama, pasatiempos, acompafantes, expansion, devotos,
potencias y todo lo demas que le pertenece.

Los siguientes versos del Gopala-tapani Upanisad establecen claramente que Om significa la Suprema Personalidad
del Ser Absoluto, Sri Krisna. “La vibracion sonora Om denota al catur-vyuha-tattva de Sankarsana (Sri Balarama),
Pradyumna, Anuruddha y Vasudeva (Sri Krsna). De la misma manera en la que Om trasciende las cualidades de la
naturaleza material, se deberia saber que se esta mas alla del cuerpo material: ‘Soy el eterno servidor de Krsna’.
Esta consciencia debe ser mantenida en todo momento.

La letra ‘A’ denota a Balarama, el hijo de Rohini, quien es el substrato de todo el universo. ‘U’ denota a Pradyumna,
quien es el Superalma del universo. ‘M’ denota a Aniruddha, quien es el Superalma de cada ser individual en el
universo. El punto sobre la M denota a Sri Krsna, maxima de todas las encarnaciones de Visnu.

Los acaryas también explican que en la palabra semilla Om, que es la combinacién de las tres silabas ‘A’, ‘U'y ‘M’ A
expresa la forma del Sefor Visnu, U expresa la forma de su consorte Sri, la madre y el soporte de todo el mindo, y M
expresa el alma individual, quien es el sirviente dependiente de Visnu y de nadie mas.

El significdo de la vibracién sonora omkara esta presente en el Gayatri mantra. El mismo es elaboradamente explicado
en los cuatro slokas del Srimad Bhagavatam conocidas como catuh-sloki. La vibracién sonora omkara es la raiz del
conocimiento Vedico. El omkara es conocido como maha-vakya o el sonido supremo. Cualquier significado que esté
en el este supremo sonido, omkara, se entiende mas aun con el Gayatri mantra.( Fin del texto Vaishnava)”

El Gayatri Varnamala Shtotram verso 1: “El Omkar tiene tres formas y tres colores, a saber, blanco, amarillo y rojo. Los pecados
(papas) causados con el implemento de los ojos y oidos se hacen desaparecer instantaneamente al pronunciar el Om.

El OM se compone de tres palabras: Aa, Uu y Ma. Aa significa Aakaar, del cual se construyen tres nombres de Dios: Virat, Agni,
y Vishvadi. Uu significa Ukar, del cual surgen los nombres Hiranyagarbha, Vayu y Tejas. Y Ma simboliza Makar, del cual surgen
los nombres sagrados de Dios Ishwara, Aditya y Prajyan Adi.

AGNI. La palabra AGNI se forma a partir del dhatu " ANCHU GATI PUJANAYOHO". Su significado es "Aquel que es una forma
de la sabiduria". "SARVAJAYEN", o sea, omnisciente. Esto significa que conoce incluso cada atomo de universo, e, incluso,
también mas alla del universo. Aquel que se debe conocer, que se debe ganar y que es digno de adoracion. Asi que Agni es un
Nombre de Dios.

VAYU. La palabra Vayu se forma del dhatu "VA GATIGANDHANYOHO?". Su significado es "Aquel que sostiene, da vida y destruye"
y "el mas poderoso de todos". Asi que, Vayu es un nombre de Dios.

63



TEJ. La palabra Tej se forma del dhatu "TIJA NISHANE". Significa "Aquel que Se hizo a Si Mismo, es auto iluminado y le da luz
al Solo, la Luna, las estrellas, etc." Dios no toma luz de algun otro lugar, pero se la da al Sol, la luna, las estrellas, etc. Por lo tanto
la forma no destruida, no obstruida, no producida y eterna de la luz es Dios Todopoderoso, y no el Sol, la Luna, etc. Se concluye
que Tej es un nombre de Dios.

ISHVARA La palabra Ishvara se forma del dhatu "ISH ASHVERIYE". Su significado es "Aquel cuyo conocimiento es reflexivo y
verdadero, y Que tiene riqueza, fortuna y gloria ilimitadas, etc. Por lo tanto, Ishvara es un nombre de Dios. No es inapropiado
mencionar aqui que el alma (hombre/mujer) tiene cualidades limitadas y es dependiente, mientras que Dios es independiente y
tiene cualidades ilimitadas. Es por eso que es Dios.

ADITYA. La palabra Aditya se forma a partir del dhatu "DO AVAKHANDANE". Su significado es "uno que no puede ser roto en
pedazos vy, por |lo tanto, no puede ser destruido. Asi que Aditya es un nombre de Dios.

PRAJAYEN (PRAGYA). La palabra Prajayen se forma a partir del dhatu "JYEN AVABODHANE". Significa "Aquel cuya sabiduria
es totalmente libre de malentendidos", y, por lo tanto, "Aquel que conoce cada acto y comportamiento de todo el universo sin error
alguno”. Asi que Prajayen es un nombre de Dios. Aqui, a su vez, es indicado mencionar que la ilusién nunca puede atacar a Dios,
y que Dios esté totalmente libre de ilusion.

VIRAT se construye a partir del Dhatu 'Rajridiptau’, o sea, manifiesto. Por lo tanto, Virat significa Aquel que manifiesta el universo.
Como Dios es El que manifiesta el universo, Virat es un nombre de Dios. El Rigveda Mandala 10, Shukta 129, declara que, igual
que el alfarero hace vasijas de la arcilla, Dios crea el universo de la material inerte, Prakriti. Prakriti es material invisible. A partir
de la material invisible se crea todo el universo en forma visible. La ciencia también dice que la materia nunca se destruye, sino
que cambia su forma. Sup6n que se quema un papel. El papel cambia su forma a cenizas. Luego las cenizas se machacan y
arrojan al aire. En ese momento, el papel, que habia cambiado a cenizas, se vuelve invisible; pero nunca se destruy6. De la misma
manera, el universo se convierte en Prakriti, o sea, en forma invisible, en el momento de la destruccion final.

VISHVA. La palabra Vishva se forma a partir del dhatu "VISHPRAVESHANE". Su significado es "Aquel en el que entra el universo"
o "El entra en el universo". Asi que, al ser omnipresente, Vishva es un nombre de Dios.

HIRANYAGARBHA, o sea "JYOTIRVAYIHIRANYAM". Su significado es "Aquel que es la base de todos los Lokas del Sol, etc.,
luminosos", o "Aquel que es el lugar en el que moran  todos los Lokas  luminosos".

Es apropiado en este punto puntualizar que la idea de (un) Veda mantra se basa en la en el concepto de muchos "Veda Mantras".
Asi que, en el Gayatri Mantra, hay tres elementos:

Primero, Bhuhu, Bhuvaha, Svaha, Savituhu, Bhargaha y Devasya son algunas de entre las cualidades ilimitadas de Dios. Se las
llama Shtuti, esto es, se trata de Dios con Sus verdaderas cualidades, y no las imaginarias, etc.

Segundo, Dhimahi significa meditacion. Esto es, siempre debemos sentarnos en meditacion y hacer actos dificiles y piadosos,
para lo que deberemos estudiar los Vedas de forma completa, mientras cumplimos con nuestros deberes morales hacia la familia
y la nacion.

: Los devotos de gayatri podemos estar ante la presencia divina cada minuto de nuestros dias. Vencer las inconstancias de la
mente, desapegarnos de tanta multiplicidad exige de nosotros una dedicacién atenta. Cuando despertamos por la mafana,
estamos decidiendo el curso de las ondas mentales que tendremos durante el transcurso del dia; los devotos expertos de gayatri,
siempre recomiendan que debemos tener una especial atencion durante los primeros minutos de la mafiana.

Existe una creencia generalizada que parte de nuestra estructura espiritual se conecta con dimensiones superiores durante el
suefo y, se dice que los maestros espirituales — por lo menos en gayatri vedanta — pueden conectarse con nosotros durante ese
periodo. Todo esto no seria posible si no se construye durante las horas diurnas una verdadera coraza que permita a la mente
encausarse dentro del ambito de la santidad. Recordarnos una y otra vez la importancia de santificar nuestras vidas, es una magna
tarea que dura toda nuestra existencia terrena; la tendencia natural de la mente es al olvido, a la busqueda desenfrenada de
nuevas informaciones, nuevos colores, sabores, sonidos con los que se alimenta. Despertar en la mafiana es un acto santificador
si nosotros asi lo deseamos.

Al despertar, debemos tener un primer recuerdo para el maestro espiritual, para todos los acaryas y los devotos hermanos de
gayatri; debemos enviar luz a nuestros familiares préximos y lejanos, a nuestros amigos y amistades en general, a todos los
mundos que estan mas alla de nuestra comprension. Luego, debemos bendecir a la madre tierra con la siguiente plegaria-mantra
vedico:

Samudra vasane devi parvatastana mandite

64



Vishnu patin namas tubyam pada sparsam ksamasua me

Oh Madre tierra, ofrezco mis humildes reverencias a usted, que es la esposa del Sefor Vishnu y la residencia de los océanos y
que se encuentra rodeada de montanas. Perdbneme por pararme sobre usted.

Seguidamente podemos levantarnos del lecho y recitar la siguiente shaloka (verso) en honor a la Madre Gayatri.
Mukta-vidruma-hema-dhavalac-chayair mukhais-tyaksanair
yuktam indu-nibaddha-ratnamuktam tattvarthavarnatmikam/
Gayatrim varadabhayankusakasah subhram kapalam gunam
Sankham cakram atharavindayugalam hastair vahantim bhaje//

Medito en la Diosa (de cinco caras) Gayatri, cuyos rostros son de los colores de las (piedras) perla, coral, oro, azul, negro y blanco,
de tres ojos (en cada cara), con diademas enjoyadas engarzadas con la luna creciente, compuesta de las silabas que representan
la Gran Verdad, y sosteniendo en las (diez) manos, las poses de ofrecer refugio y favores, acicalador, latigo, cuenco, soga,
caracola, disco y dos lotos.

De este modo aseguramos que nuestra mente desde los primeros minutos del dia esté dedica a la santificacion.

Este es un método probado para que nuestra mente se vaya purificando de un modo progresivo; nos confiere alegria y una
voluntad determinada para enfrentar los desafios del dia.

BHUHU, BHUVAH, SUVAH.
(Las tres silabas misticas)

Bhuhu, Bhuvah y Svahah, se llama las tres silabas misticas. todos los vedas y sus derivados, como los Shimritis y los Puranas, y
otra literatura oriental sanscrita, tienen su origen en el Om. Este monosilabo, Om, aparece frecuentemente en la literatura Vedica.
Después del Om, las otras silabas que aparecen frecuentemente, son los Vyabhritis.

La palabra Vyahriti, generalmente significa ‘lo que se pronuncia’.

En el sentido restringido, las palabras Bhuhu, Bhuvah y Svahah, colectivamente, se llaman Vyahritis.

El Kurma Purana dice: “Se debe meditar en el Mantra que comienza con Om y contintia con los Vyahritis, seguidos por Savitri
(en otras palabras, el Gayatri) con devocion y sinceridad. Estos tres juntos, se llaman Maha Vyahriti. Se manifestaron en el mismo
Kalpa anterior. El Japa o meditacién en ellos destruira todos los aspectos inauspiciosos de una persona.”

Una Explicacion:
Bhur significa Bhuloka (la tierra), que no es mas que la combinacién de los elementos. Se refiere al cuerpo fisico,
que es también una combinacién de elementos.

Buvah hace referencia a la fuerza vital que hace al cuerpo vibracional.

Suvaha, se refiere a Prajnana Shakti, que sostiene a la fuerza vital. Este Prajnana Shakti se conoce como la
Conciencia Constante Integrada. Es también el término que corresponde a irradiacién. Los tres, materia, vibracion e
irradiacion estan presentes en el hombre".

Explica la Escuela Vaishnava: Bhur es el lugar donde nos encontramos—Bhu-loka--, el mundo [fisico o fenoménico]
de nuestra experiencia.

bhuvah. Bhuvah-loka es el mundo de la adquisicién mental Es el soporte, el fundamento de nuestra experiencia.
Nuestra actual posicién de experiencia es el resultado de nuestra adquisicién mental. El hecho de que estemos aqui
en el mundo de la experiencia, no es accidental; hemos adquirido esta posicidn por nuestro karma previo. La esfera

65



fisica, este mundo presente de nuestra experiencia, es solo el producto, el resultado de nuestros impulsos mentales
previos. Y el mundo sutil del karma previo, la esfera mental, es conocido como Bhuvah-lokah.

La siguiente palabra en el mantra es svah. Por encima e Bhuvah-loka esta Svah-loka. EI mundo mental (Bhuvah-
loka) indica aceptacion y rechazo, qué hacer y que no hacer—"me gusta esto, no me gusta aquello”. Por otra parte,
Svaloka es el plano de decisién, el mundo de la inteligencia (Buddhi-loka). La inteligencia nos dice: “puede que eso
te guste, pero no lo hagas porque saldras perdiendo”. Ese plano, el plano de la razén, se conoce como Svah-loka.
De esta manera, este mundo material esta compuesto de tres estratos en general: bhur, el mundo fisico; bhuvah, el
mundo mental; y svah, el mundo intelectual.

Por supuesto, un analisis mas detallado revelara siete capas o niveles: Bhur, Bhuvah, Svah, Maha, Tapa y Satya-
loka. Los vyahrtis fueron hechos al principio de la creacion y representan a los siete sistemas planetarios incluyendo
a Bhur, Bhuvah, Svah, Mahah, Janah, Tapah y Satyalokas. Mas alla de denotar a los siete mundos, los vyahrtis
denotan a los cinco planos de consciencia. Los mantras son plegarias dirigidas a las fuerzas elementales de los siete
planos. Estas fuerzas elementales son manifestaciones del Parabrahman mismo.

Los siete mundos estan encarnados en la trinidad de bhur, bhuvah y svah. Bhur o bhu representa a la tierra o al plano
fisico. Bhuvah representa al cielo o plano astral. Svah representa al cielo o plano mental. Maharloka representa a un
plano superior. Janah representa al lugar de nacimiento, un lugar aun mas alto. Tapah es la morada de los benditos,
un plano aun superior. Satyam es la morada de la verdad, el plano mas alto. A veces se dice que estos vyahrtis (bhur,
bhuvah, svah) que aparecen en el Brahma-gayatri representan a lo siete Risis (siete grandes sabios) Visvamitra,
Jamadagni, Bharadvaja, Gautama, Atri, Vasistha y Kasyapa. Losiete devatas de este mantra (bhur bhuvah y svah)
son Agni, Vayu, Aditya, Brhaspati, Varuna, Indra y Visva Devata.

Ademas de referirse a los planetas superiores, medianos e inferiores (o sea el universo completo o la creacién) bhur,
bhuvah, svah significan el cuerpo material. Sripada Mahacarya dice que Om representa al Sefior Visnu, la fuente de
todas las virtudes; bhu, al perfeccién de cualidades; bhuvah, a todo poder t svah a Su naturaleza beata. También se
dice “Tu eres el bhuh, creador de todos los seres; bhuvah, el sostenedor de todos lo seres y svah, el destino final de
todos los seres. (fin del texto vaishnava)”

El Taittariya Upanishad explica el Vyahriti de la siguiente manera:
“Bhur, Bhuvah, Svahah: estas tres silabas tienen el nombre simbdlico Vyahriti.”

También:

“Aquello que elucida el significado del ‘Om’kar se llama Vyabhriti, en plural, ya que individualmente son tres.”

Se devela mas sobre los Vyahritis en el Rig Veda, el Taittariya Upanishad, el Chandogyopanishad, el Yogopanishad y el
Shimruti Chandrika. La informacion esencial de estas fuentes se junta y presenta aqui para beneficio de los devotos:

Rik Bhashya: El Rik Bhashya comienza con la misma explicacion del Omkar, los Vyahritis y el Gayatri.
Om, Asesha Gunadharah: significa “Dios es completo, tiene un nimero infinito de cualidades auspiciosas y esta libre de manchas.
Se lo llama Brahma, Vishnu, Narayana.”

La silaba Bhuhu significa encarnacién del conocimiento, perfecto en todos los aspectos.

BHUHU, de "BHUHU ITI VAYEE PRANAHA", o sea, "Aquel que es la base de las vidas del universo y es sumamente amado,
incluso mas que el mismo Prana, o sea, el aliento". Por lo tanto, Bhuhu es un nombre Dios.

Bhur implica que el cuerpo humano sélo es un instrumento temporal. El devoto no se deberia apegar excesivamente a él, sino
que deberia aumentar su poder espiritual interno, seguir la senda recta y hacer actos buenos.

Bhuvah significa Mahaishvarayavan, gloria en todos los costados.

BHUVAHA, de "BHUVAHA ITI APANAHA", o sea, "Aquel que esta totalmente libre de cualquier pena, y con Cuyo contacto el alma
erradica todas sus penas". Asi que Bhuvaha es un Nombre de Dios.

Bhuvah significa que una persona que lucha duramente contra los pecados, obtiene la divinidad. Sélo aquel que sigue ideales
piadosos a través de medios piadosos es sabio.

Suvah significa Ananta Sukhavan, super saturado de bienaventuranza.

SVAHA, de "SWAHA ITI VYANAHE", o sea, "Quien es omnipresente en el universo y Quien lo sostiene". Se ve que Svahah es un
nombre de Dios.

66



Svahah implica que se debe ir tras la verdad a través de la verdadera sabiduria, el intelecto puro y nuestro Ser interno y se debe
inspirar a otros a llevar una vida de restriccion y sacrificio.

Asi, nos Vyabhritis nos trasmiten que Dios es 1) una encarnacion del conocimiento, y perfecto en todos los aspectos. 2) Tiene gloria
en todos los costados y 3) esta super saturado de bienaventuranza. Los Vedas, los Pancharatras, el Mahabharata y la literatura
Puranica han explicado a Brahman de manera elaborada, pero ninguno de estos textos ha sido capaz de explicar a Brahman tan
efectiva y concisamente como Bhuhu, Bhuvah y Svahah, que estan cargados de significados. Asi, estas tres silabas caracteristicas
de significado, se llaman Vyabhritis.

Mas alla,
‘Pranavartha Vyahrutyah Vyahrutyartha Rigadayah.’

Los Vyabhritis explican al Om, el Gayatri explica a los Vyahritis, el Purusha Shukta explica el Gayatri, y el Rig, Yajus, Sama, Atharva
y la literatura derivada, son la explicacion del Purusha Shuktan.

Cada uno de los tres Vyabhritis, y también colectivamente, se conocen como Vidyas (conocimiento de Brahman), en los que se
debe meditar.

Extractos del Taittariyopanishad: Ahora centraremos nuestra atencion en lo que el Taittariya contiene sobre los Vyabhritis.

“Bhuhu, Bhuvah y Svaha son las tres silabas misticas. Ciertamente existe la cuarta, que se conoce como el Brahma de cuatro
cabezas. Por lo tanto se la llama Mahah. Esto significa grande. Eso es Brahma. Eso es el Ser. Es Vishnu, el Atma. Las otras
formas constituyen partes de la (forma) principal.”

El Maestro Vedico instruye detalladamente a sus discipulos en la grandeza de los Vyahritis. La forma gobernante de Dios, su
difusién y accién como macro y micro cosmos y el resultado de meditar en esto, es Vidya (conocimiento) y Bhava (sentimiento
espiritual), etc.

Personificaciones y constituyentes:
“Las silabas Bhuhu, Bhuvah, Svahah y Mahah son las deidades gobernantes o formas personificadas de Aniruddha, Pradyumna,
Sankarshana y Vasudeva, respectivamente, quienes son formas manifestadas del Sefior Vishnu.

El Vyahriti ‘Mahah’ es gobernado por Vasudeva, que constituye la parte central del cuerpo.
Aqui se considera que Vasudeva es el Ser Universal.

Bhuhu: Aniruddha. Una silaba constituye la cabeza.

Bhuvah: Pradyumna. Dos silabas constituyen las manos.

Svahah: Sankarshana. Dos silabas constituyen los pies.

Mahah: Vasudeva. Se supone que es el Ser Universal. Vasudeva es el Ser Universal, y las otras formas son Sus miembros.

“Si bien se dice que una forma es la cabeza y las otras constituyen las manos, etc., del mismo Ser, es meramente una diferencia
hipotética. En la practica no hay diferencia, segun el principio de Visesha. Es el pasatiempo de alegria de Bhagavan.”

Las cuatro formas del Ser mencionadas forman los Vyuhas, las acciones ciclicas.

Mas alla, se explica como este conjunto de cuatro formas funciona en regiones especificas del universo, tanto en el micro como
en el macro cosmos, y la manera en que concierne a cada individuo.

Aquello que concierne al macro cosmos:

“Aqui esta el verso presente; tenemos los cuatro Vyahritis, que son las cuatro silabas misticas, representadas por region, luz,
Veda, Aire Vital.”

1) Region

Bhuhu:
Aniruddha. Una de las cuatro formas que abarca la region terrestre (el mundo en el que vivimos).

Bhuvah:
Pradyumna. La segunda forma manifiesta abarca el espacio intermedio.

Svahah:
Sankarshana. La tercera forma manifiesta abarca el Cielo.

67



2) Luz: Fuego, Aire, Sol, Luna.

3) Escrituras: Rig, Yajus, Sama, Brahma.

4) Prana: Prana, Apana, Vyana, Anna.

Los Vyahritis son tres veces cuatro = los doce pares que se forman con las 24 silabas de gayatri.

Aquel que conoce todas estas manifestaciones y funciones y las adora o medita en ellas, conoce a brahman. Todos los Dioses le

traen ofrendas.

5) Lo que contiene al Micro Cosmos:

El bien conocido éter o espacio cardiaco, que esta dentro del corazoén, es abarcada por Su forma Aniruddha. Se lo llama
Purusha. Es absolutamente importante, inmortal y felicidad.

El espacio en la region palatal dentro de la boca se llama Uvala. Cuelga como un pezén, y se lo conoce como Indrayoni, el

La raiz del cabello, alli existe el aguila que representa a Sankarshana.

Bhuhu:
El fuego representa a Aniruddha.

Bhuvah:
El aire representa a Pradyumna.

Svahah:
El Sol representa a Sankarshana.

Bhuhu:
El Rig representa a Aniruddha.

Bhuvah:
El Yajur representa a Pradyumna.

Svahah:
El Sama representa a Sankarshana.

Bhuhu: Prana.
El Aire Vital representa a Aniruddha.

Bhuvah: Apana.

La exhalacion representa a Pradyumna.

Svahah: Vyana.

El Aire Energético representa a Sankarshana.

Bhuhu:

Bhuvah:
asiento de Pradyumna.

Svahah:

6) Las Formas que estan en el Fuego, el Aire y el Sol:

Aniruddha. Reside en el fuego como habla, representado por el monosilabo.
Pradyumna reside en el aire como el oido, representado por Bhuvah.

Sankarshana. Reside en el Sol como conocimiento, representado por Svahah.

Bhuhu:

Bhuvah:

Svahah:

68



Reside alli y abarca el universo. Se convierte en el Sefior del viento, gobierna en la forma de Aniruddha. Se abarca a Si Mismo
como el universo entero. Se convierte en el controlador del habla, el oido y le conocimiento.

“Brahmalo Abarca todo el universo como el éter. Esta lleno de cualidades buenas y auspiciosas. Es el jardin, lugar de pasatiempos
para todos, esto es, es poderoso y siempre permanece en un estado de bienaventuranza. Es tanto inteligencia como felicidad. Es
perfecto en Si Mismo, a pesar de poseer una forma corpérea como Sri gayatri. Es inmortal.”

“Oh Brahma, primero entre los devotos, adora a tal Brahman descrito anteriormente”, dijo Vishnu, “igual que ha sido hecho en el
pasado. Esto atafie a todos los otros aspirantes espirituales; que comprendan y mediten en los tres Vyahritis, para recibir los
beneficios eternos.”

Los devotos que meditan y adoran a los Vyabhritis, obtiene los siguientes beneficios:

Bhuhu:
Confiere inspiracion, inteligencia y brillo.

Bhuvah:
Confiere gloria abundante y riqueza util.

Svahah:

Confiere felicidad abundante y tranquilidad.
Extractos del Chandogya Upanishad. Ahora presentaremos lo que el Chandogya nos transmite sobre los Vyahritis.
“Ella (Lakshmi) fue capaz de obtener al Sefior Vishnu, Quien nunca perece, y es personificado por la bienaventuranza y la voluntad.
También obtuvo las deidades gobernantes de los Vyahritis: Bhuh, Bhuvah, Svahah, por Su Gracia.”
Una grandeza mas de los Vyahritis que se da en este Upanishad se que, al realizar Havans o Fuegos Sagrados, si se da cualquier
interrupcion en los Mantras o Tantras, etc., el Sacerdote Principal ofrece libaciones cantando estos tres Vyahritis, para que las
bendiciones sagradas puedan ser plenamente conferidas. Esta es la importancia que se les da a los Vyahritis.
Extractos del Yogopanishad. Este Upanishad también transmite la importancia de los Vyabhritis.
Las tres palabras que se llaman Vyabhritis, a saber, Bhuhu, Bhuvah y Svahah, son gobernadas por la Luna, el Sol y le Fuego,
respectivamente. Ademas de esto, estos Vyahritis tiene deidades regentes separadas. En todas estas Deidades reside Paranjyoti,
popularmente llamado Om. A través de la sagrada influencia del Japa de los Vyahriti Mantras, un Sadhaka obtiene la salvacion.
Resumamos ahora la informacion sobre los Vyabhritis y apreciemos su importancia.
1) Prachodayat es uno de los 1000 nombres que aparecen en el Vishnu Sahasrara Nama.
2) Los Vyahritis son la explicacion del Omkar.

3) El Vyahriti Mantra es uno de los Astakshara Mantras. Om Bhur Om Bhuvah Om Svaha Om Mahah Om Janah es el Mantra. Nos
podemos referir separadamente al Rishi, Chandas y Devata.

4) La practica prescrita cuando se hace pranayama es utilizar todos los siete Vyahritis (Om Bhuh Om Bhuvah Om Svahah Om
Mahah Om Jana Om Tapah Om Satyam) en el Pranayama.

5) Al realizar el Japa del Gayatri, s6lo se usan tres Vyabhritis.
6) Los Vyahritis se utilizan al invocar a las deidades.

7) Los Vyahritis son efectivos la compensar las interrupciones en los Mantras o Tantras en los Havans. Por lo tanto, al final, se
vierten ofrendas con los Vyabhritis.

8) Antes de realizar Puja o Japa, se adopta Tatvanyasa y Matrukanyasa. Estos necesitan de las particularidades de los Vyabhritis.
Por ejemplo, “Buhu Agnyatmane Aniruddhayanamah.”

69



9) Los Vyahritis se usan para desterrar las fuerzas malignas que pueden significar impedimentos durante Puja, Sandhya, etc. de
todas las direcciones.

De esta simple coleccion o resumen sobre los Vyahritis de los Upanishads, se ve que explican al Om, son uno de los Astakshara
Mantras, se utilizan en el Pranayama y el Japa del Gayatri, se usan para invocar Devatas, compensan las interrupciones en los
rituales Homa, Nyasas, etc. Esta es la importancia de los Vyahritis.

Otra explicacion:

Bhur Es el plano terreno, representa e invoca lo fisico y material, todo lo que tiene forma, los reinos minerales,
vegetales, animales y su maxima expresion: el humano.

En Bhur Loka Coexisten siete mundos o energias inferiores (patalas lokas) o de naturaleza demoniaca, que se
designan segun su oscuridad decreciente: Atala, Vitala, Sutala, Rasatala, Mahatala, Patala.

Bhuvah

Es el plano astral, es la energia interna que se sitia entre lo denso del Bhur (con sus siete planos o energias
malignas) y lo sutil de Svaha (con sus siete planos o estados de energia celestial).

Bhuvah posee el enorme potencial de permitir al aspirante un vislumbre de la Gloria Suprema; en este plano se
encuentran los seres de luz, los poderes angélicos y las energias santas de los iluminados de todas las religiones.

Svaha:

En el plano energético de Svaha existen cuatro planos sutiles ascendentes y de mayor percepcion y luz espiritual:
Mahah, Janah, Tapah, Satyam.

Los siete planos o0 mundos (lokas) superiores y los siete planos inferiores, constituyen los catorce planos.

Los siete planos superiores se relacionan con las esferas celestiales de santidad; los siete planos inferiores al
encontrarse en Bhur, por lo tanto son fuerzas sutiles subconscientes.

Bhur se relaciona con el centro energético umbilical, la energia Divina que lo preside en Sarasvati.

Bhuvah esta conectado con la energia Divina en Lakshmi y reside en el corazén.

Svaha se situa en el entrecejo y lo preside la energia Divina de Parvati.

: El gayatri mantra es la suma total y la perfeccion del conocimiento espiritual de los vedas, porque sus sagradas vibraciones nos
aproximan a Dios instantaneamente. Pero debemos reconocer que somos inexpertos en el arte de lograr una aplicacion practica
de tan divino obsequio. Debemos reconocer que nuestra personalidad es compleja, confusa y difusa y por lo tanto presenta
problemas a la hora de procesar y decodificar la santidad que se expresa en la vibracion védica

No hay enemigos fuera de nosotros mismos. La causa de cualquier defecto debemos encontrarla en nuestros propios miedos. De
modo que el maestro espiritual ofrece la medicacién precisa, repetir una y otra vez el sagrado mantra en medio de nuestras miles
de emociones diferentes y contradictorias, de modo que podamos impactarnos e incorporar la divina esencia que nos bendice. El
maestro Espiritual es el puente que nos conecta con la distancia que nos separa de la realizaciéon de Dios, nos une a una santidad
mayor y desintegra cada uno de nuestros aspectos mentales y emocionales cuestionables.

Debemos formular un voto: arreglar, nuestros lios emocionales, las areas mas elementales de nuestra vida, la raiz de la envidia,
la lujuria, la envidia y la arrogancia. Nosotros no somos malvados carentes de medicina. La maldad no puede triunfar sobre nuestra
férrea voluntad de lograr la meta. Estamos destinados a ser santos.

Si subsanamos los obstaculos y los malentendidos, estaremos capacitados para comprender aspectos vitales de la vida espiritual.
Porque aquello que comprendemos se refleja en nuestras acciones y éstas, nos conduce a mayores niveles de santidad.

Los devotos debemos reflexionar sobre los significados profundos de las 24 silabas del gayatri, de sus implicancias practicas sobre
nuestras vidas corporales, mentales y en nuestro nivel de almas puras. Esta reflexién debe ser un proceso de conocimiento
constante.

En nuestra interpretacion, conocimiento, significa vivencia de la perfeccion espiritual en aras del cielo, por amor a Dios.

El conocimiento que no es vivencia es una falsa construccion que vive en lo externo y por lo tanto es acumulacién de informacion
inutil que no logra borrar los trazos del yo y mio, del poder y del tener.

70



La informacién que no se hace vivencia espiritual nos separa de la vida.

Necesitamos comprender las reglas y regulaciones que nos conducen a la verdad del ser, y para ello no debemos adaptarnos de
un modo superficial a practicas que no se constituyan matrices para nuestro andar por este mundo.

La vida, es cambio sobre cambio, y por lo tanto, la primera leccidon que debemos aprender es que debemos ser reflexivos; “ilumina
mi intelecto” oramos cada dia con nuestro cordon sagrado.

Si somos sinceros, esta plegaria peticion nos alejara de la estrechez de una mente débil, de la intolerancia y los desaciertos de
los idealismos quiméricos creados de un modo artificial y, por los deseos que anidan en nuestra mente.

Estamos llamados a despertar a la realidad espiritual. Es nuestro derecho de almas encarnadas en un cuerpo humano, Unico
capaz de realizar plenamente la vivencia de un Dios Viviente.

Debemos decirnos a nosotros mismos: ha llegado la hora de vivir! Dios, Dios de mis suefios y esperanzas, minuto a minuto, a
cada segundo, quédate junto a mi, dame la gracia de vivir cumplimiento tus mandamientos y que nunca me separe de ti.

Que todos seamos felices, que el Dios Viviente que se nos ofrece gratuitamente en forma de 24 silabas sagradas, ilumine cada
paso que demos, y que las almas construyan constantemente moradas para que Su amor, en este mundo.

Un gran obstaculo en el sendero espiritual son los residuos emocionales; esto lo podemos observar en el comportamiento personal
que cada uno de nosotros vivenciamos. Estamos influenciados por las experiencias del pasado y, el presente se contamina de
alguna manera, por el ir y venir de las emociones que, como olas estériles enferman de falsas premisas todas nuestras acciones.
Las acciones, nuestras acciones es una sombra de todo lo que interiormente somos. Las tendencias delinean una y otra vez cada
una de nuestras reacciones.

El proceso de purificacion del gayatri mantra nos ayuda a modificar estas tendencias y quiebra la inercia que crea matrices
contaminantes.

Sin libertad no hay purificacion y sin purificacion es imposible acceder a niveles superiores de percepcion de los mundos
celestiales. Quien vive en libertad no teme al fracaso, porque la purificacion le permite ser duefios del presente. El gayatri mantra
es un presente que invita a un futuro de luz.

Pero el interrogante subsiste. Hasta donde estamos dispuestos a avanzar para ampliar nuestro horizonte de santidad? Sabemos
intelectualmente que la vida espiritual es hermosa y llena de amor, una oportunidad donde el triunfo esta asegurado. Pero,
podremos sobreponernos a la apatia, a la inercia, al dolor emocional y al recuerdo del pasado?

No basta con saber que la vibracién gayatri nos permite conectarnos con la Inteligencia Suprema, el Supremo Sefior, la Fuente
de Vida. La vibracion gayatri debe ser vida en nuestras vidas. La santidad, la sabiduria y el amor no son dones extraordinarios,
mas alla de nosotros, dificil de alcanzar, una meta imposible de obtener, una quimera que muere entre los limites de nuestra
cabeza. Todo depende de nosotros, porque somos en esencia seres espirituales que estamos llamados a triunfar en este caminar
hacia el encuentro con Dios.

Pero también debemos recordar que no basta con ser libres, la libertad si no se viste de sencillez, tiende a enmascarar nuestros
mas escondidos esquemas mentales enfermos.

La pura emocién que no es vivencia y la excesiva informacién, no es garantia de transformacion.

Asumir la impostura de repetir los textos sin vivencia es un mal que se puede acumular como montafia de polvo estéril,
especialmente en la actual generacion, pero sabemos por la experiencia de los sabios y santos que la libertad vestida de genuina
sencillez es simplemente la actitud de renuncia interna a los deseos. La sencillez es generosidad con todos los seres y todas las
cosas, sabiduria para discriminar lo permanente de lo impermanente, libertad para deshacernos de los conceptos equivocados
que nos encadenan, valentia para transformar en luz los residuos emocionales de un pasado doloroso pero inevitable. Sencillez
es comprender que somos libres para decidir que todo lo que vivimos es una oportunidad. Entonces realmente somos felices,
porque nada nos pertenece y no hay poder en el mundo que nos ate a la posesién del tener y del poder; somos libre, felices porque
no dependemos de nada, al estilo de la ensefianza del Yoga Vasishta.

Estamos hablando de cambio, cambiamos porque necesitamos vernos como una posibilidad de luz y, cambiamos de un modo
simultaneo por un ingreso masivo de luz a nuestras vidas.

71



Pero cambiar no es un acto magico, puro voluntarismo que muere en la nada de un deseo inconcluso, cambiar es transformar los
aspectos mas rudos y las fibras mas sutiles de nuestras tendencias (vasanas), cambiar es transformar nuestro modo de sentir, de
pensar y de actuar. Quién proclama que ha logrado la transformacién por un simple acto magico, bien podria estar en el ambito
de la definicién psicolodgica, antes que ser reconocido por un autentico buscador espiritual.

La vivencia de la Luz que como masa viene a nosotros no se puede sostener como vivencia las 24 horas del dia; la percepcion de
la luz es una escala cada vez mas amplia y que llega hasta la presencia misma de Dios. No hay descanso para el desarrollo
espiritual. Desarrollo espiritual posee otro nombre: transformacion.

El autentico discipulo del Sefior se diferencia de la persona magica por la persistencia de sus convicciones y en sus practicas, no
hay inconvenientes, frustraciones, miedos o ansiedades capaces de quebrar la férrea voluntad de avanzar, siempre avanzar en el
camino de la Luz. Las reglas y regulaciones no son cadenas que lo aprisionan sino mas bien, mojones que le sefalan a cada
paso, la necesaria santidad que debemos imprimir al sendero.

Por supuesto, temblamos de pavor cuando enfrentamos la posibilidad de asumir nuestras potencialidades. El maestro expresa
esa idea cuando dice que en la cumbre el alma se exalta ante el poder del Espiritu Viviente y al mismo tiempo el corazén se
acongoja cuando contempla el abismo en el que se sostienen los pies. Ser o tener; el tener y el poder como contracara del amor
y la compasién; vivir en la luz o aceptar el eclipse, en definitiva rendir nuestros corazones a la radiante luz de Dios que impregna
todo Lo creado, al estilo del versiculo de la Tora: Haz de saberlo y tenerlo en tu corazén y escribirlo en tu mente: fuera de El no
hay nada.

No hay modo de escapar a este momento crucial en nuestras vidas, donde se decide nuestro destino como humanos y como
seres espirituales. Extension y profundidad es una misma dimensién que viene a nosotros y nos impele a que asumamos el papel
para el cual hemos nacido. Y entonces, cuando esto ocurre, el gayatri mantra anula toda tendencia a la falsa concepcién y
designacion, se conmueve la escala de valores basadas en la fisicalidad y el materialismo y todo es iluminado por el resplandor
del Dios Viviente.

Estamos hablando del propdsito de la vida humana, esa percepcion de Dios capaz de abrir nuestros corazones para ser moradas
para Su presencia y de ese modo, capaz de transformarnos y transformar a todos los seres y todas las cosas. Esta experiencia
puede negarse o no, el hecho es que viene sucediendo en el mundo en todos los &mbitos donde el hombre sincero, busca la luz.

Este suceso no puede adulterarse, nadie puede interpretar los textos sagrados y las vivencias de acuerdo al capricho de los
vaivenes de una mente inestable. Espiritualidad es sindnimo de salud y mente inestable es simplemente inestabilidad psiquica.
Por supuesto que el sendero espiritual no puede ser comprendido por la légica, pero tampoco podemos aceptar que el sendero
espiritual se interprete caprichosamente, desde un ambito de inestabilidad psiquica.

En el sendero de Gayatri Vedanta Yoga son posibles los enfoques diferentes, porque el conocimiento védico es de una riqueza
celestial y permite vislumbrar perspectivas positivas, inteligentes y creativas sin perder unidad de concepto y de accién. Las
diferencias unen, edifican y construyen lazos de amor y respeto, la Unica condicidon necesaria es controlar la mente y las
emociones.

TAT

72



Shailputri

TAT significa "el Dios", o sea, "de la entidad mas pura".
El Gayatri Varnamala Shtotram verso 2: La letra “Ta”, de las veinticuatro letras del Gayatri, tiene la forma y el color de un loto,
y es considerada y debidamente honrada por Brahma, Vishnu y Maheshvara. Destruye las transgresiones (papa) debidas al
asesinato de un Brahmin.

Bhur, Bhuvah, Svah, Maha, Tapa y Satya-loka. estos siete estratos han sido resumidos en una sola palabra, tat.
La palabra tat denota al Parabrahma en el Brahma-gayatri.

TAT: Es una particula mistica rica en significado profundo, especialmente dentro de la filosofia Vedanta (Vedanta =
Ultimo Conocimiento, el del Ser). Las Escrituras Sagradas del Veda hombra, cuando se refiere a la Divinidad Absoluta
y Suprema, de muchas maneras, en funcién de los Atributos y Aspectos en que se manifiesta; pero, cuando ha de
mencionarlo como Principio Aglutinador de Todo, en Todo y mds de Todo, lo enuncia como "TAT", es decir "ESO".

En "ESO" concentra el "ESTO" y el "AQUELLO", el "ESE" y el "ESTE". Al admirar su Excelsa Grandiosidad, no puede
denominarlo con claridad y recurre a lo indeterminado del "ESO", "AQUELLO" y el "ESTO" para Nombrarlo.

: Las escrituras vedicas expresan el cosmos en su totalidad, todos los seres y todas las cosas estan dentro de la vibracion de los
mantras védicos; el gayatri mantra es el ritmo natural de todo lo creado, quien vive en la sagrada vibracién gayatri es realmente
bendito. El, verdaderamente he descubierto dentro de si mismo todo un mundo de realidades trascendentales. El gayatri nos lleva
mar adentro en el conocimiento vedico, la ola del mar no es simplemente agua elevada por algun viento pasajero, es el eterno
murmullo que proclama om, om y mece las almas y los corazones de los santos. Verdaderamente la fragancia de la flor, es una
dulce poesia para nuestros corazones cansados, es el murmullo en la brisa de océano del Dios Viviente.

Cuando esto sucede, cuando esta vivencia llena nuestra vida de una nueva y poderosa perspectiva, alzamos las manos a los
cielos, al estilo de los salmos del dulce cantor de Israel, el rey David y Dios nos responde al corazén y se desvanece toda ansiedad.
Al estilo del profeta, cuando dice: habla Sefior, que tu siervo escucha.

Establecemos un pacto con la santidad de la vida, de todas las vidas. Somos renunciantes de tiempo completo al tiempo que
seguimos con nuestras ocupaciones cotidianas. donde esta tu aguijon, oh maya? Asi cantaran los santos cuando Dios establezca
su morada en este mundo.

73



Porque debemos tener siempre presente que la misericordia divina es de tal naturaleza que es El, quien sale a nuestro encuentro
de modo que vivamos en las tierras de las respuestas, en los jardines de los santos, en la fragancia de los textos, en la calma de
Su mirada que todo lo contiene.

Solo podemos proclamarnos conquistadores si tenemos amor en nuestros pensamientos, palabras y acciones. Porque el amor
vence el significado que le asignamos a la muerte, por él podemos comprender las cualidades sagradas, las vivencias santas, la
purificacién de las almas, la sonrisa del ser iluminado, el sentido de los suspiros, la belleza de la misericordia.

El amor es fe y la fe es Infinito. La fe es Absoluto. Santidad de santidades, mar que detras del rugido de las olas trae la suave
calma, el viento fresco, el esplendido verdor.

El amor solo tiene por objetivo provocar en el corazén felicidad por eso es que decimos al estilo de San Juan: Dios es Amor.
Gayatri mantra es una plegaria de amor.

Somos misteriosamente extrafios a la luz de muestras propias definiciones humanas, demasiado humanas. Hemos olvidado
proclamar lo falso como falso y lo verdadero como verdadero. Hemos confundido los niveles de percepcién y estamos en medio
del mar embravecido, buscando quien pueda llevarnos a salvo a la costa. La realidad de las cosas no la podemos encontrar con
juego de palabras, la creacién es un acto donde la divinidad misma estd comprometida; requiere de una conexién profunda con la
fuente de la santidad.

Sera este el proposito de nuestras vidas?

Las escrituras vedicas nos muestran todo un mundo de definiciones trascendentales capaces de llevarnos a la orilla, aunque el
mar esté furioso y la tormenta nos atormente.

Por eso esta escrito en el Svetasvatara Upanishad (6:23) solo aquellas almas que tienen fe implicita...se les revela todo el
conocimiento vedico.

No es dificil de alcanzar la armonia, si aceptamos al maestro espiritual sin reservas mentales, nuestra mente se estabilizara y la
trascendencia estara disponible como un torrente de lluvia fresca sobre las almas de los buscadores.

Las definiciones de acuerdo a nuestros gustos y aversiones es el primer impedimento que debemos vencer. La pervertida
tendencia a ver al otro como otro, distinto, separado y opuesto, es un pecado que debemos superar. El Dios de tus suefios, el
sefior de tus ruegos, la dulzura de la forma, jamas puede transgredir la unidad que representa. Quién eres tu, de dénde proviene
tu conocimiento para sefialar a este como verdadero y al otro como impostor? Por qué este maestro espiritual debera ser diferente
y opuesto al que tu consideras el verdadero? Por qué atacas con los mismos argumentos con que eres atacado o es atacado tu
maestro espiritual? No es esto como minimo paraddjico y risueiio? No sera que la auto indagacion debe comenzar por estas
cuestiones basicas, tan lineales, tan simples, pero tan destructivas de la fe y la esperanza de tantos buscadores?

Lo falso es falso y lo verdadero es verdadero, lo falso es que tu tienes la verdad, lo verdadero es que tu eres la verdad. Y lo
trascendental es que al final, todo se absorbe en la Luz.

Quién eres tu, quién soy yo? A menudo nos olvidamos de interrogarnos. Cumplimos roles, somos madres, padres, hermanos,
amigos, esposos, hijos, amantes, novios y también devotos. Somos muchas personalidades y cada una de esas personalidades
con sus multiples roles. El canto del gayatri mantra nos ayuda a reformular todas las instancias enfermas de nuestra personalidad
y nos devuelve a la conciencia original de ser nosotros mismos, de cara a lo sagrado.

Nada tiene de malo ser padres, hijos, esposos, etc. Siempre y cuando cada uno de estos roles podamos disponerlos en aras de
la santidad personal y colectiva. Porque interactuar es estar expuestos a la accion y la reaccidon. De modo que una perspectiva
que nos inicie en el sendero de la santidad debe tener necesariamente la voluntad de romper con las dependencias que nos atan
exclusivamente a lo fisico, exclusivamente a lo mental o exclusivamente a lo emocional en detrimento de la santidad.

Nadie debe desear ser sepultado en un cementerio de olvidos y reproches, de flujos y reflujos contaminados por acciones y
reacciones. Todos estamos llamados a ser hijos de la luz y descansar bajo la sombra del arbol de la verdad y el amor. La llegada
de los reyes que visitan al Nifio que ha nacido, debe significar para nosotros el Bien, la Bondad y la Belleza, valores capaces de
sostener nuestra existencia en un estado de armonia, sabiendo con el corazon y la mente que, nada existe fuera de Brahman.

Para saber quien eres y quien soy debo adquirir el conociendo correcto, por ejemplo la percepcion sensorial empirica, o las teorias
basadas en las evidencias, o lo que se escucha de las fuentes autorizadas. Encontramos que fuera de este universo material

74



existen millones de objetos y situaciones que no conocemos, por lo tanto apelamos al conocimiento que esta expuesto en los
vedas, al shabda o el sonido trascendental. El gayatri mantra es el sonido trascendental, la exposicion de todo el conocimiento en
24 silabas sagradas. Este conocimiento no posee percepcion imperfecta, errores, enganos o ilusién. De modo que cuando
tengamos la urgencia del alma por saber quienes somos, debemos cerrar nuestros ojos y cantar como una dulce cancion: Tat
savitur varenyam, bhargo devasya dhimahi, dhio yo nah prachodaiat.

Esta dulce cancion celestial llena nuestro corazén y con ello nos basta. Los devotos de gayatri contrariamente a lo que se dice en
los circulos espirituales, no son afectos a hablar sobre las vidas pasadas y reencarnaciones. Ellos son felices siguiendo las
instrucciones de los Acaryas y del Maestro Espiritual; ellos estan dedicados al presente y saben que con el canto del gayatri
mantra, pueden levantar toda deuda karmica de muchas vidas hacia atras y santificar las proximas vidas, haciendo de la presente,
un transcurrir bello y sagrado.

En Gayatri vedanta Yoga esta vision tan equilibrada y tan llena de comprension de la veredadera realidad espiritual, es muy
valorada.

Del mismo modo, todos los devotos sabemos que el gayatri solo puede traer bendiciones sobre nuestras vidas, que la depresion,
la angustia y todas las emociones descontroladas, nacen desde adentro del devoto, nunca puede provenir desde la santidad.

El joven sigue al maestro, desea aprender el camino de la realizacion del ser; por momentos en su mente todo aparece claro, en
otras ocasiones todo es confusion; no entiende bien porque el maestro lo rechaza; o lo que es peor, lo ignora. Ignora su ansiedad
por alcanzar al Supremo. Insiste, una dos, tres veces: cuanto insistio? No lo recuerda. Un cierto dia, el maestro le pide que lo
acompanie y lo lleva a las orillas del lago, los dos se bafian, de pronto el maestro lo empuja hacia abajo y lo retiene. El aspirante
permanece unos minutos en ese estado de exasperacion por la falta de oxigeno. El maestro lo mira a los ojos y le dice: “cuando
anheles el conocimiento tanto como el aire, regresa”.

Todos llevamos dentro nuestro la semilla del buscador espiritual; no hay santo sin pasado, no hay pecado sin remedio, dice el
dicho popular. Transformar el anhelo en realidad, la ansiedad en trascendencia gozosa es una tarea ineludible si deseamos ser
sinceros.

Todo nuestro ser corporal, mental y emocional requiere de una transformacién que permita el ingreso masivo de la luz de Dios;
para que esa transformacién sea posible debe estar basada en actos previos: aprender y comprender si esto ocurre estamos
en condiciones de aprehender y podemos ingresar a la bella avenida de la transformacioén.

Transformacion significa unificarnos con los reinos celestiales con todo nuestro ser y con toda nuestra alma, al estilo de los salmos
del dulce cantor de Israel, “por las noches te busco y en las mafianas te elevo mi canto”. Lo fisico, mental y emocional debe ser
un altar encendido para el servicio divino todas las noches, todas las mafanas, durante todas nuestras vidas. De ahi la importancia
de aprender, comprender y aprehender. Se trata de muestra vida, este complejo aparato fisico, emocional, mental y psiquico que
debe estar dispuesto en orden a la santidad. No es un pensamiento, una construccion gramatical, es la vida, la oportunidad de
lograr la santidad. Nuestra vida no puede estar a la venta en los escaparates de los mercados, aunque estos se vistan con aires
espirituales. Debemos afrontar valientemente nuestros desordenes practicos y elevarlos a un nivel de santidad. La vida en este
mundo tiene todo de maravilloso y al mismo tiempo los rasgos de inevitables sufrimientos es imposible reemplazarlos.

Dénde van las palabras cuando mueren, a que alcoba de los vientos son desterrados nuestras creaciones mentales?
Conservaremos los cadaveres que creamos en nuestras fantasias?

El gayatri mantra nos ensefia que todo es un fluir, y que este fluir, esta prefiado de santidad. El ritmo natural de la creacion
contenido en 24 silabas restaura en nosotros la luz original cuando Brahman era uno sin segundo, como lo declaran los upanishad.
La dulce cancion impregna la conciencia del buscador y hace que la semilla germine en una maravillosa planta de santidad, amor
y compasion. Comprendemos todo lo creador cuando somos capaces de repetir el gayatri mantra con el corazén abierto a la
maravilla de la luz.

Muchos devotos de la Madre Gayatri saben de esto. Podemos decir que hay tres tipos de avances en el sendero de gayatri
vedanta: la repeticion del gayatri como sadhana cotidiana; la repeticion con sentimiento espiritual (bhava); y cuando el mantra se
canta asi mismo como una meditacién deslumbrante en los centros energéticos. Es posible que los devotos logren estados
simultaneos de estos tres avances por contados segundos en un determinado tiempo. Debemos avanzar, con voluntad y disciplina
hasta lograr una percepcion de la santidad cada vez mas expansiva. Otros devotos, ya poseen la gracia infinita, que desciende
sobre ellos y se descubren que la divina vibracion es un susurro en medio de la brisa, una suave cancién capaz de transformar
cada célula de nuestra actual vida humana.

75



El mundo presenta demasiados ruidos; la mente es capaz de crear deseos ilimitados y ruidos ilimitados. El gayatri mantra es en
principio un auxilio basico, porque actua en los niveles mas basicos de nuestro cuerpo y mente. Nos auxilia con la paz mental, con
la no violencia, con la serenidad como dones celestiales. El gayatri mantra viene en nuestro auxilio desde el mismo momento que
lo recibimos como un conocimiento divino capaz de transformar nuestras vidas. Los efectos son inmediatos.

Por qué el gayatri, cual Mente Césmica, determina que el socorro debe involucrar la paz mental, la serenidad, el estado de no
violencia, como el primer paso de la sadhana? Simplemente porque si la mente esta perturbada, no gozamos de serenidad y no
podemos oir la voz dulce de Dios que nos llama por nuestro nombre.

Acumular palabras e ideas de otros, leer sin disciplina, pensar y repensar cada palabra para embelezarnos de nuestros supuestos
dones mentales, es una muestra de debilidad y un feroz combustible para la mente. Los malos pensamientos, hablar mal de las
personas, la envidia, escuchar como degradan a nuestros amigos, conocidos y parientes es parte de la bestialidad en el hombre,
es un acto criminal, un horrendo pecado contra el cielo.

No es posible explorar nuestra santidad y nuestros potenciales espirituales, con una mente inestable, con las fantasias que
acumulamos en nombre de la espiritualidad.

¢,Cémo percibir la totalidad de los seres y las cosas desde la ilusion y la desesperanza de una mente capaz de correr detras de
cada “sefial”, cuando Dios esta aqui, dentro de nuestro corazén llamandonos?

Dios es una totalidad completa y perfecta, indescriptiblemente bella, infinitamente asombrosa, purisima luz capaz de hundirnos en
la magia de la bienaventuranza eterna; se requiere de una voluntad firme, un deseo sincero de serenidad, de paz interior, de una
mente calma, de una actitud no violenta hacia todos los seres y todas las cosas. La meta estd cercana. Dios es el amigo mas
intimo, la luz mas maravillosa. Depende de nosotros salir a su encuentro, en esta vida.

Por supuesto nosotros decimos una verdad irrefutable: Dios debe transformarse en el centro de nuestras vidas y entonces
viviremos minutos, horas, dias de gloria y santidad. El gayatri mantra es un testimonio de ese milagro, como lo son las diferentes
disciplinas espirituales de las diversas escuelas religiosas.

Pero si la vida es transformacion si estamos para transformarnos; por qué discontinuamos el proceso y detenemos nuestro avance
en el mero “aprender”? Los seres humanos tenemos una increible capacidad para convertir todos los sucesos de nuestra vida, en
meras rutinas que adormecen la conciencia.

Transformar-se, es descubrir la conciencia sin limites, donde la percepcién de Dios se vivencia como lo ensefia la Tora: “fuera de
El, no hay nada”. En cambio nosotros acumulamos ensefianzas, palabras, frases y subrayamos articulos de interés, viajamos a
los mas remotos lugares buscando una guia espiritual, alguien que nos asombre con una nueva palabra, un nuevo acertijo para
nuestra mente; buscamos con ansiedad nuevas técnicas que nos abra la conciencia, practicas que nos entregue algo mas, mucho
mas de todo lo que nuestro cerebro acumula en afios de lecturas, cursos y relatos que son correlatos de nuestra incapacidad por
vernos como realmente somos, santos en estado de letargo, buscando ilusoriamente una verdad que ya poseemos.

La costumbre es una fuerza centrifuga y centripeta que puede hacernos perder toda una vida, atrapandonos en las sutiles redes
del conformismo y en la pretendida busqueda de lo que no es posible. Dios es real y posible. No hay nada de malo en las diferentes
técnicas siempre que no estén en los escaparates de los mercados, formando parte de una feria de vanidades y desencuentros.

Dios opera sobre cada corazoén, es un don gratuito, una sanacioén instantanea, un murmullo que alegra el alma; un viento suave
después del huracan. Pero no debemos ser pesimistas, el gayatri viene una vez mas en nuestro auxilio y es capaz de levantarnos
de este mar de ilusiones y mostrarnos la luz en medio de la noche oscura del alma. Por supuesto que el gayatri actuara de acuerdo
al karma personal y nos conducira a la luz en el lugar que nos corresponde interactuar; si somos judios, musulmanes o cristianos;
si seguimos a este o aquel maestro espiritual, si adherimos a esta o aquella practica, el gayatri suavemente nos dara el intelecto
capaz de aprender que debemos comprender para aprehender que nuestra transformacién esta aqui, mas cerca de lo que nuestra
mente puede imaginar.

Aprender no es comprender y mucho menos aprehender.

SAVITUHU

76



Brahmacharini

SAVITUHU significa "Aquel que crea el universo". Asi que Savituhu es un nombre de Dios.

Explica la Escuela Vaishnava: Savitur significa surya, el sol. Y en un sentido figurado, el sol significa aquello que
muestra o ilumina; aquello en virtud de lo cual podemos ver. Los tres estratos densos y sutiles de este mundo se nos
muestran por una cosa en particular: savitur. ; Qué es eso? El alma. En realidad, el mundo no se nos muestra por el
sol, sino por el alma. 4Qué es lo que realmente nos da la percepcion y nos permite ver las cosas burdas? No es
realmente el sol lo que nos permite, nosotros vemos con la ayuda del alma.

Toda percepcién es posible Unicamente debido al alma. Aqui, la palabra savitur, que por lo general significa “sol”,
unicamente puede referirse al alma, pues el alma, al igual que el sol, pierde mostrarnos todo.

Todos los siete niveles de nuestra existencia—representados por bhur, el plano fisico; bhuvah, el plano mental; y
svah, el plano intelectual—, han sido reducidos aqui a una entidad: tat—"eso”—. “Eso”es mostrado a través del sol,
que en este contexto indica el alma.

Encima del sistema planetario Bhuloka se encuentra Bhuvarloka, y sobre ello esta Svargaloka, el sistema planetario
celestial. Savita, el dios sol, controla a todos estos sistemas planetarios. Al cantar el Gayatri justo después de
despertarse a la mafiana se adora al dios sol.”

Surya atma atmatvenopasyah, ‘La vida y el alma verdadera de todas las entidades en este universo es el sol. Por lo
tanto es upasya, digno de adoracion.” Adoramos al dios sol cantando el Gayatri mantra (om bhur bhuvah svah tat
savitur varenyam bhargo devasya dhimahi). Surya es la vida y el alma del universo y hay innumerables universos
para los cuales el dios sol es la vida y el alma, de la misma manera en que la Suprema Personalidad del Ser Absoluto
es la vida y el alma de toda la creacién.”

La deidad que predomina en el sol es Hiranmaya, el Sefior Narayana. Es adorado a traves del Gayatri mantra.
También es adorado a través de otros himnos mencionados en el Rg Veda, como por ejemplo dhyeyah sada savitr-
mandala-madhya-varti. El Sefior Narayana esta dentro del sol y tiene un halo dorado. (SB 5.7.13 sig.)

Savita se puede referir al planeta solar, pero en realidad Savita habita en el planeta solar. El sol es indestructible pero
el Sefior, quien también es conocido como Savita, no lo es. Solo se puede ver al Sefior Savita a través de la meditacién
plena y la visoin espiritual. El Sefior Visnu esta en el planeta solar, en el corazén y en Vaikuntha. A través de la
misericordia del Brahma-gayatri un devoto puede obtener la vision del Sefior Visnu. Savita también se refiere a aquella
persona que estimula e inspira, la causa original de todos los seres y todas las cosas. En otras palabras, Savita
denota al Supremo Sefior Visnu y la palabra savitr se refiere a la energia del Sefior o Laksmi Devi, quien revela o da
el Savita (el Sefior Visnu). (HBV)

Savitr es un dios identificado con el sol personificado como una diosa, la madre de los Vedas. (AP)

77



Savitur se refiere al Sefior Visnu, quien es visvatma, el alma del mundo. (GVV) Cuando el sol es mencionado como
el objeto de adoracion en el Gayatri es sol no deberia ser visto como una realidad independiente, sino mas bien como
indicando al Parabrahma. Saunaka Rsi confirma esto en el Sri Mad Bhagavatam 12.11.28: vyuham suryatmo hareh,
La Suprema Personalidad del Ser absoluto, Hari, reside como la Deidad presidiente del sol. (TS)

Los sastras concluyen que el Brahma-gayatri no es meramente una meditacion en el sol o el brahman impersonal,
sino mas bien una meditacion en la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Hari, el Sefor Visnu, y en Su consorte
Laksmi, o el Paramatma. La siguiente iluminacion de Ramanda Raya, la misericordiosa forma en Kali-yuga de Lalita-
sakhi para la prédica de Radha-Govina prema-dharma eleva la propia meditacion en Brahma-gayatri a los
misericordiosos pies de loto de Rasaraja-Mahabhava, sriman Mahaprabhu. Estos océanos de misericordia
establecidos en los corazones de los premi sadhakas los guian por siempre en el eterno servicio amororso a Radha
Madhava en el Vraja-dhama. Que siempre les sirvamos y meditemos en ellos.

Sa-vi-tu se compone de tres silabas, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

3.
La segunda silaba del Gayatri, “Tsa”, es de color blanco, y considerada por el Sefior Keshava. La transgresion (papa) de matar a
una vaca desaparecera al pronunciar la palabra “Tsa”.

4,
La tercera letra del Gayatri, “Vi”, es de color rojo, y adorada por Shankara. Las transgresiones (papa) debidas a las relaciones
ilicitas con mujeres se destruyen a través de “Vi".

5.
La cuarta letra, “Tu”, es de color negro (préximo al negro) y adorado por Devendra. Las transgresiones (papa) que ocurren con
el robo de oro se destruiran al pronunciar la letra “Tu”.

: Para ser practicantes del gayatri debemos ser auténticos, como el compas que tiene dos brazos, con uno debemos establecernos
firmemente con voluntad a prueba de cualquier tormenta, en la practica del mantra; y con el otro, debemos recorrer el espacio con
amor y compasion.

Somos nosotros con nuestro poder de santificacién los que estamos en condiciones de recorrer la ruta con la otra mano del compas
y santificar todo a nuestro alrededor. Solo debemos estar firmemente anclados en la practica sagrada.

Estar anclados en la practica es desechar los pensamientos impuros. Nuestro modo de pensar es un muro que nos impide
escuchar la voz de Dios. Detectar la falsedad de nuestras construcciones mentales es el paso mas importante. La mente es un
recipiente que se construye a partir de los deseos; por si misma no existe, es la interaccion de los sentidos los que crean la ilusién
de su existencia. La insatisfaccion actual de la sociedad y de los individuos se encuentra en esta verdad. La mente no es mala, lo
malo es que nosotros no identifiquemos con su existencia artificial.

Respecto a nuestra relacion con nuestros familiares, amigos, conocidos y simpatias lejanas, debe adquirir una percepcion
diferente; no debemos temerle a nuestras limitaciones, ellas estan para ser trascendidas. Debemos escapar a la busqueda
desenfrenada de pensamientos magicos para evitar frustraciones y desencantos. Dios no es un mago, es la magia; Dios es el
amor que se encarna en cada corazon y nos exige perfeccion espiritual. Dios fambién esta en el mercado, pero no es el mercado.
Este es el mayor conflicto interno que debemos enfrentar con autenticidad: debemos estar firmemente convencidos que Dios nos
habla dentro de nuestro corazén, que nos llama por nuestro nombre, que nos cuida como madre cuando estamos con frioy es la
suave brisa cuando el calor nos golpea la cara y sentimos la asfixia. Como arquitectos del alma, como mensajeros de la luz,
embajadores del alma, los maestros espirituales de todas las corrientes, estan para servir a la causa de Dios, ellos pueden
ayudarnos a cruzar este océano de confusion con la luz del amor. Aceptar que todos somos hijos de un mismo Padre y Madre
Divinos es una vivencia que no podemos eludir.

Las dificultades deben ser un estimulo capaz de extraer de nosotros firmeza y determinacion, una “santa obstinacién” como me
ensefa Vijaya Acarya. Si la vida es un reto, con el entusiasmo y la simplicidad de la verdad de Dios, podemos transformar los

78



conflictos que invaden y contaminan nuestro ser interior y nuestra vida de relacion. Comprender sobre el conflicto es un paso mas
en el camino hacia la trascendencia, es una ventaja que nos permite aceptarnos como herederos de la luz. Los senderos
espirituales estan para transformarnos, no para ser jaulas de nuestras pasiones bestiales, espacios donde esconder nuestras
orfandades. Renunciar al prejuicio que proclama la imposibilidad de la transformacion es de vital importancia. No debemos sacar
conclusiones falsas o equivocadas en nombre de nuestros prejuicios; el prejuicio mayor estd en nuestra capacidad innata de
comparar. Se compara se mide, se suma y se resta, de declara bueno o malo, justo o pecador; a nuestro capricho absolvemos o
condenamos. Una mente asi, solo puede vivir y alimentarse de conflicto. Tu no eres el mismo que ayer, algo de ti evoluciono, algo
de ti se elevd a los confines del espacio y se contacto con la Suprema Luz. No eres un pecador sin remedio, una maldad sin
redencion.

El Gayatri mantra limpia el corazén y la mente, purifica nuestras tendencia al espanto y el horror y nos eleva a las alturas celestiales.

He aqui el secreto que nos une en una comunidad de hermanos. En gayatri vedanta yoga existe una ley no escrita que denota la
santidad de sus miembros, todos creemos que el pecador mas empedernido puede en un instante cambiar y transformarse en un
santo capaz de redimir a toda la humanidad y, todos somos sirvientes que buscamos ese grado de perfeccion. En gayatri vedanta
yoga, jamas se debe permitir que nadie pueda condenar a otro hermano, silenciarlo por cuestiones personales, descalificarlo, etc.
Cuando se deba tomar una resolucion sobre algun aspecto doloroso, debe ser publico y transparente. Si adherimos a la falsa
compasion de hablar por los costados y guardamos silencio en el cara a cara, estamos causando un gran dafio. No es compasion
murmurar en los rincones y frente a la persona hacer que no se sabe nada o lo que es peor, guardar un silencio que incluso llega
a ignorar al otro. Esto constituye un grave pecado.

El gayatri es una plegaria universal esta destinada a toda la humanidad, esto lo proclaman todos los maestros espirituales de la
India; el gayatri no posee duefios, no hay escuela filosofica, secta o agrupacion que pueda decir tu no lo cantas, esto pertenece a
este exclusivo grupo. pensar asi es un grave pecado.

El gayatri es una bendicion que esté esperando que nuestro corazon se abra. No hay gayatris secretos o especiales, no hay alguna
cuestion oculta que no dara un atajo en la iluminacion el gayatri esta disponible para todos, en todo momento. La persona solo
debe buscarla con el corazén sincero. Por eso los Acaryas no niegan la entrega del mantra nunca, no importa la hora o el lugar,
ellos siempre lo dan.

Esto es importante porque una de las dificultades que debemos solucionar es la tendencia que tenemos a pensar que nosotros
somos parte de un grupo de seleccionados. Toda la humanidad esta seleccionada para cantar el gayatri, incluso los arboles,
pajaros, animales y bestias se benefician con el canto del sagrado sonido. Esta es una verdad. Nosotros somos elegidos para ser
una avanzada en medio de tanta oscuridad, por eso estamos tan sorprendidos y agradecidos a la madre Gayatri y, esa eleccién
nos da un derecho a trabajar incansablemente para que Dios encuentre sus moradas en esta tierra.

Cuando cantamos las 24 silabas sagradas, renunciamos a los prejuicios y alimentamos la eterna lampara del amor y la compasion.
Si unimos nuestra voluntad a la voluntad divina, seremos capaces de percibir al mundo como una fiesta de luces, colores y danzas.

79



VARENYAM

Chandraghanta

VARENYAM significa "Aquel que es el Mas Supremo y Digno". Dios es el mas supremo digno de adoracion.

Explica la escuela Vaishnava: Varenyam significa puja: adorable, venerable. Esto indica que aunque en este plano—
el mundo objetivo— el alma es el sujeto, excite otro dominio que debe ser adorado y venerado por el alma.
Varenyam — (una palabra calificativa de la palabra bhargo) significa digno de alabanza y de adoracién o la mejor de
las personalidades, quien deberia ser buscado y elegido por todas las personas. En otras palabras, entre las opciones
El es la mejor opcoin. Varenyam se refiere al Sefior Visnu, el maximo y el refugio de todos. No sélo esta por encima
de todos los objetos de este universo, sino que su divina refulgencia es la fuente misma de toda iluminacion en la
creacion.

Va-Re-Nya se compone de tres silabas, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

6.
La quinta letra, “Va”, es de color rojo, siempre adorada por Ghanesa. Las transgresiones cometidas con pensamientos con otras
mujeres, se anulan con “Va”.

7.
La letra “Re” también es de color rojo, y adorada por el Dios Sol. Las transgresiones debidas a las relaciones con la esposa del
Maestro (la esposa del Guru) se anularan con “Re”.

8.
La silaba “Nya” es del color de la leche. Es adorada por Parvati. Las transgresiones de comer comida no prescrita se destruyen
al pronunciar “Nya”.

: Se sabe que ciertos devotos de gayatri son capaces de percibir el complejo devenir del alma de una persona con solo mirar el
rostro o estudiar la palma de la mano. Asi, el lado izquierdo es representativo de la justicia, el rigor y por lo tanto, alli encontramos
todo lo que se relaciona con el pasado mas remoto de un alma encarnada; también se puede ver a que influencia de animal
determina una buena parte de nuestras conductas en esta vida. El lado derecho es la compasion, la misericordia, el amor, etc. Y
por lo tanto, se refiere al presente construido y las posibles vias para elevar el estado de conciencia, cuando el devoto vidente de
gayatri es muy experto, puede ver con claridad proximas encarnaciones de esa alma especifica.

80



Para que un devoto de gayatri sea considerado experto, debe haber practicado el mantra como minimo por siete afios o, el
equivalente a cuatro puruscharana -500 mil veces por cada silaba del mantra, segun las reglas de los textos sagrados -. Siendo
el mantra una ciencia que contiene regulaciones y técnicas de practica especifica, que es capaz de conducirnos hacia la morada
celestial, todos nosotros estamos siendo partes de estas regulaciones y todos nosotros debemos ser cuidadosos de no
trasgredirlas. Se dice que el nombre del conocido raiz vashiste denota y connota un estado espiritual especial y partriculariismo

Este conocimiento nos deja una gran ensefianza. Es unanime la opinion entre estos devotos videntes que el karma de una persona
es un constante devenir, un fluir que de un modo progresivo integra cada vez mas amplios espectros de luz y de amor. Esto ocurre,
porque el canto del gayatri mantra es acumulativo. Sonido sobre sonido se va acumulando en la mente y el corazén del devoto,
hasta que llega el tiempo en que estalla en torrentes de luz. Entonces la realizacion esta a un paso. El devoto puede con su sola
voluntad crear, conservar y purificar en este mundo material. Los milagros al respecto son demasiados evidentes dentro de Gayatri
Vedanta Yoga para que nos detengamos en este asunto.

Sea como fuere, debemos estar plenamente concientes que al cantar el gayatri estamos modificando el karma. Lo que hasta ayer
era una lectura correcta sobre nuestro actual momento de vida, el mantra puede y de hecho lo hace, modificar de raiz cualquier
aspecto del mismo. Si ayer era evidente por los signos del rostro o de la mano, algun mal aspecto en la vida; hoy, por gracia y
bendicion de gayatri la situacién pudo haber variado dramaticamente a favor de la luz y el amor. Se dice que las acciones erréneas
de mil encarnaciones se limpian por el poder del gayatri; de modo que incluso los decretos malos, de accidentes, enfermedades
o muerte son atenuados o modificados radicalmente con la sadhana de gayatri.

Tal es el poder del gayatri mantra.

De modo que los devotos videntes de Gayatri Vedanta Yoga siempre dan interpretaciones indicativas; porque ellos experimentan
a diario la verdad del constante fluir de los karmas.

Estas interpretaciones indicativas pueden ser fragmentos de una verdad mayor o puede estar incluida en los aspectos mas
profundos de la vida de la persona. Por lo general los devotos de gayatri mantienen una actitud de equilibrio y de serenidad frente
a este fendmeno y confian completamente en la gracia de sri guru.

Se puede inferir que si un devoto de gayatri canta las tres rondas prescriptas por el maestro espiritual, en muy poco tiempo, las
tendencias mas groseras del karma, ya no lo afectard. Que podemos decir de aquellos que lo cantan con pureza de mente y un
corazon rendido a Dios; con un solo gayatri, serdn capaces de rendir todos los aspectos negativos de sus tendencias mentales y
emocionales; porque para los devotos de gayatri no hay santo sin pasado ni maldad que no pueda ser redimida.

Cuando te sientes a meditar sobre la vida y el constante devenir del pesar y la alegria, vivencia que estos interrogantes encuentran
una respuesta definitiva en las sagradas palabras om bhur buvah svahah tat savitur vareyam, bhargo devasya dhimahi dhio yo
nah prachodaiat.

Y en el silencio de tu corazén seras un vidente calificado, capaz de crear moradas para Dios en esta tierra.

81



BHARGOHO

Kushmanda

BHARGOHO significa "la entidad mas pura" (aunque Dios no tiene forma; pero, al no encontrar una palabra conveniente para
traducir el término sanscrito "SUDH SVARUPAM", se usé la palabra entidad.)

: Bhargo significa el area supersubjetiva, el area de la Superalma. Esto se menciona en el primer verso de El Srimad-
Bhagavatam: dhamna svena sada nirasta-kuhakam satyam param dhimaih.

La palabra bhargo significa “mas sutil que el alma” y que “sustenta una posicién mas importante que el alma”
Bhargo es svarupa-sakti, una luz superior, mas poderosa, que puede revelar el alma. Y esa energia—bhargo—a
quién pertenece? Pertenece a deva (devasya) ¢, Cual es el significado de la palabra deva? Deva significa “quien es
hermoso y alegre”

Su dominio es bhargo, brillante, y es varenyam, debe ser venerado por el alma jiva. 4 Cual e la naturaleza de esa
svarupa-sakti? Es el vaibhava, la extensién de Srimati Radharani. Ella tiene bajo su cargo la responsabilidad plena
del servicio y la energia que se utiliza para servir a Krishna. Bhargo no es menos vaibhava, la expansién del cuerpo
de Srimati Radharani, que contiene todo para el servicio de Krishna. Bhargo representa a Mahabhava, la mitad
predominada, y deva, Krishna, es Rasaraja, la mitad predominante.

¢ Cudl es el sentido o el significado interno de bhargo? Bhargo vai vrasabhanu-jatma-vibhavaikaradhana-sri-puram.
Bhanu significa el sol o “quien nos muestra mediante la luz”. Radharani es la hija de Vrsabhanu. Por lo tanto yo
seleccioné la palabra “bhanu”. Y seleccioné la palabra “vaibhava”para representar la extension personal de Su ser.
Vaibhava quiere decir “lo que se expresa como ingeniosidad”o “yo extendido”. Prabhava es la representacién central,
y vaibhava es la extension exterior. La esencia del svarupa-sakti es Srimati Radharani, y todo este svarupa-sakti
constituye Su Yo extendido: el pueblo de Su hermoso servicio, es decir, la tierra, la morada de Su hermoso servicio.

La palabra bhargo significa brillante llama de vida y de energia. Se refiere a la fuente independiente y autorefulgente.
“Bhargo significa luz autoiluminante que siempre es plenamente pura, estd mas alla del mudo material y es
eternamente consciente. Bhargo también se refiere a brahama, que significa mas alla de la contaminacién material,
lleno de poder y conocimiento.” (GVV) Bhargo significa la esencia divina. Representa a la suprema luz, la esencia de
Para Brahman.

“La ‘luz’ mencionada en el Gayatri no se refiere s6lo a aquella que esta en el sol fisico, porque la palabra varenya
(“sumamente excelente) indica que su aplicacion se extiende hasta la mejestuosidad de isvara. La luz simplemente
es el jyoti o refulgencia del Suremo Sefior. Por ello se dictaminaen el Agni Purana que ‘A través de la meditacién se
puede ver el purusa (Suprema Personalidad del Ser Absoluto) morando en el disco del sol.””

82



En la palabra bhargo, bha significa brillante; ra significa Rati, la consorte de Cupido o los pasatiempos beatos y ga
significa lleno de conocimiento. Combinar estas definiciones nos lleva a la brillante y dorada forma de Srimati
Radharani, la eterna y divina consorte de Kamadeva Krsna, el amo de Cupido. Sri Radhika, la morada de
conocimiento trascendental ilimitado, esta siempre absorta en los pasatiempos llenos de bienaventuranza con Su
Priyatama Syama. (fin del texto vaishnava)

Bha-Rgo, tiene dos silabas, de acuerdo al Gayatri varnamala Shtotram:

9.
La silaba “Bha” es de color rojo como la sangre, y es adorada por Dharanidhara. “Bha” disipa las energias negativas que se
acumulan por la ingestion de comida preparada por gente de energias bajas.

10.
La silaba “Rgo” es del color de la flor Ketaki (amarillo) y es honrada por Prajapati. Las transgresiones debidas a actos
conscientes o inconscientes se destruyen con “Rgo”.

: Gayatri Vedanta Yoga es un movimiento de predica, destinado a santificar a las personas y purificar el mundo por medio del
canto del gayatri mantra. Somos una familia comprometida con el nuevo amanecer, donde Dios reinara como un padre madre, y
todos seremos llamados "hijos".

Gayatri Vedanta Yoga es un puente, una herramienta, no un fin en si mismo. Las instituciones no salvan a las personas, pueden
colaborar en reunir la energia que de otro modo estaria dispersa, pero no mas. Cuando se confunde esta cuestion,
inexorablemente se avanza hacia un camino de paralisis espiritual. El unico capaz de salvar es el maestro espiritual y Dios mismo;
este es el conocimiento verdadero de los textos sagrados. Las instituciones pueden venir, estar e incluso destruirse, pero la
"presencia" del maestro espiritual siempre sera una constante, una fuente inagotable de inspiracion. La institucion es un medio, el
maestro espiritual es un fin: guru brama guru vishnu guru deva maeshvara, etc. Dicen los devotos en su inmensa misericordia.

Si los devotos pensaran mayoritariamente que se debe defender la institucion, estamos asistiendo al principio del final del
movimiento de predica. La ensefianza y la practica es la esencia, el fundamento; la institucion es un vestido, una mascara para
presentar la ensefanza.

Los devotos dirigentes de nuestras asociaciones jamas deberian pensarse como "la institucion" o "la ensefanza". El maestro
espiritual encarna la verdad mistica de la sabiduria vedica y es bendecido por los cielos para llevar a puerto a las miles, cientos
de miles de almas destinadas a realizar la sadhana de gayatri mantra; esta percepcion de la realidad luminosa impide que seamos
derrotados por las emociones descontroladas o los pensamientos que nacen de una mente inestable.

En Gayatri Vedanta Yoga no hay nada que defender porque todo es escritura vedica, por lo tanto es el fundamento de todo lo
existente. Somos amigos de toda lo creado, bienquerientes de todos los seres y todas las cosas, en nosotros no hay espacio para
sentimientos escondidos o derrotismos.

Afortunadamente en todos los paises donde los devotos de gayatri actdan, no hay un solo problema que indique que estamos
transitando horas confusas; y esto es, porque nuestra organizacion es simple en sus lineamientos mas basicos y no hay posibilidad
de grupos y subgrupos; para nosotros todos son hermanos y los recibimos y los incentivamos para que amplien sus miras y su
confianza en Dios. Tampoco los devotos deben tener reservas por la gran afluencia de personas que provienen de otros grupos
espirituales y que llegan a nosotros y légicamente vienen con su cultura grupal, etc. Todos deben ser bienvenidos.

En Gayatri Vedanta Yoga, oramos cada dia para que la Madre bendiga a cada uno de sus devotos con la misericordia de ser
elevados a la posiciéon de maestros espirituales. Y esto es un hecho cuando observamos a nuestros jovenes gayatrines en Europa,
Medio Oriente, Asia o Sur América y sus intentos de predica en los ambitos universitarios, entre sus amistades, familiares, etc.
Realmente pensamos que son verdaderos gurus. Y estamos felices de ello.

83



DEVASYA

Skandamata

DEVASYA significa "Quien da todo placer y alegria", asi que Deva es un nombre de Dios.

Devasya se refiere a una personalidad que es divina, refulgente y trascendental para el burdo mundo espiritual. En
otras palabras devasya denota a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto.

De-Va-Sya posee tres silabas, segun el gayatri Varnamala Shtotram:

1.
La silaba “De” tiene halo dorado y siempre es adorada por Brihaspati. Las transgresiones debidas a los comentarios adversos
sobre el Guru (Maestro) o alinsultarlo se anulan al pronunciar la letra “De”.

12.
La letra “Va” es del color de la flor Malati (verde) y adorada por el Dios Luna. Las transgresiones acumuladas al cometer los
peores crimenes desaparecen a través del Japa de la letra “Va”.

13.
La silaba “Sya” es del color del cobre y siempre es adorada por Dharani (la Madre Tierra). “Sya” limpia las transgresiones
debidas a matar o asesinar animales.

: Las escrituras religiosas estan llenas de esta evidencia (de la gloria del gayatri) a tal grado, que es dificil sefialar y publicarlas a
todas. Ganga, Gita, Go (vaca) y Gayatri: estas cuatro son las ensefianzas de la religion de la cultura vedica. Toda persona que
cree en esta religion las trata respetuosamente como a su propia madre y siente afinidad con las otras personas que también lo
hacen, como si fuesen hijos de la misma madre.

Se llama al Gayatri el Triveni espiritual. El punto de encuentro de Ganga y Yamuna crea un rio invisible, sutil y divino que se
conoce como Sarasvati, y la confluencia de ellos tres se conoce como Triveni. Debido al Triveni se llama a Prayag el rey de todos
los Tirthas (lugares sagrados de peregrinaje). De la misma manera, el Gayatri es el Triveni en el mundo espiritual. Su primera
letra, ‘ga’, sugiere Ganga, su segunda letra, ‘ya’, a Yamuna, y la tercera letra, ‘tri’, a Triveni. En el Gayatri Chandas estan
entrelazados y yacen incrustados muchos trios, a saber:

1) Sat, Chit, Ananda

84



2) SatyaM (verdad), ShivaM, SundaraM (belleza)

3) Satva, Rajas, Tamas

4) Ishvara (Dios), Jiva (ser vivo), Prakriti (Naturaleza)

5) Rig, Yajur, Sama

6) Brahmana, Kshatriya, Vaishya

7) Guna (virtud), Karma (accién), Svabhava (Naturaleza)

8) Seshava (nifiez), Youvan (juventud), Bhudhapa (vejez)

9) Brahma, Vishnu, Mahesh

10) Utpatti (creacion), Vriddhi (crecimiento), Nash (destruccion)
11) Sardi (invierno), Garmi (verano), Varsha (estacion de lluvias)
12) Dharma (religion), Artha (riqueza), Kama (disfrute sensual)
13) Akasha (espacio), Patala (region del inframundo), Prithvi (Tierra)
14) Deva (Dios), Manushya (hombre), Asura (demonio)

El que indaga profundamente en estas trinidades a través de la meditacion y la contemplacion, obtiene el mismo beneficio espiritual
que el que se obtiene en el mundo material al tomar un bafio en el Triveni. Estos diversos trios representan varios tipos de
problemas que se requiere que enfrente el Sadhaka; y al resolver estos problemas, obtiene la meta final de la Salvacion.

Las tres corrientes de Triveni parecen ser enormes, profundas, terribles e insuperables. De la misma manera, los problemas que
subyacen al Gayatri parecen ser muy dificiles. Pero, de la misa manera que desaparece el miedo y se obtiene una alegria fria y
tranquilizante al tomar un bafio en el Triveni; al pensar, contemplar e indagar profundamente en los diversos problemas conectados
con el Gayatri, una persona obtiene un conocimiento espiritual real tal, que la inspira a seguir la senda recta, y finalmente la lleva
a paz y bienaventuranza eternas. Indudablemente el Gayatri es el Triveni espiritual. Es el Tirtharaja (rey de los lugares sagrados),
porque la filosofia que subyace a él es extremadamente facil, simple, clara e inteligible, y provee felicidad perpetua.

La importancia y la gloria del Gayatri son infinitas. Los Vedas, los Puranas, los Shastras, la historia, los Rishis, los santos y los
jefes de hogar reconocen toda su importancia. Tiene el maravilloso poder de cambiar nuestra perspectiva. Si nuestra tendencia
de pensamiento pervertida y nuestra disposicion mental errada se corrigen, y nuestros deseos, aspiraciones, pensamientos y
sentimientos se refinan, podemos ser mejores que seres divinos, y esta Tierra se puede volver mas llena de disfrute que el Cielo.
Es nuestro intelecto pervertido el que ha convertido el Cielo en infierno. El Gayatri tiene el poder de corregir nuestras mentes y
emanciparnos de esta posicion tan adversa. El que hace uso de este poder, se libera de la atadura de las perversiones
incongruentes, los pensamientos mal encaminados y la malicia, y obtiene la paz eterna al tener la vision de las formas Satyam,
Shivam y Sundaram de Dios.

DHIMAHI

Kaatyayani

DHIMAHI significa "debemos realizar (un tipo de meditacion), porque:
VIRAT se construye a partir del Dhatu 'Rajridiptau’, o sea, manifiesto. Por lo tanto, Virat significa Aquel que manifiesta el universo.
Como Dios es El que manifiesta el universo, Virat es un nombre de Dios. El Rigveda Mandala 10, Shukta 129, declara que, igual

85



que el alfarero hace vasijas de la arcilla, Dios crea el universo de la material inerte, Prakriti. Prakriti es material invisible. A partir
de la material invisible se crea todo el universo en forma visible. La ciencia también dice que la materia nunca se destruye, sino
que cambia su forma. Supon que se quema un papel. El papel cambia su forma a cenizas. Luego las cenizas se machacan y
arrojan al aire. En ese momento, el papel, que habia cambiado a cenizas, se vuelve invisible; pero nunca se destruy6. De la misma
manera, el universo se convierte en Prakriti, 0 sea, en forma invisible, en el momento de la destruccion final.

”¢ Qué clase de meditacion es posible en ese plano, el plano de la dedicacion? No una meditacion abstracta, Dhimahi
significa participar en el flujo espontaneo, la corriente devocional Y, jcual sera el resultado? (dhiyo yo nah
pracodayat). Aumentara la capacidad de nuestro cultivo.

Dhimahi quiere decir aradhana, adoracion. No puede sino explicarse en términos de aradhana, puja, seva—
veneracion, adoracion, servicio amoroso. Dhi se deriva de la palabra budhhi, que por lo general significa “aquello que
cultivamos con la ayuda de nuestra inteligencia”. Pero aqui, dhi es una referencia a la venerable inteligencia que
desciende a este plano para ayudarnos a cultivar servicio. Asi, dhimahi no significa meditacién abstracta sino servicio
devocional. Este es el significado subyacente del gayatri-mantra.

Dhi-Ma-Hi, posee tres silabas, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

14.
La silaba “Dhi” es del color del cobre y es adorada por Dharanidevata. Las transgresiones acumuladas debido a Shunochista, o
sea, comer los despojos de comida de un perro, son destruidos al pronunciar la letra “Dhi”.

15.
La silaba “Ma” es de color perla y es adorada por Mahadeva. Al pronunciar la palabra “Ma” se purifican todos los tipos de
transgresiones.

16.
La silaba “Hi” es del color del oro y es adorada por Rudra. Con la letra “Hi” se eliminan las transgresiones acumuladas por los
argumentos basados en mentiras.

: Las causas de todos los sufrimientos son: 1) ignorancia, 2) falta de firmeza e 3) impropiedad. Un hombre es feliz hasta el limite
en el que es capaz de erradicar estas causas de sufrimientos de su vida.

La perspectiva de las personas se envicia debido a la ignorancia. Al ser ignorante del verdadero conocimiento, piensa y actia de
manera exactamente contraria a él. Se enreda cada vez mas en complicaciones y se vuelve infeliz. Los sentimientos de egoismo,
sensualidad, codicia, ego, mentalidad elemental y odio desvian al hombre de su deber. Abandona la visidn amplia, piensa en
cosas momentaneas, insignificantes y mezquinas y actia de manera acorde, con el resultado que sus pensamientos y actos se
contaminan. Los pecados definitivamente resultan en sufrimientos. Por la ignorancia, es incapaz de comprender el propésito basico
detras de sus propias actividades y las del mundo. Como consecuencia, sus esperanzas, ansias e imaginaciones no tienen fin.
Debido a una vision tan cadtica, las cosas ordinarias le parecen problematicas, por lo que llora y se lamenta. La muerte de nuestros
parientes, las diferencias en los gustos de nuestros colegas y los cambios y fluctuaciones de las circunstancias son todos naturales,
pero el hombre ignorante piensa que siempre debe suceder lo que él quiere, y que nunca deberia requerirse de él que se enfrente
a circunstancias adversas. Cuando esto no acontece, y se presentan sucesos que no estan en sus expectativas, grita y llora.
Ademas, se cometen muchos errores debido a la ignorancia, y el hombre se priva de muchos beneficios, por lo que se siente
infeliz. Por lo tanto, la ignorancia lleva a innumerables sufrimientos.

Falta de firmeza significa debilidad. Un hombre es incapaz de cumplir con las responsabilidades de sus derechos bésicos y
naturales debido a sus debilidades fisicas, mentales, sociales, intelectuales y espirituales. Platos deliciosos, una joven y bella
dama, musica dulce o un hermoso paisaje no tienen absolutamente ningun significado para una persona enferma falta de salud.
No puede disfrutar del dinero o la riqueza. § Cémo se pueden disfrutar los placeres de la meditacién en la literatura, la poesia, la
filosofia, etc., si se esta en bancarrota intelectual? Es muy dificil que una persona falta de firmeza espiritual disfrute del amor, la
devocion, la companiia de personas rectas y la bienaventuranza espiritual. No solo esto. El principio de la naturaleza de la sobre
vivencia del mas apto determina la eliminacion de los débiles. EI mas débil siempre es atacado e eliminado; e incluso los elementos
simples y buenos se vuelven muy desfavorables para un hombre asi. La estacion del invierno, que aumenta la fuerza y el vigor de
las personas fuertes y los placeres del amante, se vuelve en una causa de la proliferaciéon de la neumonia, lo gota y el reumatismo
en una persona de constitucion débil. Los elementos que son destructivos para las personas débiles, prueban ser ltiles para las
personas fuertes. Los emperadores poderosos se sienten orgullosos de tomar la figura del lebn como emblema de su reino,
mientras que la cabra pobre y débil es matada por animales salvajes o es sacrificada ante la deidad de Bhavani. Por lo tanto los
faltos de firmeza siempre sufren, e incluso los factores positivos prueban no ser esperanzadores para ellos.

86



La escasez de materiales es otra causa mas para el sufrimiento humano. Se deben enfrentar sufrimientos y dificultades de muchos
tipos a causa de la escasez de comida, vestimenta, agua, viviendas, ganado, tierra, colegas, amigos, dinero, medicina, libros,
armas, maestros, etc. Bajo estas circunstancias, una persona se ve obligada a recortar sus legitimas necesidades, suprimir sus
sentimientos y renunciar a momentos importantes de su vida, como si fuesen tan insignificantes como el lodo. Incluso las personas
capaces y competentes se sienten lisiadas e indefensas y sufren a causa de la falta de recursos materiales.

Shri Gayatri Mata es Kamadhenu. El que La invoca, adora y reverencia, disfruta de un placer similar al que siente el nifio al

succionar leche nectarina permanentemente del pecho de su madre. Se libera de los sufrimientos creados por la ignorancia, la
falta de firmeza y la escasez, y sus deseos se cumplen.

DHIOYO

Kaalratri

El Dios.

En la frase dhiyo yo nah, la palabra nah significa que nuestro buddhi (inteligencia) nos inspire a hacer buenas obras.
El Sefor Visnu inspira a toda entidad viviente. Por su inspiracion divina el alma va al infierno o al cielo.” (GVV)

Dhio-lo-Yo posee tres silabas, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

17.
La letra “Dhi” es del color de la flor de Alum, blanco transparente, y es adorada por Atman. Con el Japa de la letra “Dhi” se
destruyen las transgresiones que surgen del propio cuerpo.

18.
La silaba “lo” es del color del zafiro y es adorada por los sabios. El Japa de “yo” destruye las transgresiones (papa) creadas al
explotar a los mas débiles o desamparados.

19.

La silaba “Yo” es del color del aceite y es adorada por los Pitrudevatas. El Japa de la letra “Yo” destruye las transgresiones que
surgen de la ignorancia y de la falta de conocimiento.

87



: Los Brahman Granths emanaron de los Vedas. Cada Veda tenia varios Brahman Granths, pero ahora sé6lo quedaron unos pocos.
Con el paso del tiempo, la mayoria desaparecieron.

Del Rig Veda se conservan dos Brahman, a saber, Shankhayan y Etreya. EL Shankhayan también se conoce como Kaupitki.

También se conservan tres Brahman Granths del Yajur Veda. Son el Shatpath, el Kanva y el Tettariya. Y once Brahman del Sama
Veda, a saber, Aarsheya, Jaiminiarsheya, Sanhitopanishad, Mantra, Vansha, Sama, Vidhana, Shadvinsha, Devata, Tandya,
Jaiminiya y el Jaiminiya Upanishad Brahman.

Se conserva un solo Brahman del Atharva veda, que se conoce como Gopath Brahman. Los paras 31 al 38 del Gopath Brahman
se conocen como el Gayatri Upanishad. En él se explica el importante secreto del Gayatri en la discusidon entre Maitreya y
Maudgalya. Segun la interpretacion literal comun, el Gayatri es una plegaria que inspira el intelecto. Pero en este Upanishad se
realzan varios secretos que se relacionan con Brahma Vidya (conocimiento divino) y Padartha Vidya (conocimiento material).

El Gayatri Upanishad comienza con una narracion en la cual Maitreya, que era un gran erudito que daba discursos sobre los tres
Vedas, ridiculiza a Maudgalya, diciendo que no les ensefiaba nada substancial a sus discipulos. Cuando Maudgalya se enteré de
esto a través de uno de sus discipulos, le pregunt6 a Maitreya qué era lo que sabia sobre el secreto del Gayatri. Maitreya no pudo
dar respuesta alguna.

Maitreya habia comprendido muy bien la intencién de Maudgalya. Cuando medité profundamente en el asunto, se dio cuanta de
que no habia comprendido aquel secreto del Gayatri por el cual este habia adquirido tanta importancia. Si no se conocia la base
fundamental, no tenia sentido conocer los simbolos externos. Se dio cuenta de que no tenia sentido dar discursos sobre los Vedas
si no se conocia su origen. Por lo tanto tomé la determinacion de que primero comprenderia el secreto detras del Gayatri, y luego
emprenderia cualquier otra tarea. Despidié a sus alumnos y se dirigié6 a Maudgalya con amabilidad y devocion, como un discipulo;
como era costumbre en aquellos dias cuando un estudiante queria aprender algo de su maestro. Por el contrario, hoy en dia los
estudiantes son sumamente impertinentes, y toda su educacion se hecha a perder por la falta de disciplina adecuada y de
bendiciones de su maestro.

Maitreya le pregunté a Maudgalya cual era el secreto que subyace a la primera parte del Gayatri y, respecto a esto, le hizo tres
preguntas. La primera pregunta era “; Qué es el Varenyam de Savita?”, lo que significa: “; Como se puede obtener a aquel Dios
luminoso?”. Segundo, “¢ Cual es el Bharga de aquel Deva (Dios)?” (lo que es sumamente excelente se conoce como Deva, y
Bharga significa luz, energia y poder). Tercero, “4 Cual es le medio por el que Dios da inspiracion a todos, o por el cual se obtiene
la gracia de Dios?”

Maudgalya respondid: 1) Veda y Chanda son el Varenyam de Savita. 2) El Anna (grano) se conoce como el Bharga del Deva y 3)
el Karma (accion) es aquel elemento dhi por el cual Dios da inspiracién a todos y desarrolla a todos. Reflexionemos ahora sobre
estas tres preguntas y sus respuestas, una a una.

1) Veda significa conocimiento y Chanda significa experiencia. De hecho, a Dios se lo realiza por el conocimiento del Ser. Pero el
conocimiento que contemplamos aqui no debe ser el mero conocimiento verbal. Un hombre puede leer incontables libros, como
un burro cargado con un gran peso y puede dar discursos elaborados como un papagayo o Maina, pero esto no sirve a su proposito.
Nuestro conocimiento de la verdad debe estar basado en la verdad. Un hombre debe tener fe intrinseca en la verdad, una vez que
esta se determina en base a la razén, la logica, la prueba y el ejemplo; y esa fe debe manifestarse en el comportamiento diario.
Primero se debe examinar con prontitud, sinceridad e imparcialidad qué principios son sumamente apropiados, propicios y
beneficiosos. Una vez que se cree que virtudes como la verdad, la benevolencia, el autocontrol, etc., son mejores desde todo
punto de vista, se deben poner en practica. Cuando el verdadero conocimiento madura y se arraiga profundamente en la devocion,
lleva a la realizacion de Dios. El conocimiento sin experiencia es inutil. Y la experiencia no se basa en un fundamento sélido si no
se conocen los principios. Cuando el verdadero conocimiento del hombre culmina en fe, cuando se libera de la vanidad, el engafo,
la malicia, la hipocresia, la maldad y las mentiras, y cuando la fe y la devocién de un solo tipo reinan sobre todo, Dios puede ser
realizado inmediatamente. Por eso Savita se describe como una combinacion y coordinacion de Veda (conocimiento) y Chanda
(experiencia). En resumen, se realiza a Dios por conocimiento y experiencia.

2) En respuesta a la segunda pregunta, Maudgalya dijo que el Bharga del Deva es Anna. Los recursos son la fuerza de una
persona superior. La superioridad o excelencia solo se puede reforzar cuando se tiene Anna (comida) o recursos materiales. Los
recursos materiales y la riqueza constituyen un poder que, si cae en manos de demonios, incrementa las tendencias demoniacas,
y, si cae en manos de Devas (personas divinas), promueve la santidad. Si el poder de gobernar el pais yace en manos de personas
crueles y malignas, esparciran la maldad. En su libro sobre el Gita, Yogi Arvinda ha escrito que “la paz y la felicidad prevaleceran
en el mundo si las personas excelentes poseen a Lakshmi (el poder material). Es seguro que el mundo sufrira desgracias en
manos de demonios.” Las personas divinas necesitan recursos materiales y riqueza, no para el disfrute sensual, la avaricia, la
codicia, la vanidad y los actos de injusticia hacia los demas, sino para defender y promover la santidad, para que puedan hacerse
fuertes, activos y llenos de recursos. Anna (comida) o los recursos materiales se consideran el simbolo de Lakshmi. Por lo tanto,

88



Maudgalya respondié que el Bharga del Deva el Annay la fuerza de las personas buenas son los recursos materiales. Sin recursos
materiales permaneceran débiles.

3) La tercera respuesta es que sdlo la accion (Karma) es el elemento Dhi por el cual Dios inspira y desarrolla a todos. Es
absolutamente verdadero que todos prosperan por la gracia de Dios. Dios inspira a todos hacia un nivel superior y hacia el
progreso. Sin embargo se debe saber que la forma de esa inspiracion es el elemento “Dhi”. “Dhi” significa aquel elemento que da
inspiracion e incentivos para emprender trabajo. Una persona favorecida con la gracia de Dios esta dotada de sabiduria. El hecho
de si una persona disfruta o no de las bendiciones de Dios, puede juzgarse al examinar si trabaja duramente y hace su trabajo
con entusiasmo y atencion. Se debe considerar que una persona dotada de esta personalidad ha sido bendecida por Dios con el
elemento Dhi.

Muchas personas son perezosas, inutiles, basicamente indolentes y estan llenas de desilusiéon. Hacen su trabajo a medias y sin
interés. Un poco de trabajo las cansa. Se debe considerar que estas personas no tienen el elemento Dhi. Obviamente no tienen
el mérito para recibir la gracia de Dios, y estan destinadas a permanecer sin suerte en ausencia del intelecto, que inspira a los
hombres a trabajar.

No puede haber discusién respecto del hecho de que las declaraciones de Maudgalya que tratamos son serias y verdaderas. Los
que lamentan su suerte y piensan que lo que esta escrito no se puede cambiar podran sentirse satisfechos al hacer acusaciones
falsas a otros, pero el hecho es que han sido privados de la gracia de Dios. La gracia de Dios es facilmente accesible para todos
y esta al alcance de todos. Al adoptar el Dhi, que es un elemento de laboriosidad, todos pueden obtener el mérito de obtener la
gracia divina y lograr el progreso. Dios nunca priva a nadie de Su gracia. Es el hombre mismo el que renuncia a ella por su
estupidez.

La ultima pregunta que hizo Maitreya fue: “; Qué es Savita y qué es Savitri?” Se considera a Savita como el Devata (Dios) del
Gayatri. Cada mantra tiene su propio Devata, por el que se puede saber cual es el tema de ese Mantra. Ya que Savita es el Devata
del Gayatri, es obvio que el tema de este Mantra es Savita. Debido a la importancia de Savita, el otro nombre de Gayatri es Savitri.

Maudgalya respondié que Savita y Savitri son inseparables. De hecho son uno solo. Se combinan y forman un par. Uno es el
centro y el otro es el poder. Los dos se complementan mutuamente.

La importancia del Shakti Marga yace en la extension de su poder. Cada atomo es una masa de poder infinito. La explosion de un
atomo puede resultar en la destruccion de todo el mundo. Pero esto pasa cuando el poder se manifiesta y extiende. El Dios
Todopoderoso Luminoso se conoce como Savita, y Su Shakti (poder) es Savitri. Savitri no es diferente de Savita, sino que lo
complementa. Constituyen un par. Dios es incomprensible, incognoscible, sin forma y desapegado. Se deba Savitri que podamos
derivar beneficio de Dios, que tiene estos atributos.

Este es un asunto que sélo puede comprenderse por la reflexién minuciosa y seria. A esta razén se debe que los autores de los
Upanishads intentaron presentar esta materia misteriosa dando diversos ejemplos, para hacerla facilmente inteligible para las
personas.

Dicen que la mente es Savita y el habla es Savitri. Donde hay mente, hay habla, y donde hay habla hay mente. De la misma
manera se dice que el fuego y la tierra, el aire y el espacio, el Sol y la Luna y las estrellas, la electricidad y el relampago, el prana
(la energia vital) y Anna (comida), el Veda y el Chanda, Yagya y Dakshina, dia y noche, calor y frio y fuego y agua (Varuna), son
Savita y Savitri, y constituyen una pareja. Estos son s6lo unos pocos ejemplos. Al dar estos ejemplos, los autores de los
Upanishads han intentado sugerir que una cosa no se puede manifestar de manera singular, no puede aparecer y nacer por si
misma. Una cosa que no esta manifiesta o es imperceptible, sélo se manifiesta cuando se revela su poder (Shakti). Sélo Dios esta
mas alla del intelecto humano, mas alla de la comprension. No podemos pensar en El, ni podemos alcanzarlo y obtener beneficio
alguno. Este Dios Todopoderoso e imperceptible, Savita, se manifiesta al hombre comun a través de Su poder, Savitri, y sélo se
puede obtener al adorar a aquella Shakti (poder).

Lakshmi-Narayana, Sita-Ram, Radha-Krishna, Uma-Shankara, Savita-Savitri, Naturaleza y Dios, todos estos pares indican que
cada uno de los elementos complementa al otro y es la causa de la manifestacion del otro. También el Jiva (alma), que es
imperceptible, se manifiesta debido a maya (el poder de Dios). Este par o uniéon de dos elementos no es insignificante o digno de
abandonar, sino que es necesario para la realizacion de su actividad. El desarrollo humano tampoco puede ser unilateral. Sélo es
posible con la existencia de poderes. Cualquier persona que desarrolla sus poderes, progresa.

El poder y lo poderoso estan interrelacionados. De la misma manera en que Savita esta infundido de Su Savitri, nosotros también
deberiamos estar llenos de poderes multiples. En nuestro trabajo deberiamos organizar la cooperacién de muchas personas.

Maitreya le dijo a Maudgalya que se habia convertido en su discipulo, habia adquirido conocimiento real y el secreto de la
interrelacion entre el poder y el poderoso. También le dijo que todo aquel que conociera el secreto de este conocimiento, obtendria
longevidad. Una persona tal considerara su poder como una parte inseparable de si mismo, nunca los malempleara y derivara
todos los beneficios al utilizarlo de la mejor manera.

89



NAHA

Mahagauri

NAHA = de nosotros, DHIYAHA = mente (0 sea, en nuestras mentes)
Posee una silaba, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

20.
La silaba “Na” es del color del humo y es adorada por Vayu. El Japa de “Na” destruye las transgresiones debidas a los
pensamientos malignos de la mente.

: Diversos tipos de Pancha Shil se incluyen en las cinco ofrendas del Bali Veshya (Guia Vedica de Comportamiento). A los
miembros pequefios de la familia se les debe explicar su grandeza e importancia para que tengan conocimiento sobre los cinco
deberes sagrados relacionados con los diversos aspectos de la vida humana y para que con este fundamento tengan éxito en la
realizacién del Yagya de la vida.

Los Pancha Shil para la proteccion fisica son: 1) comida limitada y Satvica, 2) uso adecuado del agua pura, 3) respiracion profunda
al aire libre, 4) trabajo apropiado y 5) descanso despreocupado a la noche.

Los Pancha Shil para la proteccion de la salud mental son: 1) un espiritu vivaz y respetuoso, 2) mantener una sonrisa constante,
alegria y contento 3) el autocontrol, 4) considerar la gloria del servicio, de la actividad, sin esperar un resultado y 5) contento y
entusiasmo en el progreso.

Los Pancha Shil sociales son 1) honestidad, 2) consciencia de las responsabilidades del ciudadano, 3) comportamiento
respetuoso, gentil, amable y dulce, 4) mantener la palabra y 5) la cooperacion fraternal y abierta.

Los Pancha Shil familiares son: 1) un sentimiento de cooperacién, agradecimiento y servicio hacia los mayores, 2) afecto por y
cooperacion con los menores, 3) amistad intensa entre los conyuges, 4) adoptar las creencias elevadas de manera incondicional
y 5) prontitud en el cumplimiento de los deberes y indiferencia frente a la adquisicion de derechos.

Los Pancha Shil universales son: 1) unidad, 2) igualdad, 3) hermandad, 4) tolerancia y 5) devocion generosa.

Los Pancha Shil espirituales son: 1) fe inquebrantable en el principio divino de la obtencion de los resultados de los actos propios,

2) confianza en uno mismo, 3) vivir la vida simple de una ciudadano promedio y utilizar la diferencia de recursos para propoésitos
filantrépicos, 4) disposicidon entusiasta para la Sadhana del Jivan y 5) propension inmensa a la cordialidad.

90



Todos estos Pancha Shils y deberes deben ser discutidos y evaluados, para que los miembros de la familia comprendan los ideales
que subyacen a Bali Veshya y preparen un trasfondo mental para el empleo de este esquema quintuplo en la vida practica.

PRACHODYAT

Siddhidatri

Con inspiracion (llenar la mente de sabiduria).

“Pracodayat significa ‘Que el Sefior Visnhu nos inspire y nos impulse hacia delante. El es el independiente que deberia
bendecirnos y guiarnos en el camino correcto de la accion en el mundo — actuaf solo para Su placer.””

Posee cinco silabas, de acuerdo al Gayatri Varnamala Shtotram:

21.
La silaba “Pra” es de color rojo y es adorada por Ishanya. El Japa de “Pra” destruye las transgresiones acumuladas por el
consumo de agua impura.

22.
La silaba “Cho” es el color del oro y esa dorada por Ishanya. El Japa de “Cho” destruye las transgresiones debidas al consumo
de licor.

23.
La letra “Da” es del color del océano y es adorada por Sesha. El Japa de “Da” destruye las transgresiones acumuladas a causa
de acciones que no se realizaron.

24,
La silaba “Ya” es de color blanco y es adorada por Vayu. El Japa de “Ya” destruye las transgresiones acumuladas debido a los
robos de propiedades de un Brahmin.

25.

La silaba “Ta” es de color azul y es adorada por Ishvara. El Japa de la palabra “Ta” destruye las transgresiones acumuladas
debido al robo de la propiedad o riqueza que pertenece a un templo o a Dios.

: De acuerdo a las escrituras, Kamadhenu es una vaca celestial que da leche nectarina. Se dice que los Dioses del Cielo beben la
leche de Kamadhenu, y por eso siempre estan contentos y complacidos y tienen prosperidad. La particularidad de Kamadhenu es

91



que el deseo de una persona que se acerca a ella se cumple inmediatamente. Como el Kalpa Vriksha arbol que cumple todos los
deseos), Kamadhenu también cumple los deseos de los que se aproximan a ella.

Kamadhenu no es otra que Gayatri Devi. Devata significa una persona que posee naturaleza divina. Cualquier persona de
naturaleza divina que adore a este gran poder, bebe la leche espiritual del pecho de la Divina Madre. Se salva de todos los
impedimentos. La naturaleza y caracteristica del alma es la felicidad. Su atributo principal es esta sumergida en la bienaventuranza
eterna. Apenas se libera de la infelicidad y los sufrimientos, recupera su naturaleza original. En el Cielo, los Devatas siempre estan
felices. El hombre también puede ser feliz de la misma manera en esta Tierra, si es se erradican las causas de sus sufrimientos.
Kamadhenu Gayatri termina con todos los sufrimientos del hombre.

Se dice que hay un Kalpa Vriksha en el Cielo, y que una persona que se sienta debajo de él obtiene todo lo que quiere. Todos sus
deseos se cumplen instantaneamente. Nos podemos imaginar cuan feliz serd una persona que posee un Kalpa Vriksha tal.
También hay un Kalpa Vriksha asi en esta Tierra. Se lo conoce como Gayatri. En su apariencia exterior es un conjunto de
veinticuatro letras o nueve palabras; pero, tras en examen profundo e intensivo, se encontrara que cada letra y palabra
de este Mantra incorpora dentro de si todos los deseos del hombre.

Shri Gayatri Devi no es un Dios o Diosa independiente. Es una manifestacion del Dios Omnipotente. Brahma es invariable,
incomprensible y esta mas alla del intelecto. Dios esa adorable, encantador y Su adoracion produce los resultados deseados. Las
palabras Gayatri Upasana comunican el mismo significado que implican otras palabras masculinas, como Ishvara Bhakti, Ishvara
Upasana, Brahma Sadhana, Atma Sakshatkar, Brahma Darshan, Prabhu Parayanta, etc.

De hecho, la Sadhana del Gayatri es un modo de adoracion ejemplar, y, sin embargo, absolutamente facil y sumamente exitoso.
Los que viajan por esta senda, pasan por el jardin mas bello de la vida y, finalmente, llegan a su meta mas ansiada, la Realizacion
Divina. Entre Brahma y Gayatri so6lo hay una diferencia semantica. En realidad, son Uno Solo.

Una persona que logra las corrientes triples de Satva, Rajas y Tamas de Adishakti Gayatri puede obtener facilmente la felicidad
espiritual, mental y mundana. Los poderes de Sarasvati, Lakshmi y Kali son diferentes entre si. Cientificos de la fisica de paises
occidentales investigan rigurosamente y adoran al elemento ‘Kliim’ de Kali. Los intelectuales, los predicadores religiosos, los
reformadores sociales, los seguidores de Gandhi, los hombres de negocios, los trabajadores, los industrialistas, los socialistas, los
comunistas, etc., estan llenos del poder ‘Shriim’ de Lakshmi. Los Yogis, los hombres espirituales, los fildsofos, los devotos, los
filantropos y aquellos que han realizado la verdad adoran el poder ‘Hriim’ de Sarasvati. Todas las personas que forman parte de
estas tres categorias adoran la parte singular correspondiente de Adishakti Gayatri. EI Gayatri tiene tres partes, y por eso se lo
llama Tripada. Este Triveni cumple los tres propdsitos, a saber, el espiritual, el mental y el fisico.

Las causa raiz de todos los sufrimientos humanos en el mundo es la ignorancia, la falta de firmeza y la insuficiencia. Estos tres
tipos de sufrimiento se pueden erradicar utilizando las triples corrientes de la naturaleza astral de Gayatri. Hriim erradica la
ignorancia, Shriim erradica la insuficiencia y Kliim erradica la falta de firmeza. Esta ciencia de adquirir la bienaventuranza mas
codiciada a través del ejercicio del control sobre la naturaleza sutil, que descubrieron los especialistas de la India, es grandiosa y
Unica desde todo punto de vista. Este descubrimiento se conoce como Sadhana. La Sadhana del Gayatri es la Madre de muchos
poderes divinos.

Conclusion:

Formando un significado coherente traducimos a las nueve palabras mas el Omy los tres Vyarithis:

"Meditamos en el Dios que es la base de las vidas del universo, totalmente libre de cualquier pena, omnipresente, que crea el
universo, da todo placer y toda alegria, sumamente supremo y digno, la entidad mas pura. Que aquel Dios a través de Su
inspiracion ilumine nuestras mentes con sabiduria”.

El tercero y ultimo pie del gayatri es: DHIYO YO NAHA PRACHODYAT. Es una plegaria a Dios, cuya explicacion se dio
anteriormente.

En este Mantra le rezamos a Dios, pero la plegaria sola no cumple con el propésito, hasta que no hagamos también trabajo duro
acorde a la plegaria.

Om es el Salvador de todos y es inmortal. Asi que este nombre dura para siempre, y debemos recordarlo con frecuencia. Bhuhu
es "el fundamento de la respiraciéon”, o sea, el Creador (Dios). Bhuvaha es "lo que termina con las penas" (Dios). Svaha es
"omnipresente" (Dios). Tat es "Aquel". Savitaha es "el Creador de todo el universo". Varenyam significa "digno". Devaha es "el
dador de placer". Bhargo es "simple, limpio, puro" o "supremo". Dhimahi es "meditar o concentrarse". Por lo tanto, el significado
conjunto es: "Meditamos en Dios Todopoderoso, que es el fundamento del aliento de todos, que da término a las penas, es
omnipresente, el Creador, digno, el dador de placer, simple y el Supremo". Ahora pasamos a la segunda parte: Yaha significa
"quien”, Dhiyha significa "mente", Nha es "nuestro" y Prachodyat significa "iluminacién con sabiduria". Entonces, el significado de
la segunda parte es "Que el Dios adorable ilumine nuestra mente con sabiduria".

92



El Yajur Veda Mantra 31/7 dice que los Vedas se originaron de Dios. Asi que el Gayatri Mantra es una plegaria completa, que Dios
nos predicé directamente para nuestro beneficio, y a la que todos deberian adherir. Se podria preguntar por qué. Vemos el Sol,
la Luna, la tierra, nuestro cuerpo, etc., y podemos advertir que no han sido hechos por nosotros, sino por Dios. Dios nos ha dado
todas las comodidades, como el agua, la comida, el aire, la leche, la familia, etc. Entonces, si ni siquiera podemos recordar a Dios
y rezarle en respuesta, esto sera una falta de agradecimiento absoluta hacia Dios, lo que es el pecado mas odioso.

El Rig Veda Mantra 10/110/8 dice que, al adorar, debemos tener en mente tres aspectos de la adoracion:

1. Shtuti (descripcién de las verdaderas cualidades de Dios)

2. Upasana (sentarse lo mas cerca posible de Dios). Dios, al ser omnipresente, siempre esta en nuestro interior, pero, al
sumergirnos en el mundo material, no Lo podemos realizar. En el Gayatri Mantra, para significar Upasana, adoracién, se usa la
palabra "Dhimahi", o sea, meditacion. Asi que, cuando ponemos a un lado el mundo material por un tiempo, tanto a la mafana
como al mediodia y la noche, y hacemos Japa, meditamos, adoramos o realizamos Yajna, etc., se dice que "nos sentamos cerca
de Dios".

3. Plegaria. Por virtud de la plegaria, recibimos inspiracién para hacer actos auspiciosos.

Las palabras del Gayatri Mantra que se refieren a la plegaria son: Yha Dhiyha Nha Prachodyat, o sea, rezamos a Dios para que
ilumine nuestra mente con sabiduria. Debido a omisiones olvidamos este requisito primario de la adoracioén, con el resultado de
que nuestra adoracién pueda haber sido hecha en vano. Por lo tanto, el Gayatri Mantra es completo, y cumple todos los requisitos
mencionados en esa parte del Rig-Veda. En los Vedas no hay otro Mantra como este, que contiene los tres aspectos juntos.

Asi que, incluso si realizamos cualquier otro tipo practica de adoracion o Yoga, todos debemos recitar antes de la adoracion, en
voz alto o dentro de nuestro corazon, el sagrado Gayatri Mantra, que es digno de Dios, al originarse en El (Dios).

En el Gayatri Mantra, se reza por que El inspire nuestra mente para hacer actos segtin Su voluntad, para que podamos discriminar
lo errado de lo correcto, y lo piadoso de lo pecaminoso, y, de esta manera, abandonemos los actos malos y pecados y hagamos
siempre acciones piadosas. Podemos observar que, debido al brillo de los objetos materiales, dia a dia nos sumergimos mas en
el odio, el orgullo, la sensualidad, el egoismo, etc., quienes son nuestros enemigos ocultos, y nos alejan del verdadero camino de
hacer actos inspirados por la Voluntad de Dios, adoracion, etc. Ni qué decir de la militancia que ha arruinado la paz y la hermandad
internacional. Asi que, en este momento de una crisis tan aguda y avanzada, el Gayatri Mantra, este Mantra tan piadoso, supremo
y omnipotente, es una practica perfecta de adoracién a Dios para superar al enemigo oculto mencionado, expandir la paz y la
hermandad e, incluso, obtener la Salvacion. El resto se dara de manera natural.

Resumen del libro de la Secta Vaishnava de Sri Caitanya Mahaprabhu de Bengala

“Por encima de los tres planos de la experiencia mundana (bhur, bhuvah, svah), esta el alma (savitur), que nos
muestra todo como el Sol. Por encima del alma esta el plano super-subjetivo que es varenyam lo mas venerado y
adorable. Ese plano de existencia es llamado bhargo, brillante e iluminador. El drea super-subjetiva, bhargo, es el
plano conocido como el svarupa-sakti, que es la potencia interna de placer de deva, Krishna, La mas hermosa
realidad. Ese bhargo es Su propia potencia divina, Srimati Radharani. Meditemos en los pies de loto de Srimati
Radharani, cuyo ser extendido y naturaleza esencial, mahabhava, es el svarupa-sakti, y que entusiasma nuestra
capacidad del servicio devocional. Entreguémonos a su divino servicio.”

“¢ Cual es el significado de gayatri? La palabra gayatri es una combinacion de dos voces sanscritas, ganat (lo que es
cantado) y trayate (dar liberacion). Esto significa: “un tipo de cancién mediante la cual podemos obtener nuestra
salvacién, alivio, emancipacion.” El Gayatri es conocido como Veda-mata, la madre de los Vedas: ha engendrado
todo el Veda. Si examinamos la conclusion védica desde su aforismo mas condensado hasta su expresion mas
extensa, nos daremos cuenta que comienzan con omkara, la silaba védica Om. Esa verdad es expresada como el
gayatri-mantra, después aparece en la forma de los Vedas y luego como el Vedanta-Sutra. Finalmente, la conclusion
védica es dada en su mas completa expresion en el Srimad-Bhagavatam.”

“El significado general de gayatri es “esa cancion que otorga liberacion”. La liberacion debe tener algun significado
positivo. Liberaciéon no quiere decir libertad del lado negativo, sino un logro positivo.”

“La palabra gayatri proviene de dos raices sanscritas: ganat y trayate. Trayate quiere decir la conquista positiva de la
etapa final (sva-rupena vyavastitih). Y ganat significa no sélo sonido, sino un sonido musical. Ese sonido musical que
nos otorga la liberacion positiva superior indica el sankirtan de Sri Chaitanya Mahaprabhu y el sonido de la flauta de
Krishna.”

“Bhur es el lugar donde nos encontramos—Bhu-loka--, el mundo [fisico o fenoménico] de nuestra experiencia. La
siguiente palabra es bhuvah. Bhuvah-loka es el mundo de la adquisicion mental Es el soporte, el fundamento de

93



nuestra experiencia. Nuestra actual posicién de experiencia es el resultado de nuestra adquisicion mental. El hecho
de que estemos aqui en el mundo de la experiencia, no es accidental; hemos adquirido esta posicidn por nuestro
karma previo. La esfera fisica, este mundo presente de nuestra experiencia, es sélo el producto, el resultado de
nuestros impulsos mentales previos. Y el mundo sutil del karma previo, la esfera mental, es conocido como Bhuvah-
lokah.”

“La siguiente palabra en el mantra es svah. Por encima e Bhuvah-loka esta Svah-loka. EIl mundo mental (Bhuvah-
loka) indica aceptacion y rechazo, qué hacer y que no hacer—"me gusta esto, no me gusta aquello”. Por otra parte,
Svaloka es el plano de decisién, el mundo de la inteligencia (Buddhi-loka). La inteligencia nos dice: “puede que eso
te guste, pero no lo hagas porque saldras perdiendo”. Ese plano, el plano de la razén, se conoce como Svah-loka.
De esta manera, este mundo material estda compuesto de tres estratos en general: bhur, el mundo fisico; bhuvah, el
mundo mental; y svah, el mundo intelectual.”

“Por supuesto, un analisis mas detallado revelara siete capas o niveles: Bhur, Bhuvah, Svah, Maha, Tapa y Satya-
loka. estos siete estratos han sido resumidos en una sola palabra, tat.”

“Savitur significa surya, el sol. Y en un sentido figurado, el sol significa aquello que muestra o ilumina; aquello en
virtud de lo cual podemos ver. Los tres estratos densos y sutiles de este mundo se nos muestran por una cosa en
particular: savitur. ; Qué es eso? El alma. En realidad, el mundo no se nos muestra por el sol, sino por el alma. ;Qué
es lo que realmente nos da la percepcion y nos permite ver las cosas burdas? No es realmente el sol lo que nos
permite, nosotros vemos con la ayuda del alma.”

“Toda percepcién es posible Unicamente debido al alma. Aqui, la palabra savitur, que por lo general significa “sol”,
unicamente puede referirse al alma, pues el alma, al igual que el sol, pierde mostrarnos todo.”

“Todos los siete niveles de nuestra existencia—representados por bhur, el plano fisico; bhuvah, el plano mental; y
svah, el plano intelectual—, han sido reducidos aqui a una entidad: tat—"eso”—. “Eso”es mostrado a través del sol,
que en este contexto indica el alma.”

“La siguiente palabra en el gayatri-mantra es varenyam. Varenyam significa puja: adorable, venerable. Esto indica
que aunque en este plano—el mundo objetivo— el alma es el sujeto, excite otro dominio que debe ser adorado y
venerado por el alma. Esta es el area de la Superalma.”

“Ese plano de la existencia es conocido como bhargo, un plano trascendental. Bhargo significa el area supersubjetiva,
el area de la Superalma. Esto se menciona en el primer verso de El Srimad-Bhagavatam: dhamna svena sada nirasta-
kuhakam satyam param dhimaih.”

“La palabra bhargo significa “mas sutil que el alma” y que “sustenta una posicidon mas importante que el alma”.

“bhargo es svarupa-sakti, una luz superior, mas poderosa, que puede revelar el alma. Y esa energia—bhargo—a
quién pertenece? Pertenece a deva (devasya) ¢, Cual es el significado de la palabra deva? Deva significa “quien es
hermoso y alegre”,

Su dominio es bhargo, brillante, y es varenyam, debe ser venerado por el alma jiva. Cual e la naturaleza de esa
svarupa-sakti? Es el vaibhava, la extensién de Srimati Radharani. Ella tiene bajo su cargo la responsabilidad plena
del servicio y la energia que se utiliza para servir a Krishna. Bhargo no es menos vaibhava, la expansién del cuerpo
de Srimati Radharani, que contiene todo para el servicio de Krishna. Bhargo representa a Mahabhava, la mitad
predominada, y deva, Krishna, es Rasaraja, la mitad predominante.

“En el gayatri-mantra se nos pide, bhargo devasya dhimahi: jVen, medita!”; Qué clase de meditacién es posible en
ese plano, el plano de la dedicacion? No una meditacién abstracta, sino el cultivo del servicio, krsnanusilanam.
Dhimahi significa participar en el flujo espontaneo, la corriente devocional que existe en Vrindavana, Y, ¢ cual sera el
resultado? (dhiyo yo nah pracodayat). Aumentara la capacidad de nuestro cultivo. Acorde a como servimos, se nos
dara en remuneracion una mayor capacidad y anhelo por servir—tal como los intereses se afiaden al capital en el
banco (dasa kari’'vetan more deha prema-dhana). De esta manera, el principio de la dedicacidon se incrementara una

94



y otra vez. Dhimahi quiere decir aradhana, adoracion. No puede sino explicarse en términos de aradhana, puja,
seva—veneracion, adoracion, servicio amoroso. Dhi se deriva de la palabra budhhi, que por lo general significa
“aquello que cultivamos con la ayuda de nuestra inteligencia”. Pero aqui, dhi es una referencia a la venerable
inteligencia que desciende a este plano para ayudarnos a cultivar servicio. Asi, dhimahi no significa meditacion
abstracta sino servicio devocional. Este es el significado subyacente del gayatri-mantra.”

“¢,Cual es entonces el sentido o el significado interno de bhargo? Bhargo vai vrasabhanu-jatma-vibhavaikaradhana-
sri-puram. Bhanu significa el sol o “quien nos muestra mediante la luz”’. Radharani es la hija de Vrsabhanu. Por lo
tanto yo seleccioné la palabra “bhanu”. Y seleccioné la palabra “vaibhava”para representar la extensiéon personal de
Su ser. Vaibhava quiere decir “lo que se expresa como ingeniosidad’o “yo extendido”. Prabhava es la representacion
central, y vaibhava es la extensién exterior. La esencia del svarupa-sakti es Srimati Radharani, y todo este svarupa-
sakti constituye Su Yo extendido: el pueblo de Su hermoso servicio, es decir, la tierra, la morada de Su hermoso
servicio.”

95



CAPITULO IV
Recopilacion de textos sagrados

SHRI GAYATRI RAMAYANAM

El Shrimad Ramayana fue compuesto por el sabio Valmiki. El sabio Narada, instruido por Chaturmukha (de cuatro caras) Brahma,
le ensefid a Valmiki la versiéon abreviada del Ramayana, conocida como Sankshipta Ramayanam, y lo bendijo para escribir una
version completa y detallada del Ramayana. Asi, el sabio Valmiki compuso el Ramayana, que consiste de 24.000 versos, y lo
dividié en siete Skandas. Con la inspiracion divina, Valmiki comprendié que podia obtener el extraordinario poder necesario para
componer aquella obra monumetal a través de la Gracia de Shri Gayatri. Por lo tanto, comenzando por el primer verso doble,
introdujo silabas del Gayatri en el texto, a intervalos de mil versos vedicos. La manera en que el Ramayana esta estructurado
alrededor de las 24 silabas del Gayatri, se explica en el siguiente verso:

“La inclusién de las silabas del Gayatri en el Ramayana es la siguiente: en el Primer Skanda, 3; en el Sequndo Skanda, 4; en el

Tercer Skanda, 2; en el Cuarto Skanda, 2; en el Quinto Skanda, 3; en el Sexto Skanda, 6; en el Séptimo Skanda, 4. Esto completa
las 24 silabas.”

El Gayatri Ramayana consiste de 24 versos, que se obtienen al tomar un verso cada mil del Ramayana (estos versos corresponden
a las 24 silabas del Gayatri Mantra). Esto es lo que se llama Shri Gayatri Ramayana. Estos 24 versos transmiten la esencia del
Ramayanam; constituyen una versién en miniatura de esta Escritura Sagrada.
(Hari Om)
Tat
Tapassvaadhyaaya niratam tapasvi vaagvidaam varam

Naaradam paripaprachcha vaalmikir muni pungavam 1 (Bal 1.1)

"Valmiki le rogé al sabio Narada, que siempre esta ocupado en la penitencia y los estudios y la
ensefianza Vedicas, el mejor entre los elocuentes, oradores y predicadores, y el primero entre los
sabios o Rishis, que lo iniciara en el Ramayana.”

Sa

Sa hatvaa raakshasaan sarvaan yajnaghnaan raghu nandana
Rishibhih puujitah samyak yathendro vijayaa puraa 2 (Bal 30.24)

"Shri Rama eliminé a todos los demonios que obstruian el sacrificio de Vishvamitra. Los sabios lo
honraron igual que Indra fue honrado por la victoria sobre los demonios.”

Vi

Vishvaamitrah sa dharmaatmaa shrutvaa janaka bhaashitam
Vatsa raama dhanuh pashya iti raaghavamabravit 3 (Bal 67.12)

"Tras escuchar las palabras de Janaka, Vishvamitra, el seguidor del Dharma, le dijo a Rama, 'Querido
niAio Rama, mira de cerca el arco que guarda Janaka’.”

Tu

Tushtaavaasya tadaa vamsham pravishya sa vishaam pateh
Shayaniyam narendrasya tadaasaadya vyatishthata 4 (Ayo 15.19)

96



“"Shri Rama cumplié la hazafa del arco. Obtuvo a Sita como esposa y retorné a Ayodhya. Entonces se
encontro con Dasharatha, que yacia en la cama, en profunda agonia, debido a las exigencias impias
de Kaikeyi. Shri Rama decidié cumplir con las promesas que su padre le habia hecho a Kaikeyi.”

Va
Vana vaasam hi sanjaaya vaassamsi aabharanaani cha

Bhartaaram anugachchantyai sitayai shwashuro dadou 5 (Ayo 40.14)

“"Finalmente, los catorce afnos de exilio resultaron en una guerra. A Janaki, que decidié seguir a Shri
Rama, se le dieron ropas y ornamentos adecuados para la vida en la jungla.”

Re
Raajaa satyam cha dharmashcha raajaa kulavataam kulam

Raajaa maataa pitaa chaiva raajaa hitakaro nrinaam 6 (Ayo 67.34)

"El Rey es el simbolo de la Verdad y la Rectitud, ya que protege con sinceridad a todas las cuatro
clases. Pertenece a la clase suprema. Ya que les trae consuelo y felicidad a las personas, también es
el su padre y su madre.”

Nyam

Nirikshya sa muhurtam tu dadarsha bharato gurum
Utaje raamam aasinam jataa valkala dhaarinam 7 (Ayo 99.25)

"Bharata estaba triste e infeliz por la partida de Shri Rama, y decliné aceptar el trono. Un tiempo
después, en un dia auspicioso, se encontré con Shri Rama en Su ermita. El tenia el mechdn de pelo
en Su cabeza y vestia taparrabos (Dhoti).”

Bha
Yadi buddhih kritaa drashtum agastyam tam mahaa munim
Adyaiva gamane buddhim rochayasva mahaa yashah 8 (Ara 11.43)

“Durante Su conversacion con Bharata, Shri Rama le aconsejo que volviese ese mismo dia, y viese al
Sabio Agastya en el camino.”

Rgo

Bharatasya aarya putrasya shwashrunaam mama cha prabho
Mriga rupam idam vyaktam vismayam janayishyati 9 (Ara 43.18)

"“Este venado de muchos colores es tan atractivo que me sorprende’, dijo Janaki.”

De

Gachcha shighram ito rama sugrivam tam mahaa balam
Vayasyam tam kuru kshipramito gatvaadya raaghava 10 (Ara 72.17)

(Desde aqui, y hasta el final de la narracidn, los acontecimientos se cuentan en trazos mas globales)

97



“Janaki le pidié a Shri Rama que atrapase al venado. Shri Rama lo persiguio. Mas tarde, gritd: “iHa
Sita!”, Lakshmana lo siguid, ya que insistié en ir con Shri Rama. En ausencia de Shri Rama y
Lakshmana, Ravana abdujo a Sita. Entonces Shri Rama y Lakshmana partieron en busqueda de Sita.
En el camino, encontraron a Hanuman. Al conocer los detalles de su busqueda, éste aconsejo a Shri
Rama que trabara amistad con Sugriva ese mismo dia.”

Va
Desha kalou pratikshyasya kshama maamanah priyaa priye

Sukha duhkha sahah kaale sugriva vashago bhava 11 (Kis 22.20)

"Espera un tiempo y lugar oportunos. Es el momento de tolerar gustos y rechazos, también la
felicidad y su opuesto. Que el problema de encontrar a Sita le sea confiado a Sugriva.”

Sya
Vandyaaste tu tapassidhaah tapanaa vita kalmashaah

Prashtavyaah chaapi sitaayaah pravrittim vinayaanvitaih 12 (Kis 43.32)

“"Finalmente, Hanuman llego a Lanka, tras saltar por encima del océano. Se le aconsejo identificar y
acercarse a Sita con amabilidad. Ya que ella era respetuosa, observaba las penitencias y estaba libre
de imperfecciones, se dirigid a ella con humildad, como le habia instruido Sri Rama.”

Dhi
Sa nirjitya purim shreshthaam lankaam taam kaama roopinim

Vikramena mahaa tejaa hanumaan maarutaatmajah 13 (Sun 4.1)

"A través su valor y su coraje naturales, Hanuman, el hijo de Vayu, derroté a la fortaleza llamada
Lanka, y también destruyd un tercio de la armada de Ravana. Furioso, Ravana prendié fuego a la cola
de Hanuman. Utilizando este mismo fuego, Hanuman incendid la ciudad de Lanka y causo la
destruccion total.”

Ma

Dhanyaa devaah sa gandharvaah siddhaashcha paramarshayah
Mama pashyanti naatham raamam raajiva lochanam 14 (Sun 26.39)

"Los Devas, Gandharvas, Siddhas y Rishis estaban maravillados de ver los valientes actos de
Hanuman. El estaba lleno de alegria, ya que su mision habia sido exitosa, y él le daria las nuevas a
Shri Rama.”

Hi

Mangaalaabhi mukhi tasya saa tadaasin mahaa kapeh
Upatasthe vishaalaakshi prayataa havya vaahanam 15 (Sun 53.26)

"La visita de Hanuman a Lanka y su encuentro con Sita, le trajeron nuevas esperanzas y confianza.
Pero la verdadera Sita moraba en la morada de Agni (Dios del Fuego).”
Dhi

Hitam mahaartham mritu purva samhitam

98



Vyatita kaalaayati sampratikshamama
Vishamya tadvaakyam upasthita jvarah
Prasangavaan uttaram etadabravit 16 (Yud 10.27)

"Sita hablé suavemente, pero aquellas palabras estaban plenas de significado. Revelaban como habia
pasado su tiempo hasta entonces, y asi le transmitié muchas palabras de consuelo a Shri Rama. Al
escuchar de Sita, Shri Rama deseché sus preocupaciones. En el momento apropiado, hablé con
Vibhishana.”

Yo

Dharmaatmaa rakshasaam shreshthah sampraaptoyam vibhishanah
Lankaishvaryam dhruvam shrimaan ayam praapnotyakantakam 17

(Yud 41.68)

"Vibhishana se unioé a nuestro bando, prefiriendo el Dharma. Indudablemente sera el Regente de
Lanka, y no tendra enemigos.”

Io

Yo vajrapaataashani sannipaataa-
Nna chukshubhe naapi chachaala raajaa
Sa raama baanaabhihato bhrishaartha-
Shchachaala chaapam muhocha virah 18 (Yud 59.139)
"Ravana, que no podia ser alcanzado ni por el arma Vajra, fue victima de las flechas de Rama.”
Na
Yasya vikramamaasaadya raakshasaa nidhanam gataah

Tam manye raaghavam viram naaraayanam anaamayam 19 (Yud 72.11)

"Todos los demonios que habian librado la guerra contra Shri Rama murieron. Se podia concluir que
Shri Rama, al tener un valor tan tremendo, no era otro que Narayana Mismo.”

Pra
Na te dadrishire raamam dahantam ari vaahinim

Mohitaah paramaastrena gaandharvena mahaatmanaa 20 (Yud 93.26)

"Ver como las flechas de Shri Rama quemaban a incontables demonios era una vista terrible para
todos. Los restantes perdieron la consciencia por el Gandharvashthra.”

Cho

Pranamya devataabhyashcha braahmanebhyashcha maithili
Baddhaanjali putaa chedam uvaachaagni samipatah 21 (Yud 116.24)

"Al ser liberada del aprisionamiento de Ravana, Maithili (Sita) se incliné ante los Devas y los
Brahmanes. Entonces se dirigié al Dios del Fuego, Agni, pidiéndole que le hiciese la prueba de la
pureza (Pativrutya).”

99



Da
Chalannat parvatendrasya ganaa devaashcha kampitaah

Chachaala paarvati chaapi tadaashlishtaa maheshvaram 22 (Ut 16.26)

“Fue sometida a la prueba del fuego para asegurar su pureza. Al ver su firme determinacion, las
montanas se agitaron. Los mismos Devas sintieron escalofrios. Parvati también temblo, y abrazé a
Shiva con firmeza.”

Ya

Daaraah putraah puram raashtram bhogaachchaadana bhojanam
Sarvamevaa vibhaktam no bhavishyati harishvara 23 (Ut 34.41)

"Shri Rama consolé a Sugriva con muchas palabras amables.”
At

Yaameva raatrim shatrughnah parnashaalaam samaavishat
Taameva raatrim sitaapi prasutaa daaraka dvayam 24 (Ut 66.1)

"La misma noche en la que Shatrughna visité la ermita de Valmiki, Sita dio a luz a dos gemelos
varones.”

Idam raamaayanam kritsnam gaayatri bija samyutam
Trishandhyam yah pathennityam sarva paapaih pramuchyate.

"Este es el Ramayana entero contado en muy pocas palabras. También consiste de silabas que tienen

Su raiz en las silabas del Shri Gayatri Mantra. Cualquier devoto que lo recite tres veces al dia, a la
manfana, al mediodia y a la noche, se liberara de todos los pecados.”

100



La Importancia del Gayatri seguin las Escrituras

1. Todos los Vedas, Shastras y Puranas proclaman la importancia del Gayatri. En el Atharva Veda se ofrece a Gayatri la siguiente
plegaria, en la que se dice que Ella da longevidad, energia (Prana Shakti), animales utiles, fama, riqueza y brillo espiritual (Brahma
Tejas):

“Dios Todopoderoso en la forma de los Vedas ha declarado en el Atharva Veda, “Que Vedamata Gayatri, a quien imploro, purifique
a los Dvijas (Brahmanes) y les confiera longevidad, energia vital espiritual (Prana), animales, fama, riqueza y brillo espiritual.

2. “De la misma manera en que la miel, el Ghrit y el agua o la leche son, respectivamente, la esencia de las flores, la leche y el
gusto (Rasa), el Gayatri Mantra es la esencia de todos los Vedas.”

3. “Los Rishis y los santos dicen que no hay otro Mantra como el Gayatri Mantra en los cuatro Vedas. Los Vedas, el Yagya, el
Dana (donacién, caridad) y el Tapas no equivalen incluso a un pequefia fraccion del Gayatri Mantra.”

4. “Gayatri es la Madre de los Vedas. Es su origen.”
5. “El Dios Prajapati Brahma cre6 el Gayatri de tres partes como la esencia de los tres Vedas.”

6. “En la antigiiedad, Brahma comparo el peso del Gayatri con el de los Vedas, y encontré que el Gayatri pesaba mucho mas que
los cuatro Vedas juntos.”

7. “Se debe cantar y meditar en el Gayatri Mantra con el Pranava y los tres Vyahritis, porque no hay otro Mantra como el Gayatri
Mantra, que es capaz de destruir pecados.”

8. “Nada es mas excelso que la caridad con comida y agua, el Tapas de la no violencia, el Japa del Gayatri y el Agnihotra con los
Vyahritis.”

9. “Gayatri toma de las manos a una persona que cae en el océano del infierno y la rescata. Por lo tanto un Dvija deberia realizar
el Japa del Gayatri diariamente con el corazén puro.”

10. “Los Upanishads son la sustancia de los Vedas, y el Gayatri junto con sus tres Vyahritis es la substancia de los Upanishads.”

11. “Gayatri es la Madre de los Vedas. Es la destructora de los pecados. No hay otro Mantra mas piadoso y purificador que el
Gayatri Mantra, ni en esta Tierra ni en el Cielo.”

12. “De la misma manera en que el fuego es la mejor de todas las Deidades, el Brahmana es el mejor entre los hombres y la
primavera es la mejor de las estaciones, Gayatri la mejor de las métricas.”

13. “De la misma manera en que no hay Tirtha (lugar sagrado) como Ganga y no hay Dios como Keshava, no hay Japa mejor que
el Gayatri, ni en el pasado ni en el futuro.”

14. “De todos los Shuktas, Rig, Yaju y Sama Vedas y los Mantras, como el Om, el Japa del Gayatri es el mejor.”

15. “Elakshar, que significa Om, es Parabrahma. El Pranayama es un gran Tapas. Nada es un mayor purificador que el Gayatri
Mantra.”

16. “Oh Yudhishtira, todas las personas que pertenecian al Chandra Vansha, Surya Vansha, Raghu Vansha y Kuru Vansha solian
realizar el Japa del Gayatri después de purificarse.”

17. “No tiene sentido exagerar un asunto. El conocimiento logrado del Gayatri es Kamadhenu para las gentes Dvijas (dos veces
nacidas).”

18. “El Gayatri es la esencia y la sustancia de todos los Vedas. El Gayatri es Brahma. El Gayatri mismo es Dios Todopoderoso.”
19. “Se conoce al Ganga como tal porque incluye todos los Tirthas. Es una forma de Brahma Gayatri.”

20. “El Gita contiene todos los Shastras. El Gita no es nada mas que una forma del Gayatri. Gaya Tirtha y Goloka también son
formas del Gayatri.”

21. “Ya sea que un hombre esté puro o impuro, esté sentado o camine, en cualquier condicién la que esté un hombre sabio, debe
realizar el Japa del Gayatri. Un hombre se libera de todos los pecados a través de este Japa.”

101



22. “Al contemplar el Gayatri se destruyen los pecados, se obtiene el Cielo y un hombre logra todos los cuatro objetivos, a saber,
Dharma (virtud), Artha (riqueza), Kama (placeres mundanos) y Mokshya (salvacion).”

23. “Los que cantan Mantras diferentes del Gayatri son tontos; es como si dejaran comida preparada y salieran a limosnar por
comida.”

24. En este como en todos los demas Lokas, nada es mas grande que el Gayatri para el éxito en el trabajo diario, el cumplimiento
de los deseos y el desarrollo del Tapas.”

25. “El que conoce el Gayatri (que también se conoce como Savitri) alcanza el Cielo. Por lo tanto, se debe realizar el Japa del
Gayatri después de tomar un bafio con la mente calma y silenciosa, ya que esto destruye todos los pecados.”

102



GAYATRI GUITA

1
Om

“Om es el Nombre de Dios que es mejor, libre de pecado, piadoso, digno de meditar en él y principal. Los Vedas lo
describen como justo, imparcial, sin forma y sachchidananda sarveshvara. Es el controlador, el amo y el alma de todo
el universo.”

Significados Sri Ram Acharya: El camino para obtener a Dios y complacerlo es seguir las reglas formuladas por El. El permanece
inafectado por la censura o la alabanza. El hombre sufre dolor u obtiene felicidad de acuerdo a sus propios actos. Se debe
considerar que Dios permea todo y por lo tanto no se deben cometer pecados ni siquiera en secreto. El servicio al hombre es
adoracion a Dios. Siempre se debe sentir la existencia de Dios en nuestro ser. Ello purifica el alma y la persona experimenta sat,
chit y ananda.

2
Bhuh

“Los Munis (santos) llaman bhuh al prana. Permea uniformemente a todos los seres vivos. Esto prueba que todos los
seres vivos son iguales. Por lo tanto el hombre debe considerar a todos los seres humanos y a los otros seres vivos
como a si mismo.”

Significados Sri Ram Acharya: Igual que nosotros mismos, todos atraviesan dolor y sufrimiento, asi que no se debe atacar a nadie.
Debemos tratar a los demas de la manera en que nos gustaria que nos traten a nosotros. Se debe mirar a todos con ecuanimidad.
Nadie debe ser discriminado por su raza, credo, familia, comunidad, pais o por su sexo. Sélo el buen o mal trabajo puede ser
causa para la discriminacion.

3
Buba

“La destruccion de todos los sufrimientos de este mundo se llama bhuvaha. Toda labor debe hacerse con el
sentimiento de cumplimiento del deber. Las personas que siempre trabajan sin ninguna expectativa de placer siempre
permanecen felices.”

Significado Sri Ram Acharya: EL deber del hombre sélo es trabajar, el resultado yace en Dios. En vez de pensar que la felicidad
yace en conseguir una cosa particular, se debe pensar que cumplir con el deber propio es la fuente de todos los placeres. Aquel
que considera a su deber su meta se convierte en un Karmayogi y siempre permanece feliz. Una persona siempre debe estar
absorta en hacer buenas obras. Esta es la esencia y la sustancia del Karma yoga del Gita.

4
Suahah

“La palabra suaha otorga firmeza a nuestra mente. Una mente movediza debe hacerse firme y sana. Una persona debe
permanecer absorta en la verdad y ejercitar el auto control para obtener los tres tipos de paz.”

Significado Sri Ram Acharya: Al confrontarse con circunstancias inciertas, el hombre muchas veces se vuelve inquieto debido a la
pena, el sufrimiento, la ira, la malicia, la pobreza, la desilusion, la preocupacion y le miedo, y pierde su equilibrio mental. Al obtener
circunstancias favorables se infla por e ego, la arrogancia y la impertinencia, asume un aire de auto exaltacion, malgasta el dinero
y comienza a comportarse muy innaturalmente. Estas dos condiciones son como la intoxicacion y la fiebre. Nublan la sabiduria
previsora, y las acciones y los pensamientos del hombre se envician, y se vuelve ciego y loco. Para salvar al alma interna de estas
tormentas devastadoras, la mente del hombre se debe hacer firme, equilibrada, sana y sincera. Sélo entonces se puede obtener
paz fisica, mental y espiritual.

103



5
Tat

“La palabra tat indica que s6lo aquel es sabio en este mundo, que conoce el secreto de la vida y la muerte.”

Significado Sri Ram Acharya: EI hombre siempre esta en las garras de la muerte. ;Cual es la certeza de que no dejemos de
respirar en el siguiente momento? La vida humana, que es rara de conseguir incluso para los Dioses, debe utilizarse de esta
manera. Debe ser ponderado si en esta vida corta vale la pena sufrir por mucho tiempo al cometer pecados para placeres
momentaneos.

Si se hacen buenas obras como el avance del conocimiento, la ayuda social y la prédica religiosa, la vida se debe considerar
eterna. Si esta labor no puede completarse con este cuerpo, se hara en la préxima vida. Es seguro que una persona que le saca
el mejor provecho a su vida, disfruta de la bienaventuranza incluso después de la reencarnacion. Pero el futuro de una persona
que malgasta los momentos presentes de su vida es muy oscuro. Por lo tanto no nos debemos arrepentir por todo lo que ha
pasado y debemos darle el mejor uso a la vida restante.

6
Savita

“La palabra Savita sugiere que el hombre debe ser fuerte como el Sol y pensar que todos los objetos y experiencias se
relacionan con nuestra propia alma.”

Significado Sri Ram Acharya: El Sol se ha llamado virya y la Tierra, raj. El mundo funciona debido al poder del Sol. El alma funciona
y crea diversos tipos de circunstancias. EL destino, el sino, la suerte, etc., también son el resultado de nuestras acciones pasadas.
Asi que debemos adaptarnos de acuerdo a circunstancias que parecen ser buenas. Esta dentro del poder del hombre hacer su
propio destino. Por lo tanto se debe dar mas atencion al auto desarrollo. Una persona obtiene ayuda externa de acuerdo a su
condicion interna.

El hombre debe ser brillante, fuerte y laborioso. Debe intentar equiparse con ocho tipos de fuerza, a saber, salud, conocimiento,
riqueza, eficiencia, organizacion, fama, coraje y verdad, y siempre permanecer fuerte.

7
Varenyam

“La palabra varenyam indica que cada hombre debe proceder siempre hacia la excelencia. Un hombre obtiene
excelencia al ver, contemplar, pensar y hacer cosas excelentes.”

Significado Sri Ram Acharya: Un hombre se moldea como piensa. EL pensamiento es un molde y la vida es arcilla mojada. Nuestro
pensamiento se moldea de acuerdo a los pensamientos en los que estamos absortos. Obtenemos compafieros particulares,
tomamos intereses e inspiraciones particulares y actuamos acordemente. Por lo tanto debemos entrar en contacto con las mejores
personas, leer los mejores libros, tener los mejores pensamientos, presenciar los mejores acontecimientos y hacer las mejores
obras, si queremos volvernos excelentes. Mantener la fe en la excelencia, honrar debidamente y adoptar la excelencia que se
encuentra en otras personas son asuntos esenciales para aquellos que quieren hacerse excelentes.

8
Bhargo

“La palabra bhargo sugiere que el hombre debe volverse libre de pecado. Debe estar atento para evitar los pecados.
Debe odiar a los pecados y luchar duramente para destruirlos, manteniendo sus resultados malignos en el recuerdo de
la mente.”

Significado Sri Ram Acharya: Todos los sufrimientos del muerdo se deben a lo pecados. Hay personas que se encuentran sufriendo
de innumerables dolores y agonias en hospitales, carceles y otros lugares debido a sus pecados presentes y pasados. Un pecador
sufre en el infierno. Los santos y las personas benevolentes sufren ellos mismos, y toman el peso de los pecados cometidos por
otros sobre sus hombros, y los reforman. Quienquiera que sufra, es seguro que los sufrimientos se deben a los pecados. Por lo
tanto aquellos que temen los pecados y desean la felicidad, deben intentar escapar de los pecados y expiar por los pecados
cometidos en el pasado. Permanecer alerta a los pecados y luchar duramente para destruirlos es una labor extremadamente
piadosa, porque al hacerlo innumerables personas se liberan de los sufrimientos y se vuelven felices. La verdadera felicidad yace
en el estado de libertad de pecado.

104



9
Devasya

“La palabra devasya significa que el hombre, que es mortal, puede obtener la inmortalidad o divinidad. Un hombre crea
el Cielo dentro suyo y fuera suyo al tener perspectivas puras como las de Dios, al servir a todos los seres vivos, al
hacer obras benevolentes y extender ayuda a los débiles.”

Significado Sri Ram Acharya: Todo lo que existe en esta creacion de Dios es piadoso y lleno de bienaventuranza. Tener una
perspectiva placentera de este mundo, que es la creacion de Dios, erradicar los defectos creados por el hombre y promover el
crecimiento de la excelencia divina es labor divina. Un hombre se puede volver Divino (devata) al tener una vision divina asi. Una
persona que no se considera a si misma el cuerpo fisico, sino que sabe que es el alma, es inmortal. Se libera del miedo a la
muerte. Tratar a todos los seres vivos con amor como a si mismo, mantener puros nuestra conducta y nuestro caracter y utilizar
nuestro propio poder para levantar a los pobres y a los oprimidos es divinidad. Esta Tierra se vuelve tan llena de bienaventuranza
como el Cielo para aquellos que tienen estas virtudes.

10
Dhimabhi

“Dhimahi implica que debemos embebernos dentro nuestro de todo tipo de poderes sagrados. Los Vedas proclaman
que sin ello un hombre no puede obtener paz.”

Significado Sri Ram Acharya: Hay diversos tipos de poderes materiales en el mundo. Las personas obtienen prosperidad y
alabanza por fuerza de su riqueza, posicion, poder politico, fuerza fisica, organizacion, armas, conocimiento, sabiduria, eficiencia,
etc., pero esto es temporario. Podra dar placer, pero este placer termina por el menor golpe o impacto. La felicidad duradera yace
en los poderes espirituales sagrados, que se conocen como poderes divinos o riqueza divina. La felicidad que se obtiene por
virtudes divinas como la valentia, la sabiduria previsora, la firmeza, la generosidad, la auto restriccion, la benevolencia, la
disposicién a estudiar, la austeridad devota, la compasion, la verdad, la no violencia, la amabilidad, la paciencia, el amor, el buen
juicio, etc., no se puede comparar con ninguna cantidad de riqueza material. Por lo tanto el hombre debe tratar de incrementar su
reserva de riqueza divina.

11
Dhiyo

“Dhiyo indica que un hombre sabio debe indagar profundamente, hacer un estudio profundo de los Vedashastras y
conocer su mejor sustancia, porque la verdad sélo se puede conocer por el intelecto puro.”

Significado Sri Ram Acharya: hay diversas ideologias, la mayoria de las cuales son contradictorias entre si. Los principios que
subyacen a un shastra son muy opuestos a aquellos proclamados por otros. Por lo tanto los pensamientos de diferentes rishis y
personas eruditas no son uniformes. Bajo estas circunstancias, uno no debe ponerse nervioso. Una cosa que una vez fue correcta
de acuerdo al tiempo, lugar, persona y circunstancias puede ser errénea en circunstancias diferentes. Las ropas que so Utiles en
invierno son inutiles en verano. De la misma manera, una cosa que es apropiada en circunstancias particulares puede volverse
inapropiada en circunstancias cambiadas. Por lo tanto no debemos culpar a las personas eruditas, rishis, lideres o Shastras, sino
aceptar solo aquellos elementos que sean apropiados en las circunstancias presentes. Por lo tanto, una decision sobre lo correcto
y lo incorrecto se debe hacer sobre la base de la légica, la sabiduria y la justicia, manteniendo en mente las circunstancias que
existen en el momento presente.

12
Yonaha

“La palabra yonaha significa que debemos utilizar el minimo de los poderes y los recursos que poseemos para nuestro
propio uso, y utilizar el resto despojadamente para el beneficio de los débiles.”

Significado Sri Ram Acharya: Dios nos ha dado conocimiento, fuerza y prosperidad en préstamo para que podamos ganar el
crédito de obtener respeto, fama, felicidad t el resultado de virtudes rectas. Pero todo esto debe utilizarse cada vez mas en hacer
el bien a otros, especialmente en ayudar a los pobres, y no en el lujo y la comodidad, el disfrute sensual, la acumulacion del dinero
y la satisfaccién del ego propio. La gloria de las personas que son eruditas, fuertes y ricas yace en intentar de elevar a los inocentes,

105



mas débiles y pobres. De la misma manera en que el poder y las potencialidades de los arboles, las fuentes, los tanques, los
parques, las flores, el fuego, el agua, el aire, la electricidad, etc., siempre se utilizan en hacer el bien a los otros, también debemos
entregar todos nuestros poderes y recursos para el bien comun, manteniendo sé6lo un poco para nuestra subsistencia.

13
Prachodaiat

“Prachodaiat significa que el hombre se debe inspirar a si mismo y a otros para seguir el camino de la verdad. Las
personas eruditas llaman a este trabajo religion.”

Significado Sri Ram Acharya: La inspiracion es el poder mas grande del mundo, sin el cual todos los recursos, sin importar cuan
importantes sean, son inutiles. Un hombre que toma la iniciativa y se absorta en el trabajo, tras inspirarse debidamente, es capaz
de juntar y aprovechar todos los recursos. Obtiene ayuda divina y también diversos colegas. Por lo tanto, un hombre debe
inspirarse a si mismo y a otros a marchar adelante en el camino de la rectitud, en la direccion de la excelencia. Nadie se puede
beneficiar apropiadamente cuando se dan regalos mundanos. No hay un trabajo mas piadoso, sagrado y benevolente que dar
inspiracién para hacer buenas obras.

14

“Cualquier personas que comprenda este Gayatri Guita perfectamente se libera de todo tipo de sufrimiento y siempre
permanece feliz.”

Significado Sri Ram Acharya: Estos catorce versos dobles del Gayatri Guita son la esencia y la sustancia del conocimiento que
contiene todos los Vedas y Shastras. Se encontraron catorce gemas como resultado del calentamiento de los océanos. Estos
catorce versos dobles son gemas que se encontraron al indagar profundamente y conducir un estudio profundo de todas las
escrituras. Una persona que siempre asimila estos elementos en su vida nunca puede permanecer infeliz. Siempre disfruta de la
bienaventuranza.

En el Gayatri Mantra, se reza por que El inspire nuestra mente para hacer actos segtin Su voluntad, para que podamos discriminar
lo errado de lo correcto, y lo piadoso de lo pecaminoso, y, de esta manera, abandonemos los actos malos y pecados y hagamos
siempre acciones piadosas. Podemos observar que, debido al brillo de los objetos materiales, dia a dia nos sumergimos mas en
el odio, el orgullo, la sensualidad, el egoismo, etc., quienes son nuestros enemigos ocultos, y nos alejan del verdadero camino de
hacer actos inspirados por la Voluntad de Dios, adoracion, etc. Ni qué decir de la militancia que ha arruinado la paz y la hermandad
internacional. Asi que, en este momento de una crisis tan aguda y avanzada, el Gayatri Mantra, este Mantra tan piadoso, supremo
y omnipotente, es una practica perfecta de adoracion a Dios para superar al enemigo oculto mencionado, expandir la paz y la
hermandad e, incluso, obtener la Salvacion. El resto se dara de manera natura

106



Exaltacion de la Grandeza del Gayatri por Personalidades Eminentes

En la religién hindu hay varios conceptos fundamentales, y en respecto a algunos de ellos hay controversias y opiniones
contradictorias. Pero todas las sectas, santos y Rishis han aceptado unanimemente la importancia del Gayatri Mantra.

El Atharva Veda incorpora una plegaria (19-1-71) en alabanza del Gayatri que declara que éste confiere longevidad, energia,
poder, fama, riqueza y brillo divino (Brahma Tejas).

De acuerdo a Vishvamitra, en los cuatro Vedas no hay otro Mantra como el Gayatri Mantra. Todos los Vedas, Yagya, caridad,
Tapas (austeridad devocional) no son equivalentes ni a una pequefia parte del Gayatri Mantra.

Manu dice que “El Gayatri Mantra de tres partes fue formado por Brahma como la esencia de los tres Vedas. No hay un Mantra
mas purificador que el Gayatri Mantra. Cualquier persona que hace el Japa del Gayatri por tres afios, realiza a Dios. Un Dvija
(persona dos veces nacida, conocida como Brahmana) que medita en el Gayatri Mantra en los crepusculos de la mafiana y de la
tarde, obtiene el beneficio de leer los Vedas. Esta persona puede obtener poderes divinos (Siddhis) con solo hacer el Japa del
Gayatri. Los que realizan el Japa de este Mantra mil veces al dia, se liberan de los pecados como un serpiente muda de piel. Un
Dvija (un dos veces nacido o iniciado en el canto del mantra) que no canta el Gayatri merece ser condenado.”

Yogiraja Yagyavalkya dice “El Gayatri y los Vedas fueron pesados en una balanza. El Gayatri era mas pesado. Los Upanishads
son la esencia de los Vedas y se considera al Gayatri, junto con sus Vyahritis, como la esencia de los Upanishads. Gayatri es la
Madre de los Vedas, destruye los pecados; y no hay Mantra mas purificador que el Gayatri Mantra, en este Tierra y en el Cielo.
No hay lugar de peregrinaje mejor que Ganga. Nadie es mas excelso que el Dios Keshava. De la misma manera, no hay Mantra
superior al Gayatri Mantra. EI que conoce el Gayatri se convierte en maestro de todo el conocimiento y se convierte en Shrautiya.
Un Dvija que no se dedica con devocién al Gayatri, es como un Shudra, aunque sea muy versado en los Vedas, y todo su esfuerzo
es futil. El que no conoce el Gayatri se priva de Brahmanatva y se vuelve pecaminoso.”

De acuerdo a Parashara, “De todas las meditaciones, Shuktas y Veda Mantras, el Gayatri Mantra es el supremo. Ya que entre los
Vedas y el Gayatri, el Gayatri es superior. El que realiza el Japa del Gayatri con devocion, se purifica y se libera. Una persona que
no tiene el Gayatri, no se puede considerar un Brahmana, aunque haya leido los Vedas, Shastras, Puranas e historia.”

Shanka Rishi opina que “Sélo el Gayatri extiende una mano en ayuda y salva a una persona que cae en el océano del infierno.
No hay nada superior a él, en la Tierra como en el Cielo. Sin dudas, una persona que conoce el Gayatri, obtiene el Cielo (Svarga).”

De acuerdo a Shaunaka Rishi, “Un Dvija puede o no hacer otros tipos de practica. Pero sélo se libera haciendo el Japa del Gayatri,
y obtiene asi todos los placeres materiales y espirituales. La realizacion de un Japa de diez mil repeticiones evita el desastre en
el momento de la crisis.”

Attri Muni dice, “El Gayatri purifica completamente el alma. Por el glorioso poder del Gayatri se limpian defectos profundamente
enraizados, y vicios. Para aquel que comprende plenamente la sustancia del Gayatri, no queda nada mas para disfrutar en este
mundo.”

De acuerdo a Maharshi Vyasa, “De la misma manera en que la miel es la esencia de la flor y el Ghrit el de la leche, el Gayatri es
la esencia de todos los vedas. Para aquel que ha adquirido la maestria en él, el Gayatri es como Kamadhenu (la vaca celestial
que otorga todos los deseos). El Ganga purifica los pecados cometidos por el cuerpo fisico, pero Gayatri, el Brahma Ganga,
purifica el alma. Una persona que recurre a sistemas de practica diferentes del Gayatri, es como un tonto que abandona
delicadezas deliciosas y se dedica a pedir comida como limosnero. No hay nada superior al Gayatri para lograr el éxito deseado
y desarrollar el poder de la austeridad devocional (Tapas).”

Bharadvaja Rishi dice que “incluso un Dios como Brahma realiza el Japa del Gayatri. Lleva a la realizaciéon de Dios. Un hombre
cruel se libera de sus vicios realizando el Japa del Gayatri. Una persona que no tiene el Gayatri es peor que un Shudra (persona
de energias oscuras).”

Una persona que canta el Gayatri observando el voto de Brahmacharya y consume frutas frescas del Anvala (arbol emblic
myrobalan), de acuerdo a Charaka Rishi obtiene longevidad. De acuerdo a Narada “Gayatri es la devocion (Bhakti) personificada.
Dondequiera que esté Gayatri en forma de devocioén, indudablemente reside el Dios Narayana.”

Vashishtha dice que “Las personas que son tontas, caprichosas e inconstantes alcanzan una posicién alta por influencia del
Gayatri, y su salvacion es segura. Los que cantan el Gayatri firmemente y con piedad, realizan el Ser.”

Casi todos los Rishis expresaron opiniones similares. Por lo tanto es patente que, aunque tenian opiniones divergentes respecto
de otros temas, todos ellos tenian una fe considerable en el Gayatri y su canto.”

107



De acuerdo a Jagadguru Shankaracharya “describir la gloria del Gayatri esta mas alla de la competencia humana. Nada en el
mundo es tan importante como tener sabiduria. Esta sabiduria, por la cual se obtiene la realizacion del Ser a través del
entendimiento divino, esté inspirada en el Gayatri. El Gayatri es el Mantra inicial. Es una encarnacion para destruir los pecados y
promover las virtudes.”

Mas alla de las opiniones que expresaron los antiguos Rishis y santos, las personalidades eminentes, los fildsofos y practicantes
de la espiritualidad de los siglos actuales y pasados han aceptado inequivocamente la importancia y gloria del Gayatri Mantra.
Suami Ramakrishna Paramahansa declar6 que “Les digo a las personas que no es necesario ocuparse en Sadhanas
prolongadas. Realicen la simple Sadhana del Gayatri y vean el resultado. Con la Sadhana del Gayatri se obtienen grandes Siddhis.
Sin dudas este Mantra es pequefo, pero es extremadamente poderoso.”

Suami Dayananda, el fundador de Arya Samaj, era un practicante acérrimo del Gayatri. Le dijo al gobernante de Gualior que el
Gayatri Puruscharana es mejor que el discurso semanal del Bhagavata. Suamiji entren6 a muchas personas, como
Sachchidananda, Hiralal Raval, Ghodal Singh, etc., en el método de la realizacién del Japa del Gayatri en Jaipur. En Multan,
Suamiji proclamo la supremacia de este Mantra, y dijo que el origen de todos los Vedas es el Gayatri Mantra. Dijo que en los
tiempos antiguos todos los Rishis y santos realizaban el Japa de este Mantra. Suamiji hizo que se celebraran varios Gayatri
Anushthans en diferentes lugares.

Suami Ramtirtha dijo que “la tarea mas importante es obtener a Rama. El propdsito del Gayatri es erradicar el ansia del intelecto
por los placeres sensuales e inculcar en él un profundo interés en Dios. Sélo aquel cuyo intelecto es puro puede obtener a Dios.
En el intelecto debe haber una piedad tal, que considere a Rama mas grande que Kama (sensualidad).”

Vivekananda dijo “A un rey solo se le debe rogar lo que corresponde a su dignidad. Sélo la sabiduria recta es lo mas indicado
que se puede pedir a Dios. Dios le confiere la sabiduria recta a la persona con la cual esta complacido. La sabiduria recta lleva al
avance en el sendero recto, y el trabajo recto resulta en felicidad de todos los tipos. Aquel que avanza hacia la verdad, siempre
esta feliz. El Gayatri es un Mantra de sabiduria recta y, por lo tanto, se lo llama la corona enjoyada de todos los Mantras.

De acuerdo a Mahamana Madanmohan Malviya, “El Gayatri es la gema mas preciosa que nos han dado los Rishis. Purifica el
intelecto, y el alma se ilumina con la luz de Dios. Incontables almas se liberaron de las ataduras mundanas debido a esta
iluminacion. El Gayatri tiene el poder de inculcar el sentimiento de dedicacion a Dios y de erradicar la escasez de necesidades
mundanas. La Sadhana del Gayatri es extremadamente necesaria para los Brahmanas. Una persona que no realiza el Japa del
Gayatri es culpable de desatender sus deberes.”

Maharshi Ramana predico que, de todos los conocimientos, el conocimiento del Mantra es extremadamente poderoso. Por el
poder de los Mantras se logra un éxito maravilloso. El Gayatri es un Mantra tal, que resulta en beneficios tanto materiales como
espirituales.

El Prof. R. Shrinivasan, ha declarado que el Gayatri se considera el Mantra mas poderoso en la fe de la religion india. Su
significado es extremadamente misterioso y de implicaciones enormes. Tiene efectos diferentes en personas de disposiciones
mentales diferentes.”

De acuerdo a Lakamanya Tilak, “La lucho politica no liberara por si sola a la nacién India de las ataduras de la esclavitud. Para
esto, se debe iluminar el alma interna, para que sea posible discriminar lo correcto de lo incorrecto, y las personas puedan ser
inspiradas para abandonar el camino incorrecto y seguir el recto. El Gayatri Mantra incorpora este sentimiento.”

El gran poeta Indio Rabindranath Tagore dijo, “El Mantra que puede despertar a la India es tan simple que se puede cantar con
una bocanada de aire. Es el Gayatri Mantra. No hay absolutamente ninguin espacio para la disputa o la argumentacion légica
respecto a la practica de este Mantra piadoso.”

De acuerdo a Mahatma Gandhi, “El Japa constante del Gayatri Mantra es util para curar los males fisicos y para la elevacion del
alma. El Japa del Gayatri que se realiza con la mente calma y libre de perturbaciones, tiene el poder de evitar el peligro en la hora
de la angustia.”

Yoga Arvinda ha proclamado la importancia del Japa del Gayatri. De acuerdo a él, el Gayatri tiene el poder de lograr tareas
importantes.

S. Radhakrishnan dice “Si reflexionamos sobre la plegaria universal Gayatri, nos daremos cuenta del beneficio inmenso que
provee. El Gayatri es una plegaria lastimosa para rejuvenecer la fuente de nuestra vida.”

Asi, ademas de las opiniones que expresaron los antiguos Rishis, santos, etc., hay una vasta coleccion de citas de muchos
intelectuales notables y eminentes de nuestro siglo, sobre cuyo fundamento se puede concluir que la Sadhana del Gayatri no es
una fe ciega o tradicién vana, sino que tiene la fuerza de potentes factores que se relacionan al progreso en el Ser. Todos los que
tomaron la proteccion de este gran poder se beneficiaron inmensamente. La Sadhana del Gayatri nunca es infructifera.

108



109



PURUSHA SHUKTAM

Los Vedas contienen la sabiduria de Dios. La esencia de los Vedas esta en el Pususa-sikta o la meditacion en la Persona
Cosmica que es Dios, y la esencia del Purusa-siikta esta en estos vyahris. Por lo tanto, Bhuh es Rg Veda, Bhuvah es Yajur Veda,
y Svah es Sdma Veda. Los quince mantras en el Purusa-sikta explican en detalle estos tres ritmos del Gayatri. Por lo tanto, Bhdh
es explicado en los primeros cinco mantras, Bhuvah en los segundos cinco y Svah en los ultimos cinco mantras de la gran plegaria
del Purusa-siikta:

Estos son los cinco versos explicando el significado interno del ritmo Bhdh:

|
Sahasra Shirshaa Purushah: Sahasraakshas Sahasrapaath
Sabhumim Visvatho Vruthvaa Athyathishta Dhasaangulam
Om. La Persona Primaria tiene mil cabezas, mil ojos, mil pies. Permeando en universo entero, trasciende todo. (Esta
diez dedos por encima, que significa trascendental. Aqui el numero mil significa infinito.)
Il
Purusha Ye've'dhagum Sarvam Yath Bhutham Yascha Bowyam
Uthamri Thathvath Esaanah: Yadhannenaathi Rohathi
Om. Todo esto es la Persona Suprema — aquello que fue, aquello que sera. El es el Sefior de la inmortalidad. Cuando esta
encarnado, Se muestra como si creciera por la comida (mientras en realidad El es la esencia).
]l
Ethaa Vaanasya Mahimaa Athojyaa Yaaguscha Purushah
Paadhosya Visvaa Bhuthaani Thripaadhasyaa Mruthandhivi
La gloria de esta Persona Primaria est4 manifestada en este Universo que es Su creacion. El es infinitamente mas grande que
este universo. Este universo entero con todos los objetos animados e inanimados es s6lo un cuarto de esta Persona Suprema.
Tres cuartos de Su poder y manifestacion estan brillando arriba, en las esferas trascendentales que son indestructibles.
v
Thripdurthva Udhaith Purushah: Paathos -e'haabhavaath Punah
Thatho Vishvang Vyakraamath Saasanaana Sane Abhi
Los tres cuartos invisibles de refulgencia de esta Realidad Cdsmica estan establecidos en las esferas de la luz. Sélo Su cuarto
de refulgencia aparece aqui. Entonces Este [cuarto de poder manifestado, esta Persona Primaria] permea a todos (aquellos
que manifiestan hambre y sed), y también a toda la materia inerte [con varios nombres y formas.]
Vv
Thasmaadh viraadajaayatha Viraajo Adhipurushah:
Sajaatho Athyarikshatha Pascaadhbhumim —athopuraha
El universo de variadas formas emergio de esta Persona Primaria. Sosteniendo el cosmos [como Su cuerpo] el Ser
Supremo se manifesto. El cred a los seres celestiales, animales y humanos y a la tierra por Su propio poder, a pesar de que él
siempre fue trascendental.
Estas son los cinco versos que explican el significado interno del ritmo Bhuvah:

Vi
Yath purushena Havishaa Dhevaayakyamath anvatha
Vasanthoasya Asithaajyam Greeshma Idhmas Saradhdhavihi
Mas tarde, [para propiciar esta Verdad Césmica] los celestiales hicieron un sacrificio de fuego [simbdlico mental]. Para este
sacrificio, la primavera se convirtié en lo ofrecido, el verano se convirtié la madera del fuego, el otofio se convirtié en la ofrenda
principal.
Vil
Sapthaasyaasan Pari dhayah: Thrissabtha Samidhah Krithaah
Dhevaayath Yagnyamthan Vaanaah: Abhathnan Purusham Pasum
Para este [sacrificio], siete [metros] son los limites. Veintiun [principios] son los palos de fuego. Para esta pila sacrificial, dioses
ataron la Verdad Césmica Misma [por la cuerda del mantra para su realizacion.]
VIl
Tham Yagnyam Bharhishi Prowkshan Purusham Jaathamagrathah
Thena Devaa Ayajantha Saadhyaa Rushayaschaye
Instalaron la Persona Césmica sobre el pasto sagrado y Lo invocaron alli, Aquel que habia sido antes [de la creacién y el objeto
del gran fuego sacrificial]. Por lo tanto, los celestiales y los seres perfeccionados [juntandose] llevaron a cabo el fuego sacrificial
[mental], [la gran meditacién, manteniéndolo a El como el ofrecimiento principal]

IX
Thasmaath Yagnyaath Sarvahuthah: Sambrutham Brushadhaajyam
Pasugusthaagus Chakre Vaayavyaan Aaranyan graamya -aschaye

110



Alli emergié un curd que contenia el ghee (manteca clarificada) del altar del fuego sacrificial en el cual el Ser Césmico Mismo era
el mas alto ofrecimiento. Mas tarde, aves que vuelan, animales del bosque, y los animales que se mueven en las aldeas fueron
creados.

X
Thasmaath Yagnyath sarvahuthah: Ruchassaamaani Jaggire
Chandaagumsi Jaggire Thasmaath Yajusthasmaath ajaayatha
Todos los [mantra-s conocidos como] Rik, Yajus, Sdman, y las métricas emergidos de ello [en el cual el Ser de todos los seres
fue el ofrecimiento principal].

Estos son los cinco versos que explican el significado interno del ritmo Svaha:
X1
Thasmaadhasvaa Ajayantha Ye kecho Bhayaadhathah
Ghavoha Jaggire Thasmaath Thasmaath jaathaa ajaavayah
Caballos, animales que tienen dientes de dos lineas, vacas, cabras, ovejas y similares nacieron de este Sacrificio Césmico.
Xl
Yath Prusham Vyadhadhuhu Kathidhaavya kalpayan
Mukamkimasya Kowbhahu Kaa Vuru Paadhaa uchyethe
¢ En cuantas partes dividieron a este Ser césmico cuando decidieron verterlo como el ofrecimiento? ¢ Cual es Su cara? ¢ Cuales
son Sus brazos? ;Sus caderas y pies?
Xl
Brhaahmanosya Mukmaasith Bhaahu Raajanyakrithah
Uruthathasya Yadhvaisyah: Pathbyaagum Sudhro Ajaayatha
Los Brahmins (sacerdotes) emergieron de la boca, Ksatriyas (guerreros) de los brazos, Vaisyas (comerciantes) de las caderas,
Sddras (hombres de servicio) de los pies de esta Persona Césmica.
XV
Chandramaa Manso Jaathah: Chakshos Suryo Ajaayatha
Muka -adinthrascha -agnischa Praanaath Vaayurajaayatha
De Su mente emergio la luna, el sol de Sus ojos, Indra (Sefor del primer cielo) y Agni (dios del fuego) de Su boca, y el Halito
Cosmico (Vayu, el aire) emergio de Su aliento (prana).
XV
Naabhyaa Aasitha -anthariksham Sirshnodhyows Samavarthatha
Pathbhyaam Bhumir Dhisasrothraath - Thathaa Loghagum Akalpayan
La atmosfera emergié de Su ombligo, ala esfera de luz (Dyuloka) de Su cabeza, la tierra de Sus pies, las direcciones de Sus
orejas. Por lo tanto, los celestiales (devas) crearon todas les esferas (lokas) de Su Cuerpo Césmico.

Conclusion:
Yaggnena Yaguamayajantha dhevaah: - Thaani Dharmaani Prathamaanyasan
Thehanakam Mahimaanassajanthe - Yathra Poorve Saadhyassanthi Devaah

Por lo tanto, los dioses adoraron al Dios de dioses (mentalmente) a través del sacrificio. La técnica usada en ese yajfia
se convirtié en la primera ley de la vida. La meditacion en esta Forma Césmica de Dios lleva a los devotos al cielo mas alto en el
cual los maestros y los angeles viven.

Om. Santih, Santih, Santih

111



Ventajas del Japa del Gayatri

A base de estas citas, se puede tener un pequefio indicio de las importantes ventajas que otorga el Japa del Gayatri.
Especificamente, se dice que es esencial para los Brahmanes, cuyo fundamento principal es la sabiduria recta. Se obtiene
sabiduria recta al seguir la senda del Gayatri.

1. “Se debe realizar la Sadhana del Gayatri diariamente, ya que es la esencia de todos los Vedas y los sagrados Upanishads.”

2. “La Sadhana del Gayatri Mantra es la esencia de todos los Vedas. Incluso un Dios como Brahma medita en el Gayatri y realiza
su Japa en el crepusculo.”

3. “Un Brahmana que realiza sélo el Japa del Gayatri, obtiene la salvacion.”

4. “Aquel que realiza el Japa del Gayatri diariamente por tres afios, realiza a Dios y adquiere el poder de ir adonde quiera, como
el aire.”

5. “Manu mismo ha declarado que el Dvija (brahmin) puede o no adorar a otras Deidades. La salvacién perenne sélo se alcanza
realizando el Japa del Gayatri.”

6. “La persona que ejercita el autocontrol, controla sus 6rganos y realiza el Japa del Gayatri junto con el Omkar y los Vyahritis se

conoce como “Shrautriya”.

7. “Con solamente ofrecer agua al Sol y realizar el Japa de tres mil Gayatri Mantras en el momento del crepulsculo, una persona
se vuelve amada por Dios.”

8. “El Japa del Gayatri Mantra de diez mil repeticiones destruye todas las penas y pecados y purifica a una persona.”

9. “Aquel que conoce profundamente el Gayatri y lo canta, obtiene a Dios en este Loka, como también en el Brahmaloka.”

10. “A través de la Sadhana del Gayatri, las personas que aspiran a obtener la salvacion, obtienen las salvacion, los que aspiran
a obtener riqueza, obtienen riqueza, las personas que combaten en batallas, obtienen la victoria y los que sufren enfermedades,
obtienen buena salud.”

11. “El Japa del Gayatri, realizado cualquier cantidad de veces, destruye pecados, cumple todos los deseos y puede hacerse con
diferentes objetivos. Sin embargo, es seguro que se alcanza el objetivo final de la Realizacion del Ser si se medita
sistematicamente en él.

Las antiguas escrituras condenan severamente a las personas que no conocen el Gayatri 0 que, conociéndolo, no lo cantan. Se
advierte a las personas que son irregulares en su Sadhana por pereza o falta de fe que sean cuidadosas y practiquen esta
excelente Sadhana.”

12. “El canto diario del Gayatri se describe en todos los Vedas. Un Brahmana sin el Gayatri esta condenado en todos los sentidos.”
13. “Un hombre podra conocer muy bien los cuatro Vedas, pero todo su esfuerzo se malogra si no conoce el Gayatri Mantra.”

14. “Una persona que canta un Mantra que no sea el Gayatri no puede lograr el éxito aunque encarne un millén de veces.”

15. “Un Brahmana que abandona el Gayatri va al infierno, aunque adore a Vishnu o Shiva.”

16. “Aquel que conoce el Gayatri y realiza el Japa del Gayatri es un Brahmana. Los que no son asi son como Shudras, (personas
de bajas energias) aunque sean muy versados en los Vedas.”

17. “Nadie puede volverse un Brahmana estudiando los Vedas y los Shastras. Sélo se vuelve uno un Brahmana si canta el Gayatri
tres veces al dia.”

112



GAYATRI VARNAMALA SHTOTRAM

1.
“El Omkar tiene tres formas y tres colores, a saber, blanco, amarillo y rojo. Los pecados causados con el implemento de los ojos
y oidos se hacen desaparecer instantaneamente al pronunciar el Om.

2,
La letra “Ta”, de las veinticuatro letras del Gayatri, tiene la forma y el color de un loto, y es considerada y debidamente honrada
por Brahma, Vishnu y Maheshvara. Destruye las transgresiones (papa) debidas al asesinato de un Brahmin.

3.
La segunda silaba del Gayatri, “Tsa”, es de color blanco, y considerada por el Sefior Keshava. La transgresion (papa) de matar a
una vaca desaparecera al pronunciar la palabra “Tsa”.

4,
La tercera letra del Gayatri, “Vi”, es de color rojo, y adorada por Shankara. Las transgresiones (papa) debidas a las relaciones
ilicitas con mujeres se destruyen a través de “Vi”.

5.
La cuarta letra, “Tu”, es de color negro (proximo al negro) y adorado por Devendra. Las transgresiones (papa) que ocurren con el
robo de oro se destruiran al pronunciar la letra “Tu”.

6.
La quinta letra, “Va”, es de color rojo, siempre adorada por Ghanesa. Las transgresiones (papa) cometidas con pensamientos
con otras mujeres, se anulan con “Va”.

7.
La letra “Re” también es de color rojo, y adorada por el Dios Sol. Las transgresiones (papa) debidas a las relaciones con la
esposa del Maestro (la esposa del Guru) se anularan con “Re”.

8.
La silaba “Nya” es del color de la leche. Es adorada por Parvati. Las transgresiones (papa) de comer comida no preescrita se
destruyen al pronunciar “Nya”.

9.
La silaba “Bha” es de color rojo como la sangre, y es adorada por Dharanidhara. “Bha” disipa las energias negativas que se
acumulan por la ingestion de comida preparada por gente de energias bajas.

10.
La silaba “Rgo” es del color de la flor Ketaki (amarillo) y es honrada por Prajapati. Las transgresiones (papa) debidas a actos
conscientes o inconscientes se destruyen con “Rgo”.

1.
La silaba “De” tiene halo dorado y siempre es adorada por Brihaspati. Las transgresiones (papa) debidas a los comentarios
adversos sobre el Guru (Maestro) o a insultarlo se anulan al pronunciar la letra “De”.

12.
La letra “Va” es del color de la flor Malati (verde) y adorada por el Dios Luna. Las transgresiones (papa) acumuladas al cometer
los peores crimenes desaparecen a través del Japa de la letra “Va”.

13.
La silaba “Sya” es del color del cobre y siempre es adorada por Dharani (la Madre Tierra). “Sya” limpia las transgresiones (papa)
debidas a matar o asesinar animales.

14.
La silaba “Dhi” es del color del cobre y es adorada por Dharanidevata. Las transgresiones (papa) acumuladas debido a
Shunochista, o sea, comer los despojos de comida de un perro, son destruidos al pronunciar la letra “Dhi”.

15.
La silaba “Ma” es de color perla y es adorada por Mahadeva. Al pronunciar la palabra “Ma” se purifican todos los tipos de
transgresiones (papa).

16.

113



La silaba “Hi” es del color del oro y es adorada por Rudra. Con la letra “Hi” se eliminan las transgresiones (papa) acumuladas
por los argumentos basados en mentiras.

17.
La letra “Dhi” es del color de la flor de Alum, blanco transparente, y es adorada por Atman. Con el Japa de la letra “Dhi” se
destruyen las transgresiones (papa) que surgen del propio cuerpo.

18.
La silaba “Yo” es del color del zafiro y es adorada por los sabios. El Japa de “yo” destruye las transgresiones (papa) creadas al
explotar a los mas débiles o desamparados.

19.
La silaba “Yo” es del color del aceite y es adorada por los Pitrudevatas. El Japa de la letra “Yo” destruye las transgresiones
(papa) que surgen de la ignorancia y de la falta de conocimiento.

20.
La silaba “Na” es del color del humo y es adorada por Vayu. El Japa de “Na” destruye las transgresiones (papa) debidas a los
pensamientos malignos de la mente.

21.
La silaba “Pra” es de color rojo y es adorada por Ishanya. El Japa de “Pra” destruye las transgresiones (papa) acumuladas por el
consumo de agua impura.

22.
La silaba “Cho” es el color del oro y esa dorada por Ishanya. El Japa de “Cho” destruye las transgresiones (papa) debidas al
consumo de licor.

23.
La letra “Da” es del color del océano y es adorada por Sesha. El Japa de “Da” destruye las transgresiones (papa) acumuladas a
causa de acciones que no se realizaron.

24,
La silaba “Ya” es de color blanco y es adorada por Vayu. El Japa de “Ya” destruye las transgresiones (papa) acumuladas
debido a los robos de propiedades de un Brahmin.

25.
La silaba “Ta” es de color azul y es adorada por Ishvara. El Japa de la palabra “Ta” destruye las transgresiones acumuladas
debido al robo de la propiedad o riqueza que pertenece a un templo o a Dios.

26.
Si se practica el Japa de cada letra junto con “Om” con el conocimiento del significado y la importancia de cada silaba, se
incineran las transgresiones (papa) de todo tipo.

27.
Con el canto del Gayatri Varnamala Shtotram, todos se liberaran de todos los tipos de transgresiones (papa) y, asi, se volveran
puros, llegaran a Brahmaloka y seran felices alli.

Asi, finaliza el gayatri varnamala stotram.

Conclusion al Gayatri varnamala Shtotram

A base de la plegaria Varnamala que hemos presentado, se puede observar facilmente que cada silaba del Gayatri posee poderes
enormes para destruir las transgresiones individuales (especificas) y colectivas. La practica del Gayatri completo actua casi como
una especie de maquina de demolicion en lo que atafie a la purificacion de las transgresiones. Si observamos de cerca el poder
del Mantra, podemos concluir que cualquier individuo, incluso el peor de los pecadores, no sera capaz de cometer pecados, hasta
donde el Gayatri tiene el poder de purificar. No sdélo anula los efectos negativos (al eliminar transgresiones), sino que también
confiere raros beneficios, tanto en este mundo como en el otro. Ciertamente, el Shri Gayatri Mantra es el medio que nos permite
liberarnos de nuestras transgresiones.

La recompensa maxima del canto del Gayatri es el logro de Moksha, el Cielo Eterno.

Cuando una persona esta involucrada en la vida mundana, es seguro que cometera transgresiones, ya sea a sabiendas, o
inconscientemente. La Sadhana diaria prescrita por Shri Guru actia como un antidoto o expiacidn para todas estas transgresiones,
para que no se cree un balance de transgresiones en nuestra cuenta “karmica”. Por esta misma razoén, nuestros antiguos Rishis

114



han prescrito que esta plegaria, el Shri Gayatri Mantra, se practica tres veces por dia, en el ritual Sandhya (en los tres momentos
de cambio de energia del dia relacionados con la posicién del Sol), desde el dia de la iniciacion hasta el fin de la vida. jQué método
facil y econodmico, y qué enorme beneficio!

Referencias al Gayatri en el Brahma Sutra, Bhagavata y Mahabharata

Capitulo 1, Primer Cuarto, Tema 11

En el primer capitulo y primer cuarto del Brahma Sutra, el undécimo tépico de discusion se conoce como Gayatri Adhikarana. El
tema se explica en tres Sutras.

El tema de la discusion es si el significado de la palabra Gayatri principalmente es el Sefior Vishnu o la métrica de la composicion
poética; porque Gayatri es el nombre de una de las métricas con las que se componen los Versos Vedicos. Al inicio, se argumenta
que solo se refiere a la métrica, y no implica al Sefior Vishnu. EI Brahmasutra dictamina la decision final sobre el tema:
principalmente, la palabra Gayatri significa Sefior Vishnu. Se dice que aquel que canta el Gayatri es protegido. Cuando una persona
canta el Gayatri, El le da fuerza y conocimiento. Aquel que las confiere es el Sefior Vishnu.

Hay un pequefio libro conocido como “Gayatri Gambhirya”, cuyo autor es Shri Vidyamanya Tirtha Suamiji del Bhandarkere Matta.
En esa obra, se citan una cantidad de Brahmasutras para explicar le Gayatri. El ha probado, a través de los Sutras y del Gayatri
Mantra, que el Sefior es la Entidad Suprema. El mundo que El crea y mantiene es real, y no es virtual en ningin aspecto. Entre
las almas y el Supremo hay una diferencia en la Naturaleza Eterna. Este hecho impone que las almas deban adorar y rezar al
Supremo para obtener la liberacion de las ataduras. Asi, el significado del Gayatri se explica con ayuda de los Brahmasutras. El
Brahma Sutra se celebra como “Gayatri Bhashya”.

Igual que éste, se discuten una cantidad de temas. Aunque el libro es pequefio, contiene reflexiones meritorias.

La Relacion entre el Bhagavata y el Gayatri

El primer Verso Vedico finaliza con la palabra “"Dhimahi”. Esta es una palabra caracteristica de los textos de la
literatura Vedica. En el Gayatri Mantra (que también es parte de los Vedas) encontramos la frase “Dhimahi Dhiyo
Yo Nah Prachodayat”. El comentario autorizado de Vijayadhvaja Tirtha ha dilucidado suficientes detalles respecto
a esto. El Bhagavata explica el significado del Gayatri, y también el significado de los Vedas. Shri Madhvacharya,
en uno de sus libros, conocido como “Bhagavata Tatparya Nirnaya”, cité a una autoridad para ilustrar los multiples
significados del Bhagavata:

"El Bhagavata explica el significado de los Brahmasutras. Esto es evidente desde el comentario de Madhva Bhashya
sobre los Brahmasutras. Ha citado profusamente del Bhagavata para explicar el significado de muchos Sutras. El
Bhagavata revela mas vividamente el significado de Bharat, y los principios innatos se presentan de forma clara.
El Bhagavata comienza con el contexto del Bharat Katha.”

Esto se comprende con el primer Skanda del Bhagavata. El décimo Skanda, que es la parte mas prominente del
Bhagavata, no es mas que el recuento detallado de las glorias del Sefior Krishna. El es el héroe de Bharat. Ademas
de esto, el Bhagavata da un recuento valioso de muchos devotos cuyos nombres son importantes en el campo de
la espiritualidad. También se narran en detalle las vidas de una cantidad de encarnaciones de Dios. Que la palabra
“Dhimahi” se encuentre al final del primer verso del Bhagavata es indicio suficiente. El significado implicito es que,
para comprender el significado del Gayatri, se debe leer el Bhagavata. En cuarto lugar, el Bhagavata explica los
significados ocultos de los Vedas que normalmente no se comprenden.

Todos estos profusos cumplidos no son sélo para honrar al Bhagavata, o sélo por alabar. Son los atributos basados
en el valor que corresponden al Bhagavata, y no una exageracion.

El comentario de Vijadhvaja ha extraido el significado del Gayatri desde el mismo primer Verso Vedico. ¢éCOmo es
que la expresion Vedica “Dhimahi” aparece en el primer Verso Vedico del Bhagavata? La explicacion probable es
esta: El proposito del Gayatri principalmente es explicar al Sefior Narayana, y no al Dios del Sol, porque el Purusha
Shukta Mantra dice que el Dios del Sol nacié del ojo de Narayana.

115



Asi, el significado del Gayatri se explica a base del mismo primer Verso. Es el siguiente:

"Tatsavitur Devasya, Janmadysya Yatah.”
Significa que Dios es responsable por la creacion del universo.

"Varenyam Param”.
La entidad del mas alto valor.

"Bhargo, Svarat, Dhamna Svena Sada Nirasta Kuhakam.”
Significa la forma Omnipotente de Dios, libre de tortuosidad y distorsiones.

"Dhiyo Yo Nah Prachodayat, Tene Brahma Hridaya Adi Kavaye.”
Por primera vez, Le transmitié el conocimiento a Brahma, de Cuatro Cabezas.

"Yo Savita”.
Responsable de la creacion, etc., del mundo.

"No Ashmakam”.
Nos da, induce en nosotros conocimiento y accidon correctos.

"Dhimahi Dhyayema”.
Meditamos.

A base de estas explicaciones, se ve que el Bhagavata es la obra explicativa del Gayatri, como dice
Shri Madhavacharya en su "Bhagavata Tatparya Nirnaya”.

Referencias al Gayatri en el Mahabharata

Bhagavan Shri Krishna no soélo ensefi6 el Gita, sino también el Gayatri.

Las ensefianzas de Bhagavan Shri Krishna a Arjuna en el campo de batalla de Kurukshetra constituyen el famoso Bhagavadgita.
Se encuentra en el Bishma Parva.

Le habld a Yuddhishtira sobre el Gayatri. Este didlogo se encuentra al final del Ashvamedha Parva. Antes de la partida definitiva
de Shri Krishna hacia Dvaraka, Yuddhishtira le pide que lo aconseje sobre el Vaishnava Dharma. De los muchos temas discutidos,
uno de los que elabora Shri Krishna en Su consejo, es el Gayatri.

Shri Krishna ha dilucidado la grandeza del Gayatri. Ha explicado diversos aspectos del Gayatri que normalmente no se encuentran
en ningun otro lado. Para resumir, Bhagavan llamé “Veda Madhu” al Gayatri. Su valiosa e impresionante explicacion del Gayatri
consta en los siguientes versos:

“Aquel que sincera, adecuada y regularmente practica Sandhya tres veces al dia, cruza el océano de Samsara (Ciclos de
nacimiento y muerte) y también ayuda a otros en esto.”

“Gayatri Devi popularmente es llamada Vedamata. El Gayatri también es el Veda Mantra. Para aquel que realiza el Japa del
Gayatri, incluso si acepta toda la Tierra, incluyendo al océano, como regalo (Dan), esto no se considerara una falta seria. La
aceptacioén de regalos de gran valor se considera una transgresion seria que lleva al pecado. Un practicante del Gayatri alcanza
un grado alto de pureza y obtiene altos méritos. No se ve afectado por la aceptacion de regalos legitimos de cualquier valor. EL
donante del regalo gana virtud.”

116



“Si un individuo se enfrenta al infortunio debido a configuraciones planetarias desfavorables o a planetas que tienen influencias
debilitantes o estan adversamente espectados, se volveran auspiciosos, produciendo resultados favorables, a través de la
realizacién del Japa del Gayatri.

Incluso si el lugar en el que esta, esta infestado de las presencias de espiritus malignos, no le pueden hacer dafio a una persona
que adopta el Gayatri.

El Gayatri aparece en todos los cuatro Vedas, y es una parte sumamente valiosa. Los que observan las instrucciones Vedicas
con firmeza, son capaces de purificar a otros.

Prajapati informé a Manu que, para un Brahmin, la conducta, los estudios Vedicos, la generosidad y los regalos, la limpieza, la
amabilidad y la franqueza se consideran superiores a los Vedas.”

“Aquel que practica Sandhya regularmente todos los dias, Oh Yuddhishthira, alcanzara Brahmaloka, y en esto no hay duda.”

“Aquel que conoce el Gayatri y observa esa disciplina de acuerdo a las instrucciones Vedicas, es mejor en mucho que una
persona que conoce todos los cuatro Vedas pero no tiene la disciplina del Sandhya y el Gayatri.

En el pasado, los Devas y los Rishis pesaron al Gayatri y a los cuatro Vedas en presencia de Brahma de Cuatro Cabezas. Se
revel6 que el Gayatri pesaba mas (N. del T.: esto es, era superior) que los cuatro Vedas.”

“Igual que las abejas juntan miel de muchas flores, Oh Pandava, Savitri es juntado de todos los Vedas. Por eso el Gayatri se
conoce popularmente como ‘Veda Madhu’.”

“Por lo tanto se considera que el Gayatri es la esencia vital de todos los cuatro Vedas. Se dice que, sin Savitri, los Vedas no
tienen vida.”

“Se dice que el Japa (repeticion) del Gayatri de diez es bueno, cien es mejor y mil es lo mejor. La repeticion del Gayatri, Oh
Kauteya, destruye todo tipo de pecados."

117



CODIGO DE MANU LIBRO II

Algunos Shlokas (versos ) relacionados con el gayatri mantra.

74. <Que pronuncie siempre el monosilabo sagrado al comienzo y al fin del estudio de la Santa Escritura;
toda lectura que no esta precedida de AUM se borra poco a poco, y lo que no esta seguida de esta voz, no deja
huellas en el espiritu.

75. <Sentado sobre tallos de kusha cuya cima esté dirigida hacia el oriente y purificado por esta hierba santa
que conserva en sus manos, purificado de toda mancha por tres supresiones de aliento (pranayama), cada una de la
duracion de tres vocales breves, que pronuncie entonces el monosilabo AUM.

76. <Laletra A, la letra U, y la letra M, que con su reunion, forman el monosilabo sagrado, han sido sacadas
de los tres libros santos por Brahma, el sefior de las criaturas, asi como las tres grandes palabras BHUR, BHUVAH,
SUAHA .

77. <De los tres Vedas, el Altisimo (Parameshthi) el sefior de las criaturas ha sacado también, estancia
(pada) por estancia, esta invocacion llamada SAVITRI que comienza por la palabra TAD.

78. <Recitado en voz baja, mafiana y tarde, el monosilabo y esta plegaria de la Savitri, precedido de las tres
palabras (Vyahritis) Bhur, Bhuvah, Swah, todo Bramana que conoce perfectamente los libros sagrados obtiene la
santidad que el Veda procura.

79. <Repitiendo mil veces en un lugar apartado esta triple invocacién, compuesta del monosilabo mistico, de
las tres palabras y de la plegaria, un Duija se descarga en un mes, aun de una gran falta, como una serpiente de su
piel.

80. <Todo miembro de las clases sacerdotal, militar y comerciante que descuida esta plegaria y que no
cumple en tiempo conveniente con sus deberes piadosos, esta expuesto al desprecio de las gentes de bien.

81. <Las tres grandes palabras inalterables, precedidas del monosilabo AUM, y seguidas de la Savitri, que
se compone de tres estancias (padas) deben estar reconocidas como la parte principal del Veda 6 como el medio de
obtener la beatitud interna.

82. <El que, durante tres afios, repite todos los dias sin falta esta plegaria ira a hallar a la Divinidad suprema
(Brahma) tan ligero como el viento, revestido de inmortal forma.

83. <El monosilabo mistico es el Dios supremo; las supresiones del aliento, durante las cuales se recita el
monosilabo, las tres palabras y la Savatri entera, son la mas perfecta austeridad piadosa; nada esta por encima de
la Savitri; la declaracion de la verdad es preferible al silencio.

84. <Todos los actos piadosos prescritos por el Veda tales como las oblaciones al fuego y los sacrificios,
pasan sin resultado; pero el monosilabo es inalterable; es el simbolo de Brahma, el sefior de las criaturas.

85. <La ofrenda que consiste en la plegaria hecha en voz baja, y compuesta del monosilabo, de las tres
palabras y de la Savitri, es diez veces preferible al sacrificio regular(1); cuando se recita la plegaria de modo que no
puede ser oida, vale cien veces mas; hecha mentalmente, tiene mil veces mas mérito.

86. <Las cuatro obligaciones domésticas, reunidas al sacrificio regular, no equivalen a la sexta parte de la
ofrenda, que no consiste sino en la plegaria en voz baja.

87. <Por la plegaria en voz baja, un Bramana puede, sin duda alguna, alcanzar la beatitud, haga 6 no haga
cualquier otro acto piadoso; siendo amigo (Maitra) de las criaturas, a las cuales no hace mal alguno, aun cuando la
ley lo autoriza a ello, puesto que no ofrece sacrificios, se dice justamente que esta unido a Brahma.

88. <Cuando los drganos de los sentidos se encuentran en relacién con objetos atrayentes, el hombre
experimentado debe hacer todo esfuerzo para dominarlos, lo mismo que un jinete para contener a sus caballos.

89. <Estos érganos, fijados por los antiguos sabios en nimero de once, voy a enumerarlos en el orden
conveniente, a saber:

90. <Las orejas, la piel, los ojos, la lengua y, en quinto lugar la nariz; el orificio interior del tubo intestinal, los
miembros de la generacién, la mano, el pie y el érgano de la palabra que esta reconocido que el décimo.

91. <Los cinco primeros, las orejas y los que le siguen, estan llamados 6rganos de la inteligencia, y los cinco
que quedan, de los cuales el primero es el orificio del tubo intestinal, estan llamados érganos de la accion.

92. <Es preciso reconocer un undécimo; el sentimiento (Manas) que por su naturaleza participa de la
inteligencia y de la accién; cuando esta dominado, las dos clases de precedentes, compuesta cada una de cinco
organos, estan sometidas igualmente.

98. <Al hombre que oye, que toca, que ve, que come, que siente cosas que pueden agradarle 6 repugnarle,
sin experimentar gozo ni pena, debe considerarsele como un ser que ha domado los 6rganos.

99. <Que si uno solo de estos 6rganos llega a escaparse, la ciencia divina del hombre se escapa al mismo
tiempo, del propio modo el agua se escapa por un hueco de la base de un odre.

118



100. <Después de haberse hecho duefio de todos sus 6rganos, y después de haber sometido el sentido
interno, el hombre debe ocuparse de sus asuntos sin macerar su cuerpo con la devocion.

101. <Durante el crepusculo de la mafiana, que permanezca en pie, repitiendo en voz baja la Savitri hasta el
amanecer; y en latarde, a la hora del crepusculo, que la recite sentado hasta el momento en que aparecen claramente
las estrellas.

102. <Haciendo su oracion en la manana, en pie, borra todo pecado que haya podido cometer durante la
noche sin saberlo; y recitdndola en la tarde, sentado, destruye toda mancha recibida a pesar suyo durante el dia.

103. <Pero quien no hace su oracién en la mafiana y no la repite estando sentado, en la tarde, debe ser
excluido como un Sudra de todo acto particular a las tres clases regeneradas.

104. <Cuando un Duija no puede entregarse al estudio de los Libros sagrados, habiéndose retirado a un
bosque, cerca de un agua pura, imponiendo un freno a sus 6rganos y observando con exactitud la regla diaria que
consiste en la plegaria, debe repetir la Savitri con el monosilabo Aum y las tres palabras Bhur, Bhuvah, Suahah, en
perfecto recogimiento

107. <La oracién en voz baja, repetida durante un afio entero por un hombre duefio de sus érganos y siempre
puro, eleva sus ofrendas de leche, de requeson, de mantequilla clarificada y de miel hacia los Dioses y los Manes, a
los cuales ellas estan destinadas y que le conceden la realizacién de sus deseos.

108. <El Duija que ha sido iniciado con la investidura del cordon sagrado debe alimentar al fuego sagrado
tarde y mafana

118. <Un Bramana, cuya ciencia toda consiste en la Savitri, pero que reprime perfectamente sus pasiones,
es preferible a quien no tiene sobre si imperio alguno, que come de todo, vende todo, aunque conozca los tres Libros
santos.

144. <El que, con palabras de verdad, hace penetrar en los oidos la Santa Escritura, debe ser mirado como
un padre, como una madre, su alumno no debe nunca causarle afliccién alguna.

146. <Entre quien da el ser y quien comunica los libros sagrados, el padre mas respetable es el que da la
santa doctrina; pues el nacimiento espiritual que consiste en el sacramento de la iniciacion y que introduce al estudio
del Veda, es, para el Duija, eterno en este mundo y en el otro.

149. <Cuando un institutor procura cualquier ventaja a un discipulo, sea esta ligera 6 considerable, por la
comunicacion del texto revelado, sépase que esta considerado en este cdédigo como su padre espiritual (Gurd) a
causa del beneficio de la santa doctrina.

150. <El Bramana autor del nacimiento espiritual, u que ensefa el deber, esta mirando como el padre de un
hombre de edad, segun la ley, aun cuando sea nifio todavia.

159. <Toda instruccién que tiene por objeto el bien debe ser comunicada sin maltratar a los discipulos y el
maestro que desee ser justo debe emplear palabras dulces y agradables.

160. <Aquel cuyo lenguaje y espiritu son puros y perfectamente medidos en toda circunstancia, recoge todas
las ventajas unidas al conocimiento del Vedanta .

161. <no debe mostrarse jamas mal humor aunque se esté afligido, ni tratar de dafar a nadie, ni siquiera
concebir la idea de ello; no se debe proferir palabra que pudiera herir a alguien y que cerraria la entrada al cielo a
quien la hubiera pronunciado.

162. <Que el Braméana tema constantemente a todo honor mundano como a veneno y que siempre desee el
desprecio al igual de la ambrosia .

168. <El Duija que, sin haber estudiado el Veda, se entrega a otra ocupacion, se ve rebajado pronto, durante
su vida, a la condicion de Sudra, lo mismo que todos sus descendientes.

169. <EIl primer nacimiento del hombre regenerado (Duija) ocurre en el vientre de su madre; el segundo,
cuando la investidura del cinturén y del corddn, el tercero al celebrarse el sacrificio; tal es la declaraciéon del Texto
revelado.

170. <De los tres nacimientos, en aquel que lo introduce al conocimiento de la Santa Escritura y que se
distingue por el cinturén y el cordén que se atan, la Savitri es su madre y el institutor su padre.

171. <El institutor (Acharya) esté llamado padre suyo por los legisladores, porque le ensefia el Veda pues no se
permite acto piadoso alguno a un joven antes que haya recibido el cinturén y el cordén sagrado.

172. <Hasta entonces, que se abstenga de pronunciar férmula sagrada alguna, excepto la exclamacion
Swandia, dirigida a los Manes durante el servicio funebre, pues no difiere de un Sudra hasta el momento en que es
regenerado por el Veda.

173. <Cuando ha recibido la iniciacién se exige de él que se someta a las reglas establecidas y que estudie
por orden la Santa Escritura, observando antes los usos instituidos.

199. <Que no pronuncie jamas el nombre de su padre espiritual pura y simplemente , aun en ausencia suya, y que
nunca remede su manera de caminar, se lenguaje y sus gestos.

200. <En cualquier parte en que se pronuncien decires maldicientes 6 calumniosos sobre su director, debe
taparse los oidos ¢ irse a otra parte.

119



219. <Que tenga la cabeza afeitada 6 los cabellos largos y colgantes , 6 reunidos en haz en lo alto de la
cabeza; que jamas el sol, cuando se pone 0 se levanta, lo encuentre durmiendo en el pueblo.

220. <Pues si el sol se levanta 6 se pone sin que él lo sepa, mientras se entrega con sensualidad al suefio,
debe ayunar un dia entero, repitiendo en voz baja la Savitri.

221. <Quien se acuesta y se levanta sin atenerse al sol y no sufre esta penitencia, se hace culpable de una
gran falta.

222. <Después de haber hecho su ablucidn, en estado de pureza, perfectamente recogido y colocado en un
lugar exento de manchas, el discipulo debe cumplir, siguiendo la regla, el deber piadoso, al levantarse y ponerse al
sol, recitando en voz baja la Savitri .

223. <Si una mujer 6 un Sudra tratan por cualquier medio de obtener el soberano bien, que a ello se aplique
con ardor 6 que haga lo que mejor le plazca y que autoriza la ley.

224. <Al decir de alguno hombres sensatos, este soberano bien consiste en la virtud y la riqueza, 6 segun
atros, en el placer de la riqueza, 6 segun otros todavia, en la virtud sola; 6 segun otros en fin, en la riqueza, pero es
la reunion de los tres, lo que constituye el verdadero bien; tal es la decision formal.

225. <Un institutor es la imagen del ser Divino (Brahma); un padre, la imagen del sefior de las criaturas
(Prajapati) ; una madre, la imagen de la tierra; un hermano, la imagen del alma.

226. <Un institutor, un padre, una madre, y un hermano mayor, no deben ser jamas tratados con desprecio,
sobre todo por un Bramana, aun cuando haya sido molestado.

227. <Varios cientos de afios no podrian formar la compensacion de las penas que soportan una madre y un
padre para dar nacimiento a sus hijos y educarlos.

228. <Que el joven haga constantemente y en toda ocasion lo que puede complacer a sus padres asi como
a su institutor; cuando estas tres personas estan satisfechas, todas las practicas devotas se hacen con felicidad y
obtienen recompensa.

229. <Una sumisidn respetuosa a las voluntades de estas tres personas esta declarada como la mas
eminente devocion y, sin su permiso, el discipulo no debe cumplir ningun otro deber piadoso.

230. <En efecto, ellas representan los tres mundos, las tres otras 6rdenes, los tres Libros santos, los tres
fuegos.

231. <El padre es el fuego sagrado perpetuamente alimentado por el duefio de casa ; la madre, el fuego de
las ceremonias; el institutor, el fuego del sacrificio ; esta triada de fuegos merece la mas grande veneracion.

120



CAPITULO V

Gayatri En el Esquema Corporal

Gayatri, profundidad de un océano

1

En la cultura vedica, es decir, cuando los sabios y sagrados rishis establecieron las leyes celestiales sobre este planeta y estas
fueron aceptadas por pueblos enteros a orillas del sagrado rio Ganga, desde los altos Himalayas hasta su desembocadura en el
mar; era evidente la luz de Dios, porque los cielos estaban conectados con cada ser y con cada cosa de este plano. Entonces se
comprendia intelectualmente y se vivenciaba que la materia era otra forma de energia y que esa energia era parte indivisa de
Dios.

Los rishis sabian como conectarse con Dios, ellos sabian el secreto para conectarse con el Espiritu Divino que permea todo lo
creado; Dios era evidente en cada minuscula particula que se observara. Para los rishis nada estaba oculto y lo invisible era
patente, una vivencia constante.

Pasaron miles de afos, y aun hoy, las almas peregrinas extrafiamente se alejan de su fuente original y buscan desoladas, volver
el rostro a lo divino. Todos anhelamos regresar la luz original a nuestras vidas, todos deseamos obtener un grado de purificacion
que nos permita vivir en la autentica alegria de Dios.

Existe ese puente, pregunta el joven y también el anciano cansado de desandar los dias y las noches de una larga y fatigosa vida?
Si. Se llama Gayatri mantra.

El gayatri mantra fue vivenciado por el gran Rishi Vishwamitra, luego de una penosa busqueda que implico utilizar toda su energia
en pos de la vivencia espiritual. El pudo "ver" y "oir" el sagrado sonido que regula a todos los seres y a todas las cosas, el sonido
maravilloso que sostiene todos los mundos, eternamente.

El sabio vishwamitra pudo documentar los siete viarithis y las 24 silabas para toda la humanidad sedienta de cielos. Y también
dejo una tradicion para comprender los cuatro niveles de tan maravilloso ritmo divino en el cual todo se sostiene.

Solo las 24 silabas capaces de abarcar todos los universos, capaces de explicarnos el sentido de las vidas y de la vida individual.
El vuelo del pajaro, el romper de las olas en el mar, la sonrisa de nuestros amados y la alegria de un nifio.

24 silabas capaces de contener las leyes mas complejas de la fisica y de la quimica; de las ciencias naturales y del cuerpo humano;
las formulas matematicas y las reglas filosoficas, la hondura del pensamiento filoséfico y el amor del Espiritu Viviente.

Todo esto en 24 silabas.

Estas 24 silabas divinas constituyen un ritmo, un sonido, una energia celestial y hay cuatro modos de abarcarlas: como un
significado simple, como una predica, una metafora y un significado mistico.

Todos los universos se abren cuando se decodifica el significado mistico de las 24 silabas, la materia ya no puede ocultar sus
secretos y el tiempo como historia adquiere su verdadera perspectiva y aun mas, podemos comprender la conciencia, esa lampara
de luz que nos conecta con lo sagrado, haciéndonos sagrados.

Las 24 silabas del gayatri es la refulgencia de la luz eterna de Dios que como cascada cae sobre los 14 sistemas planetarios e
inunda de luz nuestras almas. Cuando percibimos minimamente esta verdad, ya no podemos ser neutrales; dejamos el mundo de
las apariencias y nos hundimos en las raices mismas de toda vida: Dios.

El canto del gayatri es esencialmente unién, cuando cantamos el gayatri nos unimos, nos conectamos con la fuente de luz y de
alegria: Dios.

Las 24 silabas del gayatri se componen de 12 pares y esos 12 pares forman la naturaleza de todo lo creado, la relacion que
mantenemos con lo divino, con nuestros semejantes, la existencias de vidas y de materia, la conciencia, etc.

Estas 24 silabas también constituyen puntos de energia sagrada en los cuerpos de las personas.

Al entender que en el cuerpo humano hay centros de energia sagrada, los devotos de gayatri releen la relacion que mantiene con
lo corporal y entienden y viven al esquema corporal como un vehiculo capaz de proyectarlos hacia un cuerpo de luz eterno y
verdadero, no ya como una alusién, sino como una vivencia divina y eterna.

El gayatri es ese ritmo que cae como cascada creando los 14 sistemas planetarios y llega a nuestro corazén y lo purifica y, es el
cuerpo el canal para que esa sagrada tarea se cumpla, logrando la santidad.

El gayatri con sus 24 silabas es la conexidon que nos permite vislumbrar lo celestial.

Cada parte del cuerpo es un vehiculo perfecto capaz de llevarnos hacia la santidad porque posee todo el poder espiritual.
Vishwamitra es una paradigma de esta verdad, el puede mantener ayunos constante por periodos de 40 dias, sin alimentos ni
agua; recibiendo unicamente la energia del gayatri.

Vishwamitra no tiene una sola célula de su cuerpo que no este iluminada por la luz del gayatri al punto que eso lo transforma en
inmortal. Su rostro resplandece de una luz divina como nunca antes ningun otro santo Rishi lo logro, por eso desde tiempos
inmemoriales fue alabado por todos sus hermanos y todos lo reverencian sinceramente.

Hoy tenemos la maravillosa oportunidad de continuar la senda eterna del sabio vishwamitra, no hay maestro espiritual que no
admita finalmente que el gayatri es la plegaria universal y que fuera de ella, todo es comentario. Todos los maestros, no importa
la escuela, finalmente admiten que el gayatri es la raiz de todo conocimiento espiritual y que fuera de él, no hay nada mas.

121



Para poder comprender la relaciéon de cada silaba del gayatri mantra con las diferentes partes y secciones de nuestro esquema
corporal, debemos en primer lugar, entender y en lo posible vivenciar conceptos basicos del significado del gayatri mantra.

Por ejemplo, hablamos de Vyarithis, pero qué significa?

Vya significa, extenso, versatil, penetrante, extendido, etc.

Hriti se compone de dos silabas: Hri y Ti y significa destructor, removedor en la primera silaba y, en la segunda, significa dolor,
afliccion, angustia, agonia mental.

Asi podemos entender que Vyarithis significa_segun la interpretacion de Gayatri Vedanta Yoga de acuerdo a la ensefianza de
los vedas, "el destructor de la afliccion o el removedor de las aflicciones™ Por qué decimos que la palabra Vyarithis implica el
concepto de remover las aflicciones?

De acuerdo a los Vedas y los Textos Sagrados, el mundo padece de tres aflicciones como matrices de todos los desencuentros y
tormentos en la vida encarnada, de alli que en la filosofia vedica se considere que el propdsito fundamental de la vida es remover
estas tres aflicciones para alcanzar el nivel de conciencia que nos conecte definitivamente con la fuente de toda luz: Dios.

Bhur significa el protector, Bhuvah significa el removedor de agonias, y Svahah significa el que concede la felicidad.

De modo que cuando nosotros declaramos solemnemente en el gayatri diario Om Bhur Bhuva Svahah, estamos recordando que
deseamos ser liberados de la triple afliccion y que deseamos alcanzar la felicidad: "Oh Sefor de Luz quita la afliccion de mi
cuerpo, mente y corazén, que pueda ver Tu luz."

Pero esto no basta, es necesario que nuestra mente discrimine y cree pensamientos reales; esto es, conectado con la divinidad.
Entonces, cuales son esas triples aflicciones?

De acuerdo a los textos y la tradicion, la afliccion llamada adhyatmik se relaciona con el cuerpo y el alma, los dolores fisicos, las
pasiones, la ignorancia del alma, las enfermedades, etc.

Luego tenemos la afliccion llamada adhibhautika, las enfermedades y sufrimientos que otros nos causan por motivos no rebelados
a nuestro entendimiento y que se relacionan con los modos de karmas posibles: cercanos, proximos, y lejanos.

Adhidaivika son las aflicciones que resultan incontrolables, como pudiera ser la lluvia excesiva que inunda ciudades, desborda
rios, etc.; el calor extremo; el tsunami que hace poco tiempo sufrié parte del Asia, etc.

Nadie es inmune a estas tres aflicciones y nadie puede salvarse de sus efectos a menos que logre la percepcion de los sonidos
capaces de salvarnos y protegernos de los peligros.

Cuando el devoto canta Bhur Bhuvah Savah incluye a los cuatro restantes Vyarithis: Mahah, Janah, Tapah y Satyam.

Por supuesto que cuando el devoto realiza la profundidad del gayatri, comprende que los significados ocultos resultan ser cosmicos
y que no agotan sus implicancias ya que su extension es infinita.

Asi, Bhur Bhuvah Svahah significa los atributos divinos:

Bhur significa existencia, realidad, verdad.

Bhuvah significa reflexionar y meditar y por consiguiente es Chit, conciencia.

Svaha significa el cielo como felicidad y bienaventuranza.

Om es Sat Chit y Ananda.

En un significado externo, bhur significa la tierra o el plano fisico, bhuvah el firmamento y Svahah el cielo.

En un sentido cdsmico, los Vyarithis se conectan del siguiente modo:

Hay 33 fuerzas divinas operando que se dividen en tres grupos o regiones: terrestre, atmosférica y celestial.

El texto Shatapatha Brahmana lo sefiala del siguiente modo:

Region terrestre: tierra, agua, fuego, aire, éter, luna sol y estrellas (recordemos que alguna vez dijimos que esta dimensién abarca
aproximadamente unos 13.000 afios luz). Asi completamos los llamados 8 Vasus en los vedas.

Region atmosférica: 11 Rudras o aquellas fuerzas que nos dan dolor. Esas fuerzas capaces de darnos dolor son los 10 aires
vitales: prana, apana, vyama, samana, udana. naga, kurna, krikala, devadata, dhananjaya y el alma. De este modo se completa
el numero de 11.

Region celestial:_12 adytias sefialan los vedas, es decir, los 12 meses del afio: se llama asi porque es el tiempo en forma de
meses y toma la vida de todos.

También podemos decir de acuerdo al conocimiento vedico:

Bhur es el fuego.

Bhuvah es el viento.

Svahah es aditya.

Pero también podemos seguir profundizando y entonces comprendemos que los Vyatrthis se relacionan con:

Bhur con la accién

.Bhuvah con la plegaria.

Svahah con el conocimiento divino.

Y podemos continuar:

Bhur se relaciona con vida, esfuerzo, aliento, corazén, pies, habla y cabeza.

Bhuvah con destruccion, unién, ojos, higado, érganos de evacuacion, mente y brazos.

Svah con paz, equilibrio, palabra, abdomen, columna, almas y pierna.

De modo que cuando reflexionamos sobre el gayatri y su relacion con el esquema corporal, debemos tener en mente todos estos
significados generales, que pretenden darnos una alusion de los infinitos significados que contiene el gayatri mantra.

122



El Upanishad Brihadaranyaka dice que si el devoto de gayatri "conoce" el primer pie del gayatri puede ganar todo lo que es dado
obtener en los tres mundos (bhur, bhuvah, svaha).

El que conoce el segundo pie del gayatri, adquiere el triple conocimiento (tri=tres, vidya= conocimiento) de los vedas, es decir, €l
modo superficial, el medio y el extendido o mistico de poder.

El que conoce el tercer pie del gayatri domina el principio vital.

Qué significa "el principio vital"?

En la India, especialmente en el sur, muchos grandes yoguis y maestros de conocimiento celestial desde tiempos inmemoriales
se preocuparon por ensefiar masivamente a transmutar el cuerpo fisico en cuerpo de luz, si bien la ensefianzas y el objetivo es el
mismo, de maestro a maestro, las técnicas varian, esto es patente por ejemplo en Sri Karunakara, en Sri Aurobindo o Sri
Ramalinga.

Conocer el principio vital es transmutar cada célula en una residencia de divinidad, es construir por medio de la sadhana una
morada para Dios en cada una de nuestras células corporales; asi, logramos un estado de perfeccion y santidad en Gayatri
Vedanta Yoga de acuerdo a los Vedas.

Un punto importante del conocimiento vedico debe relacionarse con discriminar el concepto de vidya= conocimiento.

Qué significa conocer en la ensefianza vedica y por extension en Gayatri Vedanta Yoga?
Conocer es vivenciar.

Los vedas estan para ser vivenciados, es un programa de vida, para la vida, para santificar cada instante de nuestras vidas.

De modo que cuando estudiamos los Vedas, cuando predicamos ensefianzas de los Vedas, deben estar relacionadas con la vida,
su aplicacion practica y concreta sobre los episodios y sucesos que transcurren en nuestra existencia.

Los Vedas significan Vida, vida como posibilidad real de lograr amplios espacios de luz, de amor y de santificacién. Por ello los
vedas se detienen en detalles minimos, cdmo debe ser la vida del casado, del soltero, de la persona de edad media y del anciano
renunciante. Cémo debemos tratar en el comercio, en nuestras relaciones sociales, etc.

Vidya= conocimiento vivencia, inseparables, uno y unico.

De modo que el gayatri se compone de los Vyatrthis Bhur Bhuvah Svaha y en ellos estan implicitos los otros cuatros restantes:
Mahah, Janah, Tapah, Satyam. Y segun los vedas, la estructura corporal humana es un vehiculo perfecto de santificacion que se
compone de 24 secciones dividido en tres partes.

El gayatri mantra responde a la construccién césmica y al mismo tiempo se proyecta en el esquema corporal humano.

La primera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 ojos, 2 fosas nasales, 2 orejas, 1 boca y el intelecto; en total 8 como
las silabas del pie del gayatri que se corresponde con "Dhio Yo nah prachodaiat". Por eso que los devotos de gayatri suplicamos
humildemente a la ilimitada luz divina: "por favor, ilumina mi intelecto, dame la capacidad de poner mis dones al servicio de tu
gracia amorosa".
La segunda parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pulmones, 1 corazén, 1 higado, 2 rifiones, 1 bazo, el intestino, el
estomago y la mente. En total totalizan 8 y estos organos evidentemente tiene como caracteristica sobresaliente trabajar para el
cuerpo de un modo particular y exclusivo: actuan para sustentar y ser la base de la mente, por ello aqui la mente es lider. Bhargo
devasya dhimahi es la parte del gayatri correspondiente, en la palabra bhargo estan los organos y la mente en dhimahi es el
sustento.

La tercera parte del gayatri se explica del siguiente modo: 2 pies, 2 piernas, 2 muslos, 2 organos de evacuacion y suman 8 como
en el pie del gayatri: "tat savitur varenyam".

De este modo podemos explicar vedicamente que el gayatri tiene tres pies con 8 silabas en cada pie, conformando en total 24
silabas y del mismo modo, el cuerpo humano tiene tres partes con 8 secciones cada una, conformando 24 secciones. Esta
correspondencia la iremos ampliando y explicaremos cada érgano y su relaciéon con cada silaba del gayatri y su poder oculto y
mistico.

Esta comprension nos puede informar acerca de la magnitud del sonido gayatri y por qué los vedas expresan que fuera de él, no
hay nada; esto también explica por que, todas las escuelas filoséficas no importa su ensefianza, deben finalmente aceptar que el
gayatri es el origen divino en sonido y que después de él, todo es comentario, como de hecho, los vedas constituyen un comentario
del gayatri mantra.

Podemos sacar una conclusion practica de esta primera aproximacion?

Si.

En las regulaciones particulares, todos los devotos saben que el bafio de la mafiana es de suma importancia no solo por sus
efectos fisicos, sino mas bien por los efectos espirituales.

Asi, los devotos son cuidadosos de la purificacion matinal, ellos se levantan rapidamente llenos de luz y de amor; de alegria y
compasion por todos los seres y todas las cosas y rapidamente se enjuagan la boca con agua y luego comienzan sus plegarias;
se colocan debajo del agua y cantan el gayatri. Esta practica es sumamente auspiciosa porque nos quita toda impureza nocturna,
especialmente aquella que proviene de las regiones oscuras de los planos astrales.

Cuando los devotos toman ese bafio matinal involucran todos estos elementos corporales, emocionales y mentales y al mismo
tiempo es un voto sobre cada uno de los 6rganos:

1) la palabra, 2) la mente, 3) los ojos, 4)oidos, 5) lengua, 6) nariz, 7)liquidos sexuales intimos, 8) intelecto.

123



Luego tenemos la siguiente parte del cuerpo que se corresponde con el gayatri: 1) frente, 2) manos, 3) pies, 4) espalda, 5) rodillas)
6) estomago, 7 piernas y genitales.

La ultima parte del cuerpo que se involucra con el gayatri en el bafio son: 1) la digestién, 2) piel, 3) la carne, 4) sangre, 5) las
grasas corporales, 6) la medula, 7) musculos y 8) los huesos.

En el libro de Manu Il. 83 se declara definitivamente que Om es Brahman, la suprema austeridad se llama pranayama y que no
hay nada mas alto que el gayatri.

Una aclaracion: los devotos de gayatri son muy cuidadosos con los ejercicios de pranayama y en general, solo el maestro espiritual
puede de acuerdo a las fuerzas espirituales personales, discernir con correccion sobre esta cuestion; de un modo general diremos
que el pranayama generalmente aceptado para occidente es de 2:4:8 por los tres primeros meses y luego de 4:8:16. Toda otra
practica debemos ser sumamente cuidadoso porque podria provocar serios problemas emocionales y mentales.

Es nuestra esperanza que si podemos en principio reflexionar sobre estos conceptos y vivenciarlos aunque tenuemente, podremos
avanzar progresivamente a estudiar cada 6rgano corporal en relacién al gayatri. Por supuesto que debe ser claro para nosotros
que esta division de explicar el gayatri en el esquema corporal es por necesidad pedagdgica, pero la divinidad del gayatri permea
todo el universo de un modo eterno e irreversible.

El gayatri contiene tesoros inenarrables, cada palabra, cada silaba tiene multiples significados misticos capaces de otorgarnos la
iluminacion.

Por ejemplo si leemos con atencién el Upanishad Chandogya describe que en la palabra bhur esta contenido el secreto de los
cinco aires vitales que posibilitan el esquema corporal.

Este Upanishad nos ensefa la importancia de encontrar los significados espirituales a cada vyarithis y cada silaba del gayatri,
como una vivencia profunda que puede darnos el significado ultimo de nuestro paso por la tierra y al mismo tiempo santificar cada
accion, pensamiento y emocion en nuestra vida presente.

"debes comparar a tu corazon con un templo (mandir), alli mora el alma y la super-alma; es decir tu porcion individual (jiva) y el
alma suprema (paramatma)".

"Aqui en la profunda cavidad de tu corazén mora el Sefior Eterno. Este templo dentro de tu corazén tiene cinco puertas cuidado
por cinco poderosos guardianes. Sin la quietud y el conocimiento adecuado, no puedes encontrar el modo de abrir esas puertas
para adorar a tu Sefior que mora en ti"

El primer guardian se llama Prana, este guardian reside en la "puerta este". Pero veamos en detalles: la gratificacion proviene
de los ojos ya que ellos representan en el esquema corporal al sol. Por lo tanto en el "apaciguamiento" del sol esta el
apaciguamiento de todos los objetos divinos que son luminosos. En términos de Gayatri Vedanta Yoga esto se explica diciendo
que debemos santificar nuestros ojos para que la mirada sea limpia y podamos ver el bien, la bondad y la belleza a cada paso de
nuestra vida.

El segundo guardian se llama Vyana, este guardian reside en la "puerta sur". La fuerza césmica regente es la luna; en la una
esta la gratificacion de los oidos. Quien gratifique los oidos logra un cuarto del control de la mente. En términos de Gayatri vedanta
Yoga esto se explica diciendo, que debemos santificar nuestros oidos; todo lo que escuchamos debe ser bueno, porque Dios es
la bondad. Identificarnos con la bondad es un imperativo del alma cautiva en un esquema corporal. Si escuchamos palabras
negativas e hirientes, solo lograremos desestabilizar nuestras emociones y nuestra mente estara inestable. Recordemos que
mente y luna esta mutuamente relacionada.

El tercer guardian se llama Apana, este guardian reside en la "puerta oeste" el Apana esta relacionado con vak, palabra: la boca
juega un rol fundamental para apaciguar el fuego, por el apaciguamiento del fuego se pacifica todo el universo. En términos de
Gayatri Vedanta Yoga esto se explica del siguiente diciendo, la palabra es el origen de las impurezas y de las santidades; gracias
a la palabra que sale de la boca cantamos los mantras que son capaces de santificar todo el universo: el gayatri mantra.

El cuarto guardian se llama Samana, este guardian reside en la "puerta norte". Esta es la puerta mas importante segun declaran
los textos sagrados. Si pacificamos samana pacificamos la mente, las nubes los relampagos y truenos. En términos de Gayatri
Vedanta Yoga esto se explica diciendo que, la mente esta determinada por la interaccion de los sentidos, ver, oir, tocar, etc. es la
causa de nuestro contento o sufrimiento. Si dedicamos a relacionarnos con la santidad, seremos dichosos, si nos dedicamos a
relacionarnos con impurezas, nuestra vida sera desdichada y la mente sera inestable al punto que podria adquirir caracteristicas
bestiales.

El quinto guardian se llama Udana, este guardian reside en la "puerta de arriba" (la coronilla de la cabeza del devoto); gratificando
a este guardian supremo llamado de los mil lotos, gratificamos los vientos (aires) y el éter. Si se comprende el secreto de la
respiracion, podemos comprender de donde proviene el aire que respiramos; esto es, del éter y el éter de la luz resplandeciente
que emana de gayatri. También podemos comprender que el aire ingresa por la frente; en sanscrito se dice que es purv, porque
en purv se levanta el sol; de modo que el aire ingresa como energia "entre los ojos".

En términos de Gayatri Vedanta Yoga se explica diciendo que el resplandor sagrado de gayatri cuando se lo practica proviene

124



como resplandor desde esta direccion; por lo tanto la luz y el resplandor sagrado de la Madre se halla en la respiraciéon. Por
conocer esta verdad el devoto conoce como infundir en su corazon esplendor alegria. Entre los ojos la energia que ingresa a las
fosas nasales en forma conciente mientras se canta el gayatri pertenece al reino solar, al sol que es capaz de irradiar su luz sobre
el sol de nuestro sistema planetario y sobre los miles de sistemas planetarios que poseen diferentes soles.

Podemos obtener alguna aplicacion practica?

Si.

Los devotos de gayatri obtienen luces santificadoras progresivas y expansivas, mantra sobre mantra acumulamos méritos que
alguna vez nos permitira declararnos "hijos de la santidad", "amigos de Dios", "apostoles de la divina madre". Los ojos de los
devotos son especiales, sus miradas son de profundo amor y compasion por todos los seres y todas las cosas. Sus miradas brillan
como el mas bello diamante, como expresion de un alma dichosa que vive en los sagrados sonidos de las 24 silabas. De este
modo podemos declarar sin temor que los devotos de GVY, atraen todas las cosas luminosas visibles e invisibles dentro de un
campo energético cada vez mas aumentado. Porque, los devotos confidenciales, aquellos que desde el amanecer elevan sus
corazones en plegarias de alabanza a la madre del universo, pueden obtener una vision divina y una comprension correcta de los
aires vitales; una vivencia del corazoén el espiritu y el alma que le hace reposar su intelecto en el corazén, transformado en templo
del Dios Viviente y desde alli, podra proyectar al Divino Residente del Interior (Ishta Devata) sobre todos los seres y todas las
cosas, con su mirada, su mente y su palabra. Los devotos de GVY ciertamente podran sanar dolencias con una mera mirada y
podran llevar paz a las mentes confusas y agitadas; asi mismo, podra triunfar sobre la calumnia y la difamacion, los ataques
psiquicos provengan estos de la interaccién social o de los planos astrales. La luz, la piedad y la mente podran sobreponerse a
todas las dificultades de su esquema corporal y finalmente realizar a Dios.

El Gayatri es una evidencia de nuestra conexion con los aspectos mas sutiles del cosmos y es, al mismo tiempo nuestra hermandad
con los aspectos mas densos de la realidad material.

Cada vez que cantamos un mantra gayatri, éste actda en nuestro esquema corporal; ejerce una influencia absoluta sobre los
aspectos densos materiales y sobre las realidades meta-materiales, alcanza incluso las dimensiones supra-materiales. No es
extrafio que los devotos informen de multiples cambios en sus vidas, no solo de relacién sino en sus esquemas fisicos.

Y esto, por qué es asi?

Debemos recordar una y otra vez que el mantra es un sonido divino que debe ser meditado, incorporado a nuestro esquema
corporal, a nuestra memoria mental, a la vivencia de nuestros corazones. Los siete Mahaviarithis nos lo recuerdan:

Bhur significa manifestacion, es todo lo que es evidente; es evidente porque en este plano de actia por medio de los sentidos,
vemos, percibimos, gustamos, oimos, etc.

Pero al mismo tiempo, desde bhur podemos pronunciar "Tat", eso, aquello. Lo indecible, eso o0 aquello que solo se percibe con el
corazon. Como un segmento de un hilo, siempre tiene dos puntas. Estamos en Bhur, pero desde esta dimensién material, podemos
decir "tat", Dios, Dios, Dios de los suefios y las alegrias, Dios de las noches y de las plegarias, Dios del amor y de la compasion.
Bhuvah significa contemplacion y conocimiento, conozco con Dhiyo, el intelecto, discrimino; conozco con el corazén y desde alli
contemplo la luz y puedo actuar sin palabras y sin movimientos.

Svahah significa Luz, bienaventuranza; por eso decimos devasya, porque devasya es Aquel que ve, Aquel que puede darnos la
luz: Dios.

Qué seria de nuestras vidas si no tuviéramos la promesa de la luz, si no supiéramos que Aquel que es luz nos dara por su gracia
sin causa una porcién de esa luz que nos hara santos?

Recordemos que luego de Svahah vienen cuatro nuevos planos que estan contenidos en los tres primeros, pero que ahora los
mencionamos para la presente meditacion.

Mahah significa excelente, magno; por eso en el gayatri esta la palabra varenyam, porque es la piedad encarnada y es al mismo
tiempo lo ultra superior, lo mas alto.

Janah significa la energia creativa primordial, aquella que impregna todo el universo y todos los universos, no es esta luz que
ahora conocemos y experimentamos, es una luz superior divina, una luz que el ser humano olvidd por milenios, la luz primigenia
de la creacion, cuando el Uno se hizo muchos; por eso decimos savitur o savita como es conocido el gayatri el mantra savita.
Porque es esa luz primordial que vivifica y restaura el alma en la persona y santifica todo el esquema corporal.

125



No es correcto decir que el gayatri es un mantra dedicado al sol, esa posicidon es una teoria de los expertos europeos que
interpretaban los textos y las palabras desde una vision influenciada por las creencias europeas dominantes a nivel filoséfico.

El gayatri al ser el ritmo de la creaciéon debe necesariamente ser superior a la simple luz de un astro, mucho mas si tenemos en
cuenta que ciento de millones de soles gravitan en el espacio cosmico. Cuando Vishwamitra dijo: percibi el ritmo de la creacion y
esta puede ser expresada en Tat savitur varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodaiat; dijo también; esta luz es
una luz inabarcable por el concepto humano, pero si desean entenderla deben pensar que es como la luz del sol.

Tapah significa resplandor, aquello que disipa la oscuridad, aquello que remueve la ignorancia, por eso se conecta con Bhargo en
el gayatri mantra, porque bhargo disipa la ignorancia y la oscuridad. Como disipamos la ignorancia simplemente siguiendo el ritmo
sagrado de la luz primigenia: tat savitur varanyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah pracohdaiat.

Satyam Aquello que es percibido, como una unidad indivisible. Aqui ya no hay palabras, no hay juegos mentales, no hay palabras
posibles para decir: esto es asi. Solo queda Dios, es decir un "yo" que se funde en la realidad de un "Tu" Eterno y absoluto.

Los devotos de gayatri "abrazamos" literalmente el sonido mistico y divino; por eso el devoto se emociona cuando dice dhimahi,
porque dhimahi significa susténtanos, pero también debe entenderse: susténtanos con tu abrazo.

Abrazanos para que seamos sustentados!

Pero, a quién le decimos abrazanos? Y, donde lo haremos? Los maestros nos ensefian que a bhargo.
Le decimos que nos abrace y lo hacemos con el corazén y la mente.

Esto tiene implicancias dramaticas para nuestro esquema corporal; porque es un cuerpo habituado a la oscuridad, al dolor y al
sufrimiento; bhargo provoca un milagro, le da un sentido diferente a nuestro paso por la tierra. Aprendemos con bhargo el sentido
de nuestra vida.
Qué es bhargo?

En sanscrito bhargo se puede separar en dos silabas, bhar y go.

Bhar significa por raiz de la palabra y segun las reglas para comprender los mantras vedicos, cumplir y energizar, por extension
significa 6rganos, respiracion, palabra, mente, rayos, tierra, sol luna.

En nuestro esquema corporal dicen los vedas que los organos son de dos clases, de percepcion y de accion.

Si los 6rganos estan en equilibrio con la luz primigenia de bhargo, tendran fuerza y habilidad y estaran puros y se asociaran con
purezas.

Si el cuerpo esta saludable e iluminado, la respiracion sera perfecta y completa. No basta con tener una respiracién completa,
después de todo es la calificacion basica para vivir en este planeta, también debe ser perfecta, es decir, debe seguir el ritmo
natural de lo creado por Dios:

Tat savitur varenyam, bhargo devasya dhimabhi, dhio yo nah prachodaiat.
De modo que si meditamos y encontramos la conexién de bhargo con nuestro esquema corporal, también veremos que esta
relacionado con la tierra; la tierra solo es vitalmente positiva si posee en su seno la capacidad de dar abundantes granos, agua y
alimento para las vacas, dadoras de leche. "Del alimento (bhargo) surge toda la vida, de la lluvia nace el alimento; del sacrificio (el
fuego sagrado y el canto del gayatri) viene la lluvia (y rayos y truenos) y el sacrificio es el resultado de la accion (palabra y mente)"

De modo que bhargo abarca el abrazo capaz de conformar los aspectos basicos de la vida en este planeta, por eso los maestros
vedicos ensefan que de bhargo podemos deducir las 33 fuerzas celestiales basicas que sostiene la accion:

Vitalidad, gobierno, ojos, luz, bienestar de la poblacion, oidos, tolerancia o compasion, reputacion, leche, fuerza, resplandor divino,
jugos, palabras, objetos materiales, granos, mente, tiempo, estaciones, rectitud, nombre objetos deseados, brahmines, fama,
alimento, kshatryas, respiracion, buena compaiiia, organizacién social, apana, ganado capaz de dar leche.

Estas 33 fuerzas celestiales forman lo que es llamado "riqueza" y estan en la palabra bhargo, por eso decimos "abrazanos" y los
medios para desarrollar esa riqueza esta oculto en la palabra misma.

De modo que los devotos de gayatri mas tarde o temprano manifiestan en sus esquemas corporales las tres glorias de los tres
pies del gayatri, como vimos anteriormente.

En el Primer Pie del Gayatri recibimos estas bendiciones:

126



Coraje, esplendor, compasién (indiferencia a la alabanza o la critica), fuerza fisica, dulzura de la lengua y veracidad en las palabras;
regulacion sexual y paz mental; sustento y posesiones y rectitud; suman en total 8.

En el Segundo Pie del Gayatri obtenemos los siguientes atributos:

Perfecta educacion (buenos habitos, control de los sentidos, paciencia y contento); nacimientos en familias que nos permitira una
vida espiritual; autoridad y capacidad para sostenerla; empleados y amigos afectuosos que nos ofrecen bienestar; aprendizaje
erudito y conocimiento intuitivo; cuerpo reputado como sagrado y santo con reputacién de templo sagrado; habilidad para
reflexionar y capacidad para propagar el conocimiento adquirido beneficiando a la humanidad; capacidad de producir riquezas y
de distribuirlas correctamente. Suman 8 atributos.

En el Tercer Pie del Gayatri recibimos:

Larga vida, desarrollo armonioso, salud y cuerpo luminoso, fama espiritual y mental; reputacion de vida recta; capacidad para
cuidar de las vidas; capacidad para aliviar el sufrimiento y la afliccion; percepcién clara (comparacion, discriminacion, lenguaje
elocuente, etc). Suman 8 capacidades.

Adicionalmente dicen los sabios que se obtienen 9 gracias suplementarias:

Capacidad de leche, agua y sustancias jugosas; granos, arroz y todo tipo de vegetales; tratamiento justo y equilibrado con todos
los seres y todas las cosas; Aceptacion sin macula de la verdad; capacidad de realizar fuegos sagrados auspiciosos; habilidad
para crear instituciones de bien publico; oportunidad de ayuda a la nacion; riquezas y ganado para el servicio de la humanidad.
Todo lo que hemos enunciado superficialmente significa Bhargo, "abrazanos". Todos los devotos sinceros que siguen las
instrucciones del maestro espiritual estan bendecidos para alcanzar todas estas cualidades, habilidades, gracias y bendiciones en
esta vida humana actual; de modo que el devoto deberia elevar su plegaria al despertar:

"Me inclino ante Ti, mi Madre Divina, que eres la dadora de la vida, la sabiduria y la bienaventuranza; que eres absoluta y sin
forma, inmutable, madre sin igual, Tu que nunca naciste y eres inmortal; creadora de los 14 sistemas planetarios.

Por tu bondad he pasado la noche en paz y felicidad mental y corporal. Gracias Madre Amada.

Madre se bondadosa conmigo y dame hoy lo que sea necesario para mi sustento y para que pueda utilizar todas mis energias
en actos rectos; bendice a mi maestro espiritual, dador del conocimiento y a mis padres. Madre concédeme la bendicion de vivir
en libertad y en la verdad, dame sabiduria para ayudar a mi pais para que no sea presa de calamidades y todos puedan tener
paz y abundancia. Om.”

6
"El Uno que se hizo Muchos", declaran los vedas, pero esto, no es fépil comprenderlo.
Dios por definicion es lo mas absolutamente simple y por ser Uno y Unico no admite pluralidad alguna; esta posicién lejos de ser
radical la sostiene Shancaracharya. Mas aqui lo repiti6 Rama Krishna Paramahansa, Sri Muktananda, Ramana Maharshi; lo dijo

Nirsagadhata Maharaj y tambien Sri Aurobindo, Sri Karunakara, Sri Rama Linga, etc.

De modo que hay una larga lista de hombres santos que nos ensefian que Dios es absolutamente simple y que no admite pluralidad
en su concepcion mas lata y pura.

De modo que la pluralidad tiene sentido solo a partir de la creacién. La creacion permite la pluralidad y solo se justifica en desde
y por la creacion material.

Ahora bien: Siendo Dios la Unidad absoluta y esta contenido en la unidad representada por el Om, cédmo se puede afirmar que el
gayatri es el Om elaborado y el corazén mismo de los vedas?

El Om es la Unidad, Brahman, Dios sin Forma, el Uno y Unico, el Absoluto, el Espiritu Universal. Ese Om desciende en forma de
24 silabas creando y vivificando los 14 sistemas planetarios y alli se define el caracter general de cantidad, multiplicidad, de suma
y resta, etc.

Dicen los vedas que todo lo existente esta enmarcado en este concepto de 24 vibraciones. Recordemos que las vibraciones tienen
contenido, longitud, profundidad, etc.

Ensefan los maestros que desde la corona de la cabeza hasta la garganta hay 24 dedos de extensién. Dicen también que todos
los sentidos estan en ese espacio. El centro de las actividades significativas estan situadas aqui: conocimiento, devocion, accion.

El brazo del hombre, desde el hombro hasta su mufieca, mide 24 dedos; el cuerpo humano puede tomar y rechazar objetos solo

127



con sus manos desde el punto de vista de la accion. Si profundizamos, con las manos de atiende a los hijos, se cuida de los
padres, se protege a los ancianos y se es feliz con la esposa o esposo. El alimento se cocina y consume, con las manos se elevan
las plegarias y con las manos despedimos a los seres que parten de este mundo.

Esta es la grandeza del gayatri que abarca todo lo existente, nuestra propia vida, que parece pequefia e insignificante, pero que
es un templo viviente del Altisimo.

Entonces, decimos junto a los videntes de gayatri el Uno se hace Muchos, es decir se expande en 24 silabas y se crea con ellas
todo los seres y todas las cosas, los espacios siderales y el polvo cosmico mas insignificante!

Cdmo se conota el gayatri?
Tat Devasya Savitur
Ese resplandeciente vivificador de los universos
Varenyam Bhargo Dhimahi
La excelente luz que podemos obtener
Yo Nah Dhio Prachodaiat
El Adorable que promueve la creacién

Este modo de combinar el gayatri nos muestra la posibilidad de ubicar las silabas en pares, de modo que podamos obtener 12
pares.

La relacién entre Dios y la criatura, entre la residencia y el residente, la morada y el morador.

Estos pares explican las 24 silabas cuando descendian al tiempo que creaban los 14 sistemas planetarios.

Todo este universo se compone de pares,: maestro y discipulo; hombre y mujer; luz y oscuridad; conocimiento y sentidos; accion
y érganos; donador y receptor. No se puede obtener nada sin el conocimiento de los pares. Los pares constituyen el secreto de la
creacion; por lo tanto conocemos al gayatri como un par. Gayatri es llamado Savitri y la energia central se llama Savita.

Savita y Savitri es de sumo interés para el devoto de gayatri, porque tiene una influencia decisiva sobre su esquema corporal:

Primer Par: "La mente es Savita, la palabra Savitri".

La mente trabaja el cuerpo y los Indryas, la palabra adora la mente.

Todos los pensamientos de la mente se expresan por la palabra. Gayatri significa palabra. Canta todas las alabanzas del Param
Purusha (el Supremo Purusha Original), es decir, Dios.

La mente recibe su fuerza y la palabra su efecto a través del conocimiento.

Segundo Par: "el fuego es Savita, la tierra es Savitri".

El fuego no puede existir sin la tierra. Son inseparables. De manera similar, el adorador nunca debe mantenerse separado del
objeto de su amor: Dios.

Como el fuego, el Sefior penetra al devoto en toda circunstancia, en todo momento, en todas las geografias y a todos los seres y
todas las cosas. Como El, se mantiene con el devoto, asi el devoto debe creer que el objeto de su amor, esta siempre con él.

La palabra Bhur en el gayatri significa "fuego y tierra". El conocedor de este par, cultiva en si mismo los atributos de Agni (fuego),
el lustre y las etapas que le permite ser una luz expansiva.

Tercer Par: El aire es Savita, el firmamento es Savitri".

Son inseparables.

Buvah en el gayatri es aire y firmamento. Los seres existentes vivimos del aire. La parte mas importante junto al agua es el aire.
Dios con Sus infinitos poderes sostiene el universo en el firmamento con la ayuda del aire, etc.

Si conocemos el par aire-firmamento, nos volvemos parte del sostén del universo.
Cbémo? Porque al exhalar tat savitur varenyam, bhargo devasta dhimahi, dhio yo nah prachodait, restituimos pureza en el aire y
el firmamento.

Pero en este plano, seremos considerados como sustentadores de la vida y del poder espiritual. Los devotos de gayatri son
dispensadores de vida y vida en plenitud y esos mismos devotos son alabados por su poder espiritual, ya que con una sola mirada
son capaces silenciosamente de quitar mucha carga de muchas vidas

Cuarto Par: El sol es Savita y la luz es savitri.

Si existe luz es porque hay sol, una estrella llamada sol, en el firmamento con sus 14 sistemas planetarios existen millones de
soles y Dios es el Dios del amor que los encanta a todos.

El sol y la luz estédn implicados en Svahah. Quién no conoce las bendiciones del sol; si eres muy meditativo susurrando el gayatri,
mas posees los atributos del sol; esplendor, luz, benevolencia y sacrifico son atributos del sol, por eso que el sol es capaz de
destruir muchas enfermedades.

Cuando el sol y su luz actdan dentro del susurro del gayatri mantra, vuelve a nuestro esquema corporal en luz infinita.

Si conocemos el par Sol-Luz, seremos reconocidos como "seres de sacrificios" Como se logra esto? Cantando el gayatri con los
fuegos sagrados.

Quinto Par. La Luna es Savita y los Planteas Savitri

128



La luna guia a las estrellas y los planetas de un modo mistico. La luna es la energia tutelar en estos magnos acontecimientos
trascendentales; la luna influye sobre el agua y el frescor. La luna es calma y encanta el alma. Este frescor luna es un atributo
sagrado, por eso la luna influye tanto positivamente cono negativamente sobre la mente.

El agua es la semilla del mundo. Todo esto esta latente en Bhargo.
Quien conoce este par se reconoce en la calma y la paz mental.

Sexto Par. El dia es Savita y la Noche Savitri.

Donde esta el dia esta la noche. El dia es para la accion y la noche para el descanso. La acciéon debe estar comprendida dentro
del drama, actividades ilicitas, contacto con impurezas no pueden ser consideradas "accion". El descanso debe ser de un orden
integral; se descansa en y con el esquema corporal, también emocional y psicolégicamente. Este par se incluye en Bhargo. Por
que? Porque quien tiene un dia de accion dharmica y una noche de "descanso", ciertamente los seres de luz que conforman
bhargo viene a bendecirlo durante el suefio.

Séptimo Par. El calor es Savita y el Frio es savitri.

"Quien piensa en Mi no es afectado por el frio o el calor" dice el Sefior.

Este par se relaciona con el solsticio de invierno y el de verano, amos con connotaciones sobre el esquema corporal y de gran
influencia sobre la mente. Los santos prefieren irse de este mundo en el solsticio de verano.

Octavo par. La nube es Savita y la lluvia es Savitri
El relampago que sucede al trueno hace caer la lluvia; quien conoce este par prueba la ambrosia.

Noveno Par. El relampago es Savita y el trueno es Savitri.
La nariz, los ojos, las manos, etc. Poseen fuerzas misticas ocultas, quien conoce y activa este par literalmente "mueve sin mover".

Décimo Par. El prana es Savita y el alimento es sauvitri.

El alimento fortalece el prana.. Por qué? Porque asi como es el alimento es la mente y el prana.
Por qué? Porque el prana determina las ondas de vibracion y calidad de energia de la mente.
El que conoce este par no puede estar infeliz por la riqueza o la pobreza.

Decimoprimer Par. Veda es Savita y Chandas es Savitri.

En este par vedas es y sabiduria. Chandas significa felicidad.

Los vedas proporcionan felicidad y contento y paz. Sin ignorancia, ni miserias, ni aflicciéon ni problemas, la persona alcanza la
salvacion.

Decimosegundo Par. El sacrificio es Savita y la donacion es savitri.

El sacrificio del fuego debe ser con el voto de distribucion. Quien hace el voto de distribuir a los necesitados alimentos es grande
y ese mismo sacrificio otorga recompensas.

Quien conoce el Yagfia Gayatri Japa, jamas conoce situaciones violentas. El trascurre por una vida llena de sentido y finalmente
se le concede la llagada de la partida y se dispone a retornar al padre concientemente.

La lujuria, la ira y la vanidad son todas proyecciones de la mente. La lujuria destruye el mérito del japa gayatri sadhana; la ira priva
al devoto del entendimiento, la avaricia perjudica a la sociedad y destruye el mérito del individuo y el ego destruye los aires vitales
y se equipara al consumo de drogas destructivas. El ego se equipara a la bestialidad y quien conoce esta declaracion es realmente
bendito.

De este modo damos por finalizado lo que se puede denominar "Primera parte del Gayatri y el Esquema Corporal"; con la ayuda
de la madre gayatri, avanzaremos progresivamente sobre los 6rgano del cuerpo. Para poder avanzar es muy importante incorporar
estos principios generales y muchas veces superficiales que tratan de explicar vanamente la grandeza del gayatri, no obstante, es
el unico medio y la Unica herramienta que tenemos a nuestra disposicion hasta que todos realicemos una practica intensa y
entonces realmente vivenciemos la grandeza del gayatri. Por lo menos esa es nuestra esperanza.

129



Cerebro, cabeza, Rostro
1

Tres corrientes de aguas fluyen en el mundo y con ellas el mundo se purifica. ; Cémo? Al elevarse como vapor, regresa en lluvias,
se conforman los rios y estos se funden en los mares, por lo tanto todas las tierras se purifican.

Las escrituras Dicen que las “aguas de lo alto” permiten la existencia de las “aguas de lo bajo”.

Los tres rios sagrados Ganga, Yamunna y sarasvati, son llamados triveni y estan intimamente relacionados de un modo
confidencial con el gayatri y el esquema corporal.

Ga por ganga.

Ya por Yanmunna.

Tri por Sarasvati.

La confluencia de estos tres sagrados rios es el mas sagrado tirtha o lugar de peregrinaciéon para millones de personas; y miles
de millones a lo largo de la historia de la humanidad. Esta sagrada confluencia es el centro del mundo; el punto de mayor
purificacién y espiritualidad posible.

Nuestra estructura corporal es una particula microscopica del universo y desde el punto de vista de nuestro planeta, se refleja en
el esquema corporal tiene asiento en el puente de la nariz, entre las cejas.

Este es el tirtha, el punto sagrado donde todos debemos peregrinar porque alli resplandece bhargo y, gracias a la percepcion
espiritual, llegamos felizmente a las santas visiones.

Ganga en el esquema corporal representa el sistema nervioso en su fase derecha.

Yamunna representa la fase izquierda del sistema nervioso.

Sasravasti es la conjuncion de ambas corrientes y esta en el tirtha llamado cerebro, cuya interpretacion es Bhargo-Dhimahi.

Las 24 silabas del gayatri son canales de energia que circulan por el esquema corporal. Estas 24 silabas forman 12 pares de
derecha-izquierda y de izquierda-derecha (esto no significa que tiene alguna connotacién de positivo o negativo como se utiliza el
concepto generalmente en circulos espirituales).

El sistema nervioso del esquema corporal humano, tiene un propésito doble; por un lado transmite mensajes desde el cerebro a
todas las partes del cuerpo y de este modo es posible que la mente controle a todos los miembros y érganos; luego, el sistema
nervioso trasmite informacion desde y por medio de los sentidos, al cerebro.

Cuatro de los cinco sentidos (vista, oidos, gusto y olfato) vierten directamente a través de los nervios craneales contenidos en el
cerebro.

Los impulsos que vienen de los nervios inferiores, tienen que ver con el sentido del tacto.

Si tomamos nota correcta, 31 miembros parten de la medula espinal y, hay un trigésimo segundo que es supremo y se corresponde
a todo el complejo de nervios craneales que en total suman doce.

A qué conclusién llegamos? Por medio del sistema nervioso la persona ejerce control sobre la materia, pero por ese mismo
sistema, se llega a la mente. Es una ruta o camino de ida y vuelta, de doble mano.

Si alguien desea conocer la meta-fisica, la experiencia espiritual, la vivencia trascendental debe conocer esas 24 silabas y su
conexion y confluencia final en el entrecejo que tiene asiento en la parte del cuerpo que llamamos cabeza.

Cuatro de los cinco 6rganos de los sentidos estan en la cabeza (ojos, oidos, nariz, boca). ¢ Estos érganos de los sentidos resultan
de un suceso fortuito, algun azar caprichoso en el proceso de formacién del fenédmeno de vida llamado “humano™?

Se dice que la luz primordial de la cabeza del gayatri es Om y que se manifiesta en Bhur Bhuvah y Svahah y que las tres lineas
de 8 silabas cada una constituyen el cuerpo.

La idea, el pensamiento, la planificacién y la realizacién dependen del cerebro y de los cinco sentidos que envian la informacién
perceptiva.

De modo que concluimos que si consideramos que la cabeza preside el esquema corporal, debemos entender las cualidades y
funciones generales de los 6rganos de los sentidos y luego aprender el sentido mistico y las operaciones posibles para hacer del
cuerpo un recipiente de luz y de santidad.

En la cabeza esta el cerebro, la base fisica de la mente y la conciencia, es el cerebro. De modo que el rostro, en la cabeza del
esquema corporal es una ventana donde se puede percibir el interior de las almas de las personas; es mas, algunos vidente que
han realizado el poder del gayatri, leen las vidas pasadas con solo contemplar los rostros; sin embargo se debe tener mucho
cuidado con esta cuestion; ya que existe un abismo entre la afirmacién “yo sé” y la verdadera capacidad espiritual de “ver”.

La realizacion de ciertos poderes espirituales no es un curso que se puede realizar en unas cuantas lecciones o en uno o dos
afios (por lo menos esto lo afirman todos los santos videntes y eruditos de gayatri), afirmar “yo sé” no es suficiente credencial para
una persona que discrimina; como tampoco lo es cualquier titulo que se le otorgue “al que sabe”; luego se debe considerar que
“intuir’” no es “ver” en el sentido espiritual y en el contexto de lo que estamos investigando.

Discernir significa que hay una diferencia entre patologia y verdadera realizacion espiritual y, mucho mas cuando se trata de “ver”
no de “saber”.

Saber, en el contexto de la espiritualidad puede estar ligado a rangos crecientes de imaginacion en un momento de desborde sin
control, termina en un episodio patoldgico.

Ver es tener dentro del corazén la gracia que proviene de lo alto y es una forma de contemplacién desde el Rostro de Dios.

130



Existen ciertas reglas generales en el ambito de la espiritualidad que se llama viveka o discernimiento, si se aplica este concepto
resulta deseable a la hora de reflexionar sobre esta cuestion y, aun asi, una practica acertada deberia ser mantenernos en una
actitud reservada y estudiosa de la cuestion.

Con esta aclaracion, podemos continuar con nuestra investigacion del gayatri en el esquema corporal.

Todo pensamiento, todo sentimiento, toda accién quedan impreso en el rostro del individuo; es decir, los rasgos de caracter estan
escritos en el rostro de las personas. No existe actitud emocional o mental por mas minima que sea, que no deje rastro en el rostro
de la cabeza del esquema corporal.

Muchos grupos religiosos y filosoficos dedican tratados enteros al estudio del rostro de las personas; en China tiene categoria de
ciencia socialmente aceptada; en la India existen nhumerosos textos en ese sentido; el budismo se preocupa sobre la cuestion y
en el Islam y el Judaismo existen escritos y autores muy autorizados; en este trabajo que nos propusimos, nosotros seguiremos
las ensefianzas de los maestros de sabiduria celestial, tal como dejoé como legado eterno el sabio Rishi Vishwamitra.

Analizamos someramente los érganos de los sentidos.

Ojo: el ojo debe tener necesariamente tejidos protectores debido a su delicadeza y a su alta exposicion; estos protectores se llama
esclera (es la zona blanca del o0jo) y rodeando esa esclera estan los musculos exteriores; sin estos musculos no es posible
coordinar los movimientos de los ojos. Un dato llamativo es que aunque no se ven, normalmente el color de esos musculos es
rojo. La pupila regula la cantidad de luz; como si fuera una cama ajustable, los musculos del iris dilatan o contraen las pupilas y
permiten la vision.

Oido: es un complejo que se divide en externo, medio e interno y tiene la capacidad de retrasmitir al cerebro los sonidos que
captan los nervios auditivos. El sonido ingresa, es captado y modificado por el oido medio y el oido interno lo convierte en un
impulso nervioso. Existen una gran cantidad de fluidos dentro del oido y esto es lo que permite por ejemplo mantener el equilibrio
corporal; también el tubo llamado de Eustaquio conecta al oido con la garganta.

Nariz: La nariz constituye uno de los principales canales del proceso total respiratorio; el nervio olfatorio determina la calidad del
olor que percibira nuestro cerebro y esto, como veremos, tiene una conexién con la espiritualidad

Lengua: La lengua tiene unas diez mil papilas gustativas y como dicen los Vedas, determinan los cuatro gustos basicos, dulces,
agrios, salados y amargos

Tacto: cuando hablamos de tacto, debemos referirnos apropiadamente a los receptores del tacto y no en exclusividad a las manos
o los pies, por ejemplo. El sentido de bienestar, de dolor, de profanidad, temperatura y vibracién recorre todo el cuerpo, de modo
que podemos concluir que los receptores que responden al concepto de tacto estan por todo el cuerpo.

De modo que si analizamos el esquema corporal a la luz de las ensefianzas de los vedas, este conocimiento doble — del esquema
corporal y de la espiritualidad — adquiere un significado profundo y encuentra un sustento y un modo de reflexionar inédito:

Solo si logramos santificar estas siete puertas, lograremos avanzar en el camino de la comprension de Dios.

Debemos tener en cuenta que estos érganos de los sentidos constituyen 7 grandes posibilidades de alcanzar la santidad.

Como ya se ensefio en otro lugar, dos ojos, dos narices, dos oidos y una boca, suman 7 y si le sumamos el cerebro, esto suma 8:
un pie del gayatri.

Pero como santificar estas siete puertas?

Los ojos deben tener una disposicion a ver el bien debajo de todas las apariencias aunque estas se nos presenten superficiales,
dolorosas y aridas.

Los oidos deben evitar por todos los medios escuchar la infamia y la calumnia. Se pierde toda una vida de espiritualidad cuando
se acepta escuchar infamias y calumnias.

La nariz tiene una particularidad, muestra nuestros flujos mentales: si es entrecortada o ansiosa la respiraciéon, podemos
determinar el estado emocional de las personas. Un devoto tiene su respiracion equilibrada, respira en santidad, pausadamente,
sin agitacion o ansiedad, porque sabe que en ella reside el secreto de la realizacion y de la contemplacion.

La boca debe estar siempre asociada en la construccion de moradas de santidad. Cual es el sentido de recordar los actos
equivocados de los demas? ;Por qué debe ser santificador dispersar entre las personas palabras hirientes hacia una persona?
De este modo si nosotros estamos siempre presentes en estos 6rganos de los sentidos y los utilizamos constructivamente,
podemos modificar en poco tiempo nuestros desbordes emocionales y el constante vaivén y de la mente.

Sin los sentidos la mente no se puede moldear, ya sea para bien ya sea para mal. ; Cémo?

El cerebro es el juzgado, los sentidos “recogen, captan” las evidencias y la mente imparcialmente pasa el dictamen; de alli que en
los textos sagrados se diga: debes ser lo que crees que eres o, sé lo que tu crees que eres. También es conocido la declaracion
“aquello que la mente te dicta, eso eres tu.”

Los sentidos determinan de un modo dramatico no solo nuestra relacion con los demas, sino esencialmente la imagen que tenemos
de nosotros mismos. La percepcion mas intima que tenemos de nosotros mismos, nuestros suefos, anhelos y esperanzas.

.Y el tacto?

Por ser uno de los 6rganos de los sentidos mas extendido, lo dejaremos para dedicarle una reflexion particula

3

Si conocemos exactamente el significado y la funcién de los 6rganos de los sentidos, estaremos dando un paso trascendental en
el camino de la comprension de nuestro ser, del fenomeno de vida y del cosmos.

El modo en que nos comportamos es el resultado de la interaccion de los 6rganos de los sentidos. Esta es una ensefianza por
demas conocida. Los textos sagrados de todas las religiones dicen que esto es una “gran declaracion”.

Tal como cada miembro del cuerpo esta conectado con el cerebro a través del sistema nervioso, del mismo modo su contrapartida
son las 24 silabas del gayatri que estan conectadas a la energia del Espiritu Supremo.

131



Las silabas que se corresponden a los cinco sentidos que tienen siete puertas, encapsulan la esencia divina de luz capaz de
descender de los rios superiores para ofrecernos las lecciones que necesitamos aprender en este peregrinar por el planeta.
Cuando nosotros establecemos firmemente las silabas semillas de luz del gayatri en nuestros cinco sentidos, estamos
reconectando todo lo que existe en el mundo a partir de nuestra percepcion con el pensamiento luz semilla original de la creacién;
y esto se da en los términos de saber cudl es el propésito en la vision global del fendmeno de vida.

Somos evaluados y evaluamos por nuestra parte en el drama colectivo e individual de lo que llamamos vida sobre esta tierra y,
esta evaluacion depende de nuestros sentidos.

El canto del gayatri mantra es importante todo el tiempo, todos los dias, pero es especialmente benéfico y transmutador durante
los cambios de luna nueva y de luna llena; el poder de nuestra mente para modificar los aspectos mas groseros es superior a cien
veces por cada gayatri que se recita.

Por ejemplo durante los cambios de luna la practica comunitaria del fuego sagrado (Agni Hotra) y el canto del gayatri mantra,
permite que en algunos devotos se manifieste en su campo energético que rodea al esquema corporal, un lingam que nace como
una llama oculta en el chakra muladhara (en la base de la columna vertebral). Normalmente se mueve hacia arriba y alcanza la
region del corazon, con color rojo purpura. Esta energia de color rojo purpura estalla y se transforma progresivamente en una luz
de color amarillo o naranja brillante.

Este lingam que se manifiesta en el campo energético del esquema corporal es una representacion del proceso de creacion y de
union del macrocosmos y del microcosmos.

Es significativo sefalar que el color rojo purpura se corresponde con el aspecto shakti y que el color amarillo-naranja se
corresponde con el supremo sonido de las 24 silabas. La unién de ambas en el momento de la manifestacién constituye un evento
de incalculables implicancias para el esquema corporal de la comunidad participante.

Todo esto puede ocurrir cuando los 6rganos de los sentidos estan lo suficientemente purificados por el fuego sagrado de la
sadhana.

Hoy, los cientificos avanzan rapidamente en la comprension de estos fendmenos espirituales, en un futuro no muy lejano se sabra
aun mas sobre estos procesos.

“Un domingo de marzo, mientras esperaba su tren en Londres, el neurdlogo James Austin fijé su vista en la lejania. Este médico
estadounidense, formado en los mas soélidos principios del positivismo cientifico, no vio nada fuera de lo comun: unos cuantos
edificios sucios y el eterno cielo gris. Medio ausente ante lo que observaba, Austin recordé en esos momentos el retrato de un
budista sobre el que habia estado leyendo. Y entonces percibié una sensacion que jamas habia experimentado antes. Una
sensacion de existencia individual, de que el mundo fisico se separaba de él, evaporandose como la niebla de la mafiana”.

“Comenzo a ver las cosas «como realmente son», recuerda. La conciencia de «yo, mi o mio» desaparecié. «El tiempo no era
presentey, dice. «Tenia un aura de eternidad. Era como si se me hubiera concedido la gracia de comprender la naturaleza ultima
de todas las cosas».

“Muchos llamarian a esto una experiencia mistica, un momento espiritual; incluso, si lo prefieren, una epifania religiosa. Pero
James Austin, no. Mas alla de interpretar su instante de gracia como algo ajeno a la comprension de nuestros sentidos y mucho
menos como la comprobacién de que hay un dios, Austin se lo tomd como «la prueba de la existencia del cerebro». Como
neurdlogo, él sélo acepta que lo que vemos, escuchamos, sentimos y pensamos se origina en el cerebro. Aquel momento de
Austin en la estacién de tren le llevé a explorar los mecanismos ocultos de las experiencias misticas y espirituales. Es posible,
razond, que si el miedo y la conciencia de uno mismo desaparecen en un momento dado simplemente sea «porque algunos
circuitos del cerebro se interrumpen».

En el Centro para el Estudio de la Cienciay la Religion de la Universidad de Columbia, un programa investiga como las experiencias
espirituales reflejan sucesos peculiares de la vida cotidiana «que luego reproduce el cerebro». El trabajo mas reciente se concreta
en el libro Religion en la mente, en el que se asegura que las practicas religiosas tienen una influencia apreciable en los |6bulos
frontales del cerebro, lo que se traduce en un mayor optimismo e incluso en una mayor creatividad.

Geografia craneal de la espiritualidad segun esta vision cientifica incipiente.

Lébulo Parietal:

Unidad Césmica. Cuando los l6bulos estan en reposo una persona puede "sentirse a si misma" con el universo.

Lébulo frontal:

Atencién. Ligado a la concentracion, el I6bulo frontal se conecta durante la meditacion.

Loébulo temporal bajo:

Imagenes Sagradas: Esta regioén esta implicada en el proceso por el cual las imagenes, como velas o cruces, facilitan la meditacion.
Loébulo temporal medio:

Emociones religiosas. Esta zona del cerebro esta ligada a los aspectos emocionales de las experiencias religiosas como el jubilo
y el temor.

Loébulo temporal alto:
Reaccion a las palabras religiosas. Esta region gobierna la respuesta al lenguaje.

132



Por supuesto que estas observaciones solo representan la voluntad de un comienzo y no explican la vivencia espiritual, pero es
una poderosa razén para continuar en la linea que establecié el Su Santidad el Dalai Lama al promover una investigacion cientifica
e independiente sobre los efectos de la meditacion sobre el cerebro humano y sus implicancias para todo el esquema corporal.

El Par 24

Por nuestra parte, estamos seguros que existe un cromosoma 24, llamado SS; Shiva-Shakti que permea a los 23 pares restantes
y es la base y el sustento de ellos, hablamos del atma, el Eterno Si Mismo, el Alma perfecta y Pura, Brahman Mismo como Unico;
Uno sin Segundo.

Volveremos sobre este tema mas adelante.

De modo que nosotros continuamos exponiendo las ensefianzas sobre los detalles de los érganos de los sentidos y su contenido
espiritual tal como lo hemos recibido; con la esperanza que en no mucho tiempo, muchos datos que aporte la ciencia confirmen la
necesidad de adquirir la voluntad de una practica espiritual continda y constante en las vidas de los seres humanos.

Al ojo izquierdo le corresponde la silaba “Sa”.

Al ojo derecho le corresponde la silaba “Vi”

Los ojos tienen una doble caracteristica, la vision del mundo definido por las formas, las luces y los colores en y desde la fisicalidad;
y por otro, la vision profunda, la vision espiritual.

Con el ojo material puedo definir la forma, el color, de un objeto y con el ojo interior puedo captar, vivenciar el contenido profundo,
la esencia de ese mismo objeto.

Con los ojos adquirimos la visién del mundo y la visién de Dios. Si la visién se empafia con forma y colores perturbadores, no
podemos percibir la autenticidad que tiene el mundo y la grandeza de la divinidad que todo lo impregna.

El ojo izquierdo se asocia con la perseverancia, ya que “Vi’ tiene como caracteristica la perseverancia; ésa, es su cualidad
predominante.

El ojo derecho se asocia con el valor, ya que “Sa” tiene como caracteristica el valor; ése, es su casualidad predominante

¢,Cdémo se explica?

“Los videntes Vaishnavas (una de las escuelas espirituales) cantan:
Oh mirad, ojos
La delicia de los amantes —Radha- y su Amado.
Oh mirad, ojos
El oscuro (Krishna) —la nube de lluvia, y Radha, Su relampago.

Asi, cuando este tipo de mirada benefactora se da, prakriti (la naturaleza) abandona su necesidad y su razén de ser dominante y,
renunciando a su comportamiento, se embelesa en éxtasis. Es asi como la unién entre Prakriti (naturaleza material) y Purusha
(el Supremo Ser, Dios) sucede. A esto es a lo que se llama yoga." (Esto Ultimo del comentario al Bhagavad Guita de Suami
Sriyukteshvar Giri)

4

Nuestras vidas viven en un constante mercado donde todo es posible negociar. Los productos se agolpan en las gdéndolas de los
mercados y constituyen una incitacién a poseerlos. Una simple imagen de unas patatas, si ampliamos la imagen puede no ser tan
ingenua, ciertas formas y ciertas caracteristicas captaran nuestros ojos y haran que el producto sea mas deseable; esto sucede
porque los expertos en comercializacion “saben” que existen los ojos.

¢Cuantas veces en un dia son interrogamos acerca de lo que estamos haciendo con nuestros ojos? Qué vemos con ellos, la
superficialidad de las formas y los colores o, por el contrario la profundidad de la esencia? ¢ Apariencia o esencia? Qué nos dicen
nuestros ojos?

Existe un promedio general en el mundo sobre los colores que basicamente existe en los ojos de las personas: blanco, rojo y
negro y el color del iris puede variar por diversas circunstancias o contingencias.

Notemos que en la tradicidon de los shaktas, el negro corresponde al estado mental de ignorancia (tamas), en rojo al estado de
pasion (rajas) y el blanco al estado de pureza (sattva). En cada esquema corporal individual, el ojo nos recuerda que somos
producto de la interaccion de estas gunas.

Por ellos la busqueda de Dios, se considera la mas importante misiéon que un ser humano tiene sobre esta tierra y no sélo eso,
sino el propdsito de encontrar las sefiales que nos indican que Dios es una “mano” generosa, una misericordia sin causa y que
todas nuestras fortalezas y todas nuestras debilidades encuentran refugio y descanso en El.

Los ojos nos ofrecen la particularidad de ejercitar la vision de Dios; si focalizamos nuestros ojos en El, naturalmente podremos
traspasar la apariencia de las formas e ingresaremos en el insondable océano de la esencia, de la realidad de los seres y de las
cosas.

“Te miro porque tu Me miras”, dice el Sefior. Focalizar nuestros ojos en Dios es buscar y adquirir una cualidad de santidad para
ellos. Cuando los ojos estan santificados en la contemplacién de la luz sagrada, el érgano de los sentidos que llamamos ojo se
sintoniza con la profanidad celestial, con las danzas de los seres luminosos en Buvah y entonces se perciben seres y cosas que

133



de otro modo seria improbable. Con los ojos se “ven” los pensamientos bueno y malos de las personas y con los ojos se puede
“santificar” toda impureza en el plano de la superficialidad.

El secreto de las silabas “Vi” y “Sa”, reside en que, nos impodera para que seamos sefiores de este 6rganos de los sentidos.

A la derecha esta la cualidad del valor dijimos y a la izquierda esta la cualidad de la perseverancia.

La izquierda representa los aspectos mas toscos y asperos no solo de nuestra mente, del esquema corporal, sino de toda materia.
Por el lado izquierdo (en este caso el ojo izquierdo) ingresan esos aspectos controversiales. Por eso un devoto que trabaje con su
esquema corporal en aras de la santidad, requiere del valor para no diluirse en la fragmentacion y en la desdicha del bombardeo
de signos que confunden. Por el lado derecho recibimos el susurro de nuestro nombre espiritual que nos ata a la cadena luminosa
de santidad de los planos Bhur, Buvah, Svahah, Mahah, Jana, Tapah y Satyam.

En ese mismo lado derecho ingresa el susurro del ritmo césmico perfecto, la vibracion divina: tat savitur varenyam, bhargo devasta
dhimahi, dhio yo nah prachodaiat. “todo lo bueno y todo lo puro sale del lado derecho” (Vijaya Acarya)

De modo que del lado izquierdo recibimos las mascaras, las fachadas y las superficialidades, el moho que empafia el puro espejo
de nuestra conciencia y, el lado derecho la existencia de la presencia sagrada, del susurro en medio de la brisa, el eco de mantra
vedico murmurado a orillas del sagrado Ganges.

“Tus plegarias, deben ser al principio con los ojos” (Vijaya Acarya).

Debes aprender, debemos aprender a “ver” la magnifica presencia divina en nuestras vidas, en todas las vidas. Con los ojos
nuestra plegaria consiste en “ver” el sustento, la alegria, el gozo, la no violencia y el compafierismo; la mesa servida, el amor de
nuestros queridos, el susurro del viento entre las olas de un mar calmo.

Cuando el ojo derecho se hermana con el izquierdo forman un par sustantivo para la santificacion: la perseverancia de alejarnos
de la mala mirada, del egoismo de la multiplicidad de objetos superficiales para ser fecundos y “ver” desde el lado derecho, el
Bien, la Bondad y la Belleza.

Instalar la letra “Vi” y Sa” donde corresponde es una alta sadhana y si recordamos el contenido de sus implicancias espirituales,
habremos avanzado pasos decisivos en la sancion de nuestra mirada

134



El oido izquierdo se corresponde con la silaba “Tur”.
El oido derecho se corresponde con la silaba “Va”.
Las fosas nasales se corresponden con la silaba “Re”.
La boca se corresponde la silaba “Nyam”.

La garganta se corresponde con la silaba “Bha”

Tat bha dhi sa rgo yo vi de
Yo vatu nah syava prare
Dhi cho ni ma da yam hi iat

Tat — bha - dhi

Hemisferio izquierdo Cayo nervioso central Hemisferio derecho

Sa - rgo - yo

Ojo derecho entrecejo 0jo izquierdo
Oido derecho nariz Oido izquierdo

_Va_

Boca

Tu nah

Brazo derecho brazo izquierdo

- Sya_

Pulmon izquierdo, corazon , Pulmon derecho

Va Pra

Rifion, higado, pancreas intestino, estomago, baso

Re // dhi- cho

Huesos, venas, arterias, sangre

Ni - ma- da

Organos genilates

Yam -hi - lat

Rodillas, piernas, pies

135



136



