Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Gayatri Mahima Madhuri

Om ajnana-timirandha sya jhanainjana- shalakaya
//Chakshur unmilitam yena tasmai shri gurave namah
- Guru Guita del Skanda Purana -

Yo nacien la mas oscura ignorancia, y mi maestro espiritual me abrid los ojos con la antorcha del
conocimiento. A él le ofrezco mis respetuosas reverencias

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM

https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - ¥

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY
Difundiendo la Luz del Gayatri Mantra



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

INTRODUCCION
Capitulo Uno

DIKSHA Y UPANAYAM
Capitulo Dos

BRAHMA GAYATRI
Capitulo Tres

UPAVITA Y LAS REGLAS DEL CANTO
Capitulo Cuatro

GURU GAYATRI
Capitulo Cinco

GAURA GAYATRI
Capitulo Seis

EL GOPALA MANTRA
Capitulo Siete

KAMA GAYATRI
Capitulo Ocho

GOPI BHAVA MANTRA

16

33

41

45

47

58

74



INTRODUCCION

Gayatri Mahima Madhuri es una respuesta a los devotos que me han pedido en los tltimos diez afios que explicara
el significado de diferentes mantras. Ya que el Brahma-gayatri es el mantra mas famoso, me he concentrado en él.
En la India hay diversos grupos espirituales que propagan las glorias del Brahma-gayatri a través de libros, cassetes,
clases, stickers, posters, etc. Incluso venden relojes con el Brahma-gayatri escrito en Sanscrito en la cara del reloj.
Segun ellos, Brahma-Gayatri es el yuga-dharma, y cantarlo resolvera los problemas de Kali-yuga.

Hay literalmente miles de mantras que son mencionados en los Vedas, pero este libro describe ocho mantras que son
importantes para los Gaudiya Vaisnavas. El lector aprende que la verdadera posicion del Brahma-gayatri es hacer de
soporte de y asistir al mantra primario para esta era, que es el maha-mantra Hare Krsna, el “gran canto de alivio”
para todas las almas de Kali-yuga aclamado en las escrituras. El asombroso poder del mistico Gopala-mantra brillara
con todas sus inestimables glorias, qué decir del Kama-gayatri y del secreto sannyasa mantra.

Mucha de la informacion contenida en este libro viene del Hari-bhakti-vilasa de Srila Sanatana Goswami. El Hari-
bhakti-vilasa explica diversos rituales Vedicos para dirigir al tipo de Vaisnavas general hacia la adoracion y el
servicio de Krsna, la Suprema Personalidad del ser absoluto. En segundo lugar, da rituales especificamente pensados
para que los Gaudiya Vaisnavas los usen para adorar a Radha y Krsna. También tiene instrucciones basicas sobre
rituales para que recién llegados al Vaisnavismo Gaudiya desde otras tradiciones Vaisnava puedan trabajar de forma
practica en adorar a Krsna.

Gayatri Mahima Madhuri incluye muchos versos y comentarios del Gopalla-tapani Upanishad, que pertenece a la
seccion Pippalada del Atharva Veda, uno de los cuatro Vedas originales. Todos los acaryas Vaisnava reconocen a
este Upanishad como el de mayor autoridad. Es el Upanisad mas significativo para los Gaudiya Vaisnavas porque
contiene una sintesis de todas las lecciones sobre Radha-Krsna prema-bhakti que Sri Caitanya Mahaprabhu dio a los
seis Goswamis. Por lo tanto, es el Upanisad favorito de todos los devotos interesados en cultivar vraja prema-bhakti
porque establece la supremacia de Sri Krsna como Vrajendranandana.

Los contenidos restantes de Gayati Mahima Madhuri vien de los libros traducidos por mi maestro espiritual, Nitya-
lila pravista Om Vishnupada Sri Srimad A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, los cincuenta libros listados en el
apéndice, y las entrevistas que mantuve con varios prominentes vrajavasi brahmanas y sannyasis Gaudiya Vaisnava
avanzados. Aunque soy limitado, imperfecto e incapaz de escribir un libro tan importante, debido a la misericordia
sin causa de Sri Krisna y los Vausnavas he tratado de producir un libro que tenga autoridad y sea leal al glorioso
siddhanta Gaudiya Vaisnava.

En cuanto a esto, Srila Rupa Goswami ha escrito un bello verso en Bhakti-rasamrta-sindhu: hrdi yasya preranaya,
pravartito’ham varaka-rupo ‘pi, tasya hareh pada-kamalam, vande caitanya-devasya, “Si bien soy el mas bajo de los
hombres y no tengo conocimiento, la inspiracion para escribir literatura trascendental sobre el servicio devocional
me ha sido misericodiosamente conferido. Por lo tanto ofrezco mis reverencias ante los pies de loto de Sri Caitanya
Mahaprabhu, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, quien me ha dado la oportunidad de escribir estos libros.
(Cc. Madhya 19.134)

Gayatri Mahima Madhuri es un vasto océano de conocimiento nectarino sobre este tema. Pero espero que esta gota,
siendo trascendental en naturaleza, se expanda dentro de todos los devotos que lean este libro para llenarlos con un
nuevo gusto e inspiracion para cantar estos mantras. Que todos los devotos realicen las preciosas frutas de bhakti
escondidas dentro de las dulces glorias del Gayatri.



Capitulo Uno

DIKSHA Y UPANAYAM

Las Tres Margas

Para entender correctamente la materia de los Gayatri mantra se deben entender los términos vedic-marga,
pancaratrika-marga y bhagavata-marga. El vedic-marga, que incluye mantras Vedicos como el Brahma-gayatri, se
basa en los cuatro Vedas originales: Rg, Sama, Yajur y Atharva. Cada uno de estos Vedas contiene cuatro partes:
1)Samhita — contioene una coleccion de todos los versos en ese Veda particular.

2)Los Brahmanas — explican la historia y la importancia esotérica de los mantras y sacrificios. Describen los versos
de los Samhitas y dan algunos detalles sobre la realizacion de sacrificios. Son ritualisticos y pensados para los amos
de casa que viven en la aldea. Los Brahmanas contiene las semillas del conocimiento que es sistematicamente
elaborado en los Sutras (o sea Srauta, Grhiya, Dharma). Los Srautas describen los rituales Vedicos obligatorios tales
como el agni hotra diario y los grandes sacrificios publicos. Los Grhiyas dan cuenta de los rituales hogarefios,
especialmente los samskaras. Los Dharma Sastras dan cuenta de los deberes varnasrama. El Manusambhita y otros
Dharma sastras, que xplican los Dharma Sutras, son mas accesibles a la gente ordinaria. Todos los sutras y sastras
fueron compuestos por diversos grandes sabios como Manu, Narada y Yajnavalka. Estos escritos dicen como hacer
cosas tratar, basicamente, con el plano de existencia sensual o corporal.

3)Aranyakas — revelan el proposito escondido tras todos los Vedas y Brahmanas. Los Aranyakas y los Brahmanas
son similares, pero los Aranyakas cubren aspectos mas esotéricos. Los Aranyakas explican la base metafisica de los
rituales descritos en los Brahmanas. En otras palabras, los Brahmanas dicen como hacer un ritual y los Aranyakas
explican porqué un ritual particular es realizado. Considerados peligroso para los amos de casa ordinarios, los
Aranyakas eran estudiados secretamente en el bosque. Por eso el nombre Aranyakas, que significa “bosque”.
4)Upanisads — dan el significado filosofico tras los versos y rituales. Los Brahmanas, Aryankas y los Upanisads estan
todos basados en el Sambhita.

Un brahmachari concentrard sus estudios en los Sambhitas. Un grhasta se concentrara en los Brahmanas, que lo
instruirdn en como moverse en el mundo en un modo pacifico correcto. Un vanaprastha sesarrollard desapego
estudiando los Aryankas para entender qué es lo que ha hecho toda su vida. Un sannyasi leera los Upanisads para
ascender a un plano trascendental y, finalmente, entrar en el mundo espiritual. Claro que todos los asramas estudian
todas las cuatro partes, pero enfatizaran uno de los cuatro de acuerdo a las necesidades del asrama particular.

El vedic-marga basicamente es un proceso favorable y pio que se vuelve trascendental en el nivel de los Upanisads,
mientras que el pancaratrika-marga es un proceso completamente trascendental que enfatiza la adoracion de las
deidades y la practica de sadhana bhakti.

“El pancaratrika-vidhim hizo las cosas muy simplificadas. El vidhic vedico no es posible en la edad actual. El vidhi
vedico implica que se ha de ser hijo de un brahamana, y se debe haber seguido la tradicion familiar. Entonces, de
acuerdo a los ritos Vedicos, se puede ser iniciado u obtener el cordon sagrado (upavita). Pero el pancaratrika-vidhi
es pensado especificamente para esta edad. A cualquiera que tenga una pequefia tendencia a convertirse en un devoto
se le deberia dar una oportunidad. Esa es la bendicion especial del Sefior Caitanya. Por ejemplo Haridasa Thakura
nacid en una familia musulmana, sin embargo el Sefior Caitanya le dio namacarya, la autoridad de cantar Hare
Krsna.” (SPT 27/12/69)

El marga pancaratrika, como el marga vedico, es un antiguo camino de auto descubrimiento existente desde tiempos
inmemoriales. En el comienzo de los tiempos el Sefior Brahma escucho6 los Vedas de Sri Krsna. En ese momento los
demonios Madhu y Kaitabha surgieron de Maha-Visnu, entraron en la mente de Brahma y robaron los Vedas.



Entonces Krsna manifesto la encarnacion Hayagriva para matar a Madhu y Kaitabha. El Sefior Brahma le pidio a
Krsna que le volviese a ensefiar los Vedas, pero solo la esencia, ya que podia morir en cualquier momento.

Por cinco (panca) noches (ratri) consecutivas, Krsna le ensefido al Sefior Brahma la esencia de los Vedas. Ese
conocimiento fue conocido como el conocimiento pancaritrico, un sistema de filosofia practica y procedimientos de
adoracion. Hay cientos de Pancaratras. El Narada Pancaratra, por ejemplo, le fue relatado a Narada muni por el sefior
Siva y mas tarde fue compilado por Vyasadeva. Hari-bhakti-vilasa, de Srila Sanata Goswami, contiene la esencia de
este conocimiento pancaritrico.

Seguir el pancaratrika-marga, que incluye la adoracion de Deidades y el canto de Gayatri mantras, nos mantiene
alejados del plano material y fijados en la plataforma espiritual hasta que el amor a Dios despertado a través del
proceso de canto de los nombres sagrados de Krsna (nama-sankirtana). En el pancaratrika-marga la perfeccion es
alcanzada cuando un discipulo, por la misericordia de su guru, obtiene svarupa-siddhi (la realizacion de la identidad
espiritual eterna propia). En ese momento, se comprende completamente que la Deidad es la Suprema Personalidad
del Ser absoluto, Sri Krsna, y se adora a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto a través del servicio a Sus devotos.
El marga vedico incorpora el Vedanta, la filosofia basada en los Upanisads. La esencia del Vedanta es el Srimad
Bhagavatam, una obra completamente pura y trascendental. El Srimad Bhagavatam muestra al bhagavata-marga
como una sistema de adoracion y actividades realizado por aquellos que desean obtener al Supremo sefior a través
del camino de bhakti y nama-sankitana. El alma condicionada, sin embargo, no puede existir plenamente con el
bhagavata-marga ya que tiene diversos gustos mundanos y atracciones por la gratificacion de los sentidos.
Bésicamente sigue situado en le plano material.

El pancaratrika-marga (que incluye cantar el Gayatri y hacer puja) regula y purifica al alma condicionada de sus
tendencias materiales, la fija en e plano trascendental y mantiene su vigor para servir al Sefior. También le ayuda a
perfeccionar su canto de Hare Krsna y progresar continuamente en el bhagavata-marga, el cual sigue
simultaneamente. Por lo tanto los Bhagavata acaryas recomiendan seguir el pancaratrika-marga y el bhagavata-
marga simultaneamente.

Las Tres Margas

Para entender correctamente la materia de los Gayatri mantras se deben entender los términos vedic-marga,
pancaratrika-marga y bhagavata-marga. El vedic-marga, que incluye mantras Vedicos como el Brahma-gayatri, se
basa en los cuatro Vedas originales: Rg, Sama, Yajur y Atharva. Cada uno de estos Vedas contiene cuatro partes:
5)Samhita — contioene una coleccion de todos los versos en ese Veda particular.

6)Los Brahmanas — explican la historia y la importancia esotérica de los mantras y sacrificios. Describen los versos
de los Samhitas y dan algunos detalles sobre la realizacion de sacrificios. Son ritualisticos y pensados para los amos
de casa que viven en la aldea. Los Brahmanas contiene las semillas del conocimiento que es sistematicamente
elaborado en los Sutras (o sea Srauta, Grhiya, Dharma). Los Srautas describen los rituales Vedicos obligatorios tales
como el agni hotra diario y los grandes sacrificios publicos. Los Grhiyas dan cuenta de los rituales hogarefios,
especialmente los samskaras. Los Dharma Sastras dan cuenta de los deberes varnasrama. El Manusambhita y otros
Dharma sastras, que xplican los Dharma Sutras, son més accesibles a la gente ordinaria. Todos los sutras y sastras
fueron compuestos por diversos grandes sabios como Manu, Narada y Yajnavalka. Estos escritos dicen como hacer
cosas tratar, basicamente, con el plano de existencia sensual o corporal.

7)Aranyakas — revelan el proposito escondido tras todos los Vedas y Brahmanas. Los Aranyakas y los Brahmanas
son similares, pero los Aranyakas cubren aspectos mas esotéricos. Los Aranyakas explican la base metafisica de los
rituales descritos en los Brahmanas. En otras palabras, los Brahmanas dicen como hacer un ritual y los Aranyakas
explican porqué un ritual particular es realizado. Considerados peligroso para los amos de casa ordinarios, los
Aranyakas eran estudiados secretamente en el bosque. Por eso el nombre Aranyakas, que significa “bosque”.
8)Upanisads — dan el significado filosofico tras los versos y rituales. Los Brahmanas, Aryankas y los Upanisads estan
todos basados en el Sambhita.

Un brahmachari concentrard sus estudios en los Samhitas. Un grhasta se concentrara en los Brahmanas, que lo
instruiran en cdmo moverse en el mundo en un modo pacifico correcto. Un vanaprastha sesarrollara desapego



estudiando los Aryankas para entender qué es lo que ha hecho toda su vida. Un sannyasi leera los Upanisads para
ascender a un plano trascendental y, finalmente, entrar en el mundo espiritual. Claro que todos los asramas estudian
todas las cuatro partes, pero enfatizaran uno de los cuatro de acuerdo a las necesidades del asrama particular.

El vedic-marga basicamente es un proceso favorable y pio que se vuelve trascendental en el nivel de los Upanisads,
mientras que el pancaratrika-marga es un proceso completamente trascendental que enfatiza la adoracion de las
deidades y la practica de sadhana bhakti.

“El pancaratrika-vidhim hizo las cosas muy simplificadas. El vidhic vedico no es posible en la edad actual. El vidhi
vedico implica que se ha de ser hijo de un brahamana, y se debe haber seguido la tradicion familiar. Entonces, de
acuerdo a los ritos Vedicos, se puede ser iniciado u obtener el cordon sagrado (upavita). Pero el pancaratrika-vidhi
es pensado especificamente para esta edad. A cualquiera que tenga una pequefia tendencia a convertirse en un devoto
se le deberia dar una oportunidad. Esa es la bendicion especial del Sefior Caitanya. Por ejemplo Haridasa Thakura
nacié en una familia musulmana, sin embargo el Sefior Caitanya le dio namacarya, la autoridad de cantar Hare
Krsna.” (SPT 27/12/69)

El marga pancaratrika, como el marga vedico, es un antiguo camino de auto descubrimiento existente desde tiempos
inmemoriales. En el comienzo de los tiempos el Sefior Brahma escucho6 los Vedas de Sri Krsna. En ese momento los
demonios Madhu y Kaitabha surgieron de Maha-Visnu, entraron en la mente de Brahma y robaron los Vedas.
Entonces Krsna manifesto la encarnacion Hayagriva para matar a Madhu y Kaitabha. El Sefior Brahma le pidi6 a
Krsna que le volviese a ensefar los Vedas, pero solo la esencia, ya que podia morir en cualquier momento.

Por cinco (panca) noches (ratri) consecutivas, Krsna le ensefio al Sefior Brahma la esencia de los Vedas. Ese
conocimiento fue conocido como el conocimiento pancaritrico, un sistema de filosofia practica y procedimientos de
adoracion. Hay cientos de Pancaratras. El Narada Pancaratra, por ejemplo, le fue relatado a Narada muni por el sefior
Siva y mas tarde fue compilado por Vyasadeva. Hari-bhakti-vilasa, de Srila Sanata Goswami, contiene la esencia de
este conocimiento pancaritrico.

Seguir el pancaratrika-marga, que incluye la adoracion de Deidades y el canto de Gayatri mantras, nos mantiene
alejados del plano material y fijados en la plataforma espiritual hasta que el amor a Dios despertado a través del
proceso de canto de los nombres sagrados de Krsna (nama-sankirtana). En el pancaratrika-marga la perfeccion es
alcanzada cuando un discipulo, por la misericordia de su guru, obtiene svarupa-siddhi (la realizacion de la identidad
espiritual eterna propia). En ese momento, se comprende completamente que la Deidad es la Suprema Personalidad
del Ser absoluto, Sri Krsna, y se adora a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto a través del servicio a Sus devotos.
El marga vedico incorpora el Vedanta, la filosofia basada en los Upanisads. La esencia del Vedanta es el Srimad
Bhagavatam, una obra completamente pura y trascendental. El Srimad Bhagavatam muestra al bhagavata-marga
como una sistema de adoracion y actividades realizado por aquellos que desean obtener al Supremo sefior a través
del camino de bhakti y nama-sankitana. El alma condicionada, sin embargo, no puede existir plenamente con el
bhagavata-marga ya que tiene diversos gustos mundanos y atracciones por la gratificacion de los sentidos.
Basicamente sigue situado en el plano material.

El pancaratrika-marga (que incluye cantar el Gayatri y hacer puja) regula y purifica al alma condicionada de sus
tendencias materiales, la fija en el plano trascendental y mantiene su vigor para servir al Sefior. También le ayuda a
perfeccionar su canto de Hare Krsna y progresar continuamente en el bhagavata-marga, el cual sigue
simultaneamente. Por lo tanto los Bhagavata acaryas recomiendan seguir el pancaratrika-marga y el bhagavata-
marga simultineamente.

Mantra

Los Vedas mencionan tres tipos de mantras: vedico, tantrico, puranico. Cada uno de estos puede ser vuelto a dividir
en mantras sattvicos, rajasicos y tamasicos. Los mantras Sattvicos (modalidad de la bondad) son cantados para la luz,
la sabiduria, el amor divino, la compasion y la realizacion Divina. Destruyen todo karma, traen paz y llevan a la
perfeccion tras la muerte. Los mantras Rajasicos (modalidad de la pasion)son cantados para obtener progenie y
prosperidad material. A diferencia de los mantras sattvicos, que erradican el karma, los mantras rajasicos fuerzan a
los hombres a renacer para cosechar el fruto de su karma. Los mantras Tamsicos (modalidad de la ignorancia),
llamados popularmente “magia negra”, son pecamionosos. Generalmente son usados para propiciar espiritus, dafiar
a otros y realizar actos malignos.



Las letras espirituales originales estan dotadas de poderes especificos, y en combinaciones particulares asumen mas
poder en relacidn a ciertas Deidades. Estas combinaciones de letras se llaman bijas o semillas, y se combinan para
formar palabras. Cuando estas palabras son conectadas en un orden particular, tienen poderes especiales para
representar plenamente a una Deidad. Estas combinaciones se 1laman mantras. El poder manifestado entonces en el
mantra entero es mayor que aquel de cualquiera de sus sonidos constituyentes.

Los mantras, que son no-diferentes de la Deidad, son una manifestacion eterna de la Deidad y son espirituales en
naturaleza. A través de la repeticion del mantra, el adorador invoca la misericordia de la Deidad cuyo mantra repite.
Cantar estos mantras (por ejemplo, mantras pancaratrika Gayatri) nos ayudan a realizar la forma trascendental de la
Deidades. Asi el sadhaka supera la ilusion y vuelve a obtener su posicion espiritual original.

El mantra es una forma intrinseca del sefior. Por la misericordia del Guru y de los Vaisnavas, quienes son
encarnaciones de la misericordia de Krsna, Krsna entre en el corazon del discipulo en forma de mantra. El mantra
actlia para limpiar la mente y el corazén del discipulo, y hacerlos vigoroso para servir al Sefior trascendental.

Hay seis tipos de mantras usados en la adoracion de las Deidades.:

1)Dhyana mantras- mantras de meditacion usados para invocar mentalmente la forma, la morada y los pasatiempos
trascendentales del sefior.

2)Bija Mantras — mantras semilla para la meditacioén y purificacion de articulos usados en puja.

3)Mula Mantras — mantras semilla; al ser la esencia de la Deidad, son recitados junto con cada articulo de adoracion
como un medio de dirigirse al Sefior.

4)Stutis y Stotras — plegarias cantadas antes, durante o después de la adoracion para glorificar el nombre, la forma,
las cualidades y los pasatiempos del Sefior.

5)Prnanma Mantras — plegaria para ofrecer reverencias al Sefior al final de la adoracion.

6)Gayatri Mantras — mantras Vedicos o Pancaratrika usados para adorar al Sefior, invocando los tres principios de
sambandha, abhidheya, prayojana.

La plabra Gayatri indica una métricas poética (chandas) especifica cantada en los himnos Vedicos. Los mantras
Vedicos, tales como Brahma-gayatri, son llamados sabda-brahma (vibraciones eternas y espirituales [aprakrta] que
representan a Dios en forma de sonido). En resumen, un mantra es una combinacion de energias particulares en forma
de sonido; y su recitacion evoca aquellas energias externamente e internamente. Cada mantra es una combinacion de
letras, palabras, significados, ritmos y melodias especificas.

Hay cuatro aspectos en todos los en todos los verdaderos mantras Vedicos y pancaratrika:

I)Rsi o sabio — es el medio de comunicacion entre Dios y el hombre a través del cual el mantra fue dado a la
humanidad. Cada mantra tiene un rsi 0 persona santa presidiente que escuchd el mantra por primera vez en su
meditacion y luego lo diemind para el beneficio de otros. El Gayatri mantra, por ejemplo, fue revelado a Visvamitra
muni tras una experiencia trascendental en la meditacion, asi que es aceptado como el Rsi del Brahma-gayatri mantra.
2)Chandas — es la métrica poética de un mantra especifico, tales como Gayatri, Anustup y Jagati. “ Las métricas
Vedicas son Gayatri, Usnik, Anustup, Brhati, Pankti, Tristup, Jagati, Aticchanda, Atyasti, atijagati y Ativirat. La
métrica Gayatri tiene veinticuatro silabas, la Usnik veintiocho, la Anustup, treinta y dos, y asi, en ascenso, cada
métrica tiene cuatro silabas mas que la previa. El sonido vedico es llamado brhati, o sumamente expansivo, y por lo
tanto no es posible para los seres vivos ordinarios entender todos los detalles técnicos en esta materia. “ (SB 11.21.41
pag. s.)

“El Visnu Purana dice que los siete caballos atados al la carroza del dois-sol se llaman Gayatri, Brhati, Usnik, Jagati,
Tristup, Anustup y Pankti. Estos nombres de diversas métricas Vedicas designan a los siete caballos que llevan a la
carroza del dios-sol.” (SB 5.21.16 pag.)

3)Ista-Deva - es la Deidad controladora o presidiente de un mantra, o la Deidad adorada a través de ese mantra. Hay
treinta y tres millones de devatas (semidioses) , teniendo cada uno su propia morada en el universo. Cada devata
tiene un nombre o mantra para el cual es la Deidad presidiente. Cantar el mantra personal de un devata invoca a ese
devata quien respondera de acuerdo a la intensidad de la meditacion. Si se recibe un mantra de un a Deidad o devata
de un guru, y se canta sinceramente ese mantra junto con adoracion y meditacion, esa Deidad se aparecera fisicamente
o bien en la meditacion personal para cumplir los deseos personales.

4)Viniyoga — es el uso, la funcién o el propdsito para cantar el mantra tal como realizar homa, samskara o cantar
japa. Ante todo usamos los mantras para cantar Gayatri japa. Asi que el viniyoga es cantar japa.



En Sat-kriya-sara Dipika Gopala Bhatta Gosvami dice, “El propdsito de este sistema es garantizar que se comprenda
el significado, la funcioén, el lagado indicado y la entonacion del mantra que se canta. Como regla, al pronunciar
cualquier mantra Vedico, se deberia identificar al rsi o persona santa que preservo el mantra, el chandas o métrica
del mantra, la Deidad que se invoca en el mantra, y la funcidon con propoésito para cantar el mantra (hacer un fuego
yajna, por ejemplo).”

Un ritual tradicional antes de cantar Brahma-gayatri es ofrecer reverencias, invocar bendiciones y recordar estos
cuatro puntos:

1)Rishi — Canta el nombre del rihsi de un mantra particular al tocar la cabeza, ofreciendo asi reverencias a aquel
Rishi en gratitud por haber enriquecido al mundo con este mantra inspirador.

2)Chandas — Toca la boca al mencionar el chandas particular del mantra. (Brahma-gayatri tiene la métrica o chandas
gayatri)

3)Devata (Ista — deva). Canta el nombre de la Deidad del mantra mientras tocas el corazén para indicar que es el
lugar del devata. Pidele por favor que acepte la plegaria.

4)Viniyoga — Mantén fijo en tu mente el propdsito de cantar un mantra o plegaria particular. El proposito de cantar
el Brahma—gayatri es alcanzar el conocimiento trascendental puro de Dios, volverse lleno de paz y aprender a rendirse
y servir eternamente con amor puro a los pies de loto de Radha y Krisna.

Potencia del mantra

Todos los mantras Vedicos )aquellos que vienen de los Srurtis — Rig, Sama, Yajur y Atharva Vedas), como el
Brahma—gayatri, son vibraciones espirituales de importancia espiritual. Los Vedas son apaurasheyam no son
compuestos por un hombre en un momento particular de la historia. Los mantras de los Vedas son representaciones
eternas de Dios en la forma de sonido, sabda brama. Al repetir un mantra particular bajo guia autorizado una persona
purificada puede realizar el proposito espiritual del mantra. EI Narada —pancaratra, el Hari — bhakta—sudhodaya, el
Hari—bhakti—vilasa y muchas otras escrituras explican que la potencia de un mantra prticular se manifiesta
unicamente cuando es recibido de un verdadero maestro espiritual y recitado sin impureza. Si bien se pueden
encontrar mantras escritos en libros por acaryas previos, por Srila Prabhupada o en este mismo; solo produciran
resultados al ser recibidos a través del proceso de diksa. Los mantras son como semillas en el sentido de que contienen
vastas potencias en su interior pero necesitan de factores externos para manifestar su poder.

La pequefia semilla de banyan contiene la forma de un arbol enorme y plenamente crecido. Sin embargo, poner la
semilla directamente en el suelo no producira un arbol; pero si un ave come la semilla y la deja en el suelo junto con
su excremento crecera un majestuoso arbol de banyan. La semilla de banyan ha de ser procesada de esta manera para
dar resultados. De la misma manera, si se comienza con el canto de un mantra tras escucharlo o leerlo en un libro por
casualidad no producira Krisna—prema. Pero si se recibe el mantra de forma debida, escuchandolo de un prema bhakta
el mantra, cubierto con el prema del guru, producird prema en el corazén del discipulo sincero.

“Un mantra es purificado cuando cuando es cantado con el conocimiento adecuado.” (SB 11.24.32) En el preambulo
para este verso Srila Visvanatha Cakravarti Thakura dice “Un mantra se purifica cuando sale de la boca de un Sad—
Guru. El verdadero maestro espiritual instruye al discipulo en el método, significado y proposito final del mantra.
Es confidencial en este sentido: se puede recibir un mantra escrito en cualquier lugar pero a menos que sea aceptado
a través de la cadena de sucesion discipular el mantra no acta. Las fuentes autorizadas dicen que cualquier mantra
cantado sin haber sido recibido a través de la sucesion discipular no tiene eficacia.” (SB 4.8.53 pag. ) “Los mantras
y el proceso de servicio devocional tienen un poder especial siempre y cuando son recibidos de una persona
autorizada.” (SB 8.16.24 sig.)

Incluso el maha—mantra Hare Krsna, si bien no necesita de iniciacion, tiene mas efecto cuando es recibido de un
devoto avanzado. Los acaryas proclaman que cantar el maha—mantra Hare Krsna sin recibirlo o escucharlo de un
Vaisnava avanzado y consciente de Krsna traera los frutos de bhukti o mukti pero no el dulce néctar de prema—bhakti.
Los corazones de los devotos puros son comparados con montaias llenas de gemas de Radha—Madhava prema. Rios
de madhurya—rasa bajan por estas montafas para hundir en ellos a cualquiera que acepte la misericordia. El nombre
sagrado cantado por un devoto puro esta saturado con Krsna—prema. Cuando este prema—nama es vertido en el oido

del discipulo expectante, nutre la pequefia planta de la devocion y finalmente produce la fruta nectarina del prema—
bhakti.



“Cuando el mantra Hare Krsna es cantado en amor por un devoto puro del Sefior tiene la mayor eficacia en los
escuchas; y, como tal, esta canto deberia ser escuchado de los labios de un devoto puro del Sefior para que se logren
efectos inmediatos.” (SSR)

La vibracion de sonido puro de un guru realizado funciona como un fuego en el bosque que quema todos los pecados
e impurezas en la mente y el corazdén del discipulo. Cuando Krsna y Arjuna viajaban a través de la cobertura del
universo el Sefior usé Su Sudarsana Cakra para penetrar en las densas y temibles capas. De la misma manera, el
nombre sagrado de Krsna actiia como un chakra para quemar todas las coberturas oscuras del corazon del Sadhaka y
aclarar el camino con prema. El efecto de escuchar un mantra de un devoto avanzado y empoderado también depende
de la intensidad de la btisqueda de perfeccion del sadhaka en amor puro por Radha y Krsna. Con gran humildad y
lamento Sri Caitanya Mahaprabhu expreso el estado de la desafortunada alma condicionada.

sarva —sakti name dila kariya vibhaga
amare durdaiva, — name nahi anuraga

“Oh Govinda, has investido tus potencialidades plenas en cada nombre sagrado individual pero yo soy tan
desafortunado que no tengo apego por cantar tus nombres sagrados. “ (Cc. Antya 20.19). El apego vendra si se es
suficientemente afortunado de escuchar el nombre sagrado de un Vaisnava verdaderamente autorizado. Sin embrago
el apego por el canto y el servicio a Krsna no se manifestaran en el sadhaka que escucha el nombre sagrado de un
Vaisnava falto de krsna—sakti.

kali—kalera dharma—krsna—nama-sankirtana,
krsna—sakti vina nahe tara pravartana

“A menos que se esté empoderado por la Personalidad Suprema del Ser Absoluto, Sri Caitanya Mahaprabhu, no se
puede esparcir el nombre sagrado del Hare Krsna maha—mantra alrededor del mundo.” (Cc. Antya 7.11) Srila
Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura llamaba esto “nama del alfabeto”. En €l solo se reciben las letras las letras del
nombre sagrado y no las plenamente manifestadas y bellas formas de Radha y Krsna bailando juntos en el yugala
mantra para prema—drama. Un verdadero maestro espiritual debe tener la fuerza de la pureza devocional para
empoderar al nombre sagrado que le confiere al discipulo. Si el guru por alguna razén no esta plenamente empoderado
es sadhaka puede recibir la plena fuerza para el bhajana escuchandolo de un siksa—guru realizado y empoderado. En
la tradicion Gaudiya los devotos uttama—adhikara bajan al nivel madhyama para predicar como gurus diksa o siksa.
Durante su viaje de prédica en el Sur de la India Sri Caitanya Mahaprabhu instruy6 a miles de personas que ya habian
recibido mantras diksa en otra parte para cantar Hara Krsna. A través del siksa de Mahaprabhu recibieron el poder
de cantar, realizar todo el potencial de los nombrees sagrados de Krsna y esparcir la misericordia a otros.

krsna—namera mahima sastra—sadhu—mukhe
jani namera madhuri aiche kahari nahi suni

“Se tiene que aprender sobre la belleza y la posicion trascendental del sagrado nombre del Sefior escuchando las
escrituras reveladas de las bocas de los devotos. En ningtin otro lugar escuchamos de la dulzura del nombre sagrado
del Sefior.” (Cc. Antya 1.101)

“En el Padma Purana esta escrito: atah sri—krsna—namadi na bhaved grahyam indriyaih. El cantar y el escuchar del
sagrado mantra trascendental del Sefior no puede ser realizado por los sentidos ordinarios. La vibracion trascendental
del sagrado nombre del Sefor es completamente espiritual, por lo tanto debe ser recibido de fuentes espirituales y
debe ser cantado tras haber sido escuchado de un maestro espiritual. Aquel que escucha el canto del mantra Hare
Krsna debe recibirlo del maestro espiritual a través de la recepcion del aura.” (Cc. Antya 1.101 sig.)

“EL Sefior Siva vino voluntariamente a bendecir a los hijos del rey Pracinabarhi como también para hacer algo
beneficioso para ellos. Cant6 el mantra personalmente para que fuese mas poderoso y aconsejo que el mantra fuera
cantado por los hijos del rey. Cuando un mantra es cantado por un gran devoto el mantra se vuelve mas poderoso. Si
bien el maha—mantra Hare Krsna es poderoso en si mismo un discipulo lo recibe de su maestro espiritual en la



iniciacion porque se vuelve mas poderoso cuando es cantado por el maestro espiritual. El Sefior Siva les dijo a los
hijos del rey que lo escucharan atentamente porque escuchar sin atencion es ofensivo.” (SB 4.24.32 sig.)

Hay diferentes tipos de mantras para diferentes tipos de devotos (por ¢j. el Rama mantra, Nrsimha mantra, Gopala
mantra, etc.) Cada mntra tiene su propia importancia espiritual. El maestro espiritual debe seleccionar un mantra para
su discipulo de acuardo a la habilidad del discipulo de cantar diversos mantras.” (Cc. Madhya 24.331 sig.)

En el momento de la iniciacion el Guru le da un mantra Vedico o pancaratrika al discipulo segln la tradicion del
parampara. Al hacer puja un discipulo debidamente iniciado y libre de ignorancia se dara cuenta de la relacion entre
el significado espiritual de los mantras que canta para japa, arcana y la identidad de la Deidad a ser adorada.

Si bien hay mula y Gayatri mantras especificos para la meditacion en el maestro espiritual, los sastras aconsejan ver
al maestro espiritual en todos los mantras recibidos de él. Los Vedas dicen: yo mantrah sa guruh saksat, yo guruh sa
harih svayam, guru—yasya bhavet tustas—tasya tusto harih svayam, “El mantra dado por el guru es el guru mismo y
el guru es el Supremo Sefior Hari mismo. Si se complace al maestro espiritual se complace a Sri Hari mismo.” Los
acaryas explican que a través del medio de un mantra el maestro espiritual le comunica su humor interno de servicio
a Radha y Krsna a su discipulo. El discipulo no lo percibira inmediatamente; pero lentamente entendera, a través de
guru bhkati, seva y meditacion en el mantra dado. El mantra, por lo tanto, es la representacion directa del maestro
espiritual.

La historia de Gopa-kumara en el Brhad-bhagavatamrta olustra el poder de cantar mantras. Debido a un buen karma
Gopa-kumara naci6é en una familia de pastores de vacas en Vrndavana. Un dia al sacara pastar a las vacas vi6 a una
persona santa cantando y llorando hondamente. Gopa-kumara se sinti6 atraido hacia él y comenzo a servirle trayendo
leche. Un dia el santo le dio el Gopala-mantra.

Tras haber cantado so6lo la mitad Gopa-kumara comenzo a llorar y al completarlo cay6 inconsciente. El santo, sin
embargo, se fue sin siquiera ensefiar como cantar el mantra apropiadamente. Sin embargo Gopa-kumara comenzé a
cantarlo con fe y pronto desaparecieron todos los deseos materiales. Al cantar continuamente el Gopala mantra viajo
a través del universo y el cielo espiritual. Tras ir a Brahmaloka, Sivaloka, Vaikuntha, Ayodhya, Dvakara y Mathura,
Gopa-kumara finalmente se encontré con Krsna en Vrndavana. Obtuvo esta extraordinaria buena suerte cantando el
Gopala mantra.

El resultado de cantar un mantra depende del concepto que se tiene en mente al cantarlo. Normalmente el Brahma-
gayatri de Mukti, pero entender que Savita es el Sefior Visnu lleva al que lo canta a Vaikuntha. Si se canta el Kama-
gayatri con la comprension de que es no diferente de Krsna en su maxima forma rasika, se obtendra eso. Es lo mismo
que cantar el maha-mantra Hare Krsna, que lo contiene todo. Si se canta el maha-mantra Hare Krsna con la conviccion
de que Radha y Krsna estan personalmente presentes, disfrutando de sus pasatiempos intimos de Vrndavana, se
obtendra Su eterno servicio amoroso. En ultima instancia el contenido del mantra no puede ser separado de la
mentalidad del sadhaka. Ambos tienen una funcion.

“Se debe conocer el significado del mantra que se recita. Sin conocer el significado de un mantra no se puede alcanzar
la meta.” (Yajnavalkya-smrti)

Upanayam

“La palabra samskara significa “deberes perfectos”. Es una ceremonia altamente beneficiosa, purificante y
santificante. Sus ritos se basan en una serie de acciones que estan en harmonia con reglas metafisicas que manifiestan
la realidad invisible en el mundo visible de la percepcion sensorial. Los samskaras erradican el mal karma e
incrementan la influencia auspiciosa de la naturaleza material.” (BOS)

Los samskaras (ritos para la purificacion del cuerpo y la mente) existen en todas las religiones y en todos los paises.
Cuanto mas pura es la religion, mas sagrados y completos seran sus samskaras. Los rituales de purificacion son
necesarios porque la naturaleza espiritual original de cada alma condicionada esta cubierta por la contaminacion. Si
samskaras la vida del alma condicionada se mantiene impura. Los samskaras son ritos de santificacion que purifican
la consciencia, dan apego a Dios y finalmente llevan a prema.

Realizar un samskara vuelve digno a un individuo de realizar un deber particular. Prescritos en varios textos Vedicos,
los samskaras son una cadena de ritos que comienzan desde el nacimiento. Upanayam es el samskara mas importante
porque habilita para cantar los Vedas y a realizar ritos Vedicos. Upanayam también es llamado brahmopadesa porque
el acharya le ensefia (upadesa) al discipulo recién iniciado sobre la realizacion de brahman.

10



La palabra upanayam significa adyacente o suplementario al 0jo o mantener a alguien cerca. Upanayam es el ojo del
conocimiento espiritual o la vision inducida por la correcta iniciacion en el Gayatri. La palabalbra upanayam esta
conectada con la tradicion Vedica guurkula en la cual el preceptor mantenia a sus estudiantes en su cercania para
entrenarlos en los ritos Vedicos e impartir ensefianzas religiosas. El upanayam normalmente es hecho por el acarya
durante la adolescencia.
El Upanayam es un samskara o rito purificatorio de la vida muy importante. En esta ceremonia un nifio es iniciado
en el conocimiento espiriual por el guru (tradicional mente el padre), que le da al nifio el Brahma-gayatri mantra,
define su significado y explica el método de canto. En ese momento el nifio adopta la vestimenta de un brahmachari,
toma el upavita (cordon sagrado) y comienza a aprender los deberes de un hombre civilizado. Tras completar su
educacion espiritual el jéven célibe puede adoptar la vida de un amo de casa.
Ya que naci6 en una familia brahmana el Sefior Caitanya también tom6 Upanayam y recibio el Brahma-gayatri. Mas
tarde tomo diksa de Isavara Cpuri y recibio el Gopala-mantra de diez silabas. El Gopala-mantra de diez silabas
normalmente se da a brahmanas de nacimiento, pero el Gopala-mantra de dieciocho silabas mencionado en el
Brahma-samhita esta abierto a todos.
El Upanayam es un samskara Vedico en el cual se recibe el mantra Vedico conocido como Brahma-gayatri. La
palabra upa significa cercano y nayam significa que lleva cerca del mastro. Por lo tanto Upanayam es un proceso que
trae al estudiante mas cerca del maerstro, el cual a su vez lo lleva mas cerca de Dios al darle conocimiento
trascendental. El primer nacimiento es el nacimiento principal. Upanayam y Brahma-gayatri son el nacimiento
secundario (dvija).

(Porqué se llama segundo nacimiento al Upanayam? En el primer nacimiento nace un bebé del virya (semen
o energia vital) del padre, que se desplaza hacia abajo, bajo el ombligo, hacia el vientre de la madre. En el segundo
nacimiento, sin embargo, la progenie espiritual (jnanaputra) es producida por el padre espiritual (Vaisnava acarya)
quién ha retenido su virya y lo ha subido (en vez de disiparlo hacia abajo) por encima de la region del ombligo. El
virya, preservado a través del celibato, sube para nutrir al cerebro y da pureza espiritual o iluminacion.
El acarya, por lo tanto, pasa esta fuerza vital de pureza al discipulo, elevandolo al nivel brahminico al darle su segundo
nacimiento. Al Upanayam se le llama el segundo nacimiento porque a través de este samskara se obtiene una
regeneracion espiritual con el guru o acarya actuando como el padre y Savitur o Gayatri Devi actuando como la
madre.

Upanayam y la Tradicion Gaudiya

No se hace mucha referencia al Upanayam en la tradicion Gaudiya. El Hari-bhakti-vilasa dice que se deberian realizar
los samskaras Vedicos y pancaratricos, o sea el Brahma-gayatri y otros Gayatri mantras, de acuerdo a las reglas. El
Sefior Caitanya y Sus seguidores atravesaron los samskaras y obtuvieron Upanayam. En esos dias Upanayam se
referia solo al mantra Vedico. Los otros mantras se agregan con diksa pancaratrico, una ceremonia de iniciacion en
la cual un discipulo recibe mantras que no estan en los Srutis, como el Gopala mantra y el Kama gayatri.

De hecho los Gayatris que cantamos permanecen en cierta medida misteriosos, ya que no son explicados
explicitamente como parte de la sadhana. Parecen estar excluidos porque estan entre los diksa mantras. Una razon
para esto es que hari-nama ha tomado el lugar de los mantras como sadhana. Los Gaudiyas Vaisnavas se paran horas
todos los dias cantando Hare Krsna, mientras que otras sampradayas, sin hari nama-sankirtana, sélo tienen el Japa
Sadhana de los mantras de sus Deidades y sus Gayatris. Sin embargo, ya que el ya que el sadhana bhakti disfruta de
diksa, los mantras son dados de toda manera. El uso de estos mantras parece claro. Los Gayatri mantras, que son
cantados tres veces al dia, son para la meditacion, la alabanza y el clamor por la misericordia de Dios.

Debido al deseo independiente de controlar y explotar la energia material el lama condicionada toma la tendencia de
cometer pecados. Asi, necesita realizar los pancaratrika samskaras para purificarse del espiritu hedonista que lo
induce al pecado. Las reglas de pancaratrika regulan la vida personal y dan fuerza y pureza interna. Al adoptar de
esta manera un estilo de vida sattvico, el practicante puede evitar el pecado mas facilmente.

Los seis Goswmis de Vrndavana siguieron este proceso de dar diksa pancaratrika. Antes del tiempo de Srila
Bhaktisiddhantha Sarasvati Thakura, los maestros espirituales so6lo daban el maha mantra Hare Krsna y el
pancaratrika diksa. Tradicionalmente un nifio brahman recibia Upanayam del Guru famililar. Aquellos que no nacian

11



en familias brahmanas no lo obtenian. Para dejar sentado que los Vaisnavas Gaudiya son Unicos y deberian ser
respetados como brahmanas, Srila Bhaktisiddhantha Sarasvati Thakura dio Upanayam (lo que incluye al Brahma-
gayatri y al cordon brahmana) a todas las clases de devotos sin considarar su nacimiento. Para calificar a todo tipo
de Vaisnavas Gaudiya para la iniciacion brahmin utilizo el sistema pancaratrika (cinco ritual purificatorios descritos
en el siguiente subcapitulo).

“Hay tres tipos de brahmanas:

1)Dvijas — aquellos iniciados con el Brahma-gayatri pero faltos de conocimiento Vedico

2)Viparas — aquellos iniciados en el Brahma-gayatri que han estudiado el conociemiento Vedico

3)Vaisnavas — aquellos iniciados en el Brahma-gayatri que han realizado el proposito (vedanta) del conocimiento
Vedico, coocen y sirven al Sefior Visnu o Sri Krsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. A pesar de que
muchos Vaisnavas Gaudiya no nacen en familias brahmana y muchas veces son mayores que la edad normal de ocho
a diez afios, pueden ser iniciados como verdaderos brahmanas.

Esta oportunidad tnica fue inspirada por Sri Caitanya Mahaprabhu, establecida en la edad moderna por Srila
Bhaktisiddhantha Sarasvati Thakura e introducida a todo el mundo por Srila A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhpada,
el fundador-acarya de ISKCON (Sociedad Internacional para la Consciencia de Krisna). Al cantar el maha-mantra
Hare Krsna un Vaisnava Gaudiya se purifica y sube al nivel pancaratika. Luego, observando los pamca-samskaras
es aun mas purificado, obtiene cualidades brahminicas y se habilita para el Veda diksa, la iniciacion en el Brahma-
gayatri.

Incluso si un Vaisnava es de nacimiento inferior y estd mas alla de la juventud, se puede purificar y transformar en
un brahmana calificado atravesando estos procesos santificantes. Para probar este fenomeno Sri Jiva Goswami usa
la parabola de convertir metal de una campana en oro a través de la alquimia.

Los Panca Samskaras

“Los Vaisnavas Gaudiya aceptan cinco sacramentos (panca samskaras) de purificacion. Al adoptar estos panca
samskaras una persona con fe comienza con bhajana-kriya, la adoracion personal de Dios y en algin momento
obtiene el amor puro a Krsna. Estos cinco sacramentos tiene aspectos tanto internos como externos. Tapa, pundra,
nama, mantra y yoga son los panca samskaras. Son la base de la intensa devocion al Sefior Krsna.

1)Tapa: usar pasta de sandalo para escribir nombres sagrados en el cuerpo: Jaya Gaura-Nitai, Hare Krsna, Sri Radha,
etc. Tapa también incluye la limpieza del corazon a través del arrepentimiento y desarrollar una genuina aversion a
la vida material.

2)Urdhva-pundra: marcar el cuerpo con Tilaka para designarlo como un templo para el sarvicio al Sefior. El simbolo
del tilaka representa la huella de Krsna. Al verlo el devoto piensa: “Tengo la huella de Krsna en la frente. Es mi amo
eterno y yo soy su eterno sirviente. En todos los tiempos, lugares y cicunstancias tengo una relacion eterna con
Krsna.” En un sentido mas amplio urdhva-pundra significa tdas las cosas relacionadas a la identidad personal como
sirviente eterno de Krsna como cuentas para el cuello, dhoti, sari y japa mala. Urdhvapundra también significa la
iluminacion del cuerpo, lamente, el alma y el apego al Supremo Sefior.

3)Nama: recibir el nombre de Hari (maha mantra Hare Krsna) del preceptor en el oido y un nombre espiritual como
servidor de Krsna, como Radha-carana dasa. Al tomar refugio en los nombres sagrados y saborear su néctar un
discipulo realiza su identidad espiritual y se regocija en el servicio devocional.

4)Mantra: recibir el Gopala-mantra de dieciocho silabas del maestro espiritual. Al darle un mantra el maestro ayuda
al estudiante a experimentar mas facilmente el néctar del nombre sagrado. El mantra también ayuda al discipulo a
saborear un gusto o una suvidad particular en el sagrado nombre de Krsna.

5)Yaga: utilizar los mantras dados por el guru para adorar a Sri Murti o Salagrama. Tal puja purifica y protege al
devoto del peligro de caer en maya. Yaga, el quinto y Gltimo samskara es el procedimiento de adoracion al sefior
empleando todas las facultades mentales y fisicas de ser, tocar, oler, saborear, pensar, discriminar y actuar. Una
persona sin yaga no tiene vida y se ve forzada a cosechar los resultados de su karma.

“Sin aceptar el sistema panca-samskara un alma condicoinada no puede desarrollar una devocidninterna hacia el
Sefior Krsna. Por lo tanto el panca-samskara es extremadamente necesario.” (Panca Samskara por Srila Bhaktivinoda
Thakura)

12



Upanayam es una ceremonia plenamente Vedica para facilitar el estudio de los Vedas y la realizacion de los rituales
Vedicos. Sin embargo, el Upanayam samskara no tiene una gran importancia en el Sampradaya Gaudiya. Srila
Bhaktisiddhantha Sarasvati Thakura dio el Brhma-gayatri junto con los pancaratrika mantras segin la filosofia
pancaratrika de que un Vaisnava iniciado esta incluso mas calificado que un brahmana. Siguiendo a su guru maharaja,
nuestro maestro espiritual, Srila Prabhupada, también combiné las iniciaciones Vedicas (Brahma-gayatri) y las
iniciaciones pancaratrika. En ISKCON, el diksa significa recibir Upanayam (Brahma-gayatri) y seis otros mantras al
mismo tiempo: Guru-mantra, Guru-gayatri, Gaura-mantra, Gaura-gayatri, Gopala-mantra y Kama-gayatri.

Diksa

La palabra sanscrita diksa se sompone de dos silabas: di, que viene de la raiz dan, que significa “dar conocimiento
espiritual (divya —jnana)” y ksa de la raiz ksaya, que significa “destruir actividades pecaminosas”. Diksa es el proceso
a través del cual un alma condicoinada obtiene la sabiduria trascendental y la libertad del pecado (Visnuyamala).
Diksa es un proceso de iniciacion espiritual a través del cual el guru imparte conocimiento trascendental al discipulo.
Diksa aprta todas las malas tendencias y compromisos malos. Se comienza una nueva vida despertada en el
conocimiento divino. Al dar diksa Sri Guru misericordiosamente disminuye la atadura de Maya, infunde energia
trascendental en el corazén del discipulo y despierta una consciencia de la eterna relacion con Sri Hari.

“Diksa es aquel emprendimiento religioso que confiere divya-jnana o conocimiento trascendental y destruye papa
(pecado), papa-bija (semilla del pecado) y avidya (ignorancia) desde la raiz. “ (HBV) “Divya —jnana es conocimiento
trascendental contenido en un mantra, que revela la forma y la identidad del Supremo Sefor (bhagavata-svarupa)
como también el conocimiento de la relacion particular del sadhaka con el Sefior (sambhandha-jana).” (Bhakti-
sandarbha, anuc. 283)

Al darle elGopala mantra (Krsna-mantra) el maestro espiritual destruye la aversion del jiva hacia el Sefior y dirige
su atencion hacia el servicio de El. Se da al discipulo conocimiento trascendental del Supremo Sefior, la entidad
viviente y la energia ilusoria. Por este conocimiento, los pecados y la ignorancia del discipulo son destruidos hasta
la raiz. El procedimiento de diksa no se completa en un dia; mas bien comienza desde el dia de la iniciacion.

En Goloka Vrndavana incluso la planta de Krsna tom6 mantra-diksa.

sad-vamsatas tava janih purusottamasya
panau sthitir muralike saralasi jatya
kasmat tvaya sakhi guror visama grhita
gopangana-gana-vimohana-mantra-diksa

“Srimati Rahdarani dijo: ‘Mi querido amigo flauta, parece que has encarnado en una buena familia porque tu
residencia esta en las manos de Sri Krsna. Eres, por naturaleza, simple y para nada engafiosa. ;Porqué has entonces
tomado iniciacion en este peligroso mantra (mantra-diksa) que encanta a las gopis reunidas?” (Cc. Antya 1.162)

Cualidades de un Guru

(De quién se deberia aceptar mantra-diksa? El Kramadipika dicta que los mantras deberian ser tomados de un devoto
de Krsna uttama-bhagavata que conoce los sastras y el siddhantha Vaisnava. El Bhaktavali dice que un guru
calificado deberia ser puro en sus manejos y santo en su caracter. Deberia estar libre de enojo, orgullo y de los deseos
materiales. Debe ser erudito en los sastras Vedicos, hablar dulcemente, poseer una bella apariencia, estar lleno de
compasion y hacer el bien a los demads. Deberia ser pacifico, adorar a Radha y a Krsna, estar plenamente inmerso en
Su servicio y estar apegado a cantar harinama.

El Visnu smrti dice un maestro espiritual que exige fama, riqueza y comodidades del discipulo no es digno de ser
llamado guru. El preceptor espiritual deberia tener las veintiséis cualidades de un devoto, estar libre de deseos
materiales, absorto en el servicio devocional puro a Krsna y ser capaz de destruir las dudas del discipulo hablando
con plena légica y razon. El Tattvasagar dice que el mantra-diksa nunca deberia ser tomado de una persona perezosa,
avara o apegada a la gratificacion sensorial.

“Sri Guru es el maestro fijo en brahman (brahama-nistham). Es un alma realizada que destruye la ignorancia. Es
simple, honesto, humilde, sereno, libre de ego falso y siempre unido con Dios. La lujuria, la furia, la avaricia, la

13



envidia y el deseo (los seis enemigos de las almas condicionadas) han sido totalmente convertidos en amor,
compasion, benevolencia, auspicoisidad, accion altruista y perdon. Es la encarnacion de todas las grandes virtudes.
Conoce y sirve en el espiritu de los sastras. Sigue y respeta a los maestros del pasado y al sostener la tradicion, le da
un significado nuevo. Es la luz que muestra el camino y vive en el plano mas alto de consciencia de Krsna. Es uno
con el deseo del Sefior y actia en consecuencia. Sigue estrictamente el camino ejemplar del dharma. Es el padre
compasivo y la madre benevolente de todos sus discipulos. Da su amor a todos, incluyendo a animales y objetos
inanimados.

Vive para servir. Ensefia y practica lo que predica. Vive y ama por la causa del Supremo Sefior. Sus palabras son
sabiduria. Es como un nifio y siempre es feliz porque vive en la Verdad. Las dualidades no lo afectan. El calor y el
frio, el placer y el dolor y a pérdida y la ganancia son uno y lo mismo. Controlado en cuerpo, mente y habla, se deleita
independientemente de cualquier objeto. No tiene prejuicios ni desvia Su mente de los Divino para juzgar a otros.
Salvando a la gente del pecado, los guia, se amiga de ellos y los protege con amor. Bendice a todos y ofrece el tesoro
de Krsna bhakti. Amor puro por Dios emana de cada pro de Su cuerpo. Dentro Suyo disfruta un constante festejo de
la bienaventuranza y da bienaventuranza a todos aquellos que buscan.” (adaptado de GHM)

En Hari-bhakta-vilasa Srila Sanatana Goswami describe las caracteristicas tanto ordinarias como especiales de un
verdadero maestro espiritual.

Caracteristicas Ordinarias

“El maestro espiritual es erudito en los Vedas y bhakti-sastras como el Srimad Bhagavatam. Destruye las dudas en
Sus discipulos y los llena de fe. Comprende las glorias de Krsna como el benefactor, protector, etc. De sus devotos.
Por Su firme fe y adoracion al Sefior ha realizado a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. Debido a Su pureza
y entrega a recibido la potencia de la misericordia de Krsna (krpa-sakti murti). Asi, el maestro espiritual esta
empoderado ara infundir misericordia en Sus discipulos y llevarlos en el camino de bhakti.

Ha obtenido la gracia de Su propio guru al ser similarmente devoto a los pies de loto de Su guru. Es completamente
pacifico y plenamente entregado a Krsna-bhakti. Ha ofrecido su corazéon a Krsna. Su cuerpo esta libre de enfermedad
o invalidez. Ha controlado a sus sentidos y ha vencido a los seis enemigos liderados por la lujuria, la furia, la envidia,
la locura y la ilusion. Ha sido bendito por los sadhus, conoce el camino inmaculado de los Vedas y esta en constante
consciencia trascendental (brahma nistha). A través de su devocion estd profundamente apegado a Krsna.” (HBV
1.32-35)

Caracteristicas Excepcionales

“Un guru que ha nacido en una familia pura, que se comporta bien, pertenece a un asrama particular, esta libre de
furia, conoce los Vedas y todas las demas escrituras, tiene fe, no encuentra faltas, habla afectuosamente, es joven,
bellos de ver y bien vestido, ocupado en el bienestar de todas las entidades vivientes, no violento, inteligente, libre
de orgullo, satisfecho, agradecido, de corazén puro y misericordioso, capaz de juzgar verdades trascendentales,
dotado de un amor paternal, experto en el puja del Supremo Sefior, afectuoso con sus discipulos, capaz de castigar y
premiar y que conoce todo tipo de argumentos - €l es un océano de glorias.” (HBV 1.38-41)

Cualquier devoto que esta dotado de estas caracteristicas y lleno de amor paternal hacia sus discipulos puede actuar
como un verdadero guru. Tal maestrro espiritual es capaz de destruir los diversos obstaculos en el bhajana de un
discipulo, bendecirlo con prema y entregarlo a los pies de loto de Radha y Krsna.

Cualidades de un Discipulo

El Muktavali dice que una persona que es obediente, veraz, de buen caracter, inteligente, libre de orgullo, lel al guru
y de buen corazon esta calificado para recibir mantra-diksa. Por otro lado, el Agastha-sambhita declara que a aquel
que es perezoso, rebelde, arrogante, avaro, malicioso, orgulloso, egoista, quisquilloso, cruel, de mal comportamiento,
desobediente del guru, apegado al disfrute material o que gana dinero de manera ilegal nunca se le deberia dar mantra-
diksa. Si cualquier guru acepta a un discipulo asi incalificado, tanto €l como el discipulo van al infierno. El discipulo
deberia ser puro, inquisitivo y serio al seguir las disciplinas espirituales. Deberia complacer al guru a través del

14



servicio, la devocion , la dedicacion y la reverencia. Paciencia y perseverancia son las principales caracteristicas de
un discipulo. Cuando el guru esté complacido con el servicio del discipulo y su desarrollo de buenas cualidades le
ensefiara sambandha-jnana (conciemiento de su relaciéon con Dios), lo protegerd y lo llevara a la meta de Krsna-
prema. Tanto la entrega de parte del discipulo como la proteccion de parte del guru son necesarios.” (GHM)

El Sarasangraha dice que un maestro espiritual deberia tomar una parte de los pecados de su discipulo, de la misma
manera en que un rey recoge los resultados de las acciones de sus stubditos. Por estas razones un preceptor sabio lo
considerara profundamente antes de darla mantra diksa a alguien.

El Tiempo Adecuado para Mantra Diksa

Los meses de Vaisaka, Asvina, Kartika, Agrahayana, Magh, Phalguna y Caitra son auspiciosos para recibir mantra
diksa. Todos los dias de la semana son buenos, salvo Kmartes y Sabado. Dvitiya, pancami, dvadasi, trayodasi y
purnima son buenos tithis para mantra diksa. Hay excepciones a estas reglas.

El Tattvasagar dice que un acarya parama-bhagavata puede darle mantra-diksa en cualquier momento a un discipulo
sincero y honesto. Logara el darsana de un Sad-guru es una suerte raramente obtenida. La sagrada orden de un
preceptor tal sobrepasa todas las consideraciones de tiempo, lugar y circunstancia. Si el Sad.guru lo desea el mantra
diksa puede ser dado en cualquier momento, cualquier lugar y en cualquier condicion. jTal es la bendicion
trascendental de un Sag-guru completamente misericordioso!

15



Capitulo Dos

BRAHMA GAYATRI

La Identidad del Brahma-gayatri

“De los himnos en el Sama Veda, yo soy el Bhrat-sama y en la poesia soy el Gayatri. De los meses soy Margasirsa
(noviembre-diciembre) y de las estacoines soy la primavera, que trae flores.” (BG 10.35)

“La literatura Vedica explica que aquella vibracion de sonido que nos puede elevar de la confusion mental es llamada
Gayatri.” (TLC cap. 31)

“El Gayatri mantra también es mencionado en el primer verso del Srimad-Bhagavatam. Ya que el Gayatri mantra
exista especialmente para la realizacion de Dios representa al Supremo Sefior. El gayatri es coniderado la vibracion
de sonido de brahman.” (BG 10.35 sig.)

Todos los dvijas y brahmanas, sin importar sus denominaciones sectarias cantan el Brahma-gayatri. Vaisnavas,
Advaitins, Dvaitins, Visistadvaitins, Saivitas y los demas cantan todos el Brahma-gayatri. Naturalmente tienen una
apreciacion diferente del mantra segliin sus propias creencias. Las escrituras proclaman que Brahma-gayatri es la
madre de los Vedas.

La antigua tradicion Vedica prescibe cantar el Brahma-gayatri como sandhya-vandanam, el ritual diario adecuado
para adorar a las deidades presidientes de las tres conjunciones del tiempo. El Brahma-gayatri es llamado surya-
gayatri o savitri-gayatri porque se refiere a Savitur, el dios sol, quien controla los tres sistemas planetarois (bhur,
bhuvah, svah). Si bien en un nivel el Brahma-gayatri se refiere al sol, que es la manifestacion visible del poder divino
de Krsna, en realidad es una meditacion en Krsna, el mayor savitur, el inico amo de la manifestacion césmica entera.
Sri Jiva Goswami y otros acaryas Gaudiya han explicado que el Brahma-gayatri es una meditaciéon en Visnu, el
creador, protector y destructor del universo, quien reside como la Diedad solar adorable conocida como Surya-
Narayana.

El Braham-gayatri es un verso constituido por sonidos. Estos sonidos son no diferentes de la personalidad de Gayatri
devi, una consorte del Sefior Visnu. También es llamada Laksmi, Sarasvati, savitri y Sandhya. El devoto que medita
en el Brahma-gayatri adora a Gayatri Devi y la llama para que entre en su corazén desde el planeta solar. A través
de esta adoracion el sadhaka recibe su misericordia y ayuda para acercarse al Sefior Visnu.

“Visnu reside en el planeta solar como también en el corazén como objeto de meditacion en el Gayatri mantra. El
Brahma-gayatri saca la lujuria y purifica la mente. A través de la misericordia de la energia del Sefior, el sadhaka es
capaz de penetrar la ignorancia y realizar a Visnu. El Brahma-gayatri denota a Visnu como el Supremo sefior y a los
jivas individuales como los eternos sirvientes del Sefor.

El Brahma-gayatri es no diferente de la energia del Sefior. Es la corporizacion en sonido de Su potencia o sakti. El
mantra es una meditacion en el Supremo Sefior en Su aspecto funcional como Sefior de todas las energias y comoel
creador, protector y destructor del universo. La silaba “gaya” significa revelar y “trie significa la esencia de todos los
Vedas. Gayatri es aquel verso que revela al Supremo Sefior Visnu.” (HBV)

Los sonidos del Braham-gayatri son no-diferentes de la personalidad de Gayatri Devi, la divina consorte y energia
de Gaytri Devi. Gayatri Devi también es llamada Laksmi, Sarasvati, Sandhya y Savitri. Tras la purificacion a través
de acamana y dhyana el buscador llama a Gayatri Devi a su corazon desde el planeta solar através de la meditacion
en el Brahma-gayatri, que es una forma de adorar a Gayatri Devi. Con su misericordia uno se puede acercar a Visnu.
Los tres sandhyas diarios (amanecer, mediodia y atardecer) son las expresiones en el tiempo de Gayatri Devi. Por
eso es que Gayatri Devi es adorada cantando el Brahma-gayatri en esos precisos tiempos.

Se la llama Gayatri porque canta (gayati) o ilumina las glorias de la Suprema Personalidad del Ser Absoluto y protege
(trayati) al cantante fijando su mente en el Sefior.

Si bien usualmente se refiere a Gayatri Devi como la “madre de los Vedas” en el Sri-Radha-sahasrara-nama stotra
Narada Muni dice: gayatri vedamata ca — “Sri radha es el Gayatri mantra y la madre de los Vedas.” (Narada
pancaratra)

Manifestandode unicamente en el mundo material. E1 Brhma-gayatri eleva el alma condicionada al nivel braham-
butah de purificacion. El Gopala-mantra y el Kama-gayatri, sin embargovibran eternamente en el cielo espiritual. La

16



mayoria de los brahmanas s6lo cantan el Brahma-gayatri pero los brahmanas del Gaudiya Vaisnava también cantan
el Kama-gayatri. El Sefior Brahma escucho tanto al Bnraham.gayatri como al Kama-gayatri como el Gayatri mantra
y habl6 de ambos. El Brahma-gayatri es comparado a un mango verde. Al realizarse su pleno sentido, el Brahma-
gayatri aparece como el Kama-gayatri o un mango maduro. Naturalmente el mantra no funcionara ni traera resultado
alguno a menos que se tengan cualidades brahminicas y se reciba el mantra de un verdadero maestro espiritual a
través del ritual de iniciacion. La realizacion y el destino ultimo realizados al cantar el mantra dependen tnicamente
de la concepcion de aquel que lo canta. Este punto se afirma en el Gopala-tapini Upanisad:

“Los hombres de sabiduria trascendental saben con certeza que el kama-bija-mantra, klim, y el Om monosilabico son
uno scolo. Aquel que va a Mathura Puri y medita en Gopala pronunciando klim u Om obtiene la maxima destinacion
del alma tras abandonar su cuerpo material actual. “ (GU v. 59)

Tradicoinalmente no se les permite a las mujeres que cante los mantras Vedicos (aquellos que vienen de los Srutis).
El Brahma-gayatri aparece en el Rg Veda, uno de los Srutis originales. Tampoco se les permite vestir el upavita o
hacer gurkula. Pero se les permite cantar los pancaratika mantras y Gayatris (por ej. el Gopala-mantra o el Kama-
gayatri ya que no hay restricciones tales para los mantras pancaratrika.

Siendo que la tradicion sastrica prohibe dar el Braham-gayati a mujeres, ;porqué Srila Prabhupada lo confirié a
discipulas calificadas? Algunos acaryas proclaman proclaman que si bien el Brahma-gayatri da el efecto beneficioso
de suavizar los corazones de los hombres, actlia de manera opuesta en las mujeres. Dicen que el corazon de una
mujer, que es suave por naturaleza, se volvera duro cantando el Brahma-gayatri. Sin embargo, al ver que todos en
occidente tenian corazones duros Srila Prabhupada dio el Brahma-gayatri tanto a hombres como a mujeres para que
pudieran suavizar sus corazones y ofrecer entonces su tierno amor a Kisora-Kisori.

“El Agi Purana considera que el Gayatri s6lo tiene que ver con el Sefior, quien es sostenido en el mismo como el
creador, preservador y destructor del universo. El Agni Purana dice ‘Es llamado Gayatri porque canta (gayati) o
revela los textos Vedicos, las escrituras, la luz divina y las fuerzas vitales. Es llamado savitri, la hija del sol, ya que
tiene el poder de iluminar la inteligencia. Y, ya que el habla representa a la esencia del sol, también es llamado
Sarasvati.” (TS)

Origen del Brahma-gayatri

“Cuando Krsna comenzo a tocar en su flauta la dulce vibracion sonora entrd al oido de Brahma como el mantra
Vedico Om. Compuesto de tres letras, A, Uy M, el Om describe nuestra relacion con el Supremo Sefior (sambandha),
las actividades a través de las cuales podemos alcanzar la mayor perfeccion del amor (abhideya) y la verdadera
posicion del amor en el nivel espiritual (prayojana). Cuando la vibracion de sonido d la flauta de Krsna fue expresada
a través de la boca de Braham se convirtio en Gayatri. Asi, al ser influenciado por la vibracion sonora de la flauta de
Krsna, Brahma, la primer entidad viviente de este mundo material, fue iniciado como brahmana.

Srila Jiva Goswami confirma que Brahma fue iniciado como brahmana por la flauta de Krsna. Cuando Brahma fue
iluminado por el Gayatri mantra a través de la flauta de Krsna obtuvo todo el conocimiento Vedico. Aceptando la
bendicion que le fue ofrecida por Krsna se convirtié en el maestro espiritual original de todos los sers vivos. (TLC
cap. 31)

Significado del Om

El primer mantra es el Pranava Om. Los vedas glorifican al Om como el origen de los Vedas y la fuente de toda la
ceracion. Por esta razon Om precede a todo manta Vedico. Om se expande en los vyahrtis (bhuh, bhuvah, svah) que
indican la envergadura completa de la creacion: la tierra y los sistemas planetarios inferiores, la region del cielo y los
sistemas planetarios superiores. Lueg los vyahrtis se expanden en el Braham-gayatri mantra. Luego el Gayatri se
expande en todos los Vedas.

El pranava Om , los vyahrtis y el Brahma-gayatri combinados son la esencia de los Vedas y el mas poderoso de los
mantras. Cantar estos mantras es la piedra fundamental de la elevacion espiritual en la cultura Vedica desde tiempos
inmemoriales. Om, la sagrada silaba de la ascension es un mantra semilla mencionado en toda la literatura Vedica y
cantado por todos los tipos de trascendentalistas. También entré en muchos lenguajes para indicar a Dios. En el
inglés, las principales descripcoines de Dois tiene al “Om” como raiz. El Om entra en la lengua inglesa como el

17



prefijo omni. Por eso palabras como omnipresente, omnipotente y omnisciente son descripciones validas de Dios, y
todos comienzan con la raiz Om. Los cristianos terminan las plegarias con Amen, que significa Om, y los musulmanes
dicen Amin, que denota a Dios.

“ En cada respiracion el hombre lo pronuncia y repite inintencionalmente e inevitablemente. Cada vibracion en el
cuerpoy en el universo emerge de Om. Un nifio llora “;Om! jOm!”. El océano ruge “;Om! Om!” Las abejas zumban
“;0m! ;Om!” El muasico musita “jOm! jOm!”. Om es la expresion de €l que ve la verdad. Om es Veda, la sabiduria
de Dios. Om es el nada, el sonido de Dios. Om es eterno, la palabra indestructible.” (GHM)

A pesar de la aparente universalidad de la palabra Om, s6lo Sri Caitanya Mahaprabhu y los Vaisnavas Gaudiya han
revelado el significado espiritual pleno del Om. En el Bhagavad Gita la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Sri
Krsna, dice pranavah sarva vedesu: “Yo soy la siba Om, mencoinada en todos los Vedas.” Ademas de indicar a la
Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Om es no diferente del sonido de la flauta de Krsna. Desaforunadamente
hoy en dia la mayoria de la gente tiene una concepcion impersonal de la sagrada silaba Om.

Hace sesenta afios un popular mistico impersonalista occidental llamado Leadbeater describié su meditacion en el
Brahma-gayatri de la siguiente manera: “La gran vara de luz que inmediatamente se vierte sobre y dentro de aquel
que lo canta viene como si fuese desde el sol fisico- cualquiera que sea la direccion en la que esté. El efecto es
especialmente curioso cuando el sol todavia se encuentra bajo el horizonte (a la noche o al amanecer), porque
entonces la vara de luz sube inmediatamente a través de la tierra. Esta vara de luz es blanca con un ligero tinte dorado.
Tras haber llenado el alma de aquel que lo canta rapidamente se esparce nuevamente desde €l en diversos grandes
rayos de los colores del espectro.”

Srila Prabhupada dijo que Omsignifica Sri Ktsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. “ El sonido de Om, al
principio de cada himno Vedico, se dirige al Supremo Sefior. Porque los impersonalistas tienen tanto miedo de
dirigirse al Supremo Sefior Krsna a través de Sus innumerables nombres, prefieren hacer vibrar el sonido
trascendental omkara. Pero no se dan cuenta de que el Omkara es la representacion sonora de Krsna. La jurisdicion
de la consciecia de Krsna se extiende a todos lados y aquel que conoce la consciencia de Krsna esta bendecido,” (BG
7.8 sig.)

“Om es la representacion en letras de Krsna. Esta representacion de Krsna, sin embargo, es impersonal. Es como la
luz del cuerpo de Krsna o Su refulgencia brahman. A los impersonalistasles gusta cantar Om, pero nosotros deseamos
cantar la caracteristca de los pasatiempos de Krsna, porque Su caracteristica personal es el conocimiento maximo.
Om es el simbolo e la eternidad (sat), pero no de la bienaventuranza (ananda) y del conocimiento(cit). Om tat sat: tat
significa la Verdad Absoluta y sat significa eternidad. Asi que om tat sat significa: ‘Oh, la Verdad Absoluta es eterna.’
”(SPL 17/3/68)

Debido a la gran influencia de las filosofias impersonalistas la mayoria de la gente piensa que el objetivo de la
meditacion en Om es abandonar la propia identidad individual y fundirse en el Supremo Brahman. O, como el Sr.
Leadbeater quisiera que creamos, “Tener nuestras almas llenas con una vara de luz blanca.”

Los Upanisads, sin embargo, y los acaryas Vaisnava Gaudiya realizados como Sri Jiva Goswami revelan que Om,
ademas de indicar al Supremo Sefior Krsna, también incluye a sus enrgias o saktis personales en la forma de Su
divina potencia del placer, Srimati Radhika, y a sus eternos sirvientes, las jiva saktis o almas individuales. “Om esuna
combinacion de las letras A, U y M. La letra “A” se refiere a Krsna, “U” se refiere a Radha y “M” se refiere al alma
jiva.” (GVV)

“Los Goswamis declaran que el (pranava) omkara es la representacion completa de la Suprema Personalidad del Ser
Absoluto. Han analizado al omkara en los términos de sus letras constituyentes como sigue: Omkara es una
combinacion de las letras A, U y M. A-karenocyate krsnah: la letra A (a-kara) se refiere a Krsna, Quien es sarva-
lokaika-nayakah, el amo e todas las entidades vivientes y planetas, tanto materiales como espirituales. Nayaka
significa “lider”. El es el supremo lider (nityo nityanam cetanas cetanam). La letra U (u-kara) indica a Srimati
Radharani, la potencia del placer de Krsna y M (ma-kara) denota a las entidades vivas (jivas). Asi Om es la
combinacion completa de Krsna, Su potencia y Sus eternos servidores.

“En otras palabras, omkara representa a Krsna, Su nombre, fama, pasatiempos, acompaiiantes, expansion, devotos,
potencias y todo lo demas que le pertenece. Como dice Caiytanya Mahaprabhu en el verso de Sri Caitanya-caritamrta,
sarva-visva-dhama: ‘Ombkara es el lugar de sostén de todo, de exactamente la misma manera en que Krsna es el sostén
de todo (brahmano hi pratisthaham).” ” (Cc. Adi 7.128 sig.)

18



En realidad, la divina silaba Om no tiene nada que ver con una concepcion impersonal. Los siguientes versos del
Gopala-tapani Upanisad establecen claramente que Om significa la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Sri
Krisna. “La vibracidén sonora Om denota al catur-vyuha-tattva de Sankarsana (Sri Balarama), Pradyumna, Anuruddha
y Vasudeva (Sri Krsna). De la misma manera en la que Om trasciende las cualidades de la naturaleza material, se
deberia saber que se estd mas alla del cuerpo material: ‘Soy el eterno servidor de Krsna’. Esta consciencia debe ser
mantenida en todo momento.

La letra ‘A’ denota a Balarama, el hijo de Rohini, quien es el substrato de todo el universo. ‘U’ denota a Pradyumna,
quien es el Superalma del universo. ‘M’ denota a Aniruddha, quien es el Superalma de cada ser individual en el
universo. El punto sobre la M denota a Sri Krsna, maxima de todas las encarnaciones de Visnu. (GU)

Ademds de apoyar la explicacion de Sri Jiva Goswami de que Om representa a Radha y a Krisna, el Gopala-tapani
Upanisad dictamina también que la semilla de los pasatiempos de Krsna es inherente al mantra semilla Om. “Los
sabios iluminados declaran que la svarupa-sakti de Bhagavan Sri Krsna, Sri Radha, siendo la maxima mula-prakriti,
es no diferente de Om. Gopala Krsna, quien es el creador, sostenedor y destructor del universo también es no diferente
de Om.” (GV v. 58).

Los acaryas también explican que en la palabra semilla Om, que es la combinacion de las tres silabas ‘A’, ‘U’ y ‘M’
A expresa la forma del Sefior Visnu, U expresa la forma de su consorte Sri, la madre y el soporte de todo el mindo,
y M expresa el alma individual, quien es el sirviente dependiente de Visnu y de nadie mas.

El significdo de la vibracion sonora omkara estd presente en el Gayatri mantra. El mismo es elaboradamente
explicado en los cuatro slokas del Srimad Bhagavatam conocidas como catuh-sloki. La vibracién sonora omkara es
la raiz del conocimiento Vedico. El omkara es conocido como maha-vakya o el sonido supremo. Cualquier
significado que esté en el este supremo sonido, omkara, se entiende mas aun con el Gayatri mantra.” (Cc. Madhya
25.97)

El Significado de los Vyahrtis: Bhur, Bhuvah, Svah

Los vyahrtis fueron hechos al principio de la creacion y representan a los siete sistemas planetarios incluyendo a
Bhur, Bhuvah, Svah, Mahah, Janah, Tapah y Satyalokas. Mas alla de denotar a los siete mundos, los vyahrtis denotan
a los cinco planos de consciencia. Los mantras son plegarias dirigidas a las fuerzas elementales de los siete planos.
Estas fuerzas elementales son manifestaciones del Parabrahman mismo.

Los siete mundos estan encarnados en la trinidad de bhur, bhuvah y svah. Bhur o bhu representa a la tierra o al plano
fisico. Bhuvah representa al cielo o plano astral. Svah representa al cielo o plano mental. Maharloka representa a un
plano superior. Janah representa al lugar de nacimiento, un lugar atin més alto. Tapah es la morada de los benditos,
un plano alin superior. Satyam es la morada de la verdad, el plano mas alto. A veces se dice que estos vyahrtis (bhur,
bhuvah, svah) que aparecen en el Brahma-gayatri representan a lo siete Risis (siete grandes sabios) Visvamitra,
Jamadagni, Bharadvaja, Gautama, Atri, Vasistha y Kasyapa. Losiete devatas de este mantra (bhur bhuvah y svah)
son Agni, Vayu, Aditya, Brhaspati, Varuna, Indra y Visva Devata.

Ademas de referirse a los planetas superiores, medianos e inferiores (o sea el universo completo o la creacion) bhur,
bhuvah, svah significan el cuerpo material. Sripada Mahacarya dice que Om representa al Sefior Visnu, la fuente de
todas las virtudes; bhu, al perfeccion de cualidades; bhuvah, a todo poder t svah a Su naturaleza beata. También se
dice “Tu eres el bhuh, creador de todos los seres; bhuvah, el sostenedor de todos lo seres y svah, el destino final de
todos los seres.”

Bhur, bhuvah y svah indican la totalidad de todos los niveles de existencia en el universo, que es el efecto de la
Suprema causa, la causa original de todo.

Significado de Tat
La palabra tat denota al Parabrahma en el Brahma-gayatri.

Significado de Savitur

19



“En el Gayatri mantra cantamos om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam. Encima del sistema planetario Bhuloka
se encuentra Bhuvarloka, y sobre ello estd Svargaloka, el sistema planetario celestial. Savita, el dios sol, controla a
todos estos sistemas planetarios. Al cantar el Gayatri justo después de despertarse a la mafiana se adora al dios sol.”
(SB 5.1.31 sig.)
“Srila Visvanatha Cakravarti Thakura comenta sobre esto: surya atma atmatvenopasyah, ‘La vida y el alma verdadera
de todas las entidades en este universo es el sol. Por lo tanto es upasya, digno de adoracion.” Adoramos al dios sol
cantando el Gayatri mantra (om bhur bhuvah svah tat savitur varenyam bhargo devasya dhimahi). Surya es la vida y
el alma del universo y hay innumerables universos para los cuales el dios sol es la vida y el alma, de la misma manera
en que la Suprema Personalidad del Ser Absoluto es la vida y el alma de toda la creacion.” (SB 5.20.46 sig.)
Cuando amanece se deberia cantar el mantra Vedico que comienza con el Gayatri. El sol es la representacion
simbdlica de los ojos del Supremo Sefior. (SB 5.8.19 sig.)
La deidad que predomina en el sol es Hiranmaya, el Sefior Narayana. Es adorado a traves del Gayatri mantra.
También es adorado a través de otros himnos mencionados en el Rg Veda, como por ejemplo dhyeyah sada savitr-
mandala-madhya-varti. El Sefior Narayana esta dentro del sol y tiene un halo dorado. (SB 5.7.13 sig.)
Savita se puede referir al planeta solar, pero en realidad Savita habita en el planeta solar. El sol es indestructible pero
el Seflor, quien también es conocido como Savita, no lo es. Solo se puede ver al Sefior Savita a través de la meditacion
plena y la visoin espiritual. El Sefior Visnu esta en el planeta solar, en el corazon y en Vaikuntha. A través de la
misericordia del Brahma-gayatri un devoto puede obtener la vision del Sefior Visnu. Savita también se refiere a
aquella persona que estimula e inspira, la causa original de todos los seres y todas las cosas. En otras palabras, Savita
denota al Supremo Sefior Visnu y la palabra savitr se refiere a la energia del Sefior o Laksmi Devi, quien revela o da
el Savita (el Sefior Visnu). (HBV)
Savitr es un dios identificado con el sol personificado como una diosa, la madre de los Vedas. (AP)
Savitur se refiere al Sefior Visnu, quien es visvatma, el alma del mundo. (GVV) Cuando el sol es mencionado como
el objeto de adoracion en el Gayatri es sol no deberia ser visto como una realidad independiente, sino mas bien como
indicando al Parabrahma. Saunaka Rsi confirma esto en el Sri Mad Bhagavatam 12.11.28: vyuham suryatmo hareh,
La Suprema Personalidad del Ser absoluto, Hari, reside como la Deidad presidiente del sol. (TS)
Los sastras concluyen que el Brahma-gayatri no es meramente una meditacion en el sol o el brahman impersonal,
sino mas bien una meditacion en la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Hari, el Sefior Visnu, y en Su consorte
Laksmi, o el Paramatma. La siguiente iluminacion de Ramanda Raya, la misericordiosa forma en Kali-yuga de Lalita-
sakhi para la prédica de Radha-Govina prema-dharma eleva la propia meditacion en Brahma-gayatri a los
misericordiosos pies de loto de Rasaraja-Mahabhava, sriman Mahaprabhu. Estos océanos de misericordia
establecidos en los corazones de los premi sadhakas los guian por siempre en el eterno servicio amororso a Radha
Madhava en el Vraja-dhama. Que siempre les sirvamos y meditemos en ellos.
Ramanda Raya dijo: El Superalma en el interoir del corazén de todos no habla externamente, sino desde adentro.
Instruye a los devotos en todos los sentidos y esta es Su manera de instruir. (Cc. Madhya 8.266)
Aqui Sri Ramanda Raya admite que Sri Caitanya Mahaprabhu es el Superalma. Es el Superalma el que inspira al
devoto, por lo tanto es la fuente original del Gayatri-mantra. Savitar es la fuente original de toda inteligencia. El
Savitar es el Sefior Caitanya Mahaprabhu. (Cc. Madhya 8.266 sig.)
Generalmente se piensa en el Gayatri-mantra como una manera de mejorar el canto, pero también puede significar
sankirtana. Gayatri, la cancién para la salvacion , también significa sankirtana. El Kirtana también es cantado y
también nos eleva hacia el mas alto objetivo. El sankirtana de Sri Caitanya Mahaprabhu también nos reinstaura en
nuestra mas alta posicion de servicio. Asi que el Brahma-gayatrien conexion con Mahaprabhu viene a significar
krsna-kirtana. Luego llega a Vrndavana y al kirtna de la flauta.
Al entrar en Vrndavana se escucha el dulce sonido de la flauta de Krsna, haciendo que todos sus servidores se ocupen
de sus respectivos deberes. A la noche, cuando las gopis escuchan aquella dulce melodia de flauta corren al Yamuna,
pensando Oh, Krsna esté alli.Cuando Yasoda escucha el canto de la flauta de Krsna piensa Mi hijo pronto estara en
casa. De esta manera, el sonido de la flauta compromete e inspira a todos los sirvientes del Sefior Krisna. (SE)

Significado de Varenyam

20



Varenyam — (una palabra calificativa de la palabra bhargo) significa digno de alabanza y de adoracion o la mejor de
las personalidades, quien deberia ser buscado y elegido por todas las personas. En otras palabras, entre las opciones
El es la mejor opcoin. Varenyam se refiere al Sefior Visnu, el maximo y el refugio de todos. No s6lo esta por encima
de todos los objetos de este universo, sino que su divina refulgencia es la fuente misma de toda iluminacién en la
creacion.

Significado de Bhargo

La palabra bhargo significa brillante llama de vida y de energia. Se refiere a la fuente independiente y autorefulgente.
“Bhargo significa luz autoiluminante que siempre es plenamente pura, estd mas alld del mudo material y es
eternamente consciente. Bhargo también se refiere a brahama, que significa mas alla de la contaminacion material,
lleno de poder y conocimiento.” (GVV) Bhargo significa la esencia divina. Representa a la suprema luz, la esencia
de Para Brahman.

El Brahma-gayatri, sin embargo, no indica adoracion del Sol, que es material, sino mas bien adoracion de la fuente
ultima y espiritual de toda luz y toda vida. “Aquella ‘luz’ (bhargo) mencionada en el Gayatri es el supremo brahman,
ya que la palabra bhargo indica a la luz de la consciencia. Aquella luz es el Sefor Visnu, la fiente de origen,
preservacion y disolucion del universo.” (AP)

“La ‘luz’ mencoinada en el Gayatri no se refiere sélo a aquella que esta en el sol fisico, porque la palabra varenya
(“sumamente excelente) indica que su aplicacion se extiende hasta la mejestuosidad de isvara. La luz simplemente
es el jyoti o refulgencia del Suremo Sefior. Por ello se dictaminaen el Agni Purana que ‘A través de la meditacion se
puede ver el purusa (Suprema Personalidad del Ser Absoluto) morando en el disco del sol.” ” (TS)

Bhargo se refiere aal Sefior Visnu, quien es el creador, mantenedor y destructor de este mundo. Viene de la raiz bha
que significa brillar y bhrasja que significa cocinar o madurar. El es la mejor de todas las luminarias, que ilumina
incluso al sol y a la luna. “Situando al Sefior Visnu, la mas adorada (varenyam) de las existencias, en el medio del
aura del sol, meditaré en é1.”

“Meditamos en aquella luz digna de adoracion del Savita Devata, el dios sol o el Superalma, que incita nuestro
buddhi. O meditamos en la venerable orbe luminosa (bargah) del sol divino, quien dirige todas nuestras actividades.”
(AP)

En la palabra bhargo, bha significa brillante; ra significa Rati, la consorte de Cupido o los pasatiempos beatos y ga
significa lleno de conocimiento. Combinar estas definiciones nos lleva a la brillante y dorada forma de Srimati
Radharani, la eterna y divina consorte de Kamadeva Krsna, el amo de Cupido. Sri Radhika, la morada de
conocimiento trascendental ilimitado, estd siempre absorta en los pasatiempos llenos de bienaventuranza con Su
Priyatama Syama.

Significado de Devasya

Devasya se refiere a una personalidad que es divina, refulgente y trascendental para el burdo mundo espiritual. En
otras palabras devasya denota a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Visnu o Sri Krsna.

Significado de Dhimahi

“La palabra dhimahi significa obtener o meditar. Viene de la raiz dhi, sostener. Dhimahi significa: ‘Medito en el
supremo poder iluminante para ser liberado y obtenerlo.” ” (GVV) “La palabra dhimahi significa comprender nuestra
actividad en relacion al Sefior, o sea, fijar nuestra mente en E1.” (AP)

Significado de Dhiyo yo nah

En la frase dhiyo yo nah, la palabra nah significa que nuestro buddhi (inteligencia) nos inspire a hacer buenas obras.
El Sefior Visnu inspira a toda entidad viviente. Por su inspiracion divina el alma va al infierno o al cielo.” (GVV)

Significado de Pracodayat

21



“Pracodayat significa ‘Que el Sefior Visnu nos inspire y nos impulse hacia delante. El es el independiente que deberia
bendecirnos y guiarnos en el camino correcto de la acciéon en el mundo — actuafi s6lo para Su placer.” ” (AP)

El Significado del Brahma-gayatri Mantra

“Que medite en aquella refulgencia digna de adoracion del divino sol que impulsa nuestra meditacion.”

El proposito del canto del Brahma-gayatri es realizar al todopoderoso y omnisciente Sefior y actuar con aquella
realizacion en la vida diaria, en plena consciencia de Krsna. El mantra denota al Sefior Visnu como el Supremo Sefior
que es trascendental para la creacion material y el jiva individual como el eterno sirviente del Seor.

Significados:

1)*“Que aquella esencia del Sefior Visnu, manifiesta como el sol, lleve mi mente a reflexionar sobre Su divino ser en
todos lo actos y emprendimientos, y en todo momento.” (AP)

2)*Meditamos en la venerable radiancia del divino sol, el creador refulgente. Que impulse a nuestro buddhi (intelecto
espiritual o intuicion superior).”

3)Que meditamos (dhimahi) en el en el Parabrahma (tat), quien es la causa de todas las causas (om) y el destructor
de toda existencia en el universo (bhur, bhuvah, svah). Como la fuente independiente de toda energia y vida (bhargo),
es la brillante (devasya) Superalma del sol (savitur). Que usemos nuestra inteligencia (pracodayat) para alcanzar el
mundo trascendental.” (HBV)

4)“Se deberia meditar en el Sefior Narayana (Suya Narayana) cubierto con aros, corona de diadema y brazaletes y
llevando a la concha, el disco, el loto y la maza en Sus cuatro manos, sentado en un trono de loto en el medio del
planeta solar.”

5)“Que la Gayatri Devata (Laksmi Narayana, la Deidad presidiente del Brahma-gayatri), que cumple los deseos
personales, nos ayude a conocer al eterno Sefior que solo es comprendido a través de las escrituras. Que Gayatri, la
madre de todos los Vedas, nos revele esta verdad eterna.”

6)“El origen de la energia de este mundo material es Krsna en la forma de Radha. Toda la energia que constituye los
otros mundos es simplemente una transformacion de Su energia.”

7)La siguiente explicacion del Braham-gayatri resume perfectamente todas las concepciones presentadas hasta ahora.
De hecho es una de las elucidaciones mas extraordinarias jamas dada en la historia del Vaisnavismo Gaudiya. El
repetido estudio y la meditacion en este parrafo nos colocara en la benigna refulgencia de los divinos pies de loto de
Sri Radha.

8)“Bhur representa al mundo sensual, fisico, Bhur-loka, en el que estamos nosotros — el mundo de la experiencia.
Bhuvah representa a la esfera mental sutil, el mundo mental de aceptacion y rechazo — ‘Me gusta esto, no me gusta
aquello.” Svah (Svargloka) es el plano de la inteligencia, en el cual la razon y el discernimiento dictaminan las
decisiones. Por lo tanto estos tres nombres del Brahma-gayatri mantra representan a los tres planos de la existencia
material: fisico, mental e intelectual. Bhur es el mundo fisico y denso de cuerpo y los sentidos, bhuvah es el mundo
mental y svah es el mundo intelectual.

Tat resume y reduce estos tres planos de la experiencia a una entidad, “aquello”. La palabra tat significa aquello ¢
indica aquello que es mostrado por Savitur, el sol o el alma individual.

Savitur significa el sol o aquello que ilumina o revela. Los tres planos de la existencia material nos son mostrados
por el sol, que en realidad representa al alma. No es realmente el sol el que nos permite ver objetos densos. Mas bien,
vemos y percibimos con ayuda del alma. El centro de la existencia de una entidad viviente intelectual no es el Sol,
sino el alma, que ilumina al cuerpo con consciencia y percepcion. Es el alma el que da luz a este mundo y provee
comprension de nuestro entorno. Sin el alma no hay percepcion. Si bien generalmente la palabra savitur significa
“sol” también puede significar el alma, que nos muestra todo, igual que el sol.

La palabra varenyam significa digno de adoracion, venerable e indica el area del Superalma que es de ser adorada
por el alma.

En general la palabra bhargo significa luz. De la misma manera en que una maquina de rayos xnos puede mostrar lo
que no puede ver el ojo ordinario, bhargo es svarupa-sakti — una luz mas alta y mas poderosa que puede revelar al
alma. La svarupa sakti o energia interna y personal de Krisna es una combinacion de Su samvit-sakti (potencia
cognitiva) y Su hladini-sakti (potencia de la bienaventuranza).

22



Bhargo también puede ser sustituido por la palabra bhanu, que significa el sol o “quien nos muestra por la luz.”
Radharani también es conocida como Vrsabhanunandini, la hija del rey Vrsa, “Bhanu”, quien, como su padre, era
una devota adoradora del dios sol. Srimathi Radharani es la esencia misma de la svarupa sakti de Krsna. De la misma
manera en que los rayos de luz se extienden desde el sol, toda la potencia interna es una extension de Mahabhava
Srimati Radhika. Se ha desarrollado a Si Misma hasta ser un lugar tan bello de brillo y de energia interna, y asi sirve
a Su amado Sefior.

(A quién le pertenece este bhargo, esta svarupa sakti o energia personal interna? Le pertenece al deva (devasya), que
significa “aquel que es hermoso y jugueton.” Asi, la palabra devasya se refiere a Sri Krsna, la perfeccion personal de
la combinacion de belleza y pasatiempos.

La palabra dhimabhi significa “meditar”. Dhi se deriva de la palabra bhuddhi, que significa aquello que cultivamos
con ayuda de nuestra inteligencia. Pero aqui, dhi se refiere a aquella inteligencia venerable que desciende a este plano
para ayudarnos a cultivar el servicio devocional. Por lo tanto dhimahi no significa meditacidon abstracta, sino que
indica el servicio amoroso de Radha y Krsna en Vrndavana.

Para resumir, la cancion de la flauta de Sri Krsna expresada como Brahma-gayatri nos sumerge en el servicio de
Vrsabhanunandini, Sri Radha. El Gayatri-mantra nos incitara e inspirara a rendirnos ante Srimati Radhika, aceptar
Su orden y mantenernos en Su eterno servicio amoroso. En otras palabras, el divino servicio de los pies de loto de
Srimathi Radharani es el significado maximo del Brahma-gayatri.” (SE, adaptado)

Con pensamientos como este y fe implicita en la eficacia espiritual del Gayatri-mantra, el adorador deberia acercarse
al Sefior con esta “plegaria de plegarias”. S6lo entonces el corazon sera verdaderamente apto para recibir la sabiduria
divina. Los pensamientos de bienaventuranza que surgen de esta manera permearan todo el corazén, nos purgara de
todos los pecados y nos permitiran conocer a Dios y amarlo. Nos liberaremos de la ignorancia, la ilusion de maya y
el ciclo de nacimiento y muerte.

Sambandha, Abhideya y Prayojana

veda-sastra kahe, ‘sambandha’ ‘abhidheya’ ‘prayojana’
‘krsna’, prapya sambandha, ‘bhakti’ praptyera sadhana

“La literatura Vedica da informacion sobre la eterna relacion del ser con Krsna, la cual se llama sambandha. La
comprension de esta relacion por parte del ser vivo y el actuar acordemente se llama abhideya. Volver a casa, de
vuelta al Ser Absoluto, es el fin tltimo de la vida y se llama prayojana.

abhudeya-nama ‘bhakti’ ‘prema’ prayojana
purusartha-siromani prema maha-dhana

El servicio devocional o actividad sensorial para la satisfaccion del Sefior se llama abhideya porque puede desarrollar
el propio amor personal al Ser Absoluto, que es la meta de la vida. Este es el interés mas alto y la mayor riqueza del
ser vivo. Asi se obtiene el nivel del servicio trascendental amoroso a Dios.

Krsna-madhurya-sevananda-praptira karana
Krsna-seva kare, ara krsna-rasa-asvadana

Cuando se obtiene la bienaventuranza trascendental de una relacion intima con Krsna se Le rinde servicio y se
saborean los sabores de la consciencia de Krsna.” (Cc. Madya 290.125-7)

Los Vedas, el Srimad Bhagavatam, el Omkara y el Gayatri pueden todos ser analizados en términos de sambandha,
abhideya y prayojana .

Mahaprabhu y Sus seguidores también explicaron la filosofia Vaisnava Gaudiya en lo que se referia a estos tres pasos
hacia la perfeccion. “Sri Caitanya Mahaprabhu continud, ‘La Suprema Personalidad del Ser Absoluto es el punto
central de todas las relaciones (sambandha), actuar en servicio devocional a El es la verdadera ocupacion personal
(abhideya) y la obtencion del amor del Ser Absoluto es la maxima meta de la vida (abhideya). Estos tres temas son

23



9

descritos en la literatura Vedica.
aplicando estos tres conceptos.
La palabra sambandha significa la base, el compromiso, comienzo, definicion, conexion, fundamento o la relacion
constitucional entre Dios, el alma individual y el mundo material. Los seres vivos estan eterna e inseparablemente
conectados a Krsna, el verdadero objeto de relacion. La relacidon general entre los seres vivos y Krsna es de sirviente
y aquel que es servido. Sin embargo, en estado perfeccionado de devocidn se es establecido en una relacion especifica
con Krsna como Su sirviente, amigo, padre o amante.

Hacer sadhana-bhakti, que incluye nama-sankirtana y cantar el Gayatri, nos libera de maya, nos apega a Dios y nos
coloca en una relacion de servicio con Krsna, la bella Personalidad del Ser Absoluto.

Abhideya es un medio para un fin, una actividad, intercambio o sadhana-bhakti (las practicas espirituales que se
persiguen al volverse consciente de la relacion original con Dios). Abhideya es el medio para obtener el sumo bien
o el objeto deseado. En otras palabras, el servicio devocional puro y sin manchas es el medio para realizar la eterna
relacién amorosa que existe entre el Supremo Sefior, Krsna, y el diminuto alma jiva.

Prayojana es la meta final, conclusion, necesidad o el objeto de actividad en abhideya. Krsna —prema es el fin altimo
y la meta de todas las acciones en el servicio devocional.

Estos tres aspectos del Siddhanta Vaisnava Gaudiya son continuados en diversas secciones sobre los Gayatri mantras
(Braham, Guru, Gaura, Kama y el Gopala-mantra). Para que un mantra se categorice como un Gayatri-mantra debe
tener las palabras vidmahe, dhimahi y pracodayat, que representan a los tres conceptos de sambandha, abhideya y
preyojana respectivamente. La palabra sanscrita vidmahe significa conocer, obtener, comprender, rendirse a o
realizar. Se refiere al primer estadio (sambandha), en el cual se comprende o acepta la propia relacion original con el
Supremo Sefior. En el Guru gayatri, por ejemplo, vidmahe significa conocer y realizar la propia relacion como
sirviente eterno del maestro espiritual. En el Brahma-gayatri la palabra varenyam toma el lugar de vidmahe. Si bien
el Gopala mantra no es un Gayatri, los conceptos sambandha, abhideya y prayojana estan representados en €l por las
palabras Krsnaya, Goyndaya y Gopijanavallabhaya, que manifiestan su ilimitada misericordia a los sadhakas sinceros
como las Deidades de Madan-mohana, Govindaji y Gopinatha.

Abhidaya, el estadio de servir y adorar al sefior para obtener Krsna-prema es representado por la palabra dhimahi,
que significa tener, obtener, meditar, reflexionar o contemplar para ganar conocimiento. “Dhimahi” significa “Ahora
comprendo o tengo conocimiento sobre mi relacion eterna con Krsna (Guru o Gaura), asi que me rindo
completamente y medito profundamente en él. A través de esta meditacion avanzaré en bhakti y obtendré la meta
perfecta de Krsna-prema.” En el Guru-gayatri, por ejemplo, el sadhaka medita en su guru o Krsnandaya, lo que
significa ““ aquel que llena de bienaventuranza al Sefior a través de su servicio”.

En el estadio primario de meditacion en el Guru-gayatri un sadhaka podra ver que su guru complace a Krsna sélo
con su servicio externo de prédica, escritura y esparcimiento de la consciencia de Krsna. Al progresar en la
meditacion, un sadhaka entregado podra comprender un significado més profundo de su gurudeva Krsnanadaya. En
el nivel de perfeccion se vera al gurudeva en su manjari svarupa complaciendo a Radha y Krsna durante Su nikunja-
lila.

(Cc. Madhya 6.178) En cierto sentido toda actividad puede ser comprendida

nikunja-yuno rati-keli-siddhyai,
ya yalibhir yuktir apeksaniya
tatrati-daksyad ati-vallabhasya,
vande guroh sri-caranaravindam

Prayojana (meta, resultado) es el tercer y final estadio de Krsna-prema denotado por al palabra pracodayat, que
significa dar entusiasmo, llevar, inspirar, impulsar o forzarse a alguien a hacer lo correcto. Debido al despertar de la
atraccion, el apego y el amor, el devoto es espontanea y forzosamente levado a Krsna.

Mantras Sambandha  Abhideya Prayojana

Brahma-gayatri tat savitur varenyam  bhargo devasya dhimahi Dhiyi yo nah pracodayat
Guru-gayatri  gurudevaya vidmahe krsnanandaya dhimahi tan no guruh pracodayat
Gaura-gayatri caitanvaya vidmahe  visvambharaya dhimahitan no gaurah pracodayat
Gopala-mantra krsnsaya govindaya gopijanavallabhaya

24



Kama-gayatri kamadevaya vidmahe puspabanya dhimahi tan no’nangah pracodayat

Estos tres aspectos del siddhanta Vaisnava Gaudiya estan contenidos en las diversas secciones de los Gayatri-mantras
(Brama, Guru, Gaura, Kama y Gopala-mantra. Ver la tabla anterior).

Beneficios del Canto del Brama-gayatri

“El Gayatri es suplementario a los Vedas. Es el dador de bienaventuranza. Recitar s6lo una vez el Gayatri destruye
montafias de pecados, recitarlo diez veces destruye los pecados cometidos desde el nacimiento,, recitarlo cien veces
destruye el pecado de la vida previa, recitarlo mil veces destruye los pecados de las tres tltimas vidas.” (Yajnavalkya
Sambhita)

“Al colocar al Gayatri-mantra y a los Vedas en una balanza, el sefior Brahma encontrd que tenian el mismo peso.”
(PP)

“Markendaya Rsi dijo, ‘Cantando el Gayatri se puede obtener ganancia material o liberacion. El adorador que esta
libre de deseos, sin embargo, obtiene la suprema morada del Sefior Visnu.” (Visnudharmottara Purana)

Cantar el Braham-gayatri con la concepcion Vaisnava Gaudiya lleva con rapidez al nivel brama-bhutah de servicio
a Radha y Krsna. Cantar diksa mantras aumenta la relacion personal con Krsna. Los diksa mantras nutren la propia
relacion con Krsna. Los mantras controlan, purifican y liberan a la mente de los apegos materiales y nos elevan al
mundo espiritual. Nunca se deberia ser negligente con los mantras personales. La siguiente historia ilustra el poder
ilimitado de los mantras.

Una vez un discipulo le pregunt6 a su guru, que era un famoso santo sida de Vrandavana, “Gurudava, ;cuanto tiempo
tras recibir el diksa mantra obtuvo siddhi?” “jInmediatamente!” replic6. Tras recibir el diksa mantra entrd
inmediatamente en samadhi por ocho horas. Durante el samadhi vio su forma original como manjari, llevando flores
para decorar el cabello de Radhika. Tales efectos asombrosos ciertamente son posibles para alguien que canta los
mantras con absoluta fe y entrega.

“Se puede desarrollar la inteligencia devocional amorosa cantando perfectamente el Brahma-gayatri mantra
entregado en el momento de la iniciacion brahmana. A través de de la inteligencia clara uno se vuelve natural y
espontaneamente desinteresado en los premios ofrecidos por la especulacion mental y las actividades fructiferas y
toma refugio en la Suprema Personalidad del Ser Absoluto.” (SB 11.16.44 sig.)

sandhyopastyadi-karmani
vedenacoditani me

pujam taih kalpayet samyak-
sankalpah karma-pavanim

“Fijando la mente en Mi, se deberia adorarme a través de los diversos deberes prescritos, como cantar el Gayatri
mantra en las tres conjunciones del dia. Tales acciones son dictaminadas por los Vedas y purifican al devoto de las
reacciones a las acciones que traen frutos.” (SB 11.27.12)

“Si se toma refugio en la representacion sonora de la Suprema Personalidad del Ser Absoluto (omkara) se puede
realizar la identidad constitucional propia y se puede estar ocupado en el servicio devocional incluso a pesar de estar
en la vida condicionada. “ (Cc. Madhya 6.174 sig.)

El Brahma-gayatri y el Srimad Bhagavatam

Los Vedas declaran que originalmente el pranava Om se expandi6 en el Gayatri.mantra. Entonces el Gayatri-mantra
se expandio en el catuh-sloki del srimad Bhagavatam y estos cuatro versos se expandieron en la forma del Srimad
Bhagavatam entero.

La relacion entre el Gayatri-mantra y el Srimad Bhagavatam es descrita en varios Puranas. Los eruditos Vedicos
tradicionales proclaman que el Gayatri estd para la adoracion del dios solo el brahman impersonal. El gran
comentador Srila Sridhara Swami también discute la relacion entre el Bhagavata y el Gayatri en sus comentarios

25



sobre el verso 1.1.1.: “Al comenzar el Bhagavata con la palabra dhimahi del Gayatri se muestra que este Purana es
brahmavidya, conocida como Gayatri.”

Srila Jiva Goswami, sin embargo, establece que tanto el Gayatri, que es la esencia de los Vedas, como el srimad
Bhagavatam estan para la adoracion de Sri Krsna, la Suprema Personalidad del ser Absoluto. En los Sandarbhas Srila
Jiva Goswami explica como el Srimad Bhagavatam es una explicacion del Gayatri mantra desde el primer verso
hasta los ultimos, como 12.13.18, que terminan ambos con la frase satyam param dhimahi.

Para calificar como Gayatri mantra, el manta siempre debe contener la palabra “dhimahi”. Srila Vyasadeva no pudo
mencionar el gayatri directamente en el Bhagavatam porque el Gayatri es un mantra Vedico, sélo puede ser cantado
por los dvijas (brahmanas dos veces nacidos). Los Puranas tales como el Srimad Bhagavatam, sin embargo, pueden
ser estudiados por cualquiera sin importar su posicion social. Por lo tanto Vyasadeva introdujo el Gayatri en el Srimad
Bhagavatam en sus propias palabras, como es visto en el primer verso del incomparable amala Purana:

om namo bhagavate vasudevaya

janmady asya yato ‘nvayad itaratas carthesv abhijnah svarat
tene brama hrda ya adi-kavaye muhyanti yat surayah
tejo-vari-mrdam yatha tri-sargo ‘mrsa

dhamna svena sada nirasta-kuhakam satyam oaram dhimahi

“Oh mi Sefior Sri Krsna, hijo de Vasudeva. Oh todo permeante Personalidad del Ser Absoluto, Te ofrezco mis
respetuosas reverencias. Medito en Sri Krsna porque es la Verdad Absoluta y la causa de todas las causas de la
creacion, el sostenimiento y la destruccion de todos los universos manifiestos. Es directa e indirectamente consciente
de todas las manifestaciones y es independiente porque no hay otra causa mas alla de El. Es solamente El quien por
primera vez imparti6 el conocimiento Vedico al corazén de Brahmaji, el ser vivo original. A través de El incluso los
grandes sabios y semidioses son desplazados a la ilusion, de la misma manera en que se es confundido por las
ilusiones agua en el fuego o la tierra vista en el agua. Unicamente debido a El los universos materiales, manifestados
por las reacciones de los tres modos de la naturaleza, parecen verdaderos a pesar de ser irreales. Por lo tanto medito
en El, Sri Krsna, que existe por siempre en la morada trascendental que esta por siempre libre de las representaciones
del mundo material. Medito en El porque El es la Verdad Absoluta.” (SB 1.1.1.)

En el Tattva-sandarbha, Sri Jiva Goswami explica la conexion directa entre el Gayatri y el Srimad Bhagavatam. En
el primer verso del Srimad Bhagavatam la frase janmadi asya yatah se refiere a la palabra del Gayatri savituh, que,
como la palabra janma, significa “dar a luz”. Denota la apariencia, el mantenimiento y la destruccion del mundo
material. La frase tene brahma hrda se refiere a la palabra del Gayatri pracodayat, que significa inspirar. De hecho,
eso es exactamente lo que Krsna hizo al entrar en el corazon del Sefior Brahma. Krsna entr6 en el corazon de Brahmayji
y lo inspir6 a crear; similarmente, a través del medio Gayatri mantra, Krsna actiia como el Superalma en todos los
brahmanas, para inspirar los trabajos de la inteligencia y que puedan entender a Dios y rendirse a El.

La frase visargo ‘mrsa se refiere a los tres tipos de creacion, a saber, om bhur, bhuvah, svah, que es la primera linea
del Gayatri mantra. La palabra svarat (luminoso o refulgente por si mismo) se compara con la palabra devasya del
Gayatri, que viene de la palbra devudyotame (brillar, ser refulgente). Las palabras del Bhagavatam param y varenyam
significan lo mejor, lo supremo y lo principal. La palabra del Bhagavatam satyam y braga significan refulgente,
protector o aquello que existe.

Como en el Gayatri mantra, el primer verso del Bhagavatam termina con la palabra dhimahi. La palabra dhimahi es
plural, lo que significa que el Srimad Bhagavatam es para todos. No es limitado, como los Vedas, que son so6lo
accesibles para lo dvijas. Vyasadeva defina claramente al Brama-gayatri mantra en el verso inicial del Srimad
Bhagavatam. A través del resto del libro Vyasadeva revela que el Gayatri es una meditacion en Krsna, la Suprema
Personalidad del Ser Absoluto, y en Srimathi Radhika, Su eterna consorte. Tanto el Gayatri mantra como el Srimad
Bhagavatam, que se basa en el Gayatri, declaran al amor de Dios el mas alto principio de la religion.

“Srila Vyasadeva le da al lector una oportunidad de desarrollar gradualmente la realizacion espiritual antes de
disfrutar la esencia de los pasatiempos del Sefior. Asi, Vyasadeva invoca al Gayatri mantra: dhimahi a propdsito.
Este Gayatri mantra estd especialmente dedicado a la gente espiritualmente avanzada. Cuando se obtenga éxito al
cantar el Gayatri mantra, se entendera la posicion trascendental del Sefior. Primero, sin embargo, se han de adquirir

26



las cualidades brahminicas y estar perfectamente situado en el modo de la bondad, para asi cantar el mantra con éxito.
Desde ese punto se comienzan a realizar el nombre, la fama, la forma y las cualidades trascendentales del Sefior.
“El Srimad Bhagavatam es una narracion que trata del svarupa (forma) del Sefior, que se manifiesta por Su potencia
interna. Esta potencia se distingue de Su potencia externa, que se ha manifestado en el mundo césmico de la
experiencia. Srila Vyasadeva hace una clara distincion entre las potencias interna y externa en el primer verso del
Primer Capitulo del Srimad Bhagavatam. Dice que la potencia interna es una realidad concreta mientras que la
energia externa, manifestada en la forma de la existencia material, es temporal ¢ ilusoria, no mas real que un
espejismo en el desierto.” (TLC cap. 23).

“El significado del Vedanta est4 presente en el Srimad Bhagavatam. También esta todo el sentido del Mahabharata.
También se encuentra el Brahma-gayatri, plenamente expandido con todo el conocimiento Vedico. El Srimad
Bhagavatam es el Purana Supremo y fue compilado por la Suprema Personalidad del Ser Absoluto en Su encarnacion
como Vyasaeva. Hay doce cantos, 335 capitulos y dieciocho mil versos.” (Garuda Purana).

Brahma-gayatri y el Maha-mantra Hare Krsna

krsna-mantra haite habe samsara-mocana
krsna-nama haite pabe krsnera carana

“”Simplemente cantando el sagrado nombre de Krsna se puede obtener libertad de la existencia material. De hecho,
simplemente cantando el mantra Hare Krsna se serd capaz de ver los pies de loto del Sefior.” (Cc. Adi 7.73)

El maha-mantra Hare Krsna es perfecto, independiente y completamente puro. No requiere de samskaras o proceso
de iniciacion para ser efectivo. Cualquiera puede cantar este mantra, ya sea que se esté calificado o no. Hay un poder
ilimitado en el maha-mantra Hare Krsna. A través de la ardiente fe en Dios, el sadhu-sanga y la pureza del corazon
adquirida en una vida previa, se puede obtener Krsna-prema tan solo sentandose y cantando Hare Krsna. Sin embargo,
un individuo tal puede ser uno en un millon. Generalmente, debido a la ignorancia, aparadhas, anarthas, la impureza
mental y la severa falta de fe, se necesita entrenamiento, aliento y la asociacion con un devoto avanzado para obtener
la perfeccion en el canto del mantra Hare Krsna.

El proceso de iniciacion del maha-mantra Hare Krsna significa que se acepta el refugio de un verdadero maestro
espiritual. Al recibir la misericordia del guru, el discipulo es guiado de una manera segura y rapida en el camino de
la perfeccion espiritual. Gaurkisora dasa Babaji dijo que se puede realizar el svarupa personal sélo cantando el maha-
mantra Hare Krsna.

“El Gayatri mantra u Om libera del nacimiento y la muerte repetidos en este mundo, pero el sagrado nombre de Krsna
da refugio en los pies de loto de Krsna.” (Cc. Adi 7.7.3)

“Las almas condicionadas se encuentran en una lucha por la existencia (namah sasthanindriyani prakrti-sthani
karsati). La salvacion de esta lucha constituye el mayor bien; pero sin recibir un mantra de la Suprema Personalidad
del Ser Absoluto la salvacion es imposible. El mantra del comienzo es el Gayatri mantra. Tras alcanzar la pureza y
la calificacion uno se convierte en un brahmana (dvija) y le es ofrecido el Gayatri mantra. Se puede ser salvado
simplemente cantando el Gayatri mantra. Usualmente so6lo se les permita a los brahmanas y semidioses cantar este
mantra. En Kali-yuga todos estan en una posicion dificil. S6lo un mantra poderoso puede salvar de los peligros de
esta edad. Es por eso que la Suprema Personalidad del Ser Absoluto en Su encarnacion como el Sefior Caitanya nos
da el mantra Hare Krsna.” (SB 8.6.15 sig.)

“El punto es que Sridhara Swami enfatiza muy fuertemente que se puede simplemente cantar el mantra Hare Krsna
sin atravesar ceremonias ritualistas. Madhavendra Puri compuso un bello verso en el que dice, ‘Mi querido Gayatri
mantra, te ofrezco mis respetos, pero yo no puedo cantar el Gayatri mantra.” Tomar el bafio temprano a la mafiana es
una buena recomendacion para la elevacion espiritual. Pero Madhavendha Puri también dijo, ‘Ahora soy incapaz de
ejecutar esta orden. Pro favor, perdoname.’ Asi, ha dicho esto de muchas maneras. Al final concluye que ‘Me sentaré
en algin lugar, bajo un arbol, y simplemente recordaré el nombre de Govinda. Eso es suficiente. Si.” Dice, ‘Por favor,
perdoname, por favor, perdoname. Por favor perdoname.’ ” (SPT 18/2/71)

Los sastras enfatizan repetidamente el poder del canto de los sagrados nombres de Krsna. El harinama
inmediatamente produce resultados apenas toca le lengua, incluso sin diksa o cualquier ritual preeliminar de
purificacion. “El maha-mantra Hare krsna es tan increiblemente poderoso que da resultados apenas toca la lengua.

27



Este mantra erradica grandes pecados que no pueden ser destruidos a través de yajna, tapa, dana u otros medios. Es
totalmente accesible y puede ser cantado por cualquiera, en cualquier lugar o en cualquier momento. Contrariamente
a otros mantras el canto del maha-mantra Hare Krsna no depende de diksa, correcto comportamiento o rituales de
purificacion.” (Padyavali 29)

A pesar de la asombrosa potencia del harinama, seglin Sri Jiva goswami igual se debe seguir el mahajanas como Sri
Narada Muni, quien primero tomd diksa y luego adord a Sus amadas Deidades. Sin aceptar mantra diksa de un
maestro espiritual no se puede despertar la relacion personal con la Suprema Personalidad del Ser Absoluto como
sirviente, amigo, etc. Solo Sri Guru puede establecer la relacion personal eterna con Krsna. Sri Caitanya Mahaprabhu,
Sus seguidores y todos los Vaisnavas Gaudiya hasta el dia e hoy han honrado esta tradicion. Ademds de cantar el
maha-mantra Hare Krsna el Sefor Caitanya, el Sefior Nityananda y Sri Advaita Acarya tomaron todos mantra diksa
con un verdadero maestro espiritual. Para permanecer en el camino de vaidhi-sadhana solo se necesita el maha-
mantra Hare Krsna. Para progresar en el nivel de raga-marga y finalmente servir a los eternos vraja-lilas de Krsna,
se deben recibir diksa-mantras tales como el Kama-bija, el Gopala-mantra y Kama-gayatri. El Hari.bhakti-vilasa
explica que estos mantras son absolutamente necesarios para al adoracion interna a través de la meditacion y para al
adoracion externa del arca-vigraha de Radha-Krsna.

El maha-mantra Hare Krsna es el namtmika, la misma vida del Brahma-gayatri, el Gopala-mantra y el Kama-gayatri.
El sagrado nombre de Krsna es el mantra original que vibra en el mundo espiritual de Goloka Vrndavana. Estos
mantras Vedicos tienen vida porque en ellos se encuentran diversos nombres de Krsna. Sripada Madhvacarya
explicaba que los mantras Vedicos en la adoracion de semidioses tiene potencia porque contienen nombres
secundarios de Krsna (gauna-nama).

En realidad, mantras como om namo sivaya y otros, que son usados para peticionar a diversos semidioses, glorifican
indirectamente a Krsna. La palabra sivaya, por ejemplo, significa “completamente auspicioso”. De hecho, todo lo
concerniente al Supremo Sefior Krsna es completamente auspicioso. Ademas es inicamente Sri Krsna el que inviste
a los semidioses con sus maravillosos poderes. Los verdaderos seguidores del daivi varnasrama se conectan con
Krsna si cantan los mantras Vedicos con la comprension de que en realidad son los nombres secundarios de Krsna.
Pero los smarta brahmanas solo ven a los semidioses en los mantras, asi que s6lo obtienen a los semidioses.

De todos los mantras, el sagrado nombre de Krsna es el mas importante. Sri Jiva Goswami dice que el Gayatri mantra
tiene valor porque contiene a los nombres de Krsna en si. Siendo pleno y completo (nitya mukto, purno suddho), el
sagrado nombre puede dar todo lo que se requiere. El Gayatri mantra, por el contrario, es aceptado para mejorar la
propia adoraciéon del sagrado nombre. El mundo material es un reflejo pervertido del puro reino espiritual. En el
mundo espiritual, el maha-mantra Hare Krsna esta en la cuspide, pero se refleja en el mantra Om en el mundo
material. El mantra Om est4 en todos los Vedas y los otros Gayatri mantras se encuentran en los Smrtis. Luego, més
tarde, le maha-mantra Hare Krsna se manifiesta en la literatura Vedica siguiente. Debido a la aparente obscuridad
del maha-mantra, los smarta brahmanas no consideran que el canto de Hare Krsna es igual de importante que el canto
de los Vedas y los Gayatri mantras. En realidad, sin embargo, cantar el maha-mantra Hare Krsna es la misma esencia
de todos los Vedas.

El Om emana de la flauta de Krsna y primero se manifiesta como Gayatri, luego como los Vedas, los Vedanta-sutras
y finalmente como el Srimad Bhagavatam. En su comienzo, el medio y el final, el Srimad Bhagavatam enfatiza la
eficacia del canto de los sagrados nombres de Krsna. De hecho, el sloka final del gran tratado de Srila Vyasadeva
recomienda cantar los sagrados nombres de Krsna.

nama-sankirtanam-yasya, sarva-papa-pranasanam
pranamo duhka-samanas, tam namami harim param

“El canto en congregacion del sagrado nombre de Krsna destruye todas las reacciones pcaminosas. Ofrecer
reverencias al Sefior Hari erradica todas las miserias materiales, por lo tanto ofrezco mis respetuosas reverencias al
Supremo Sefior Hari.” (SB 12.13.23)

El maha-mantra Hare Krsna, que es el yugala-mantra de Radha y Krsna, se expande desde Vrndavana como el Kama-
gayatri. Se convierte en el Braham-gayatri al cruzar el rio Viraja. Al entrar en el mundo material el cit-sakti, la
potencia espiritual de este mantra, adopta la forma de un mantra semilla. Luego se manifiesta como Om, que se
expande en bhur, bhuvah, svah. Al volver al mundo espiritual, svah se expande en el Brahma-gayatri, que se expande

28



en el purusu-sukta. El purusu-sukta se expande en los cuatro Vedas (Rg, Atharva, Sama y Yajur). Luego los Vedas
se expanden en los Agamas, que contienen los escritos Pancaratrika en 108 diferentes libros que describen varios
mantras pancaratrika como el Gopala-mantra y el Kama-gayatri.

“Si al cantar el maha-mantra Hare Krsna se puede obtener el amor al Ser Absoluto, se puede preguntar cual es la
necesidad de tomar diksa. Incluso a pesar de que el canto del sagrado nombre es suficiente para permitir el progreso
personal en la vida espiritual hasta el amor de Dios, se es susceptible a la contaminacién por poseer un cuerpo
material. Consecuentemente se pone especial énfasis en el arcana-viddhi, que ayuda a purificar el cuerpo y la mente.”
(SB 7.5.23-24 pag.)

(Es el efecto del canto del Gayatri mantra igual o diferente del canto del maha-mantra? Es el mismo. Gayatri significa
aquello que libera del enredo material. Ademas de ofrecer liberacion, los Gayatri mantras cantados por los Vaisnavas
Gaudiya confieren especificamente el amor a Dios. Por lo tanto tienen el mismo efecto que el canto de Hare Krsna.
Unicamente el Kama-bija klim puede der Radha-Krsna prema y ello es, naturalmente, la perfeccion del canto del
maha-mantra Hare Krsna.

Pero si el canto de Hare Krsna es la funcion eterna del alma y el maha-mantra es suficiente para darnos Krsna
prema, entonces ;porqué molestarse con los diksa mantras? Los mantras Vedicos y los mantras pancaratrika sélo son
necesarios para las almas condicionadas. Si ya se estuviese en el nivel brahma-bhutah (trascendental) se podria
obtener toda la perfeccion facilmente solamente a través del canto del maha-mantra Hare Krsna.

Aquel que esté situado puramente en el bhagavata-marga no tiene apegos materiales ni inquietudes por la luz, la
sociedad, la amistad o el amor. Pero para uno que todavia est en el nivel corporal de “yo y lo mio” y que necesita
relacionarse con otros en el nivel externo de la sociedad y la religiosidad, se necesita més purificacion para que sea
elevado a la plataforma trascendental. Por lo tanto, siguiendo las reglas de los margas Vedico y pancaratrika, y
recibiendo los diksa mantras necesarios, uno se puede volver gradualmente purificado, desapegado y digno de existir
perfectamente en el bhagavata-marga de puro servicio amoroso a Radha y Krsna.

“Para cantar el sagrado nombre del Sefior no se necesita depender de otra parafernalia, por que se pueden recibir
todos los resultados deseados al conectarse con la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. Por lo tanto se puede
preguntar porqué hay un necesidad de iniciacion u otras actividades espirituales en el servicio devocional para aquel
que se sumerge plenamente en el canto del nombre sagrado nombre del Sefor. La respuesta es que si bien es correcto
que uno se sumerge plenamente en el canto del nombre sagrado no necesita depender del proceso de iniciacion,
generalmente en devoto es adicto a muchos habitos materiales abominables debido a la contaminacion material de
sus vidas previas. Para obtener un rapido alivio de todas esas contaminaciones se requiere que uno se sumerja en la
adoracion de Dios en el templo. La adoracion de la Deidad en el templo es esencial para reducir la inquietud debido
a las contaminaciones de la vida condicionada.

“Asi Narada en su pancaratriki-vidhi y otros grandes sabios han enfatizado a veces que ya que cada alma
condicionada tiene un concepto corporal de la vida, enfocado hacia la gratificacion de los sentidos, las reglas y las
regulaciones para adorar a la Deidad en el templo son esenciales. Srila Rupa Goswami he dicho que el sagrado
nombre del sefior puede ser cantado por las almas liberadas, pero casi todas las almas que debemos iniciar son
condicionadas. Se aconseja que se cante el sagrado nombre del Sefior sin ofensas y de acuerdo a los principios
reguladores. Sin embargo, debido a los malos habitos del pasado, se violan estas reglas y regulaciones. Asi, los
principios reguladores para la adoracién de la Deidad taimen son simultaneamente esenciales.” (Cc. Adi 7.77 pag.)
El maha-mantra Hare Krsna, los diksa mantras y el proceso de adoracion de la Deidad de Krsna actuarian en conjunto
para ayudar a que uno obtenga la perfeccion facilmente. Cuando un alma condicionada comienza a cantar Hare Krsna
se limpia de la contaminacidon material y se eleva al nivel de la bondad. Habiendo obtenido algo de pureza interna y
externa se comienzan a manifestar cualidades brahminicas. Recibiendo asi diksa y los Gayatri mantras apropiados,
se continua cantando el maha-mantra Hare Krsna junto con la adoracion de la forma de Deidad del Sefior; y
asociandose con devotos avanzados. A través de estas practicas finalmente uno se eleva al nivel trascendental de
visuddha-sattva, bondad pura. En otras palabras, el resultado del canto de Hare Krsna es la autopurificacion y obtener
el refugio de un verdadero guru. Entonces el guru lo instruye a uno en la consciencia de Krsna y da diksa. Tras tomar
diksa el resultado del nama sankirtana del discipulo sera Krsna-prema.

“Incluso a pesar de nacer en una familia brahmana uno no puede realizar rituales Vedicos sin haber sido iniciado y
tener un cordon sagrado. Si bien se ha nacido en una familia brahmana, uno se convierte en brahmana tras la iniciacion

29



y la ceremonia del cordon sagrado. A menos que se esté iniciado como brahmana no se puede adorar el sagrado
nombre adecuadamente.” (Cc. Madhya 15.108 pag.)

Los diksa mantras nos dan fuerza y soporte y nos impiden caer. La funcién del diksa guru estd completa y es exitosa
cuando el discipulo realiza su svarupa u obtiene svarupa-siddhi. Pero el aspecto siksa de recibir ordenes e
instrucciones contienen hasta vastu-siddhi y més alla. Si bien la sadhana principal es cantar el maha-mantra Hare
Krsna, el Sefior Caitanya Mismo aceptd un Gopala-mantra de diez silabas de Su maestro espiritual, Isvara Puri. Esto
muestra claramente la importancia de la iniciacion pancaratrika en mantras Vaisnava. Recibir los mantras Vedicos y
pancaratrika tales como el Brahma-gayatri aumente la purificacion de un devoto, apacigua la mente inquieta y permite
adorar a las Deidades. Asi, cantar los sagrados nombres de Krsna y recibir mantras pancaratika de un verdadero
maestro espiritual son fundamentales para el Sampradaya Gaudiya.

Tanto el Gayatri como el maha-mantra Hare Krsna son la misma verdad, por que contienen sagrados nombres del
Sefior. Una parte de la misma verdad se llama nama (Hare Krsna maha-mantra) y la otra parte se llama mantra
(Gopala-mantra). Tras obtener el maha-mantra se tiene la obligacion de recibir iniciacién en un mantra. Al cantar el
Braham-gayatri se comprende que no se es el cuerpo y se vuelve liberado de la concepcion material de la vida. El
canto de Hare Krsna, sin embargo, lleva al mundo espiritual y da prema, si es que el diksa ha sido debidamente
aceptado de un verdadero maestro espiritual.

El Gayatri mantra eleva a la etapa de liberacion y luego se retira. El sagrado nombre de Krsna continua tras la
liberacion y ayuda a obtener Krsna-prema extatico. El Brahma-gayatri contiene la sagrada silaba Om, que es
comparada con una semilla, mientras que el Gopala-mantra es el jugoso fruto del nectarino prema. El sabor de
masticar la semilla del canto de Om no se compara al gusto del dulce fruto del canto de Krsna-nama.

(Cual es la relacion entre el nama-sankirtana y los diksa mantras como el Gopala-mantra y el Kama gayatri? El
Gopala-mantra y el Kama-gayatri son mantras que llevan a la perfeccion. Cantar s6lo estos mantras como lo hacian
los sabios de Dandakaranya nos puede traer a los precintos de Goloka. Al cantar el Gopala-mantra, le Kama-gayatri
y el Gaura-gayatri se obtiene sambandha-jnana y se pierde ¢ apego a la gratificacion sensorial. Entonces el sadhaka
sentira un particular humor amoroso (rasa) que se eleva en su interior y finalmente se manifestara su eterno svarupa.
Tras este estadio todo lo demas sera revelado por suddha-nama, el puro nombre de Krsna.

Los sabios de Dandakaranya realizaron la sadhana de cantar el Gopala-mantra. Este mantra estableci6 su relacion
(sambandha-jnana) con el Sefior y gradualmente reveld un humor devocional permanente (sthayi-bhava) en
madhurya-rasa. Asi alcanzaron svarupa-siddhi, el limite de perfeccion de este mundo. Luego reencarnaron como
Gopis para servir a Krsna en Sus pasatiempos Bhauma Vrandavana. En este punto de perfeccion no hay necesidad
de cantar el Gopala-amantra, el Kama-gayatri o cualquier otro diksa-mantra. El refinamiento de la propia identidad
y el servicio trascendental se hara escuchando y cantando sobre los pasatiempos de Krsna y asociandose con Krsna
y Sus eternos sirvientes como Lalita-sakhi y Sri Rupa-manjari.

Diksa mantras tales como el Gaura-gayatri, el Gopala-mantra y el Kama-gayatri son necesarios en el estadio de
sadhana porque purifican el canto de harinama y establecen la relacion personal eterna con Krsna. Nama-sankirtana,
sin embargo, es la mejor practica tanto en el sadhana como en la perfeccion. Las almas liberadas ya no cantaran diksa
mantras, sino que se regocijaran para siempre en el nectar ambrosial de nama sankirtana.

En el Raga-vartma Candrika Srila Visvanatha Cakravarti Thakura ha dicho claramente que aquellos que cantan Hare
Krsna y adoran a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto sin haber tenido diksa de un guru Vaisnava previamente
no obtendran al Supremo Sefor. Su canto, sin embargo, los protegera de entrar al infierno. Luego, en la siguiente
encarnacion, obtendran sadhu-sanga, tomaran diksa y en algiin momento alcanzaran al Supremo Sefior.

Los sastras y las vidas ejemplares de los acaryas previos muestran la necesidad de recibir mantras tales como el
Gopala-mantra y el Kama-gayatri para avanzar continuamente en la consciencia pura y obtener la perfeccion de
Krsna-prema. El Nanda.pancaratra, el Yajnavalkya-samhita y el Bhakti-rasamrta-sindhu enfatizan todos la absoluta
necesidad de que todos los sadhakas reciban diksa de un verdadero maestro espiritual. Sri Rupa Goswami menciona
el rendirse a y el tomar diksa de un verdadero maestro espiritual (gurupadasrayastasmat Krsnadiksadi-siksanam)
como las primeras dos de los sesenta y cuatro miembros (angas) esenciales del del sadhana-bhakti.

Todos los eternos asociados de Sri Caitanya Mahaprabhu han seguido este proceso de tomar diksa y cantar Hare
Krsna junto con diversos diksa mantras. De acuerdo al Advaita Prakash incluso Srila Haridasa Thakura, si bien
coronado como el Namacarya, tomo6 diksa de Sri Advaita acarya. El deber del maestro espiritual es purificar y llevar
a sus discipulos a prema-dhama Sri Vrndavana dandoles mantras apropiados, misericordia e instrucciones

30



espirituales (diksa y siksa). Ha sido una tradicion guru-sisya del Gaudiya Sampradaya que un discipulo reciba diksa
mantra tras esperar un afio como maximo. Hoy en dia, sin embargo, los acaryas Gaudiya dan diksa en una semana o
un mes. Es la norma entre los muchos gurus descendientes de Srila Bhaktisiddhanta Sarsvati Thakura el dar los Guru
y Gaura-gayatris y el potente Gopala-mantra junto con harinama.

Si bien no esta en concordancia con la tradicion, hoy hay algunos gurus que aceptan discipulos pero no les dan ningtin
diksa mantra incluso tras ocho o nueve afios. La norma de Srila Prabhupada en ISCKON era dar diksa tras seis meses
o un afo como mucho. Los gurus deberian ser liberales y compasivos con sus discipulos, dandoles toda la
misericordia posible para ayudarles a progresar en el camino de prema-bhakti. Seguir a los acaryas predecesores
significa mantener la tradicion Gaudiya de rebosante magnanimidad y compasion. Apreciar el tremendo poder de los
diversos diksa mantras pasados a través de la benevolente linea de preceptores, los acaryas presentes deberian
encontrar la manera y los medios para entregar la misericordia lo mas pronto posible a los discipulos recelosos y
merecedores. La norma de Srila Prabhupada “A cualquiera que tenga un minima tendencia de convertirse en un
devoto le deberia ser dada una minima chance.” (Srila Prabhupada, grabacion del 27/12/69) deberia ser el ejemplo y
la inspiracion.

Historias de Gayatri de Prabhupada

Iniciacion: “En una voz muy clara, suave y calma Srila Prahbupada comenzoé a ensefiarme el Gayatri mantra. Luego
tomo el cordon sagrado y lo puso alrededor de mi cuello y sobre mi hombro con mucha gracia y tanta precision en
sus movimientos. ‘Ahora’, dijo, ‘eres un brahmana’. (Riktananda Dasa)

El canto de Srila Prabhupada: “Tras bafiarse, vestirse y aplicarse tilaza, Prabhupada recitaba el Gayatri mantra
silenciosamente. Sosteniendo el cordon de brahamana y enrollandolo alrededor de su pulgar, se sentaba derecho
moviendo sus labios en silencio. (Prahbupada Lilamrta vol 2.)

(Cuando cantaba Srila Prabhupada el Gayatri? “Generalmente Prahupada cantaba el Gayatri inmediatamente tras
bafarse. En la mafiana, justo antes del amanecer, Prabhupada terminaba de traducir, lavaba su cara, se aplicaba tilaza
fresca y cantaba el Gayatri. Luego hacia una caminata matinal. Cantaba el Gayatri del mediodia alrededor de la una
y cuarto tras bafiarse, vestir prendas nuevas y aplicarse tilaka. Cantaba el Gayatri de la tarde en alglin tiempo después
de tomar darsana de Radha-Madhava. Muchas veces cantaba el Gayatri con Srila Prabhupada. Se sentaba en su cuarto
de descanso o en un asiento, mantenia sus ojos abiertos y cantaba su Gayatri en cuatro o cinco minutos. (HSI)
Historias de Gayatri de Srila Prabhupada: “Una vez un devoto llamado Sahadeva, que habia consumido drogas
anteriormente, volvido al cuarto de Prahbupada inmediatamente tras recibir iniciacién brahminica. Cuando
Prabhupada le pregunt6 porque volvia e interrumpia, Sahadeva respondid: ‘Oh Srila Prahbupada, olvidé mi bolsa de
cuentas’. Después de que salio del cuarto, Srila Prabhupada se torn hacia mi y dijo ‘;Es este un brahmana?’

En Melbourne, en 1976, Srila Prabhupada dio iniciacion en el Gayatri a diversos discipulos. Pusta Krsna Swami, el
secretario de Srila Prabhupada, decidio acelerar las iniciaciones poniendo los cordones de brahmana sobre los
hombros de los nuevos iniciados antes de dejarlos entrar al cuarto de Prabhupada para recibir el Gayatri mantra.
Cuando Srila Prabhupada vio esto se molesto y dijo, “;Quién puso el cordon sagrado sobre tu hombro?’” Llamo a
Pusta Krsna y le dijo ‘Yo hago esto, no td. i Yo coloco el corddn sagrado, no ti!’

Una vez, en India, en un programa pandal, el micréfono se caia una y otra vez del soporte roto e interrumpia la lectura
del Bhagavatam de Srila Prabhupada. Al ver esto, Prahbupada le dijo a un discipulo que se sacara su cordon brahmana
y lo usara para atar el micréfono al soporte, asegurandolo.” (HSI)

En circunstancias ordinarias tal uso de un cordon brahmana seria considerado altamente inapropiado. Si bien
inortodoxo, el uso de Prabhupada de un cordon brahmana para asistir a su lectura del Bhagavatam ciertamente no es
ofensiva. Su ingenuidad trascendental mas bien indica que era un excelente juez del tiempo y de la circunstancia.
De hecho, usar un cordéon brahmana para hacer un arreglo para esparcir las glorias de la Suprema Personalidad del
Ser Absoluto es el mismo propoésito y la esencia del Gayatri mantra, que es representado por el cordon brahmana. Es
mas, a través de esta accion Prabhupada ensefia que el pancaratrika marga siempre esta por debajo y subordinado al
bhagavata-vidhi. En todos los casos, el pancaratrika vidhi funciona para servir y asistir al bhagavata-vidhi o camino
de la glorificacion de la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, Sri Krsna. jSrila Prabhupada ki jai!

Una vez, en Bombay, Tamal Krsna Goswami perdio la llave a la elmira de Srila Prahbupada y Prahbupada se molesto
mucho por su negligencia. Al encontrar la llave Tamal la at6 a su cordon brahminico y se la mostré a Srila Prabhupada

31



para asegurarle que no volveria a perder la llave nunca. Srila Prabhupada mir6é a Tamal y asinti6 en signo de
aprobacion. Asi que, por lo menos por este ejemplo pareceria que Srila Prabhupada no tenia objeciones a que se aten
llaves a los cordones de brahmana. (HSI)

(Es correcto? La practica de ISKCON de de atar llaves a los cordones de brahmén puede ser observada en los
goswamis de Vrndavana, los pandas de Puri, los sannyasas Gaudiya, los brahmines de Varanasi, los pujaris pukka
del Sur de la India y también en unos pocos rickshaw wallas de Mayapur. Parece que los brahmanes en todo el mundo
han adoptado esta practica costumbre.

32



Capitulo Tres

UPAVITA Y LAS REGLAS DEL CANTO
El Cordon Sagrado

En el momento de la iniciacion Gayatri al discipulo le es dado el cordon sagrado. Vestir el cordon sagrado,
técnicamente llamado upavita, yajnopavita o brahmasutra, es una parte integral del upanayam. El Sefior Visnu
también es conocido como Yajna. Ya que todos los ritos sacrificiales le son dedicados al Sefior Visnu, son llamados
yajnas. La palabra upavitam significa “aquello que rodea”. El cordoén que rodea al Sefior Visnu por lo tanto es llamado
yajnopavita. Al recibir el upanayam una persona viste el cordon sagrado, upavita, que al ser puesto sobre su hombro
rodea al Sefior Visnu, que reside en su corazon. La palabra yajnopavita también significa “cordon del sacrificio”
porque simboliza sacrificar el ego para el servicio a Dios.

En el momento de la iniciacion el guru bendice al discipulo con el corazén sagrado cantando el mantra:

om yajnopavitam paramam pavitram,
prajapater yat sahajam purastat.
ayusyam agryam prtimunca subhram,
yajnopavitam balam astu tejah.

“Este cordon sagrado es completamente puro. Los progenitores han bendecido a este cordon. Al vestir el yajnopavita
se obtiene longevidad, poder espiritual, radiancia e iluminacién divina.”

(Porqué el cordon también es llamado brahmasutra? El cordon sagrado, que tiene tres hilos (sutras) atados, simboliza
la combinacion de tres entidades —cit, el alma individual; acit, el cuerpo material e isvara, el Sefior Supremo como el
Superalma y el testigo interno. Los tres hilos también significan usar las tres funciones, pensar, hablar y actuar, sélo
para propositos espirituales. El nudo principal es conocido como brahmagranthi, el nudo de Brama. Este nudo protege
al cuerpo de la enfermedad y las vibraciones malignas.

El upavita es dado a los hombres al recibir el Gayatri mantra Vedico. Significa que ha aceptado a un guru y es digno
de estudiar los Vedas. Es el simbolo de la pureza. Recuerda al sadhaka de su responsabilidad de meditar para
mantener esa pureza.

De acuerdo a la tradicion, un brahmana viste un conjunto de tres hilos, un grhasta suma un conjunto de tres por su
esposa (total de seis hilos) y un vanaprastha viste tres conjuntos de tres hilos.

Tradicionalmente un vanaprastha camina por el bosque vistiendo sélo corteza de arbol. El cordon adicional sustituye
a una prenda superior que es requerida para cantar el Gayatri y hacer puja. Un brahmacari que tom¢ sannyasi
directamente puede vestir un cordon de cuatro hilos para representar el cuarto orden de la vida espiritual. De acuerdo
a los Surtis, Smrtis y Brahmanas, si se toma sannyasa tras pasar por el grhasta asrama se pueden vestir cuatro
conjuntos de tres hilos (total de doce hlos) para significar el haber pasado por todos los asramas. También se dice
que los cuatro cordones representan a los devas, pitris, a la prenda superior y a la exterior.

En Bengala es tradicion entre los brahmanas en general y especificamente entre los brahmanas grhasta el vestir tres
conjuntos de tres hilos (nueve hilos): Uno para los devas, uno para los pitris (antepasados) y un cordon para el uttariya
(prenda superior). Srila Prabhupada vestia tres conjuntos de tres y fue colocado en samadhi con ese niimero de
cordones.

Vestir un upavita demasiado grande resulta en una pérdida de reputacion porque se esta tratando de hacerse superior
y demostrar que se es u “gran brahamana”. Vestir un cordon sagrado demasiado fino resulta en una pérdida de riqueza
porque se estd avergonzado de admitir que se es un brahmana. Es la mentalidad tras el nimero de hilos lo que cuenta.
Los Vedas bogan por una mentalidad ecudnime al vestir el upavita. Un brahmana deberia estar libre de falso orgullo
y de humildad fingida. Libre de un motivo ulterior, deberia vestir un upavita sélo para sumergirse en el servicio del
Sefior.

El upavita puede ser lavado durante el bafio. Al afeitarse o tomar un masaje de aceite puede ser atado en la cintura.
Sin embargo el upavita nunca deberia ser quitado excepto cuando se lo reemplaza con uno nuevo. Al irse de cuerpo

33



el upavita deberia ser enrollado dos veces y media alrededor de la oreja derecha. ;Porqué el cordon brahman se
mantiene puro al ser enrollado alrededor de la oreja derecha (cémo es hecho al irse de cuerpo)? En el momento de la
iniciacion brahminica los siete rios sagrados (Ganga, Yamuna, Godavari, Sarasvati, Narmada, Sindhu y Kaveri)
entran en la oreja derecha y permanecen en el 16bulo derecho. Después de esto el cordon se mantiene puro al tocar
el Io6bulo, incluso cuando el resto del cuerpo se vuelve impuro por el acto de defecar.

“El upavita es un signo de aquellos que son competentes de estudiar los Vedas con el acarya. El maestro espiritual
acepta al buscador como su discipulo y le da el cordon sagrado. (SB 1.2.3 pag.)

“Cuando el maestro espiritual acerca al discipulo a la consciencia espiritual le es dado el upanayam o cordén sagrado.
El corddn sagrado es una indicacion de que “Este hombre ahora estd bajo el control del maestro espiritual para
avanzar en la consciencia de Krsna. Esta ceremonia del cordon se llama upanayam. (SPg. 7/7/73)

“Asi que por lo menos intentamos dar el cordon sagrado en una ceremonia. Pero cualquiera puede comprar un cordén
en el mercado por dos paisa o un centavo y convertirse en un brahmana. ‘;Eres brahmana?’ ‘Si, ;ves mi cordon
sagrado?’ Concluido. ‘;Qué estas haciendo?’ ‘No te importa.” No sean tales brahmanes, por lo menos en nuestro
movimiento. Deben seguir las reglas y los reglamentos. No muestren: ‘Ahora estoy dudosamente iniciado - cordon
sagrado.” No finjan de esta manera.” (SPg. 27/6/76)

Como Hacer Un Cordén Sagrado

1)“Enrolla el hilo tres veces alrededor de tus rodillas (o una rodilla y un objeto estable como un pote pesado, preferible
a las rodillas para tener el suficiente largo en el upavita final) y luego ten las dos puntas con los dedos y el pulgar de
la mano izquierda. Asegtirate de todos los lados tengan el mimo largo.

2)Haz un anillo con uno, dejando 10 a 15 cm. adicionales. Mantén todos los hilos tirantes. Ten el cordon en el lugar
en el cual el anillo se une a los otros tres hilos.

3)Enrolla tres veces la otra punta del cordon de manera perpendicular a los tres hilos enrollados alrededor de tus
rodillas. Por cada vuelta canta adicionalmente la primera linea del Brahma-gayatri.

4)Lleva la punta del hilo que acabas de enrollar a través del anillo. Tira de la punta que hace el anillo, luego tira de
la otra punta y afirmalo, haciendo un nudo simple.

5)Da vueltas a ambas puntas del hilo en la direccion en la que da vueltas el cordon, tensandolas, pero no tan
fuertemente que se enrosquen.

6)Junta las dos puntas del hilo y dalas vuelta, esta vez en la direccion opuesta a aquella en la que las diste vuelta
separadamente.

7)Haz un nudo simple con las dos puntas a mas o menos 3 cm. del primer nudo y corta el hilo que sobra.

8)Ahora puedes hacer la segunda mitad del upavita del mismo modo, cuidando no sélo que tenga hilos del mismo
largo, sino también que sea igual de largo que la primera mitad. Para hacer esto, lo mejor es mantener la primera
mitad en la misma posicion en que lo habias hecho (alrededor de las rodillas, por ejemplo) y enrolla la segunda mitad
sobre la primera. Tirando de las dos mitades separadamente con la misma fuerza (antes de hacer el nudo de la segunda
mitad) veras si son iguales. Si no lo son, haz los arreglos necesarios en la segunda mitad, luego ata el primer nudo.
9)Guardar el upavita completo: Simplemente doblalo enrollando ambas partes del upavita alrededor del dedo indice
izquierdo y poniendo el dedo indice de tu mano derecha a través del anillo hecho al doblarlo. Da vueltas la parte
doblada hecha al doblarlo de tal manera que de vueltas sobre si mismo. Finalmente inserta el final doblado a través
del anillo en el cual estaba inserto el dedo indice izquierdo.

10)Ofrece el upavita a los pies de loto de la Deidad que adoras antes de vestirlo.” (CMD)

Néctar de Upavita

“Sri Jiva Goswami se fue de Navadvipa hacia Vrndavana para asociarse con los Goswamis Sri Rupa y Sri Sanatana.
Sri Jiva caminaba hipnotizado en el éxtasis del amor, despertando curiosidad entre los viajeros del camino. ‘;Quién
es este joven?’, se preguntaban. ‘Debe ser un principe, con una complexion de oro como una flor de campaka. jQué
hermosa cara! Mira esos atractivos y grandes ojos, sus cejas, su frente, su nariz, sus orejas y su cabello enrulado.
iMira su cuello, su amplio pecho, sus ufias y sus manos como lotos! Qué bellas son su cadera, sus rodillas y piernas.’

34



Todos admiraban la guirnalda de tulasi que colgaba de su cuello y el cordon sagrado blanco como la leche que pendia
sobre su pecho.” (BR)

“Un dia, mientras el Sefior Gauranga estaba absorto en sankirtana un brahmana vino a su casa de Srivasa pero no
recibi6 permiso de entrar a la casa. Al serle negado el acariciado deseo de ver el acto de sankirtana del Sefior, volvio
a su casa extremadamente desilusionado. Un dia, aquel brahmana se encontrd con el Sefior Caitanya en la orilla del
Gangas. Enfurecido, se quit6 su corddn sagrado con enojo y maldijo al Sefior Gauranga, diciéndole que su felicidad
en la vida hogarefia seria destruida. Al escuchar la condena del brahmana, Gaurahari se alegré mucho y volvio a su
casa tras completar Su bafio. Aquellos que escuchan con respeto la historia de como el Sefior fue condenado por el
brahmana, estan seguros de superar cualquier condena de un brahamana ellos mismos.” (BK)

“En la ceremonia del cordon sagrado de Vamanadeva el dios sol mismo pronuncié el Gayatri amntra, Brihaspati
ofreci6 el cordon sagrado y Kasyapa Muni ofrecié un cinto de pasto.” (SB 8.18.15)

“Contemplo al Sefior Mukunda que viste bellos atuendos dorados, que tiene ornamentos dorados y una flauta dorada
y que viste una guirnalda dorada y resplandeciente de campaka como cordén sagrado, gloriosamente dorada como
Sri Radha.” (VM)

Significado de un Mantra

“Solo aquel que cultiva las actividades devocionales preeliminares ansiosamente teniendo en mente a aquel estado
de devocion realizada puede obtener aquella meta de todo esfuerzo. Nadie mas puede obtener esto.” (BS v. 60 pag.)
Esta importante cita del Brama-samhita muestra que el devoto receloso y consciente siempre mantiene la meta
(prayojana) de Krsna-prema en su mente y corazén. Nunca pierde de vista el significado de la vida y ve ese
significado en todas sus palabras, acciones y meditaciones. Los Gayatris (Guru, Gaura y Kama) y el Gopala-mantra
nos dirigen hacia Vrndavana. De acuerdo al Gayatri que se cante y a la comprension del mismo se entrara en un
planeta espiritual especifico (Vaikuntha o Vrndavana).

“Un dia el gurudeva de Gopa-kumara dijo ‘El Gopa mantra cumplira todos tus deseos. Ya que el canto de este diksa
mantra cumpliré todos tus deseos, si deseas obtener a Krsna, este mantra también cumplira ese deseo. Siempre piensa
en Su bella forma Syamasundara, Sus cualidades trascendentales y pasatiempos. Si haces esto este mantra cumplira
tu deseo de conseguir a Krsna.” ” (Brhad-Bhagavatamrta)

De la misma manera en que el devoto medita en el Sefior, esa forma manifestara el Sefior al devoto. El Sefior les da
a sus sirvientes el poder de venderlo a otros.” (CB Madhya 23.465)

tvam bhakti-yoga-paribhavita-hrt-saroja
asse struteksita-patho nanu natha pumsam
yad-yad-dhiya ta urugaya vihbavayanti
tat-tad-vapuh pranayase sad-anugrahaya

“Oh mi Sefior, Tus devotos Te pueden ver por los oidos a través del proceso del verdadero escuchar y asi se limpian
sus corazones y Tt Te asientas alli. Eres tan misericordioso con Tus devotos que Te manifiestas en la forma particular
de trascendencia en la que siempre piensan en Ti.”

“La declaracion de que el Sefior Se manifiesta ante el devoto en la forma que el devoto le gusta adorar indica que el
Sefior se subordina al deseo del devoto. Tanto asi que manifiesta Su forma particular como lo demanda el devoto.
Esta demanda del devoto es satisfecha por el Sefior porque es influenciable en términos del amoroso servicio
trascendental del devoto. Esto también se confirma en el Bhhagavad Gita (9.11): ye yatha mam prapadyante tams
tathaiva bhajami aham.” (SB 3.9.11 v. y p.)

Ademas de concentrarse en el significado del mantra y sus palabras componentes se debe pronunciar cada palabra
correctamente para asegurar el resultado correcto. Para concentrarse en el significado de los Gayatri mantras se puede
dividir el mantra en secciones y hacer una pequefia pausa entre ellas. Por ejemplo el Brama-gayatri: Om, svah,
varenyam, dhimahi, pracodayat, om. Hay cinco pausas que se dan aqui, con la primera tras Om, la segunda tras svah,
etc. En el Gopala-mantra hay pausas tras klim, krsnaya, govindaya, Gopi-janavallabhaya, savha y klim y en el Kama-
gayatri tras klim, vidmahe, dhimahi, pracodayat y klim.

35



Estas pausas para al meditacion se corresponden con las tres divisiones de sambandha, abhideya y pracodayat
descritas en el Capitulo Dos. La técnica consiste en combinar el significado de tres palabras (vidmahe, dhimabhi,
prayojana) al meditar en cada seccion del mantra. Este proceso de reflexion traera resultados rapidamente.
“Naturalmente aquellos que realmente siguen las reglas y regulaciones del Gayatri mantra llegaran gradualmente a
la comprension espiritual, Pero no cantando formalmente. Eso no ayuda. ‘Por que tengo el Gayatri mantra, oh, om
bla bla (hace ruidos). Listo. No de esa manera. No se engafien a si mismos. Traten de entender.” (SPg. 26/11/72)

Como Cantar Mantras

En el Bhagavad-gita Krsna dice que entre los sacrificios es el japa yajna, el sacrificio de cantar japa. Con la palabra
japa Krsna se refiere al canto del Gayatri y no al maha-mantra Hare Krsna. El Agni Purana define al japa de la
siguiente manera: “La silaba *“ja” destruye el cilclo de nacimiento y muerte y la silaba “pa” destruye todos los pecados
(papa). Japa, por lo tanto, es aquello que destruye el todos lo pecados, para el ciclo de nacimiento y muerte y libera
al alma de las ataduras.”

Hay dos formas de japa: Vacika (oral) y Manasika (mental). Hay dos divisoines de vacika japa: 1) Silencioso, mover
el mantra moviendo los labios pero sin hacer sonido alguno. Esto se llama upamsu. 2) Murmurar: repetir el mantra
con el movimiento de los labios y haciendo un pequefio sonido o susurro. El japa mansita (mental o meditativo) es
hecho concentrandose en el significado de cada palabra y la concepcion entera de todo el mantra dentro de la mente
sin mover la lengua, los labios o producir sonido alguno.

“El upamsu japa es cien veces mejor que el japa oral y el manasika japa es mil veces mejor.” (Manu-samhita)

El manasika japa es muy dificil de realizar en esta edad de ansiedad, agitacion e impureza mental. Por lo tanto los
acaryas recomiendan el vacika japa, pronunciar los mantras silenciosamente y muy claramente para erradicar la
ignorancia y el letargo de la mente. Se deberia practicar el upamsu japa, el canto silencioso, para limpiar la mente de
pasion. Si bien manasika japa es el mas poderoso, solo es posible para sadhakas que son puros, pacificos y llenos de
bondad (sattva-guna). De acuerdo a Hari Sauri Prabhu, Srila Prabhupada hacia upamsu japa al cantar el Gayatri. Se
deberia elegir un método basado en la calificacion personal y la orden del maestro espiritual.

Los Gayatri mantras trbajan y dan resultados solo cuando se esta en el nivel brahminico de limpieza interna y externa.
Para cantar el Gayatri mantra exitosamente se han de adquirir las cualidades brahminicas de suavidad, auto control,
austeridad y limpieza (bafarse tres veces al dia y vestir prendas limpias). La pureza mental alcanzada al cantar Hare
Krsna y realizar bhuta-suddhi (ver plegaria mencionadas mas adelante) y la profunda concentracion en el significado
de los mantras también son prerrequisitos para el éxito al cantar el Gayatri.

Se deberia sentarse perfectamente quieto (no mover la cabeza o menearse hacia atras y adelante) con la espalda
derecha, porque una postura derecha mantiene a los nervios en paz y ayuda a la concentracion. Krsna da la misma
instruccion en el Bhagavad-gita verso 6.13: “Se deberia tener el cuerpo, el cuello y la cabeza erguidos en una linea
derecha y mirar fijamente la punta de la nariz.” Sin mover los labios, la lengua o mostrar los dientes, se deberian
cerrar los 0jos y cantar silenciosamente en la mente mientras se estd profundamente absorto en el significado de cada
palabra y el significado del mantra completo. En cuanto al punto de no mover la lengua, algunos libros de yoga
claman que la concentracion es aumentada al sostener la lengua firmemente contra el paladar al cantar los mantras
en la mente.

Un yogi dijo: “Esto ayuda a circular el prana actuando como un puente entre la cabeza y el circuito en el frente del
cuerpo. Al hacerlo tu aura automaticamente se vuelve mas brillante. Si también haces control de la respiracion, tu
alma se vuelve aun mas brillante. Esto es bueno para la salud, la mente y el espiritu.” Naturalmente un programa de
yoga y pranayama para la salud no es el objetivo, pero el principio es hacer lo que funcione para fijar la mente en
Krsna y no olvidarlo nunca. Si uno no puede concentrarse al cantar silenciosamente en la mente, sin embargo, se
pueden mover los labios suavemente al pronunciar las palabras del Gayatri de forma inaudible.

“Al cantar el japa de Gayatri, el sadhaka no deberia mover su cabeza ni su cuello ni mostrar sus dientes. Deberia
santificar su mente retirandose de los objetos de los sentidos y meditando silenciosamente en el significado del
mantra. Si el mantra permanece en la mente y la mente permanece en el mantra (en otras palabras, la mente y el
mantra se juntan), las caracteristicas del japa de Gayatri le son reveladas al que canta. Al realizar japa, los dedos han
de permanecer juntos y ligeramente contraidos en la base. Si los dedos estan separados el efecto del japa saldra por
los espacios.” (HBV decimoséptimo vilasa)

36



Incluso a pesar de que aqui se dan muchas sugerencias fisicas, la mente es el factor central en el canto exitoso del
Gayatri. La perfeccion viene de la meditacion intensa, no de posturas fisicas. Meditacion significa concentrarse
profundamente en Krsna, quien aparece en la forma del mantra (mantra-rupa). El sadhaka debe enfocar toda su
energia mental e intelectual en el mantra hasta que revela sus secretos. El Sefior Brahma, por ejemplo, se enfoco en
el Gopala-amantra hasta que florecidé plenamente en su consciencia. La meditacion es el arte de la conexion con
Krsna tras buscarlo en el oscuro centro del corazon.

Para evitar la somnolencia y obtener un maximo de concentracion se puede sentarse en siddhasana o padmasana, la
cual usaba el Sefior Braham al cantar el Gopala-mantra. “Asi, al sentarse y cantar se puede mantener el cuerpo
derecho y esto ayudara en el proceso de canto. De otra manera se puede sentir somnolencia.” (SB 7.15-31 p.)
Padmasana: Primero siéntate en el suelo sobre un asiento hecho de pasto de kusa, lana o seda. Toma el pie derecho
y coldcalo sobre el muslo izquierdo con el borde exterior del pie en la entrepierna. Lleva la rodilla derecha hacia
delante. Levanta el pie izquierdo sobre el muslo derecho y llévalo a la entrepierna derecha. Mueve los pies méas
profundamente dentro de la entrepierna y lleva las rodillas méas cerca la una de la otra. Siéntate derecho, extendiendo
el tronco hacia arriba. Abre el pecho y coloca los omoplatos en el centro. Levanta el diafragma y relaja la cara.

Si no puedes hacer asanas o sentarte derecho, siéntate contra una pared o una silla firme. Uno se deberia sentar en
perfecta quietud, respirar lenta y profundamente, mantener la boca cerrada y la lengua quieta. Fijando la mente en
Sri Guru, Sriman Mahaprabhu y los pies de loto de Radha y Krsna o en un ista-deva personal, comienza a cantar con
completa absorcion, sentimiento y entrega. Medita profundamente en el significado de cada palabra y de todo el
mantra.

“Japa se refiere al canto silencioso de los mula mantras de la Deidad y de los Gayatri mantras dados por el maestro
espiritual. Traten de darse cuenta de que el mantra es no diferente de la Deidad que se adora. Siéntense correctamente
en un asana, hagan acamana y cubran la mano derecha con la prenda superior de cantar. El contar de los mantras
cantados con los dedos no deberia ser expuesto a la vista.” (PAP)

Nunca se obtendra la meta de la vida a través de la inteligencia mundana. Al incrementar la calidad del canto, el
bhakti entrara en el corazon y llevara a los pies de loto de Giridhari. El tnico proposito del cantar de estos mantras
es desarrollar el amor por Krsna. Cantar el Gayatri es una forma poderosa de meditaciéon que da grandes resultados
al ser hecha con sinceridad y seriedad. Incluso premamayi Srimati Radharani realiza una intensa meditacion en su
amado tras ofrecer plegarias a Su ista-deva.

“Si no es falso cuando la gente dice “Gandharviha y Giridhari son eternamente un alma” entonces, por favor, ;Oh
Giridhari! Para hacer feliz a esta mitad de nuestra alma, jamablemente aparece ahora y aqui mismo ante mis ojos!”
Rezando asi, Srimati Radhika cerr6 entonces Sus ojos y comenzé a meditar en el amado de Su alma, Sri Giridhari.
Parando todas las actividades de sus sentidos como una yogini, Radhika se sent6 inmovil al estar completamente
fijada en una inquebrantable condicion de silencio.” (PS)

Todos los Vaisnavas que toman iniciacion (mantra-diksa) esta atados por obligacion a cantar el gayatri mantra
puramente y sin ofensas tres veces al dia por toda la vida. La misma palabra Gayatri significa cantar (gaya) tres (tri)
veces al dia. Tal realizacion de ritos religiosos en momentos prescritos del dia se llama ahnika. Los mantrsas dados
por el Guru son el Braham-gayatri, Guru-mantra, Gaura-mantra. Gaura-gayatri, Gopala-mantra, Kama-gayatri,
Panca-tattva mantra y harinama. Pensando que estos mantras son la forma de Bhagavan, cantalos con gran fe, amor
y afecto. Estos mantras no son ordinarios. Son completamente trascendentales y estan llenos de ilimitado poder
espiritual.

Antes de cantar se deberia bafiarse, aplicarse tilaza, vestirse apropiadamente, atar el sikha y elegir un lugar adecuado
para el canto. El Gayatri deberia ser cantado en un lugar silencioso, santificante y pacifico, idealmente al ver las
Deidades del templo o la Deidad personal. Solo puede imaginarse lo pacifico que Vrandavana ha de haber sido en
los tiempos de Sri Rupa y Santana Goswami. De todos modos los Goswamis eligieron los lugares mas recluidos para
concentrarse en sus cantos y lila smarana. El Gokula, Srila Sanatana Goswami hizo bhajana en una cueva a quince
pies bajo el suelo. Raghava Goswami se quedo en una cueva en Govardhana y Narayana Batta Goswami tenia una
bhajana kutira a veinte pies bajo el suelo en Unchagoan. Estos acaryyas muestran la necesidad de un “entorno libre
de distracciones” para la concentracion adecuada en bhajana.

En Harinama-cintamani Srila Bhaktivinoda Thakura explica que la falta de atencion o distraccion con otras cosas es
la principal causa de ofensas al cantar Krsna-nama. Este principio también se aplica al canto de Gayatri. Hoy en dia
los devotos usan tapones de oido o auriculares para bloquear ruidos distrayentes al cantar el Gayatri. Usar tales

37



adminiculos para crear un ambiente silencioso y libre de distraccion definitivamente aumentara la calidad del canto
personal. Si se intenta esta técnica se entendera el significado interno de la frase “el silencio es oro”.
En la mayoria de los casos no serd posible cantar el Gayatri de la mafiana ante las Deidades del templo porque no
dan darsana a esa hora. Siempre se deberia mirar hacia la Deidad al cantar. Si no se canta ante una Deidad, los sastras
recomiendan mirar hacia el Este durante los sandhyas de la mafana y del mediodia y al Norte a la tarde. Sentarse al
lado de o parado hasta la cadera en un rio sagrado como el Yamuna o el Ganges, junto al océano o en la cima de una
montafia también es auspicioso.
“Cantar el Gayatri en la asana personal da una vez el resultado, cantarlo en las afueras da 1000 veces el beneficio,
cantarlo en un rio da 100000 veces el beneficio y cantarlo frente a las Deidades da un beneficio ilimitado.” (Linga
Purana)

“El Gayatri japa hecho en un jardin de tulasi, en un goshalla, sobre la tierra de un templo o en la presencia del guru
trae muy facilmente el control de la mente como también perfeccion y alegria espiritual.” (Tantrasara)
No se deberia cantar el Gayatri en un vehiculo en movimiento, en una cama o dando la espalda a un templo, al fuego,
a un arbol peepul o a un cuerpo de agua. Tras elegir el tiempo y el lugar adecuados, se deberia santificar la mente y
la consciencia realizando acamana y cantando y meditando en el significado de las siguientes plegarias.

Plegarias Bhuta Suddhi

I)naham vipro na ca nara-patir napi vaisyo na sudro
naham Varna na ca grha-patir no vana-stho yatir vag
kintu-prodyan nikhila-paramananda-puramrtabhder
Goiii-bhartuh pada-kamalayor dasa-dasanhdasah
(Padyavali 63)

“No soy un brahmana, katriya, vaisna o sudra. No soy un brahmacari, grhasta, vanaprastha o sannyasi. ;Qué soy?
Soy el terno sirviente del sirviente de Sri Krsna, el amo de las gopis.”

2) “Por naturaleza soy el sirviente eterno de Krsna. Pero debido al infortunio he sido enemistoso hacia Krsna desde
tiempos inmemoriales. Asi, identificandome con mi cuerpo material temporal, he estado rotando continuamente en
el ciclo de samsara, sufriendo las triples miserias de la vida material. Ahora, por la misericordia sin causa de mi
amado maestro espiritual, me doy cuenta plenamente de que soy el terno sirviente de Krsna. Soy un ser espiritual
individual completamente separado de mi cuerpo denso y sutil. Por la misericordia de mi maestro espiritual ha
obtenido la buena fortuna de servirlo y asistirlo en su terno servicio a los pies de loto de Sri Caitanya Mahaprabhu y
Gandharvika-Giridhari en el reino beato y espiritual de Goloka Vrandavana.

Si bien no es necesario enrollar o tener el upavita (cordon sagrado) al cantar los Gayatri mantras, los Vaisnavas
Gaudiya tradicionalmente enrollan el upavita dos veces y media alrededor del pulgar derecho, cubren las manos con
la prenda superior y cuentan los mantras en silencio. Al cantar no hagas otras cosas como hablar, mirar alrededor,
sacudir la cabeza, mirar hacia atras y adelante, bostezar, dormir, rascarse o tocar la nariz. La distraccion significa
falta de atencion, la falta de atencion significa ofensa y las ofensas bloquean el camino de prema.

El factor mas importante en el canto exitoso es el tipo de concepcion y sentimiento tras el canto de los mantras. Los
mayavadis también cantan Hare Krsna y los Gayatri mantras. Sin embargo, de acuerdo a Srila Bhaktivinoda Thakura,
el canto de Hare Krsna de los mayavadis desaparecera en el brahmajyoti. Su canto es doloroso como rayos en el
cuerpo de Krsna.

El mejor modo de canto del Brahma-gayatri es manasika, en silencio en la mente. “Sin mover los labios o la lengua,
sacudir la cabeza o el cuello o mostrar los dientes medita en las silabas del mantra, el significado de cada palabra y
el significado del mantra entero. Sin conocer su significado no se obtendra la meta que se intenta conseguir al cantar
el mantra.” (Yajna-valkya-smrti)

Para ayudar a que se cante el mantra perfectamente se han introducido varios rituales para purificar la mente e
incrementar la concentracion. Estos rituales incluyen a acamana, pranayama, sankalpa, dhyana, arghya y demas.
Cantar el Gayatri mantra junto con la realizacion de los rituales se llama sandhya vandana. Si bien el Hari.-hakta-
vilasi detalla la importancia de realizar sandhya vandana también dice que si se puede cantar el mantra sin ofensas,

38



se pueden dejar de lado los rituales acompafiantes. El punto mas importante es cantar el mantra con gran atencion,
concentrandose plenamente en el significado de cada palabra y el significado del mantra entero.

En el primer mantra de Manah Siksa, Srila Raghunatha Dasa Goswami le ruega a su mente “Oh mi querido hermano,
mi tonta mente. Te ruego humildemente con dulces palabras. Por favor abandona todo orgullo y desarrolla
rapidamente un sublime e incesante rati por tus diksa-mantras.” Este verso significa que los sadhakas deberian cantar
sus Gayatri mantras con apego y devocion como es ensefiado por su Gurudeva.

Mantra siddhi

No hay restriccion en cuanto al nimero de veces en que se puede cantar el Gayatri o el Gopala-mantra. Las escrituras
Vedicas sugieren cantar el Gayatri 108 veces, treinta y dos veces o veintiocho veces. Algunos Gurs prescriben diez
veces, otros doce y algunos acaryas Gaudiya les exigen a sus discipulos que canten una ronda del Gopala-mantra en
cada sandhya. El punto principal es cantar el nimero de veces exigido por el maestro espiritual y mas, si el tiempo
lo permite. En cuanto a eso Srila Prabhupada dijo una vez que deberiamos cantar un minimo de dieciséis rondas con
las cuentas de japa y una cantidad ilimitada de rondas sin las cuentas. jKitaniya sada harih!

De acuerdo a los mantra sastras el mantra siddhi (la perfeccion en un mantra Vedio o pancaratrica) puede ser obtenido
cantando mil veces el nimero de silabas del mantra. Por ejemplo se puede obtener la perfeccion en el Gopala.mantra
de deiciocho silabas cantandolo 18.000 veces, en el Kama-gayatri de veinticuatro silabas cantandolo 24.000 veces,
etc. Sin embargo, el maha-mantra Hare Krsna es independiente de este concepto porque incluso una recitacion pura
de Hare Krsna puede dar la suprema perfeccion del amor puro a Dios.

(Qué significa obtener mantra-siddhi? Significa que se obtiene la perfeccion en ese mantra particular y se reciben
répidamente los beneficios o frutos de ese mantra. El mantra-siddhi de Hanuman, por ejemplo, da darsana de Hanuan
y bendiciones tales como la fuerza. El Brahmanda Purana da otro ejemplo de mantra siddhi: “Recitar el Nrsimha
Kavaca 32.000 veces con un corazén purificado da la mas auspiciosa de todas las cosas auspiciosas. Se entiende que
el goce material y la liberacion ya estan disponibles para tal persona.”

El Sefior Brahma mismo logré manta-sidhi tras cantar el Gopala-mantra miles de veces. Obtuvo la perfeccion de
escuchar la flauta trascendental de Krsna. Luego, en su trance meditativo, Brahma vio al Sefior Govinda y el mundo
espiritual de Goloka Vrndavana.

Los ritos de iniciacion mencionados en Hari-bhakti-vilasa describen el purusacarya como el método de obtener siddhi
cantando. Siguiendo el proceso de purusacarya y cantando el nlimero prescrito de veces trae darsana del ista-deva de
un mantra particular. El sadhaka entonces pide un favor al devata. Esta es una técnica de “darsana forzado” no
apreciada por los devotos que aspiran al servicio intachable de Radha y Krsna.

Ante todo Sri Caitanya Mahaprabhu rezo “Mi querido Sefor Krsna, solo quiero servirte nacimiento tras nacimiento
sin motivacion ni cese alguno.” Al entender el verdadero significado y los beneficios del Gopala-mantra y el Kama-
gayatri, un devoto los cantara recelosamente una y otra vez. Krsna arreglara todo para un sadhaka que esta ansioso
por el avance espiritual e intensamente deseoso de nada mas que Radha-Madhava prema-bhakti.

El Mejor Tiempo Para El Canto

Siempre se deberia mantener este principio en mente. Todas las actividades en el servicio devocional deberian ser
realizadas inicamente para dar placer a Radha y Krsna, que se manifiestan misericordiosamente ante nosotros como
las Deidades adorables de Radha-Madhava, Radha-Govinda. Radha-Syamasundara y Gandharvia-Giridhari. Los
sastras indican que para complacer a las Deidades, los Gayatri mantras deberian ser cantadas mientras estan
despiertas. En otras palabras, entre 21:30 y 3:30 a.m. no se deberia cantar el Gayatri porque Krsna descansa en ese
tiempo.

Las escrituras dan detalles exactos sobre los momentos adecuados para cantar el Gayatri mantra porque estos tiempos
son los mejores momentos para la meditacion. El sandhya del amanecer dura de 24 minutos antes del amanecer hasta
24 minutos después del amanecer. El primer Gayatri deberia ser cantado en este tiempo. Cantar cuando las estrellas
todavia son visibles y antes de que ha salido el sol es lo mejor. Cantar cuando las estrellas han desaparecido pero el
sol todavia no ha salido es de segunda clase y cantar cuando el sol es visible es de tercera clase.

39



El sandhya del mediodia se da cuando el sol alcanza el punto més alto en el cielo entre el amanecer y el atardecer. El
sandhya vespertino comienza 24 minutos antes de la puesta del sol y dura hasta 24 minutos después de la puesta del
sol. Cantar el Gayatri dentro de los 24 minutos anteriores a la puesta del sol es lo mejor, cantarlo después de la puesta
del sol, pero antes de que aparezcan las estrellas aparecen en las alturas, es de segunda clase y cantarlo después de
que las estrellas han aparecido es de tercera clase. Si todo esto parece demasiado dificil deberia ser seguida la simple
sugerencia de Srila Prabhupada: cantar el Gayatri a las seis de la mafiana, a las doce del mediodia y a las seis de la
tarde. jNaturalmente el punto central es cantar los Gayatri mantras tres veces al dia!

Al cantar los Gayatris en los momentos apropiados se adoran a las divinas consortes, que son todas expansiones de
Srimati Radica. Las consortes de Visnu presiden personalmente sobre estas partes del dia. En la tradicion smarta los
brahmanes adoran a Brahma y a su consorte Sarasvati a la mafana, a Visnu y a Laksmi al mediodia y a Siva y Parvati
a la tarde. La tradicion Vaisnava explica que Sandhya-Devi, Gayatri-devi, Savitri-devi y Sarasvati-devi son todas
basicamente diferentes formas expandidas de Laksmi-devi. La tinica distincion entre Gayatri y Laksmi es que Laksmi
es la original y Gayatri es Su expansion o sakti especifica como chandas (métrica poética) para asistirnos en realizar
a Visnu. El Gayatri matinal invoca a Gayatri Devi, el del mediodia Savitri Devi y el vespertino a Sarasvati Devi.
(Se deberian pedir favores de estas Deidades presidientes de las sandhyas al concluir la adoracion de Gayatri? Los
Vaisnavas Gaudiya no piden favores a las consortes del Sefior mas que la misericordia de avanzar en el puro servicio
devocional del Sefior. Ya que hay una personalidad que subyace a todas las practicas de servicio devocional, es una
ofensa a Gayatri Devi, la corporizacion de los sandhyas (conjunciones del tiempo), no cantar los Gayatris en el
momento adecuado. “Aquellos que no realizan los ritos sandhya son desagradecidos y caen en el infierno conocido
como Raurava.” (SP)

Hay modos tradicionales de correccion de esta ofensa. Algunas autoridades dicen que si se pierde el Gayatri de la
mafiana se deberia ayunar hasta el mediodia y cantar dos veces la cantidad de Gayatri prefijada en el sandhya
indicado. Ayunar hasta la tarde es la correccion por dejar el Gayatri del mediodia.

Sin embargo Srila Bhaktivinoda Thakura dice que no hay ofensa y que no es necesaria una correccion si se pierde la
verdadera sandhya del Gayatri debido a la realizacion de sankirtana o la predicacion de las glorias de Krsna. Tal
glorificacion del Sefior es la misma esencia y significado del canto del Gayatri mantra. Si bien no se requiere de
ayuno, los Gayatris no cantados deberian ser recuperados. Si se pierde el Gayatri de la mafiana, se deberian cantar
dos veces la cantidad prefijada al mediodia. Si se pierde el Gayatri de la mafiana y del mediodia, se deberia cantar
tres veces la cantidad prefijada durante el sandhya vespertino. Si se pierde el tiempo indicado para el canto, es mejor
esperar hasta el proximo sandhya y cantar dos veces la cantidad prefijada que cantar los Gayatri mantras en el
momento equivocado. Cantar los tres Gayatris del dia antes de dormir es definitivamente el curso de accion
equivocado.

“En ambos encuentros del dia y la noche, o sea, temprano a la mafiana y a la tarde, se deberia estar completamente
absorto en pensamientos sobre el maestro espiritual, el fuego, el dios sol y el Sefior Visnu y se los deberia adorar
cantando el Gayatri mantra.” (SB 7.12.3)

40



Capitulo Cuatro

GURU GAYATRI

Vision del Guru

El Guru-mantra y el Gaura-mantra son bija-mantras, mantras semilla o raiz de mantras mas grandes y completos.
Estos bija-mantras son especialmente usados para ofrecer articulos en puja. Contarlos ayuda a fijar al atencion en la
personalidad que se adora.

La profundidad de la meditacion depende de la vision y la vision depende de la realizacion. Al principio, un discipulo
ve al maestro espiritual como a Krsna Mismo, saksad-hari. Piensa, “Mi guru es Dios, el omnisciente, el omnipotente
salvador y liberador.” Mas tarde comprendera que el maestro espiritual es un mensajero empoderado de Dios. El
guru es saktyavesa, investido con una potencia especial o sakti por el Surpremo Sefior Krsna. Esta es la potencia de
la misericordia, por lo tanto el guru es conocido como tripa-sakti murti o la forma personificada de la misericordia
de Krsna que se aparece ante el alma condicionada.

Finalmente un discipulo sincero y rendido comprendera la identidad eterna de su maestro espiritual. De acuerdo a su
deseo interno, el discipulo avanzado encontrard a su maestro espiritual situado en un humor particular de devocion,
ya sea en dasya, sakhya, vatsalya o madhurya rasa. Podra realizar la manjari-svarupa de su gurudeva y comprender
que ella o él esta en las huestes de Lalitha-sakhi sirviendo bajo Sri Rupa-manjari. Podria percibir que su gurudeva
realiza espiritualmente el nikunja-seva para asistir a Radha-Madhava en Sus asuntos amorosos intimos.

Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura explicé la identidad del maestro espiritual: “Sri Guru es la hija de Vrsabhanu
(Srimati Radhika) en el madhurya-rasa. Hay diferentes maneras en las que diferentes personas cuya facultad de
conocimiento espiritual ha sido despertada, juzgan sobre sus propios requerimientos. Cada persona iluminada esta
privilegiada de tener una vision de Sri Guru de acuerdo con su particular modo de juicio. Sri Guru es aquella entidad
real que se revela a si misma a la vista del alma iluminada en una variedad de maneras.

Realizado a trvés del método de vatsalya-rasa (humor de afecto personal), Sri Guru se revela a si mismo como Nanda-
Yasoda. En sakhya-rasa (humor del afecto amistoso), Sri guru es Sridama-Subala. En dasya-rasa (humor del servicio
al maestro), los pies de loto de Sri Guru actian como Citraka-Patraka. La consideracion de todos estos ashrayas
(refugio) del vishaya (Krsna-el objeto de amor) surgen e el corazédn al progresar en el servicio de Sri Grur. Surgen
espontaneamente en la consciencia de almas afortunadas ante la aparicion de la disposicion para el servicio espiritual
a la Divinidad. No tenemos otra funcién que el servicio de Sri Guru.” (SCT)

Srila Visvantha Cakravarti Thakura (Vinoda-vallari manjari) tuvo esta vision de su guru: nikunja-yuno rati-keli-
siddhyai, ya yalibhiryuktir apeksaniya, tatrati-daksyad ati-vallabhasya, “Las gopis hacen todos los arreglos
adecuados para la perfeccion de los pasatiempos conyugales intimos en los Vraja nikunjas. Mi gurudeva asiste
expertamente alli como sirvienta de las amadas gopis.”

Al ser inquirido sobre la rasa de los acaryas Gaudiya, Srila Prabhupada replico, “La mayoria de los acaryas en nuestro
parampada existen en madhurya rasa (manjari bhava).”

Por lo tanto al cantar el Guru-mantra el discipulo meditara finalmente en su guru en su sida svarupa como manjari.

Significado de Aim

Aim es un bija (semilla ) mantra, que, como otros bija mantras, estd formado por una combinacion de los mas simples
sonidos. Es llamado un bija o semilla porque contiene la energia de un mantra particular en él. Los bija mantras, que
denotan potencias especificas, son fragmentos primordiales de sonido que tienen el poder de invocar una energia
particular tanto fuera como dentro de la persona que los pronuncia.

Om es el sat bija que invoca la potencia de la eternidad (sat). Klim es el ananda bija que invoca la potencia de la
bienaventuranza (hladini sakti, Srimati Radhika). Aim es el cit bija que invoca la potencia del conocimiento y es el
bija mantra para dorar a la Diosa Sarasvati.

41



“El maestro espiritual abre los ojos del discipulo a la las maravillas del reino espiritual como se indica en las plegarias
del Gayatri por el mantra semilla del conocimiento divino, aim.” (SB 10.87.33 pag.)

La potencia cit de las entidades vivas se manifiesta en el mundo espiritual con relacion al Sefior, pero es olvidado
en el mundo material. Yogamaya, la potencia divina de la revelacion y de la union del Sefior se manifiesta como
Divya Sarasvati (la diosa del conocimiento espiritual) a través del a forma del guru para revelar Krsna-sambandh,
abhidaeya y prayojana al discipulo aspirante. Por otro lado la Sarasvati que revela conociamiento mundano a los
materialistas es la esposa de Brahma, la contra parte reflejada de Divya Sarasvati, la eterna consorte espiritual del
Sefior Narayana.

El devoto puro maestro espiritual estd investido con el svarupa-sakti del Supremo Sefior. La svarupa sakti es una
combinacion de la potencia del conociemiento (cit o samvit sakti) de Krsna y Su potencia de la bienaventuranza
(ananda o hladini sakti) personificadas como el Sefior Balarama y Srimati Radhika. La palabra aim, por lo tanto,
describe al maestro espiritual como la fuente de conocimiento trascendental y fuerza espiritual que se originan con
Sri Baladeva, el maestro espiritual original. Aim también se refiere a Srimati Radica. Ya que el maestro espiritual le
ensefia al devoto como regocijarse en la bienaventuranza trascendental en el servicio de Krsna también es un
representante de Srimti Radharani. En la palabra aim un sadhaka sincero encontrara bienaventuranza trascendental y
conocimiento que vienen de Sri G, quien esta investido con svarupa-sakti para representar al Sefior Balarama y a
Srimati Radharani.

El Guru-mantra y el Gaura-amantra son mula mantras usados para adorar al maestro espiritual y al Sefior Gauranga.
Los mula mantras se forman por combinaciones de bijas usados solos o con nombres de Deidades. Tales mula
mantras, al ser no diferentes de la Deidad, representan a la esencia de la Deidad en sonido. Son cantados durante la
meditacion para fijar la mente en la Deidad o recitados para dirigirse al Sefior o el maestro espiritual al ofrecer
articulos de adoracion. AL ofrecer flores a una imagen del maestro espiritual, por ejemplo, se deberia cantar “idam
pushpam, aim guruve namah”, que incluye todos los mula mantras para el guru, y el mantra para ofrecer flores. Todos
los mula mantras para adorar a las Deidades visnu-tattva usan la silaba bija klim.

Significado del Guru-mantra

“Ofrezco mis respetuosas reverencias a mi maestro espiritual.”

“Medito en Sri Hari, quien ha asumido la forma de Sri Guru. Tiene un cuerpo eterno lleno de devocion pura y sus
pies de loto estan llenos del néctar de la misericordia. Tiene una complexidon dorada, viste prendas blancas y una
guirnalda perfumada. Es una morada de todas las buenas cualidades y el que confiere una buena fortuna.” (Yamala)
“El guru es refulgente y refrescante como 10.000 lunas. Sus bellas manos confieren coraje y muestran las mudras de
la bendicién. Viste prendas blancas, una guirnalda divina de flores blancas y esta decorado con candana. Una morada
de la paz, tiene ojos de loto, una cara muy feliz y se deleita en su bhajana.

Tiene una sat-cit-ananda y da sus bendiciones gustosamente. Es un bello y radiante joven (kaisora) con un bella
complexion dorada. Sri Guru sigue el guru-gana (guru parampara) con fe. Con una mente pura, el sadhaka deberia
meditar de esta manera en su gurudeva.” (Sanat-kumara Sambhita)

Significado de las palabras del Guru-gayatri

A través del Guru-gayatri un sadhaka despierta su apreciacion por el maestro espiritual, a través e cuya misericordia
se han revelado todas las maravillosas verdades de la consciencia de Krsna. Un discipulo sincero puede obtenr guru-
darsana pleno y reliazar la forma espiritual eterna de su maestro espiritual a través del poder de su mantra. Fijando
la mente en la misericordiosa forma de Sri Guru, quien esta siempre absorto en Krsna-prema, el discipulo ruega por
su misericordia y revelaciones continuas sobre la identidad de Sri Guru, Gauranga y Radha-Giridhari.

La palabra Krsnandaya, que sparte del aspecto abhideya del Guru.gayatri, indica el humor del amoroso servicio a
Radharani del guru. De la misma manera en que la palabra Syama es un nombre de Krsna y la palabra Syama es un
nombre para Radharanila palabra Krsna es un nombre para Radharani. Al meditar en este mantra se deberia pensar
como el maestro espiritual siempre da gran bienaventuranza, ananda, a Srimati Radharani a través de sus diversos
servicios.

42



Significado del Guru-gayatri

“Que trate de entender a mi maestro espiritual quien siempre esta en consciencia de Krsna llena de bienaventuranza.
Que medite en ¢l estando entusiasmado como me entusiasma a mi.”

“El Gayatri mantra nos provee con una meditaciéon sobre e maestro espiritual que puede ser aplicada a Srila
Prabhupada. De hecho, hay dos mantras al maestro espiritual en el Gayatri. El primero es aim guruve namah: ‘Hago
mis respetuosas reverencias a mi maestro espiritual.” Esto significa que uno se deberia acercar a Srila Prabhupada no
como un compafiero sino como uno se acercaria a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, inclindndose y
ofreciendo reverencias. Srila Prabhupada de hecho es un amigo sumamente intimo, pero no deberia ser tomado como
una persona ordinaria.

El Gayatri mantra nos aconseja ‘meditar en €l estando entusiasmado.” Una vez, al hablar sobre la palabra entusiasmo
(utsaha) usada en el Upadesamrta de Rupa Goswami, Srila Prabhupada se dio a si mismo como ejemplo. Dijo ‘;Como
hubiese podido venir a América a una edad tan avanzada a menos que estuviese entusiasta?’ Estaba entusiasta de
venir a América porque lo habia ordenado su guru; y cuando por una fio entero casi no tuvo respuesta en América
Sril aPrabhupada se mantuvo paciente, pero seguia entusiasta. Es entusiasmo puede ser escuchado en grabaciones de
Prabhupada dando discursos en Lower East Side, en los cuales su voz muchas veces se quiebra con honestidad de
entregar el mensaje de la consciencia de Krsna.

Prabhupada estaba tan entusiasta de escribir el Srimad Bhagavatam que se levantaba a la una de la mafiana para
hacerlo. La composicion de sus explicaciones es el ejemplo perfecto de de entusiasmo y paciencia combinados. Como
dijo, ‘Pequeiias gotas de agua liman la piedra. De esta manera he escrito todos estos libros.” “Meditemos”, aconseja
el Gayatri-mantra, ya si uno puede continuar, s6lo o en asociacion con devotos, pensando en y hablando de los
entusiastas humores y actividades de Su Divina Gracia Srila Prabhupada.

La traduccion de Prabhupada contiene una frase particularmente interesante, ‘que medite en el estando entusiasta
como nos entusiasma. Un discipulo genuino se ha vuelto entusiasta en el servicio devocional y sabe que esto se debe
al entusiasmo de su maestro espiritual. Podemos meditar en como nuestro entusiasta maestro espiritual nos ha
transferido esta sakti de utsaha.

Prabhupada decia que la madre de su discipulo Acyutananda se quejaba de que su hijo solia estar en la casa todo el
tiempo y no queria ir de mandados. Pero desde que habia venido a vivir con Swmiji siempre estaba entusiasmado de
cocinar y de ir de mandados pedidos por su maestro espiritual.

A Srila Prabhupada también le gustaba un panfleto producido por un parroco cristiano de Boston que hacia referencia
a los entusiastas discipulos de Srila Prahupada. El parroco decia que se habia encontrado con un devoto Hare Krsna
que repartia literatura en el vecindario de la iglesia. El sacerdote decia, ‘En realidad estos son nuestros chicos, pero
antes nunca estaban interesados en ir a la iglesia. Ahora se han vuelto locos por Dios.” Srila Prabhupada también
decia que era sdlo por el entusiasmo de sus discipulos que el Movimiento Consciencia de Krsna se esparcia por el
mundo.

Cuando no nos sintamos entusiastas, meditemos en el entusiasmo de Srila Prabhupada. Que prenda dentro nuestro a
nuestro entusiasmo natural por servir a Krsna. Esto es krsnanandaya, que motiva todos los pensamientos y actividades
de un devoto puro del Sefior. Ya sea que esté gravido y silencioso o bailando en el kirtana del Sefior Caitanya, ya sea
que sea honrado por muchos seguidores o tratado Como un paria, el Vaisnava puro estd siempre sumergido en
entusiasmo y bienaventuranza. Meditemos en él estando entusiasta como nos entusiasmo a nosotros.” (PM vol. 1)
Antes de cantar el Guru—gayatri se deberia meditar en el sefior Caitanya sentado en un trono dorado y rodeado por
Sri Nityanan Prabhu, Gadadhara Pandita y Su otros asociados mas intimos. Sentados en la plataforma debajo de
Ellos, esta el propio parama guru parampara y el propio gurudeva. Todos lo gurus tienen complexiones doradas y
refulgentes y estan vestidos en atuendos blancos y puros. En la mente se deberia adorar a su gurudeva y al guru
parampara con guirnaldas, pasta de sandalo, flores y otra parafernalia de puja. Entonces canta el Guru-gayatri.

43



44



Capitulo Cinco

GAURA GAYATRI

Significado del Gaura Mantra

“Hago mis respetuosas reverencias al Sefior Caitanya.”

Antes de cantar el Gaura-mantra se puede meditar en el Sefior Gauranga en Sri Navadvipa Dhama. En el medio de
la tierra de Sri Jagannatha Misra est4 un bello templo adornado con la joya de la devocion pura. Nueve espléndidos
potes de joyas estan situados alrededor del techo de ese templo. El interior estd decorado con zafiros y cuerdas de
perlas que cuelgan del cielo raso. Cada una de las cuatro puertas de este templo esta dividida en ocho paneles cubierto
con ocho tipos de gemas. Una opulenta cobertura de de telas con flecos de rubies y piedras lunares cuelga del cielo
raso.

“En este templo hay un loto yoga-pitha (yantra) hecho de oro, decorado con joyas y grabado con las letras del Gaura-
mantra de seis silabas (klim gauraya namah). Tiene la forma de un caparazén de tortuga y es muy bello. El centro de
este yoga-pitha es un hexagrama que se parece al vortice central de un loto. Este loto es muy puro y sagrado y es
brillante como millones de soles y lunas.

En este loto yoga-pitha hay un trono costosamente enjoyado. Las partes bajas estan incrustadas con rubies, las
columnas estan hechas de zafiros y el lugar para la espalda estd hecho de lapislazuli. Manojos de gemas y perliias
cuelgan de su espléndida cobertura. El trono estd cubierto con un asiento grueso de algodon y tiene un bello y suave
almohadon de la forma de la luna. También tiene ocho lugares para los pies. Las letras del Gaura-mantra (klim
gauraya namah) esta inscritas en este asiento del loto de yoga-pitha de ocho lados.

Medito en Sri Caitanya Mahaprabhu de halo de oro cuyo bello cabello estd atado con una cuerda de perlas. Su cara
como la luna lleva una sonrisa suave y dulce. Su cuerpo esta ungido con amanta y aguru y envuelto e prendas blancas.
Esta bailando extaticamente, absorto en regocijarse en madhurya-rasa. Es mas brillante que el dios del amor y siempre
es servido por Sus devotos.” (GGS)

Se puede cantar el Gaura-amntra al meditar en una Deidad de Mahaprabhu, la forma unificada de Rasaraja Krsna y
Mahabhava Radhika. Si bien el Gaura-mantra sélo contiene tres palabras es muy significativo por la palabra gauraya.
La palabra gauraya, como la palabra Gauranga mencionada mas adelante, se refiere a Radha y Krsna que se han
combinado bellamente en Su mas misericordiosa forma como Sriman Mahaprabhu. Por lo tanto el Gaura-mantra, y
de hecho todos los mantras cantados por miembros de ISKCON, nos dirigen al servicio amoroso de Radha-Govinda
en Vraja-Gokula.”Estas cantando el Gaura-gopala-mantra compuesto por cuatro silabas. Ahora, por favor, abandona
las dudas que han residido en ti.” (Cc. Antya 2.32)

“Srila Bhaktivinoda Thakura explica el Gaura-gopala antra en su Amrta-prvaha-bhasya. Los adoradores de Sri Gaura
Sundara aceptan las cuatro silabas gau-ra-an-ga como el Gaura-matra, pero los adoradores puros de Radha y Krsna
aceptan a las cuatro silabas ra-dha krs-a como el Gaura-gopala mantra. Sin embargo los Vaisnavas consideran a Sri
Caitanya Mahaprabhu no diferente de Radha-Krsna (sri-krsnacaitaya radha-rsnanahe anya). Por lo tanto el que canta
el mantra Gauranga y el que canta los nombres de Radha y Krsna estan en el mismo nivel.” (Cc Antya 232 ¢.)

Gaura-gayatri-Significado de las Palabras

El Gaura-gayatri glorifica a Sri Caitanya Mahaprabhu, quien ha aparecido tan amablemente en este Kali-yuga para
distribuir Krsna-prema libremente a todos. Este mantra enfoca la mente del devoto en la dulce naturaleza del Avatara
Dorado. En el Gaura-gayatri, Krsna aparece como sri Krsna Caitanya (klim caitanya vidmahe) para iluminar al jiva
con conocimiento trascendental sobre su eterna identidad espiritual y darle vida- una existencia espiritual libre de
preocupaciones y llena de alegria. Como Visvambhara (visvambharaya dhimahi), el Sefior mantiene al devoto “recién
nacido” con Su misericordia y lo nutre con el elixir de bhakti-rasa.

Al recordar constantemente a Visvambhara, un sadhaka puede practicar sadhana-bhakti facilmente y obtener el
estadio de rendir servicio devocional sin manchas. Entonces el sefior aparece como gaura (gaura pracodayat)

45



Gauranga, el bello Sefior Gaurasundara, para inspirar y llevar al devoto hacia delante, hacia el eterno servicio
amoroso de Radha-Govinda en lo bosquecillos de Vrndavana.

“Sri Krsna esta presente en los corazones como el Superalma o caitanya. La palabra “caitanya” significa fuerza viva.
Ofrezco mis reverencias una y otra vez a aquel repositorio de consciencia total manifestado en laforma de Sri
Caitanya Deva. Caitanya significa que el Supremo Sefior Krsna ha descendido en la forma de consciencia
trascendental pura. Si alguien puede comprender las glorias de Sri Caitanya como la causa primordial de la creacion,
lo puede llevar al reino de la inmortalidad, la vida eterna y la fuerza viva.

“La palabra caitanya significa ‘Hace al mundo cetana o vivo a los asuntos de Krsna.” Mahaprabhu tom6 sannyasa
para generar caitanya (vida) en jivas que no la tenian.” (SCT)

La palabra visvambhaya significa el mantenedor del universo. Otro significado es que a través de Sus divinas
ensefianzas, misericordia sin causa y servidores compasivos, Sri Caitanya Mahaprabhu esta manteniendo y nutriendo
el espiritu espontdneo de la devocion amorosa (raga-bhakti) que crece en los corazones de los seguidores sinceros.
Como fue descrito previamente, la ultima seccion del Gaura-gayatri contiene el prayojana tattva. La palabra gaurah
significa gau-govinda y ra-Radha. La palabra gaurah nos lleva a Radha-Govinda pera, la cual sabored Sri Caitanya
Mahaprabhu personalmente y que distribuyé libremente a todos.

Significado del Gaura-gayatri

“Meditemos en el Sefior Caitanya, quien es comprendido como el mantenedor del universo y quien también nos
entusiasma.”

Al cantar el Gaura.gayatri medita en Radha y Krsna unificdndose para convertirse en Sri Caitanya Mahaprabhu
(Rasaraja Mahabhava), el supremamente misericordioso prema-avatara. Piensa en el pasatiempo de Ramanda Raya
viendo a un Mahaprabhu que repentinamente se divide en Radha y Krsna. La forma del Sefior Caitanya se manifiesta
cuando Radha y Krsna se unen en una unién divina saturada con el mas completamente intenso y nectarino amor.

46



Capitulo Seis

EL GOPALA MANTRA

Identidad e Importancia

“Dice en el Brahma-samhita que el Sefior Brama fue iniciado en el Gopala-mantra de dieciocho letras. Seguimos el
mismo principio porque pertenecemos al Braha-sampradaya; directamente en la cadena discipular de Brahma a
Narada, de Narada a Vyasa, de Vyasa a Madhva Muni, de Madhva Muni a Madhavendra Puri, de Madhavendra Puri
a Isvara Puri, de Isvara Puri al Sefior Caitanya y gradualmente a Su Divina Gracia Bhaktisiddhanta Sarasvati, nuestro
divino maestro. El canto de este sagrado Gopala-mantra es el tnico refugio del devoto puro, sin deseos, del Sefior.”
(SB2.9.6c.)

De todos los diksa mantras mencionados en los sastras, el Gopala-mantra (o Krsna-mantra) es el mas importante. Sri
Krsna es el svayam bhagavan y el sarva-avatari (Personalidad original del Ser Absoluto, la fuente de todos los demaés
avataras) y Su vraja-lila muestra la mayor cantidad de belleza y dulzura. Similarmente, el Gopala-mantra, que
manifiesta a Krsna e induce el flujo de aquel tinico vraja-madhurya-rasa en el corazon, es el mas grande de todos los
diksa mantras. El mantra es llamado el Krsna-mantra o Gopala-mantra porque describe a Krsna en Gokula, la morada
de las vacas, en la cual el sefior actia de Gopala, el eterno amante de las gopis y el protector de las vacas. Sin embargo
se deberia recordar siempre que el mantra Hare krsna es llamado el maha-mantra porque es mas poderoso que
cualquier otro mantra en conferir Krsna-prema.

El Gopala.mantra de dieciocho silabas es descrito en el Gopala-tapani Upanisad y en Hari-bhakti-vilasa. Es uno de
los mas importantes en el Gaudiya-sampradaya. Sri Caitanya Mahaprabhu fue iniciado en el Gopala-mantra de diez
silabas (gopijanavallabhaya svaha) por Su guru, Sripad Isvara Puri. El mantra significa “Ofrezco reverencias a Krsna,
Gopijanavallabhaya, el amado de las gopis.” Ya que las gopis son los asociados mas intimos de Krsna, el Gopala-
mantra es uno de los mantras mas confidenciales. El Pancaratra también menciona un siddha Gopala-mantra que
tiene una silaba tantrica adicional, om srim.

El Gopala-mantra también es mencionado en el Gautamiya-tantra y en el Narada-pancaratra, que describe como el
Sefior Brahma le dio el Gopala-mantra de dieciocho silabas al Sefior Siva, quien luego se lo dio a Narada Muni. Si
bien el Gopala-mantra es el mismo, puede ser formulado diferentemente con dieciocho, doce, diez (como fue usado
por el Sefior Caitanya) u ocho silabas. Al cantare el Gopala-mantra de diez silabas, Sri Caitanya Mahaprabhu sabore6
un aspecto del prayojana de las gopis 0 amor puro de Krsna.

Por la misericordia de Sanatana Goswami y otros Vaisnavas exaltados, el Gopala-mantra ahora es prevalente en el
sampradaya. Antes de la aparicion de Sri Caitanya Mahaprabhu este mantra no era dado a todos. Sélo era dado a
personas calificadas con piedad substancial. El Gopala-mantra es cintamani, el mas dulce de los mantras secretos.
Como es descrito en el Brahma-sambhita, el proposito primario del Gopala-mantra es hacer que el alma corra tras
Krsna, el completamente atractivo Sefior de las gopis. Sin embargo, ya que contiene el kama-bija (la semilla del
deseo), el Gopala-mantra también puede satisfacer deseos materiales o espirituales. En Goloka Vrndavana o para un
devoto puro, el kama-bija cumple deseos espirituales para el servicio amoroso a Krsna. Cuando el mismo kama-bija
es pervertidamente reflejado en el mundo material satisface deseos materiales. El Sefior Brahma cumpli6 su deseo
material de creacion cantando el Gopala-mantra. Se deberia rezar a Krsna para volverse puro, completamente libre
de todo deseo material. A través de la misericordia de Gopala se puede realizar el verdadero sentido del mantra, y
después correr tras Krsna para servir a Sus pies de loto.

Gopala-mantra y Sambandha
El gopala-mantra es una glorificacion y meditacion directa sobre la forma, las cualidades y los pasatiempos de Krsna.
Este mantra establece sambandha, abhideya y prayojana. Si bien el Gopala-mantra de dieciocho silabas progresa a

través de sambandha, abhideya y prayojana, principalmente enfatiza sambandha-jnana y abhideya. Madan-mohan,
el Sefior del sambandha-tattva, esta representado en el Gopala-mantra. El Kama-gayatri, sin embargo, representa a

47



prajoyana. Este mantra es el medio completo para desarrollar el propio amor por Krsna. Dara darsana de Radha y
Krsna, Gopijanavallabha, rodeado de Lalita, Visakha y las sakhis. Al sadhaka se le dard una oportunidad de servirles.
El significado general del mantra es que cualquiera que desee entrar a los pasatiempos de Krsna, tendra que practicar
un servicio trascendental junto con la cultura de conocimiento devocional en relacion a Krsna, sambandha-jnana.
Hay seis aspectos de sambandha-jnana denotados en el Gopala-mantra:

1) Krsna svarupa-conocimiento de la forma personal de Krsna.

2) Krsnaya cin-maya-vraja-lila-vilasa-svarupa- verdadero conocimiento de los pasatiempos trascendentales
llenos de bienaventuranza de Krsna en Vraja (Vrndavana).

3) Tat-parikara-gopijana-svarupa- conocimiento sobre las vraja-gopis de Krsna y Sus eternos asociados en
Vrndavana.

4) Tad-vallabha- conocimiento de auto entrega a Krsna en las huellas de las Vraja gopis.

5) Suddha-jivasya-cid (jnana)-svarupa- conocimiento de la forma espiritual del alma pura y sin manchas.

6) Cit-prkrtir arhat krsna-seva-svabhava- conocimiento del servicio trascendental a Krsna, que es establecido

con el despertar de la propia cognicion pura.

Tanto el Brahma-gayatri como el Gopala-mantra revelan los tres aspectos de la trascendencia: sambandha, abhideya
y prayojana. Sin embargo los Gaudiyas enfatizan el aspecto abhidaya, el servicio amoroso trascendental a Govinda
deva, que es indicado por la palabra Govindaya en el Gopala-mantra. De hecho, el punto central del amor y la
atraccion por el Sefior es expresado a través del servicio. Govindaji , la amda Deidad instalada por Sri Rupa Goswami,
es la Deidad inspiradora del servicio devocional para todo el Gaudiya Samopradaya. Mas aun, tanto como sadhaka
como como siddha, se esta siempre bajo el refugio de Govindaji y Sri Rupa Goswami. Como sadhaka se sirve a Sri
Rupa goswmi y como alma realizada se sirve a Sri Rupa Manjari y a Sus sirvientas. La palabra Gopijanavallabhaya
indica el aspecto prayojana mostrado en los intercambios intimos entre Radha y Krsna. En este nivel Sri Radha sirve
sola como Ananga (la corporizcion del amor fisico) y las sirvientas miran con aprecio.

El Gopala.mantra revela tres manifestaciones de Krsna como tres Deidades presidientes con diferentes humores y
efectos. Krsnaya se refiere a Krsna como Madan-mohana, el supremo encantador que preside sobre sambandha-
tattva. Govindaya se refiere a Gavindaji, el supremo empleador, quien supervisa el abhideya-tattva.
Gopijanavallabhaya se refiere a Gopinatha, el amado Sefior de las gopis, quien dirige y distribuya el prayojana-tattva.
Lo que despierta el Gopala-mantra es plenamente revelado en el Kama-gayatri, que revela los pasatiempos de Radha
y Krsna en el divino reino de Vraja. Estos dos mantras trabajan juntos para llevar al devoto mas cerca de la perfeccion.
Todas estas verdades son encontradas en los bija-mantras, pero en una forma de semilla o inmanifiesta. El bija.mantra
Om, por ejemplo, del que algunos acaryas dicen que representa a Radha-Krsna, Sus pasatiempos bienaventurados y
la entidad viva, contiene esta dulce realidad en una forma escondida, mientras que en el bija-mantra klim estas
verdades estan significativamente mas manifiestas.

Gopala-mantra — Svarasika y Mantra Upasana

Hay dos métodos para visualizar internamente los pasatiempos inmanifiestos de Radha y Krsna, conocidos como
svarasika y mantra upasana (mantra-mayi).

1) Mantra upasana — cantar o meditar en uin mantra particular que causa la manifestacion de un solo pasatiempo de
Krsna. En mantra upasana el sadhaka medita en una forma particular de Krsna (rupa-dhyana) o una escena de Sus
pasatiempos trascendentales como son descritos en un sloka sastrico o en un mantra dado por el guru. La forma mas
comun de mantra upasana es la meditacion en el Vrndavana Yogapitha en Govindasthali. Radha-Govinda estan
sentados en un trono dorado y enjoyado rodeado por las astasakhis y las manjaris, quienes cantan llenas de
bienaventuranza mientras Lalita-sakhi ofrece arati. El siguiente verso, del que los acaryas proclaman que es el “mejor
sloka en todo el Srimad Bhagavatam para recordar a Krsna” puede ser usado para el proceso de mantra upasana.

barhapidam nata-vara-vapuh karnayoh karnikaram
bibhrad vasah kanaka-kapisam vaijayantim ca malam
randhran venor adhara-suhayapuran gopa-vrndair
vrndaranyam sva-pada-ramanam pravisad gita-kirtih

48



“Vistiendo una pluma de pavo real en Su cabeza, flores karnikara amarillas en Sus orejas , un atuendo amarillo
resplandeciente y la guirnalda Vaijayanti, Krsna exhibié Su forma supremamente cautivadora como el mejor de los
bailarines dramaticos cuando estaba en el bello bosque de Vrndavana, santificandolo con las marcas de Sus pies de
loto. Los nifios pastores de vacas seguian tras El, cantando Sus glorias, que purifican al mundo entero.” (SB 10.19.5)
Las palabras trascendentales contenidas en el Gopala-mantra hacen una manifestacion de s6lo un pasatiempo de
Krsna. El Sefior Brahma mismo hizo mantra upsana, como es mencionado en el Caitanya-caritamrta: yanra dhyana
nija-loke kare padmasana, astadasaksara-mantre kare upasana, “El Sefior Brahma, sentado en su asiento de loto en
su propia morada, siempre medita en El (Govinda rodeado por Radharani y las gopis, como es mencionado en el
verso 22) y Lo adora con el mantra consistente en dieciocho silabas.” (Cc. Adi 5.221 c.)

“En su propio planeta, el Sefior Brahma, junto con los habitantes de ese planeta, adora la forma del sefior Govinda,
Krsna, a través del mantra de dieciocho silabas, klim krsnaya govindaya gopi-jana-vallabhaya svaha. Aquellos que
son iniciados por un verdadero maestro espiritual y que cantan el Gayatri-mantra tres veces al dia conocen este
astadasaksara (dieciocho silabas) mantra. Los habitantes de Brahmaloka y de los planetas bajo Brahamloka adoran
al Sefior Govinda al meditar con este mantra. No hay diferencia entre la meditacion y el canto, pero en la era presente
la meditacion no es posible en este planeta. Por lo tanto se recomienda el canto en voz alta de un mantra como el
maha-mantra Hare-Krsna con canto suave del astadasaksara, el mantra de dieciocho silabas.” (Cc. Adi 5.221 c.)

En su comentario al Brahma-samhita, texto tres, Srila Bhaktisiddhnata Sarasvati define mantra como “sonido
inaudiblemente recitado, liberador, autodedicatorio y trascendental”’. En la trascendencia no hay dualidad;
consecuentemente la distincion entre un objeto y su nombre deja de existir en el mundo espiritual. Asi, un mantra
consistente de los nombres de Krsna es no diferente de la persona Krsna. Este fenomeno trascendental es
experimentado al “adorar a través del canal del mantra”, que se conoce como mantra upasana.

Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati dice mas alla que las “palabras trascendentales contenidas en el susodicho mantra, al
estar diferentemente ubicadas, hacen una manifestacion de una solo lila.” En otras palabras, el orden especifico de
las palabras componentes del mantra en la relacion unas con otras determina su significado. El Kama-gayatri de
veinticuatro silabas, por ejemplo, revela los pasatiempos trascendentales de Radha y Krsna. El humor conyugal
predomina en la morada trascendental de Krsna, con todos los otros rasas en roles secundarios. En el Gopla-mantra
de dieciocho silabas Krsna, Govinda, esta siendo adorado como el amante de las gopis. Sin embargo basandose en la
staya bhava (eterno humor amoroso), se meditard en el mantra de acuerdo a la propia emocion especifica
correspondiente.

2) Svarasiki — el fluir espontaneo del amor espiritual por Krsna del corazon, que revela variados pasatiempos
realizados en diferentes humores y planos. La meditacion en rasa-lila, que se mueve a través de muchos humores y
escenas, es un ejemplo de svarasiki. El mantra upasana es comparado a un placido lago al costado de un rapido rio.
La meditacion svarasiki es aquel rio de visualizacion dindmica que se mueve constantemente.

Propésito del Gopala-mantra

“Entonces la diosa del aprendizaje, Sarasvati, la divina consorte del Supremo Sefor, le dijo esto a Brahma, quien no
veia nada mas que oscuridad en todas las direcciones: “Oh Brahma, este mantra, a saber, klim krsnaya govindaya
gopi-janavallabhaya svaha, cumplira tu deseo con seguridad.” (BS v. 24)

El propésito del Gopala-mantra es dirigirnos hacia Radha y Krsna en Gokula. Cumplira el deseo espiritual de amar
a Krsna y llevara al devoto hacia los pies de loto de Radha y Krsna. De la misma manera en que el mundo espiritual
es reflejado en el mundo material, también el Gopala-mantra es reflejado sobre el mar de los deseos materiales. El
kama-bija tiene dos aspectos: uno cumple deseos materiales, el otro satisface deseos espirituales.

Cuando el canto del Gopala-mantra no es puro es un reflejo, y por lo tanto no es trascendental. Es como el canto del
maha-mantra Hare Krsna en el estado abhasa. Hasta que se alcanza la devocion pura, la vibracion del Gopala-mantra
es impura. El mantra esta siendo reflejado en el mundo mundano, dentro de una mente materialmente contaminada,
de tal manera que cumple los propios deseos materiales.

El Gopala-mantra es la fuente de todos los otros mantras divinos. Los devotos de mente pura cantan este maravilloso
mantra con devocio sin manchas, libres de cualquier deseo material, los dioses también cantan este mantra, pero su
motivo estd marcado con deseos egoistas. En la siguiente cita, el sefior Brahma muestra el ejemplo para todos los

49



devotos sinceros, “No so6lo yo (Brahma), sino también el Sefior Siva y el rey Candradvaja recibimos este maravilloso
klim mantra, y cantdndolo nos volvimos libres de ignorancia, recibimos una vision del sefior y comprendimos que
Krsna es la meta final de la vida. Por lo tanto un devoto dedicado y sin manchas que cante este mantra seguramente
lograra la  realizacion del Supremo Seflor Krsna como dultimo recurso.” (GV  1.29-32)

El Gopla-mantra, que consiste en los nombres de Krsna (Krsna, Govinda, Gopijanavallabhaya) es no diferente del
Supremo Seifior. El proceso de cantar y meditar atentamente un mantra tal es llamado mantra-upasana o adoracion a
través del canal del mantra. Al cantar el Gopla.mantra se realizan progresivamente la forma, las cualiodades y los
pasatiempos de Krsna. También se realiza la forma espiritual propia y se vuelve establecido en el propio servicio
eterno a Krsna. Bajo la direccidon de Sarasvati, el Sefior Brahma, la cabeza de nuestro sampradaya, realizé meditacion
mantra-upasana. Tras miles de afios de meditacion en Gopijanavallabha, Brahma obtuvo la perfeccion.

Como es mencionado en el Capitulo uno, cada mantra tiene un istta-deva o Deidad particulares. La Deidad del
Gopala-mantra es Gopala Krsna. La forma particular de Gopala depende de los sentimientos individuales del devoto.
Para aquellos que estan en sakhya-bhava, Gopala saca las vacas a pastar. Para aquellos con amor paternal, Gopala se
sienta en el regazo de Yasoda. Los devotos en madhurya rasa lo ven como Kisora Gopala, complaciendo los sentidos
de Su amada Kishori.

El Gopala-mantra principalmente es usado para arcana y el Kama-gayatri es usado para la meditacion sandhya.
Similarmente, el Gaura-mantra es para la adoracion y el Gaura-gayatri es para la meditacion sandhya. Pareciera que
se puede obtener el mismo resultado ya sea del Gopla-mantra como del Kama-gayatri, pero el Brahma-sambhita indica
que el Kama-gayatri, que le fue dado mas tarde al sefior Brahma, dio una realizacion mas completa de Krsna.

“Este Gopala-mantra mistico de dieciocho silabas comunica el svayam-rupa de Sri Krsna con Srimati Radhika en un
trono dorado con esmeraldas engarzadas en el medio de una flor de loto de mil pétalos bajo un arbol que cumple los
deseos en el yogapitha en Vrnadavana. Son atendidos por miles de vraja-gopis. Elconstante recuerdo de este
pasatiempo en el estadio de sadhana finalemente lleva a la obtencion de vastu-siddhi, la meta final.” (GV)

Significado de Klim

Klim es le bija-mantra del Gopala-mantra y del Kama-gayatri. Klim es no diferente de Omkara. Es la semilla de
todos los deseos o la semilla que cumple todos los deseos. Al ser adherido al Gopala-mantra, klim es la semilla
trascendental del amor al Ser Absoluto. Klim es el bija-mantra para adorar a Krsna (klim krsnaya) y también
representa a Radha y Krsna.

“La palabra klim representa la semilla del deseo o aspiracion. El Gopala-mantra tiene dos aspectos: empuja al alma
hacia el supremmo encantador del corazon, Krsna, el Sefior de Gokula y el Sefior de las gopis. Cuando el devoto
sadhaka se vuelve libre del deseo egoista puede obtener la perfeccion del divino amor a Dios, prema. Pero si el
sadhaka todavia abriga algunos deseos pérsonales indivisdules, el supremo Gopala.mantra también cumplira esos
deseos.” (BS v. 24 ¢.)

Cantar el Gopala-mantra empuja hacia o hace que se piense en la forma de Krsna como Madan-mohana, el supremo
encantador de Cupido que cautiva a la creacion entera.

El Rasollasa Tantra dice que klim es no diferente de Radha y Krsna. Dice que Krsna es el mismo kama-bija y que
Radha es el mismo sati-bija. Al realizar sankirtana de estos dos bijas Radha y Krsna se complacen muchop. Kama
(deseo) es el nombre del Krsna trascendental, Cupido, el Dios del amor en Vrndavana. Rati (efecto amoroso) es el
nombre de la esposa de Cupido, pero en este contexto Rati significa Sri Radha.

“El kama-bija klim (la semilla del deseo) es el mismo que, en el propio deseo o aspiracion, estimula el deseo propio
y es realizado por los deseos propios.” (MD) La palabra klim puede cumplir todos los deseos, ya sean materiales o
espirituales. Conferira el resultado de las plegarias propias. Klim representa al divino deseo sexual, el amor altruista
de las gopis de satisfacer los deseos de Krsna. El kama-bija klim contiene todos los elementos del amor entre Radha
y Krsna.

El kama bija (klim) es el mantra principal para alcanzar el servicio de Radha y Krsna. El kama bija mantra actfa
como la semilla trascendental del amor al Ser Absoluto. El siempre fresco Cupido Krsna es adorado pronunciando
el klim mantra.

50



La palabra klim, que es el kama-bija o la semilla del deseo, contiene las silabas ka y la, que pueden ser entendidas
como significando Kalarati (Radha) y Kalanidhi (Krsna). En el verso cuarenta y cuatro del Vilapa-kusumanjali, Srila
Raghunatha Dasa Goswami reza a la Divina Pareja con estos dos nombres: “Oh Devi, cuando Krsna, el enemigo de
Mura, toca Tus hombros bajos en la danza de rasa, Se ve como una luna llena (Kalanidhi), brillando con abundante
deseo sexual. jOh Kalarati (joven artista)! ;Cuéndo colocara con goce esta sirvienta una guirnalda de dulces jazmines
rodeada de abejas retumbantes en aquellos hombros?”

Srila Ramanda raya exalta la posicion nica de Srimati Radharani: sata-koti-gopite nahe kama-nirvapana, tahatei
anumani sri-radhikara guna, “De millones de gopis s6lo Srimati Radica (Kalavati) puede extinguir el fuego ardiente
de los deseos sexuales de Krsna. Asi que s6lo podemos imaginarnos cudn calificada es.” (Cc. Madhya 8.116) La
palabra klim es la semilla del deseo que crece hasta convertirse en el Kama-gayatri deveinticuatro silabas y media.
Cada una de estas silabas es como una luna brillante de deseo sexual (Kalanidhi) en cada miembro del hermoso
cuerpo de Krsna. A pesar de que el esplendor de luna de Krsna llena a todo el mundo con deseo, Sus deseos
incrementan cuando ve la espléndida cara de luna de Kalavati Radha.

Se deberia pensar en la aplabra klim como la semilla de deseo que se refiere a Kalanidhi Krsna y Kalavati Radha, el
unico que cumple todos los deseos y cuyo el servicio el sadhaka desea obtener. En el Sri Radha-sahasrara-nama stotra
Nrada Muni dice kama-bijapradayini: “Srimati Radica da la semilla del deseo para obtener a Sri Krsna.”

Significado de Krsnaya

Krsnaya significa Krsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto que nos salva del pecado (papa-karsana) y la
Deidad que establece nuestra relacion (sambandha) con el Sefior. Libera a los demonios que mata y atrae las mentes
y corazones de los caidos con sus pasatiempos trascendentales llenos de bienaventuranza.

La palabra Krsnaya se basa en dos raices sanscritas: krs, que significa existencia o acercar, y na, que significa ananda,
bienaventuranza o renunciar. Asi, Krsnaya indica a Krsna, la maxima existencia de bienaventuranza y belleza que
atrae o lleva a todos a Sus pies de loto con su forma incomparablemente bella, su flauta, Su amor y su interpretacion.
Tal amor dulce y atraccion encantadora hace que se renuncie a la miseria del apego material.

“El mismo nombre Krsna significa que atrae incluso a Cupido. Por lo tanto es atractivo a todos — entidades vivas
masculinas y femeninas, que se mueven o inertes. De hecho, Krsna es conocido como el completamente atractivo.”
(Cc. Madhya 8.139)

Significado de Govindaya

Govindaya significa Govinda, quien complace a las vacas, la tierra, los sentidos, los gopas y las gopis. Govinda es la
forma de Deidad trascendental de Krsna que establece nuestro servicio (ahbideya) al Sefior. El nombre Govinda viene
de las palabras ‘go’ e ‘indate’. Go significa vacas, gopas, gopis y los cinco sentidos. Indote significa ‘amo’ o ‘sefior’
. Asi, la palabra Govindaya significa el Sefior de los cinco sentidos.

Krsna Govinda es completamente atractivo y no hay nadie mas atraido hacia El que Srimati Radica. Al meditar en la
palabra govindaya se puede recordar la siguiente descripcion de la naturaleza encantadora de los sentidos
trascendentales de Govinda.

Srimati Radica dijo “jOye, Visakhe! La refulgencia corporal de Govinda es mas bella que una nube nueva de monzén
y Sus hermosos atuendos se parecen al relampago. La flauta cautivante de Krsna aumenta Su elegancia y Su cara
brilla mas que la luna de otofio. Una corona con plumas de pavo real descansa en Su cabeza y los colgantes de perlas
u joyas que adornan Su amplio pecho se ven como una hilera de estrellas. jOh sakhi! La visiéon de la incomparable
belleza de Krsna satura Mis ojos con bienaventuranza.

La priofunda voz de Krsna resuena como una nube retumbante y el ruido de Sus adornos encanta a los oidos. Ls
bromas de Krsna tiene significados ocultos seductores y Su bello tocar de la flauta robe los corazones de todas las
mujeres castas. {Oh Visakhe! Mis oidos estan totalmente cautivados por Krsna.

La fragancia del cuerpo de Krsna conquista el aroma del musgo para esclavizar a todas las mujeres. Los ocho
ricamente perfumados lotos de Su cuerpo son més ricos que una mezcla de flores de loto y alcanfor. Su cuerpo esta
ungido con aguru, alcanfor, candana y musgo de la mas fina calidad. No hay necesidad de decirlo, estas maravillosas
fragancias estan siempre jugando con Mi nariz.

51



iOye sakhi! Estoy intensamente deseosa de tocar el amplio pecho de Krsna, que es seductor como un pilar de zafiros.
Sus fuertes brazos cierran la puerta de los corazones de las gopis del ataque de las flechas de Cupido. El cuerpo de
Govinda es més placentero que los rayos de luz, el candana, el alcanfor y un loto combinados.

El néctar de los dulces labios de Krsna erradica el deseo por cualquier otro sabor. Sin embargo ese néctar es so6lo
alcanzable por uno que posee montanas de piedad. Los resabios del pan de Krsna son mas que la dulzura del néctar.
iOh Visdakhe! Mi lengua se estd volviendo loca por gozar del dulce sabor de Krsna.” (Govinda-lilamrta)

Significado de Gopijanavallabhaya

Gpoijanavallabhaya significa Gopinatha, quien juega con las gopis, y la Deidad que ayuda a uno a obtener el amor
puro de Dios, la maxima meta de la vida (prayojana).

Gopijanavallabhaya denota a Krsna, el amado de las gopis, que las encanta con su dulzura y les da amor extatico.
Gopijana — go significa jnana, conocimiento. También significa uno que esta realizado por el conocimiento de
Govinda o uno que conoce todos los sentimientos internos de los devotos. Go significa Govinda, Sri Krsna, que
siempre lleva a pastar y cuida a las vacas en los valles junto a la montafia Govardhana. La palabra gopi significa la
fuerza preservadora cosmica o las mujeres de Vraja. Krsna es vallabha, el sefior de esa fuerza y el Sefior de las
mujeres de Vraja. La palabra gopijanavallabha, por lo tanto, significa “El amante de las gopis preserva la fuerza de
mi devocion y permea todos mis sentidos (govinda).”

Vallabha — Sri Krsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto llena de bienaventuranza, es la querida vida de las
gopis y de todos los jivas (entidades vivas) y las permea a todas. Vallabha también significa una densa masa de
bienaventuranza.

“El Sefior Sadasiva le dijo a Narada Muni ‘Cualquiera que medite en las caracteristicas corporales y adornos de
Radha y Krsna al cantar las siguientes plegarias obtendra la terna morada de Krsna y las gopis:’ gopijana-vallabha-
caranau saranam prapadye, “Me refugio en Aquel que es el amado de las gopis.” Namo gopijanavallabhyam
“Ofrezco mis respetuosas reverencias a la Pareja Divina que es muy querida por las gopis.” (SKS) “Me entrego a
Radha y Krsna. Lo que sea mio en verdad es Su propiedad. Todo es por Su causa. Todo es para Su disfrute. No es
parami.”

Gopijanavallabhaya — “Krsna viste atuendos amarillos y una larga guirnalda de flores salvajes perfumadas. Tiene
una bella complexion oscura del olor de nubes de lluvia oscuras. Su cabeza estd decorada con una pluma de pavo
real. Su cara es brillante como un millon de lunas y sus ojos se mueven. Flores amarillas de karnikara estan sobre
Sus orejas. Su frente esta adornada con un circulo de madera de sandalo que contiene un punto de kunkuma en su
centro.

La cara de Syama es embellecida por pequefias gotas de transpiracion que parecen perlas. Sus cejas danzan
juguetonamente mientras mira de costado el rostro de Su amada Radica. Una perla cuelga de la punta de Su nariz,
Sus radiantes dientes brillan como la luz de la luna y Sus atractivos labios son rojos como fruta de bimba madura.
Sus manos estan adornadas con brazaletes y un anillo de sello enjoyado. Un manojo de pequefias campanas
tintineantes adorna Su bella cintura y espléndidas campanas de tobillo adornan Sus pies de loto.” (SKS)

Significado de Svaha

Svaha representa a la potencia del Sefior. Usualmente es cantado al ofrecer ofrendas al fuego. La palabra tiene tanto
significados externos como internos. “Sva” puede significar “uno que esta al tanto del ser interno”. También puede
significar “Soy una sirvienta de las gopis”. “Ha” puede referirse a “la naturaleza trascendental”. También puede
significar “sacrificar y dar todo a Krsna exactamente como lo hacen las gopis”.

“La palabra svaha significa que el jivatma esta enteramente rendido a la luz del Paramatma, el supremo espiritu, Sri
Krsna, que es uno sin un segundo, el Supremo Sefior y la causa de todas las causas.” (NP)

Definiciones adicionales de svaha son dadas en el Capitulo ocho.

Gopala-mantra — Significado de las Palabras

52



El Gopala-tapani Upanisad describe como las cuatro Kumaras preguntaron una vez a su padre, Brahma “;Quién es
la Suprema Personalidad del Ser absoluto? ;A quién teme la muerte? ; Al conocer a quién se vuelve conocido todo
lo demas? (Quién cred este mundo?’

Brama respondié dandoles el Gopala.mantra de dieciocho silabas y dijo ‘Krsna es la Suprema Personalidad del Ser
Absoluto.La muerte teme a Govinda. Todo se vuelve conocido al entender a Gopijanavallabha. La Personalidad del
Ser Absoluto cred el mundo al pronunciar la palabra svaha.” (GV)

Srila Visvanatha Cakravart Thakuracomenta sobre estos versos: “La declaracion de que la muerte teme a Govinda
significa que Krsna rescata a las entidades vivas de las manos de la muerte. La palbra Gopijanavallabha significa
Krsna, quien es muy querido por las gopis. A través de conocer a Krsna los mundos espirituales y materiales enteros
se vuelven conocidos.”

“Las cuatro Kumaras todavia no estaban satisfechas porque querian tener una descripcion mas elaborada de las
cualidades trascendentales de Krsna. Asi que le preguntaron al Sefior Brama ‘;Quién es Krsna? ;Quién es Govinda’
(Quién es Gopijanavallabha? ;Qué es svaha?

Brama replico ‘Krsna significa Aquel que libera del pecado. Govinda significa Aquel que es famoso en la tierra, en
los Vedas y entre las vacas surabhi. Gopijanavallabha significa Aquel que encanta a las gopis. Svaha significal
potencia de lo Supremo. Todos estos nombres se refieren a la Suprema Personalidad del Ser Absoluto.” “ (GV)
Srila Visvantha Cakravarti Thakura explica mas alla “El nombre papa-karsana (que Brama us6 para describir a Krsna)
comunica dos ideas. 1) Krsna — cuyos pasatiempos trascendentales atraen las mentes de incluso las almas
pecaminosas y condicionadas. 2) Krsna — la misericordiosa Persona Suprema que liberd a Putana, Agha, Kesiy a los
otros demonios que mato.

“El nombre Govinda significa el Supremo Sefior que es famoso ente las vacas surabhi de Vraja. Govinda es
glorificado en los versos de los Vedas y es famoso en la tierra porque erradico la carga de los reyes demoniacos.
Govinda también significa Aquel que protege a las vacas, la tierra y los Vedas. Govinda es el supremo protector que
recata a los seres vivos de las crueles manos de la muerte.

Gopijanavallabha significa Aquel que fascina a las gopis, que son todas manifestaciones de Su hladini sakti.
Gopijanavallabha encanta a las gopis con su dulce belleza y otras cualidades trascendentales. Erradica su
materialismo y les da amor extatico por El.Asi se vuelve muy querido (vallabha) por ellas.

“La palabra “svaha” significa la potencia del Sefior por la que todo es manifiesto.” (Sri Gopala-tapani-vivrtti)

En el comentario anterior Srila Visvanatha Cakravrti Thakura ha mostrado la importancia de cada palabra en el
Gopala-mantra y como el mantra mismo es un medio completo para cultivar Krsna-prema. Dice que la palabra
krsnaya denota Mahan-mohana, la misericordiosa Deidad de sambandha-jnana que establece nuestra eterna relacion
con Krsna. Govindaji, como la morada de abhideya-tattva, nos inspira y entusiasma y acepta nuestro servicio
devocoinal. La maxima meta (prayojana) de bhakti es puro servicio amoroso a Gopinatha, también conocido como
Gopijanavallabhaya, el querido amado que complace a todas las vraja-gopis.

La silaba Sva denota al conocedor del ser interno y la silaba ha significa ofrecer o dar. La palabra svaha generalmente
se refiere a dar ofrendas a la esposa de Agnideva en un yajna. En el Gopala-mantra, sin embargo, svaha significa
‘Soy el sirviente del las gopis’. En otras palabras ‘Quiero dar todo lo que tengo a Krsna, tal como lo hacen las gopis’.
“Las Kumaras le preguntaron mas alld a Brama ‘;Cual es la forma de Krsna? ;Como es glorificado? ;Como es
adorado?’ Brahmaji les contestd en versos aptos para mantra upasana. ‘Deberian meditar con todo su corazoén y toda
su alma en Sri Krsna. Su ojos son bellas flores e loto, Su complexion es una refulgente nube de monzon y tiene dos
brazos. Sri Krsna esta lleno de conocimiento trascendental. Viste una guirnalda de flores del bosque y es el supremo
controlador. Krsna esta rodeado de gopas. Gopis y vacas surabhi y descansa bajo un arbol kadamba. Decorado con
espléndidos ornamentos, esta parado en el medio de una flor de loto roja mientras es servido por brisas refrescadas
por el contacto con las olas de Kalindi. A través de esta meditacion te liberaras del nacimiento y la muerte repetidas.’
7 (GV)

Finalmente Braham instruy6 a la Kumaras que cantaran repetidamente el Gopala-amntra de dieciocho silabas.
Cualquiera que cante este mantra puramente incluso una vez obtendra rapidamente la asociacion llena de
bienaventuranza de Krsna.

Significado del Gopala-mantra

53



“Ofrezco reverencias al Sefior Krsna, quien es Govinda, el amante de las gopis.”

Al cantar el Gopala-mantra absorbe la mente y el corazon en las siguientes meditaciones:

1) “Adoro a Govinda, cuya bella complexion se parece a una flor de loto completamente florecida. Tiene una cara
como la luna y le gusta mucho vestir una pluma de pavo real en Su pelo. Lleva la linea de pelos dorada srivatsa junto
con la espléndida gema kausthaba. Vistiendo ropas amarillas, Krsna es indescriptiblemente bello. Las gopis adoran
Su cuerpo con sus ojos de loto. Esta adornado con ornamentos celestials y rodeado de vacas y Sus amigos gopas.
Ama tocar Su flauta de sonidos bellos.” (Gautamiya-tantra)

2) “Medita en Krsna yéndose detras de las vacas para go-carana lila. El sonido dulce como la miel de Krsna danza a
través del aire. Siendo atraidas, las vraja gopis se esconden en los kunjas al lado del camino. Algunos ciervos
inocentes y curiosos también se les unen. Con sus miradas de costado las gopis se despiden de Krsna y comunican el
deseo de encontrarse mas tarde.”

3) “Krsna esta parado bajo los rayos de la luna llena enlas orillas del Yamuna. Con Su encantadora musica de flauta
atrae a todas las bellas gopis de hermosos ojos para que se unan a El para una danza rasa. De la misma manera las
bellas cualidades de Syamasundara me deberian atraer. En mi sadhaka-rupa todos mis sentidos debrian estar atraidos
a Govindaji.”

Algunos acaryas indican que un sadhaka deberia meditar en Sri Radha al cantar el Gopala-mantra porque este mantra
se refiere directamente a Ella. Krsnaya significa que Krsna esté atrayendo a Rhadika. La palabra Govindaya se refiere
a Krsna, quien es llamado Govinda porque Srimati Radhika complace todos Sus sentidos. Los cinco sentidos de
Krsna estan siempre absortos en la forma, el sabor, el sonido, el tacto y el perfume de Sri Radha.

La palabra Govindaya también puede significar que Govinda complace todos los sentidos de Radhika. Srila Krsna
dasa Kavuraja explica como Govinda complace lo sentidos de Sus amadas gopis “Un dia Sri Radha le dijo a Visakha
‘;Oh mi querida amiga! Syama encanta a los ojos e inunda las mentes como montafias de las vraja gopis con el océano
de Su belleza nectarina. Da goce a sus oidos con Sus placenteras y bromistas palabras. Complace el sentido de tacto
con Su cuerpo, que es mas fresco que millones de lunas. Syamasundara llena el mundo con su fragancia ambrosial y
con el néctar de Sus labios. De esta manera atrae forzosamente a todos Mis cinco sentidos.” ““ (Govinda-lilamrta)
La palabra Gopiajanavallabha significa que Gopijanavallabha (Krsna) es el amante de Radhika.

Cémo Cantar el Gopala-mantra

En el Bhakti Sandarbha Srila Jiva Goswami dice que al meditar en el mantra algunos devotos se imaginan las variadas
emociones que se experimentan al ser atraido a la flauta de Krsna en el momento de ordefiar las vacas. Otros devotos
pueden meditar de esta manera: “Si bien yo mismo resido personalmente en Vraja, soy tan desafortunado que estoy
privado de la adoracion directa de Radha y Krsna. Por lo tanto Sri Guru me ha instruido en el Gopala-mantra. Como
resultado mis aspiraciones devocionales han alcanzado la perfeccion y ahora le rindo servicio personalmente a Sri
Vrajendranandana.”

En un sentido el canto del Gopala-mantra no tiene sentido si no se recibe el darsana de Krsna en la meditacion. Se
deberia cantar con un corazoén lleno de deseos “;Cuando llegara ese dia? ;Cuéando veré a Radica y Syama en mi
corazon de corazones?” El canto sin concentracion, mecanico no ayudara. Si se canta del corazon, el mantra conferira
Su darsana directo. No se obtendra el resultado pleno del mantra si se estd somnoliento, falto de atencion,
descorazonado o ansioso al cantar.

Giridhari se aparecera o, como solia decir Srila Prabhupada, “Veremos a Krsna bailando en la punta de nuestras
lenguas.” Esto pasara definitivamente al cantar exactamente de acuerdo a las instrucciones de nuestro guru. Cantar
el mantra con fe firme, humildad, sentimiento exclusivo, ojos llenos de lagrimas y una mente firme y concentrada,
libre de todos los deseos de gratificacion sensorial, nos dara darsana directo de Krsna mismo.

Beneficios del Gopala-mantra

54



De todos los Visnu mantras que dan libracion, el Gopala-mantra (Krsna-mantra) es el mejor, porque invoca Krsna-
prema sobre el que lo canta y revela el Vrndavana lila de Krsna. Al cantar el Gopala-mantra, el mantra raja (rey de
los mantras), se propicia a Radha-Govinda en madhurya-rasa.

“Haz penitencia al contemplar este mantra y obtendras toda perfeccion.” (BS v. 25)

El Gopala-mantra tiene el poder de gratificar cualquier deseo que el cantante pueda poseer. Cuando Divya Sarasvati
le dio el Gopala-mantra al sefior Brama le dijo que cumpliria todos sus deseos. El Brhad-bhagavatamrta describe
como el joven nifio pastor de vacas Gopa-kumara satisfizo sus deseos uno tras otro cantando continuamente el
Gopala-mantra de diez silabas. Su canto del Gopala-mantra lo llevo través del universo y lo coloco e diversas
posiciones de amo. Finalmente le confiri6 la perfeccion del abrazo eterno de Krsna, que busco por tanto tiempo.
Srila Vyasadeva dijo: “El Gopala-mantra de diez silabas es el mantra mas alto. Este mantra detiene a samsara, erradica
los pecados y la ignorancia, da victoria en las batallas, coraje en los bosques y seguridad en las inundaciones. Da
riqueza y todo tipo de prosperid2) “Medita en Krsna yéndose detras de las vacas para go-carana lila. El sonido dulce
como la miel de Krsna danza a través del aire. Siendo atraidas, las vraja gopis se esconden en los kunjas al lado del
camino. Algunos ciervos inocentes y curiosos también se les unen. Con sus miradas de costado las gopis se despiden
de Krsna y comunican el deseo de encontrarse mas tarde.”

3) “Krsna esta parado bajo los rayos de la luna llena enlas orillas del Yamuna. Con Su encantadora musica de flauta
atrae a todas las bellas gopis de hermosos ojos para que se unan a El para una danza rasa. De la misma manera las
bellas cualidades de Syamasundara me deberian atraer. En mi sadhaka-rupa todos mis sentidos debrian estar atraidos
a Govindaji.”

Algunos acaryas indican que un sadhaka deberia meditar en Sri Radha al cantar el Gopala-mantra porque este mantra
se refiere directamente a Ella. Krsnaya significa que Krsna esta atrayendo a Rhadika. La palabra Govindaya se refiere
a Krsna, quien es llamado Govinda porque Srimati Radhika complace todos Sus sentidos. Los cinco sentidos de
Krsna estan siempre absortos en la forma, el sabor, el sonido, el tacto y el perfume de Sri Radha.

La palabra Govindaya también puede significar que Govinda complace todos los sentidos de Radhika. Srila Krsna
dasa Kavuraja explica como Govinda complace lo sentidos de Sus amadas gopis “Un dia Sri Radha le dijo a Visakha
‘;Oh mi querida amiga! Syama encanta a los ojos e inunda las mentes como montafias de las vraja gopis con el océano
de Su belleza nectarina. Da goce a sus oidos con Sus placenteras y bromistas palabras. Complace el sentido de tacto
con Su cuerpo, que es mas fresco que millones de lunas. Syamasundara llena el mundo con su fragancia ambrosial y
con el néctar de Sus labios. De esta manera atrae forzosamente a todos Mis cinco sentidos.” ““ (Govinda-lilamrta)
La palabra Gopiajanavallabha significa que Gopijanavallabha (Krsna) es el amante de Radhika.

Cémo Cantar el Gopala-mantra

En el Bhakti Sandarbha Srila Jiva Goswami dice que al meditar en el mantra algunos devotos se imaginan las variadas
emociones que se experimentan al ser atraido a la flauta de Krsna en el momento de ordefiar las vacas. Otros devotos
pueden meditar de esta manera: “Si bien yo mismo resido personalmente en Vraja, soy tan desafortunado que estoy
privado de la adoracion directa de Radha y Krsna. Por lo tanto Sri Guru me ha instruido en el Gopala-mantra. Como
resultado mis aspiraciones devocionales han alcanzado la perfeccion y ahora le rindo servicio personalmente a Sri
Vrajendranandana.”

En un sentido el canto del Gopala-mantra no tiene sentido si no se recibe el darsana de Krsna en la meditacion. Se
deberia cantar con un corazén lleno de deseos “;Cuando llegara ese dia? ;Cuando veré a Radica y Syama en mi
corazon de corazones?” El canto sin concentracion, mecanico no ayudara. Si se canta del corazon, el mantra conferira
Su darsana directo. No se obtendra el resultado pleno del mantra si se estd somnoliento, falto de atencion,
descorazonado o ansioso al cantar.

Giridhari se aparecera o, como solia decir Srila Prabhupada, “Veremos a Krsna bailando en la punta de nuestras
lenguas.” Esto pasara definitivamente al cantar exactamente de acuerdo a las instrucciones de nuestro guru. Cantar
el mantra con fe firme, humildad, sentimiento exclusivo, ojos llenos de lagrimas y una mente firme y concentrada,
libre de todos los deseos de gratificacion sensorial, nos dara darsana directo de Krsna mismo.

Beneficios del Gopala-mantra

55



De todos los Visnu mantras que dan libracion, el Gopala-mantra (Krsna-mantra) es el mejor, porque invoca Krsna-
prema sobre el que lo canta y revela el Vrndavana lila de Krsna. Al cantar el Gopala-mantra, el mantra raja (rey de
los mantras), se propicia a Radha-Govinda en madhurya-rasa.

“Haz penitencia al contemplar este mantra y obtendras toda perfeccion.” (BS v. 25)

El Gopala-mantra tiene el poder de gratificar cualquier deseo que el cantante pueda poseer. Cuando Divya Sarasvati
le dio el Gopala-mantra al sefior Brama le dijo que cumpliria todos sus deseos. El Brhad-bhagavatamrta describe
como el joven nifio pastor de vacas Gopa-kumara satisfizo sus deseos uno tras otro cantando continuamente el
Gopala-mantra de diez silabas. Su canto del Gopala-mantra lo llevo través del universo y lo coloco e diversas
posiciones de amo. Finalmente le confiri6 la perfeccion del abrazo eterno de Krsna, que busco por tanto tiempo.
Srila Vyasadeva dijo: “El Gopala-mantra de diez silabas es el mantra mas alto. Este mantra detiene a samsara, erradica
los pecados y la ignorancia, da victoria en las batallas, coraje en los bosques y seguridad en las inundaciones. Da
riqueza y todo tipo de prosperidad a los devotos. El Gopala-mantra de diez silabas confiere fuerza, vigor, valor
heroico, un bello cuerpo celestial y los ocho poderes misticos. Este mantra incrementa el bhakti a los pies de loto de
Sri Krsna. Narada-Muni es el risi del Gopala-mantra, que es cantado en el virat-chanda. Sri Krsna, el hijo de Nanda
Mabharaja y el benefactor del mundo entero, es el mantra devata.” (NP)

Sri Caitanya Mahaprabhu alcanzé darsana de Krsna a través del canto del Gopala-mantra. Vio a un hermoso nifio
joven parado sobre una triple plataforma y tocando una flauta. Su cabello estaba coronado con una pluma de pavo
real, Su panza estaba marcada con tres lineas y Su voz era dulce. Lleno de amor extatico, Mahaprabhu corri tras
aquel nifio juguetdn , que desaparecio en una arboleda de bosque. Cayendo en el suelo, Mahaprabhu comenz6 a dar
vueltas y a llorar en intensa separacion “jOh Krsna! ;Dénde estds? ;Donde estas?”

En Ragavartma-cadrika Srila Visvanata Ckravarti Thakra explica que como parte del bhajana, cantar el Gopala-
mantra es bhava sambandha o relacionado al sentimiento deseado y asi actia como causa directa para obtener la meta
de Krsna-prema.

“Una persona de mente disciplinada que cante el Gopala-mantra de dia y de noche definitivamente vera al Sefior en
su forma gopa.” (Gautamiya-tantra)

Gopala-mantra y el Canto de Hare Krsna

En resumen, se ve que en el Treta-yuga los sabios de Dandakaranya otuviero sambandha-jnaa yluego realizaron su
stayi-bhava (sentimiento devocional permanente) cantando el Gopala-mantra. Llegaron al limite de este mundo y en
su siguiente vida nacieron de los vientres de gopis en Bhauma Vrndavana por arreglo de Yogamaya. En este estado
de svarupa-siddhi no hay méas necesidad de cantar el Gopala-antra. Asociandose directamente con Gopal Mismo y
Sus eternos asociados, como las gopis, y escuchando y cantando sobre Sus pasatiempos obtuvieron vastu-sidhi y
entraron en los pasatiempos eternos de Krsna en Goloka Vrndavana. El Gopala-mantra es necesitado en le estadio de
sadhana pero no en el estadio de perfeccion.

El Gopala-mantra y el Kama-gayatri ayudan al sadhaka a cantar sudda-nama, el nombre pro de Krsna. Cantar estos
atras trae sambandha-jnana, el sentimiento de una emocion particular o bhava y finalmente manifiesta el svarupa
propio. Toda purificacion, realizacion y refinamiento de sentimientos subsiguiente surgira de la absorcion en nama-
sankirtana, que es hecho tato en el estadio de sadhana como para siempre en el estadio de perfeccion.

Las almas realizadas no cantaran mas el Gopala-mantra, sino que continuara gozando de nama-sakirtana. En Vraja
Dhama incluso Radhika y Syama realizan nama-sankirtana extatico. Las almas condicionadas deben cantar
namasankirtana junto con el Gopala-mantra, el Gaura-gayatri, el Kama-gayatri y todos lo otros atras dados por el
guru. Estos atras adicionales disuelven rapidamente los apegos materiales y ayudan a realizar la propia identidad
espiritual y relacion con Krsna (sambandha-jnana).

En Brhad Bhagavatamrta Srila Sanatana Goswami concluye que nama-sankitrtana es el mejor y mas poderoso método
para obtener vraja-prema de Radha y Krsna porque lleva poderosamente a Krsna cerca del devoto. Al estar ocupado
en nama-sankirtaa se deberia cantar con sentimiento profundo, fe plena, determinacion firme y la realizacion de que
Radha-Syamasundara estan personalmente presentes en el maha-mantra con toda Su belleza trascendental, cualidades
y pasatiempos. Tal observacion de nama-sankirtana seguramente traera el resultado deseado de Krsna-prema.

El Seiior Caitanya y el Gopala-mantra

56



“Al visitar Gaya en peregrinaje, el Sefior Caitanya se encontr6 con Isvara Puri en un lugar recluido y pidi6 mantra-
diksa. Isvara Pri respondi6 ‘;Porqué me pides mantra-diksa? Soy yo quien deberia entregar mi vida a Ti.’

Entonces | Sefior Caitanya, la Suprema Personalidad del Ser absoluto, quien es el siksa guru de todos, aceptod
iniciaci'n en el Gopala-mantra de diez silabas. Tras caminar alrededor de Isavara Puri el sefior Caitanya dijo ‘Ahora
te doy Mi cuerpo. Por favor dame tu mirada misericordiosa para que pueda hundirme en el océano de Krsna-pera.’
Isvara respondi6 abrazando fuertemente al Sefior. Superados por el éxtasis, temblaron, y lagrimas de amor salieron
de sus ojos, empapando sus cuerpos. De esta manera el Sefior Caitanya, quien s el Sefior Hari con una complexion
dorada, dio Su misericordia a Isvara Puri durate Su corta estadia en Gaya.” (CB Adi cap. 17)

57



Capitulo Siete

KAMA GAYATRI
Identidad

Un discipulo generalmente recibe el Kama-gayatri de su maestro espiritual tras haber avanzado en conocimiento
espiritual y en el canto del Hare Krsna maha-mantra. El Gopala-mantra actia como un mula-mantra para hacer puja
y para cantar el Kama-gayatri. Siendo la ontinuaci'n del gopala-atra., el Kama-gayatri es la anifestacié plena de ese
mantra y la corporizacion de los tres Vedas.

“El Sefior Krsna es adorado a través del Gopala-mantra, y el mantra especifico atravésel cuales adorado es el Kama-
gayatri. El Kama-gayatri es recibido del maestro espiritual cuando el discipulo esta avanzado en el canto de Hare
Krsna, Hare Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare.

En otras palabras, el Kama-gayatri y samskara o reformacion de un brahmana perfecto, son ofrecidos por el maestro
espiritual cuando se ve que el Discipuloesta avanzado en el conocimiento espiritual. Incluso entonces el Kama-
gayatrino es pronunciado en ciertas circunstancias. En cualquier caso el canto de Hare Krsna es suficiente para elevar
al mas alto nivel espiritual.” (TLC cap. 31)

EL Kama-gayatri se refiere al Sefior de pera y lleva a la plena realizacion de los pasatiempos trascendentales de
Gopijanavallabha. Es el mejor de todos los Gayatris porque revela los mas intimos y gozosos pasatiempos de Krsna,
que no son revelados en ningln otro Gayatri. Es una meditacion en el Supremo Sefior en su maximo aspecto como
Krsna, con un nombre, forma, cualidades y pasatiempos especificos. El Kama-gayatri, que representa a la quinta nota
de la flauta de Krsn, leva al devoto hacia Krsnaen Goloka con la experiencia de madhurya-rasa. Krsna atrae a todas
las entidades vivas con las ocho notas de Su flauta. La quinta nota, que expresa el amor de Krsna, es especialmente
para las gopis.

En Jaiva Dhama Srila Baktivinoda Takura cita al Srsti-kada del Padma Purana para explicar la apariencia esotérica
del Kama-gayatri. Dice que Gayatri apareci6 por primera vez como la madre de los Vedas. Escuchando como todos
los Upanisads una vez nacieron como vraja-gopis, Gayatri comenz6 a hacer intensas meditaciones devocionales.
Finalmente tanto Gayatri como el Gopala-tapini Upanisad nacieron como gopis. Tras estar en los pasatiempos
conyugales de Krsna. Gayatri asumio la forma del Kama-gayatri, el maximo de todos los Gayatris. Asi el Kama-
gayatri, que es eterno, se manifiesta a través de un pasatiempo.

Historia de la Iluminacion de Brahma

Cuando Garbhodakasayi Visnu deseo recrear el universo una divina flor de loto dorada crecio de Su ombligo, y de
ese loto aparecio el Sefior Brama. Por lo tanto Brahma es conocido como atma-bhu o svayambhu (nacido por si
mismo). Preguntandose sobre su proposito, el Sefior Brahma entr6 al agua bajo la flor de loteen la cual estaba sentado.
Escuchando la palabra “tapa” (que significa austeridades) vibrada dos veces, Brahma retorn6 a su asiento de flor de
loto y realizd penitencias.

“Al salir del loto Brahma, guiado por la divina potencia, torné su mente al acto de creacion bajo el impulso de
impresiones previas. Pero no pudo ver mas que oscuridad e cada direccion.” (BS v. 83)

Despuésde algun tiempo el sefior Sri Krsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, aparecio ante Brama y dijo
los cuatro versos de la cascara de nuez del Srimad Bhagavatam (citado en SB 2.9.33-36), que presentan conocimiento
esencial sobre la Personalidad del Ser Absoluto. Mas tarde Brama recibi6 el Gopala-mantra de Divya-Sarasvati, la
eterna consorte del Sefior Narayana.

uvaca puratas tasmai tasya divya sarasvati

kama-krsnaya govinda he gopi-jana ity api
vallabhaya priya vahner mantram te dasyati priyam

58



“Entonces la diosa del aprendizaje Sarasvati, la divina consorte del Supremo sefior, le dijo a Brahma, que no veia
nada mas que oscuridad en todas las direcciones ‘Oh Brahma, este mantra, a saber, klim krsnaya govindaya gopi-
jana-vallabhaya svaha, seguramente cumplira el deseo de tu corazon.” (BS v. 24)

Divya Sarasvati, distinguida de Sarasvati, la esposa del Sefior brama, es una diosa espiritual divina, una extension de
Radharani, la energia interna de Krsna. Le aconseja a Brama practicar austeridades para el cumplimiento de su deseo
mas intimo: tapas tvam tapa etena, tava siddhir bhavisyati, “Oh Brahma, practica asociacion espiritual a través de
este mantra, entonces todos tus deseos seran cumplidos.” (BS v.25)

El Sefior Brama se convirtié en un Vaisnava al recibir el Gopala-mantra. Su tapasya fue cantar y meditar en el Gopala-
mantra. Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura traduce la palabra tapasya como “asociacion espiritual”. Cantando
el Gopala-mantra, que es no diferente del Sefior Krsna, la “austeridad” del Sefior Brahma le confirié la asociacion
directa del Supremo Sefior. Brahma era un discipulo ideal. Por lo tanto, al recibir el mantra lo canté debidamente y
con fe plena, concentracion fija y sin dubitaciones.

En el verso mencionado anteriormente (texto 25) Divya Sarasvati usa la palabra sanscrita sidahi, que significa
“cumplimiento”. EL Gopala-mantra puede actuar de dos maneras 1) materialmente, para satisfacer deseos tales como
el deseo de Brahma de crear; 2) espiritualmente, para satisfacer el deseo de amor puro de Dios y el servicio eterno
de Krsna en Vraja-Dhama. “Brahmaji fue iniciado en el Gopala-mantra y asi se volvié un Vaisnava, un devoto del
Sefior, antes de que fue capaz de construir el enorme universo.” (SB 2.9.6 c.)

Brahma continud su penitencia de cantar el Gopala-mantra y meditar en una vision de Krsna en Vraja, parado al lado
e Srimati Radica y tocado Su flauta en compainia de miles de bellas gopis.

“Deseando obtener la misericordia de Govinda, Brama comenzo a practicar actos culturales para complacer a Sri
Krsna en Goloka. Brama medit6 de esta manera: ‘En la tierra trascendental de Goloka, que esta hecha de gemas que
cumplen los deseos, hay una flor de loto de mil pétalos que florece con millones de filamentos. Sri Krsna, la refulgente
corporizacion del divino éxtasis amoroso, estd sentado en un trono dorado en el centro de ese loto. Presionando Su
flauta contra su boca de loto, Krsna hace el mas bello sonido trascendental. Esta rodeado de Sus amorosas gopis que
Lo adoran y cantan Sus glorias. Sus asociadas gopis, que son sus respetadas expansiones personales, asisten a las
gopis. Krsna también es adorado desde afuera por Su energia, maya, quien es la corporizacion de las cualidades
materiales (los tres modos de la naturaleza).” (BS v. 26)

Aqui el Brama-sambhita dice que Brahma realiz6 “actos culturales para Krsna en Goloka”. ;Cuales fueron esos actos
culturales? Los acaryas explican que el Sefior Brahma realizaba raganuga sadhana bhakti. Al verse a si mismo como
sirvienta (manjari) de las gopis, el Sefior Brama cantaba el Gopala-mantra y relizando “actos culturales” - las sesenta
y cuatro artes descritas en el Brahma-sambhita.

“Las sesenta y cuatro actividades en artes finas y manualdades son las siguientes: 1) gita — arte de cantar, componer
canciones y articular diferentes melodias, notas, acentos y métricas. 2) vadya — arte de tocar cuatro tipos de
instrumentos musicales (viento, cuerdas, percusion, cimbales metalicos). 3) nrtya — arte de bailar y mover los
miembros en diversas expresiones simbolicas. Incluye bailar con diferentes ritmos, canciones y melodias. 4) natya —
artes de escribir dramas teatrales. 5) alekhya — arte de dibujar. caligrafia y pintar imagenes. Incluye todas las formas
desde simple arte de aldea hasta el mas alto estado perfeccional del pintar de maestros. 6) visesakacchedya — arte de
pintar la cara y el cuerpo con diversos puntos y disefios de ungiientos coloridos y cosméticos. 7) tandula-kusuma-
bali-vikara — arte de preparar ofrendas auspiciosas con arroz y flores. Incluye hacer pinturas en el suelo con pasa
liquida o harina de arroz. 8) puspastarana — arte de hacer lugares de descanso comodos esparciendo flores en el suelo.
9) dasana-vasananga-raga — arte de colorear los dientes, la ropa y los miembros del cuerpo con cosméticos como
elazafra. 10) mani-bhumika-karma — arte de decorar suelos, patios y caminos con mosaicos de colores de joyas
preciosas. 11) sayya —racana — arte de preparar diferentes tipos de camas con alfombras, almohadas, almohadones,
coberturas y decoraciones. 12) udaka-vadya - arte de hacer musica en el agua: La mano encopada se mueve hacia
abajo para producir el sonido golpeante del tambor o la mano se mueve de costado hacia delante y hacia atras para
simular cimbales. A veces se dice que este arte es tocar diversos potes con niveles variantes de agua para producir
temas melodiosos. 13) udaka-ghata — arte de tirar agua y guardar agua en cisternas y reservorios. 14) citra-yoga —
arte de hacer, decorar y colgar pinturas. 15) malya-grathana-vikalpa - arte de hacer colgantes y tejer guirnaldas de
flores para diversos usos. 16) sekharapida-yojana — arte de colocar una corona en la cabeza, incluyendo turbantes y
arreglos de flores 17) nepathya-yoga — arte de ponerse disfraces para actuaciones teatrales en el cuarto privado.
Incluye los arreglos escénicos dramaticos. 18) karnapatra-bhanga — arte de decorar el 16bulo de la oreja con flores u

59



ornamentos de hojas y pintar figuras ornamentales. 19) sugandha-yukti — arte de preparar y aplicar aromaticos y
cosméticos perfumados de diversos tipos. Incluye rociar pulpa de madera de sandalo y agua para producir una bella
fragancia. 20) bhusana-yojana — arte de embellecr el cuerpo y los miembros con tipos especializados de ornamentos
y joyeria. 21) indra-jala — arte de presentar musica escénica, ilusiones y malabares. 22) kauchumara-yoga —arte de
aparecer en diversos disfraces. 23) hasta-laghava — arte de la rapidez de mano. 24) citra-sakapupa-bhaksya-vikara-
kriya —arte de preparar variedades de ensalada, pan, torta y comida deliciosa. 25) panaka-rasa-ragasava-yojana - arte
de preparar bebidas de néctar y colorantes de color rojo. 36) suci-vaya-karma — arte de trabajos de aguja, tejer, bordar
y sastreria. 27) sutra-krida - arte de manipular mufiecas con cuerdas. 28) vina-damuraka-vadya - arte de tocar el laud
y un pequefio tambor con forma de x. 29) prahelika — arte de hacer y resolver acertijos. 29) pratimala —arte de recitar
veros por verso como prueba de memoria o habilidad. 30) durvacaka-yoga — arte de pronunciar trabalenguas que son
dificiles de repetir para otros habilidosamente. 31) pustaka-vacana — arte de leer y recitar libros clara y rapidamente,
incluyendo técnicas de canto y entonacidn. 32) natikakhyayika-darsana —arte de actuar dramas cortos y anécdotas.
33) kavya-samasya.purana —arte de completar versos tras escuchar solo tres lineas. Incluye resolver palabras cruzadas
y diversos rompecabezas. Esto generalmente es jugado bajo riesgo de perder una prenda o pagar una penalizacion.
34) pattika-vetra-bana-vikalpa —arte de hacer armamentos tales como escudos, palos, arcos y flechas. 35) tarku-karma
—arte de hacer hilo con una rueda de tejer. 36) taksana — arte de cortar madera y carpinteria. 37) vastu-vidya —arte de
la arquitectura y la ingenieria. 38) raupya-ratna-pariksa- arte de probar la autenticidad de plata y joyas 39) dhatu-
vada —arte de la metalurgia y la alquimia. 40) mani-raga jnana — arte de usar colorantes para alterar el color de gemas
preciosas. 41) akara jnana — arte de la mineralogia. 42) vrksayur-veda-yoga — arte de jardineria y cruza de plantas
para el proposito de obtener medicinas Ayur Vedicas. 43) mesa-kukkuta-lavaka-yuddha-vssidhi — arte de entrenar a
gallos y otras aves para luchar por deporte. 44) suka-sarika-prapalana (prapalana) - arte de ensefiar a papagayos
machos y hembras a hablar y mantener conversaciones con la gente. 45) utsadana — arte del cuidado de la piel. Incluye
limpiar la piel con lociones perfumadas y usar ungiientos para curar. 46) kesa-marjana-kausala — arte de arreglar el
pelo expertamente, incluyendo colorear y enrularlo de diversas maneras. 47) aksara-mustika-kathana — arte de hablar
silenciosamente en lenguaje de signos. 48) mlecchita-kutarka-vikalpa — arte de fabricar lenguajes hablados de manera
indistintamente ingramatical de los barbaros. 49) desa-bhasa-jnana — arte de conocer dialectos provinciales. 50)
pulpa-sakatika-nirmiti-jnana — conocimiento de armar carros en miniatura con flores. 51) yantra-matrka - ciencia de
dibujar diagramas misticos para la adoracion o para proyectar poderes. 52) dharana-matrka — arte de preparar
amuletos potentes vestidos para la proteccion u otros propositos. 53) samvacya — arte de la conversacion. A veces
llamado sampatyam — arte de romper sustancias duras tales como diamantes en pedazos mas pequefios. 54) manasi
kavya-kriya — arte de componer poesia en la mente. 55) kriya-vikalpa — arte de disefar la realizacion de ritos y
funciones ceremoniales. También el arte de la administracion, el de lograr muchas cosas de una sola vez. Incluya
preanunciar acontecimientos estudiando sefiales. 56) chalitaka-yoga — arte de hacer trucos y bromas. 57) abhidhana-
kosa-cchando-jnana — arte del uso de diccionarios, de palabras, métricas poéticas y lexicografia. 58) vastra-gopana —
arte de enmascarar la verdadera naturaleza de la tela, haciéndola parecer hecha de una textura diferente o superior.
Por ejemplo se puede hacer aparecer al algodon como seda. 59) dyuta-visesa — arte de conocer formas especificas de
juego. 60) akarsa-krida — arte de jugar con magnetos y fenomenos magnéticos. Incluyo el hipnotismo y el poder de
atraer a otros. 61) balaka-kridanaka — arte de hugar juegos de nifios. 62) vainayiki vidya — arte de inculcar la disciplina
empleando hechizos misticos. Incluye entender los movimientos psiquicos de otro para influenciar su mente e
inducirlo a actuar seglin los deseos propios. 63) vaiyayiki vidya — conocimiento de recitar bellamente las glorias de
grandes personalidades. Incluye saber como ofrecer respetos y cumplidos correctamente a otros.

“Todas estas artes, manifestando sus propias formas eternas, son siempre visibles en la region de Goloka como los
ingredientes de rasa y en la esfera mundana han sido exhibidas en los pasatiempos de Vraja por la potencia espiritual
(cit), Yogamaya.” (BS v. 37 ¢.)

Si bien el Sefior Brahma estaba meditando asi al cantar el Gopala-mantra, Srila Bhaktisiddhanta Thakura concluye
que la devocion de Brahma no era bhakti puro y sin manchas. ;Como es esto posible? La devocion de Brahma era
gauna-bhakti, una practica indirecta de servicio devocional que nutre el crecimiento de la devocion pura al Sefior. La
devocion al sefior de Brama estaba mezclada con su deseo personal de crear el mundo material, por lo tanto no puede
ser aceptada como servicio devocional puro y sin manchas.

Satisfecho con las austeridades de Brahma, el Sefior Narayana le manifestd Sumorada personal de Vaikuntha. Desde
su flor de loto, Brahma pudo ver al Sefior Narayana, Sus eternos asociados y toda la variedad de los planetas

60



Vaikuntha. Sintiéndose complacido con Brama, entonces el Sefior Narayana le estrecho la mano para confirmar que
Brahma ahora estaba calificado para crear seres vivos. En ese momento Brama recibi6 el conocimiento Vedico
completo del Sefior Narayana. Srila Prabhupada dijo que en los estadios del comienzo de la autorrealizacion , a
Brama le fue mostrada una vision de las esferas Vaikuntha por la gracia del Sefior Narayana.
Tras mil afios celestiales de meditacion en el Gopala-mantra el Sefior Brama fue tan afortunado de escuchar el dulce
sonido de la flauta trascendental de Krsna y obtener la percepcion de Krsna y Su sagrado dhama. El sonido de la
flauta tomo la forma del Gayatri mantra.
atha venu-ninadasyatrayi-murti-mayi gatih

sphuranti pravivesasu mukhabjani svayambhuvah

gayatrim gayatas tasmad adhigatya sarojajah

samskrtas cadi-guruna dvijatam agamat tatah

“Entonces Gayatri, madre de los Vedas, siendo hecha manifiesta, o sea, impartida por el divino sonido de la flauta
de Krsna, entrd en la boca de loto de Brahma, nacida de él, a través de sus ocho oidos. El nacido del loto Brahma,
habiendo recibido a la Gayatri surgida de la cancion de la flauta de Sri Krsna, obtuvo la posicion de dos veces nacido
habiendo sido iniciado por el supremo preceptor primario, el Ser Absoluto Mismo.” (BS v. 27)

El Sefor Brahma fue iniciado directamente por el Sefior Krsna a través del sonido de Su flauta. En ese momento el
Gayatri entr6 en los oidos de Brama y él se volvio dos veces nacido. Este verso explica como el Sefior Brahma
escucho el divino sonido de la flauta de Krsna a través de sus ocho oidos.

El sonido de la flauta de Krsna es la vibracion musical mas llena de bienaventuranza en existencia, y por lo tanto la
métrica poética Gayatri esta presente en ella. El gozoso sonido de la flauta trascendental de Krsna entr6 en el corazon
de Braham y emergi6 de su boca de loto. Brahmaji obtuvo la posicion de ser dos veces nacido tras su iniciaciéon por
el sefior. Si bien nacido directamente de Visnu Mismo, el nacimiento exaltado de Brahma no lo hizo un brahmana
automaticamente. Por lo tanto nadie puede clamar para si la posicion brahminica simplemente sobre la base del linaje
familiar.

Al escuchar la cancion de al flauta de Sri Krsna el Sefior Brahma recibi6 el Brahma-gayatri, que le dio la posicion
de un brahmana dos veces nacido, y el Kama-gayatri. Srila Bhaktisiddhanta sarasvati Thakura dice que el Brama-
gayatri es un ritmo Vedico que contiene una breve meditacion y plegaria. El Kama-gayatri, sin embargo, es el mas
alto de todos los Gayatris porque denota las actividades de juego trascendentales de Krsna y las gopis en Vraja-
dhama, una meditacién que no es encontrada en ningun otro Gayatri.

Cantar el Kama-gayatri ayuda a obtener el amor puro por Gopijanavallabha y realizaciones de Sus pasatiempos
trascendentales llenos de bienaventuranza.

No como el Brahma-gayatri, que es cantado por todas las clases de brahmanes, el Kama-gayatri es cantado
especificamente por los miembros del Gaudiya sampradaya.

trayya prabhuddho ‘tha vidhir vijsatta-tattva-sagarah
tustava veda-sarena stotranena kesavam

“Iluminado por la memoria de ese Gayatri, que corporiza los tres Vedas, Brama conoci6 la expansion del océano de
la verdad. Luego adord a Sri Krsna, la esencia de todos los Vedas, con este himno.” (BS v. 28)

Este verso indica que a través de la meditacion Gayatri el sefior Brahma se volvidé purificado y elevado
alnivelmadhyama. En el comienzo de su meditacién, Brahma tuvo que ocuparse de su interés previo por la creacion,
por lo tanto Sarasvati le dio el Gopala-mantra, el cual, de acuerdo al Brahma-samhita, cant6 con consciencia de su
deber “a una distancia de mayadevi”. El Sefior Brama avanzé espiritualmente cantando el Gopala-mantra porque
estaba siguiendo el sadhana bhakti con el deseo de crear para complacer al Sefior Krsna.

Como madhyama bhakta, el sefior Brama obtuvo el nivel de insta. El constante canto de Brahma le dio una vaga idea
de su forma espiritual como sirvienta, pero no fueron revelados detalles. Los acaryas dicen que los detalles de la
propia identidad espiritual y la revelacion de svarupa ocurren en la conjuncion de asakti y bhava.

En el comentario al Brahma-sambhita v. 28 Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura dice “Iluminado por meditar en
el Kama-gayatri, el Sefior Brahma conoci6 el océano de la verdad. Si bien Braham recibi6 todos loo detalles de su

61



relacion eterna con Krsna al cantar el Kama-gayatri pudo entender su svarupa-siddhi, la forma espiritual verdadera
como sirvienta.”

“En el principio de la autorrealizacidon del Sefior Brama, le fue mostrada una vision trascendental de las esferas
Vaikuntha por gracia de Narayana. Mas tarde, por la gracia de Krsna, le fue mostrada una vision trascendental de
Krsnaloka. Esta vision trascendental es lograda por la penitencia y la meditacion interna.” (Cc. Adi 5.22 c.)
Inspirado por sus sublimes realizaciones, el Sefior Brahma comenz6 a adorar a la Suprema Personalidad del Ser
Absoluto, Sri Krsna, quien es la esencia de los Vedas, con su famosas “Plegarias Govindam”, que comienzan con
cintamani prakara sadmasu palpa vrksa. En el Brahma-samhita versos 29-55, Brahma describe todo lo que vio en su
estado meditativo conocido como svarasiki (el flujo espontaneo del amor espiritual del corazén por Krsna, que revela
una variedad de pasatiempos realizados en diferentes humores y planos). De acuerdo a Sri Jiva Goswami, los versos
30, 31, y 56 del Brama-samhita son ejemplos vividos de la realizacion svarasiki de Brahmaji. La vision de Brama
del mundo espiritual se asemeja a la siguiente descripcion, dada por Svarupa Damodara Goswami durante el festival
Hera-pancami en Jagannatha Puri:

Sri Vrndavana Dhama

inho damodara-svarupa — suddha vrajavasi
aisvarya na jane suddha-preme bhasi

“Svarupa Damodara es un devoto puro de Vrndavana. Nisiquiera sabe lo que es la opulencia, porqué esta simplemente
absorto en el servicio devocional puro.”

svarupa kahe, - srivasa, suna savadhane
vrndavana-sampad tomara nahi pade mane?

Svarupa Damodara respondi6 entonces: “Mi querido amigo Srivasa, por favor escuchame con atencion. Haz olvidado
la opulencia trascendental de Vrndavana.

vrndavane sahajika ye sampat-sindhu
dvaraka-vakuntha-sampat —tara eka bindu

La opulencia natural de Vrndavana es exactamente como un océano. La opulencia de Dvaraka y Vaikuntha ni siquiera
se compara a una gota.

parama purusotttama svayam bhagavan
krsna yahan dhani tahan vrnadavana-dhama

Sri Krsna es la Suprema Personalidad del Ser Absoluto, lleno de todas las opulencias, y Sus opulencias completas
son exhibidas s6lo en Vrndavana dhama.

cintamani-maya bhumi ratnera bhavana
cintamano-gana dasi-carana-bhusana

Vrndavana-dhama esta hecho de piedra preciosa trascendental. Su superficie entera es la fuente de todas las joyas de
valor y la piedra cintamani es usada para decorar los pies de loto de las sirvientas de Vrndavana.

kalpavrksa-latara — yahan sahajika-vana
puspa-phala vina keha na mage anya dhana

Vrndavana es un bosque natural de arboles de los deseos y plantas; y los habitantes no quieren nada mas que los
frutos y flores de los arboles de los desecos.

62



ananta khama-dhenu tahari phire vane vane
dugdha-matra dena, keha na maga anya dhane

En Vrndavana hay vacas que cumplen todos los deseos (kama-dhenus) y su niamero es ilimitado. Pastan de bosque a
boisque y dan sélo leche. La gente no quiere nada maés.

sahaja lokera katha — yahan divya-gita
sahaja gmana kare, - yaiche nrtya-pratita

En Vrndavana el habla natural de la gente suena como musica y su movimiento natural parece una danza.

sarvatra jala — yahari amrta-samana
cid-ananda jyotih svadya — yahan murtiman

El agua es néctar en Vrndavana y alli la refulgencia del brahmajyoti, que esta llena de vienaventuranza trascendental,
es directamente percibida en su forma.

lasksmi jini’ guna yahan laksmira samaja
krsna-vamsi kare yahan priya-sakhi-kaya

Las gopis alli también son diosas de la fortuna y sobrepasan a la diosa de la fortuna que vive en Vaikuntha. En
Vrndavana, el Sefior Krsna siempre toca Su flauta trascendental , que es Su querido compafiero.

cintamanis carana-bhusanam ananganam
srigara-puspa-taravas suranam

vrndavane vraja-dhanam nanu kama-dhenu-
vrndani ceti sujha-sindhur aho vihbutih

Las decoraciones de los tobillos de las damiselas de Vraja-bhumi estd hechas de piedra cintamani. Los arboles son
arboles de los deseos y producen flores con las que las gopis se decoran. También hay vacas de los deseos (kama
dhenus), que dan cantidades ilimitadas de leche. Estas vacas constituyen la riqueza de Vrndavana. Asi, la opulencia
de Vrndavana es exhibida con bienaventuranza.” (Cc. Madhya 14.217-229)

Brahma-sambhita — Plegarias de Brahma

cintamani-prakara-sadmasu kalpa-vrksa-
laksavrtesu surabhir abhipalayantam
laksmi-sahasrara-sata-sambhrama-sevyamanam
govindam adi-purusam tam aham bhajami

“Adoro a Govinda, el Sefior Primordial, el primer progenitor, quien cuida vacas que cumplen todos los deseos entre
moradas construidas con gemas espirituales y que esta rodeado de millones de arboles de Iso deseos. Siempre es
servido con gran reverencia y afecto por cientos de miles de laksmis, o gopis. (BS v. 29)

venum kvantanam aravinda-dalayataksam
barhavatamsam asitambuda-sundarangam
kandarpa-koti-kamaniya-visesa-sobham

govindam adi-purusam tam aham bhajami

63



“Adoro a Govinda, el Sefior primordial, quien es adepto a tocar Su flauta, que tiene ojos como los pétalos de un loto
florecido, cuya cabeza esta adornada con una pluma de pavo real, que tiene una figura coloreada con el halo de nubes
azules y cuya adorabilidad hechiza a millones de Cupidos.” (BS v. 30)

alola-candraka-lasad-vanamalya-vamsi
ratnangadam pranaya-keli-kala-vilasam
syamam tri-bhanga-lalitam niyata-prakasam
govindam adi-purusam tam aham bhajami

“Adoro a Govinda, el Sefior primordial, alrededor de cuyo cuello se mueve una guirnalda de flores embellecida con
la piedra lunar. Sus dos manos estan adornadas con la flauta y adornos enjoyados. Siempre disfruta de pasatiempos
y Su graciosa forma de Syamsundara, ante la que nos inclinamos tres veces, esta eternamente manifiesta.” (BS v.
31)

angani yasya sakalendriya-vrtti-manti

pasyanti panti kalayanti ciram jaganti

ananda-cinmaya-sad-ujjvala-vigrahasya
govindam adi-prusam tam aham bhajami

“Adoro a Govinda, el Sefor primordial, que eternamente ve, mantiene y manifiesta los infinitos universos, tanto
espirituales como mundanos. Su forma trascendental esta llena de bienaventuranza, verdad y substancialidad y por
lo tanto llena del esplendor mas impresionante. Cada uno de los miembros de esa figura trascendental posee en si
misma las funciones completas de todos los 6rganos”. (BS v. 32)

advaitam acyutamanadim ananta-rupam
adyam purana-purusam nava-yauvanam ca
vedesu durlabham adurlabham atma-bhaktau
govindam adi-purusam tam aham bhajami

“Adoro a Govinda, el Sefior primordial, que es inaccesible para los Vedas pero que es obtenible por la devocion puras
y sin manchas del alma. Es uno sin segundo, no esta sujeto a la decadencia y no tiene principio. Su forma es infinita
y es el principio de todo. Si bien es el purusa eterno y antiguo, es una persona que posee la belleza de la juventud
floreciente.” (BS v. 37)

ananda-cinmaya-rasa-prathibhavitabhis
tabhir ya eva nija-rupataya kalabhih
goloka eva nivasaty akhilatma-bhuto
govindam adi-purusam tam aham bhajami

“Adoro a Govinda, el Sefor primordial, quien, mientras reside en el corazoén de todos como el Superalma, también
reside en Su propio reno, Goloka, con Radha, que se parece a Su propia figura espiritual y que encarna la potencia
extatica de hladini. Sus compafieras son Sus confidentes, que son extensiones de Su forma fisica y que estan
permeadas con rasa espiritual siempre llena de bienaventuranza.” (BS v. 37)

premanjana-cchurita-bhakti-vilocanena
santah sadaiva hrdayesu vilokayanti

yam syamasundaram acintya-guna-svarupam
govindam adi-purusam tam aham bhajam

64



“Adoro a Govinda, el Sefior primordial, quien es Syamasundara, Krsna Mismo, que posee, atributos inconcebibles e
innumerables y a quien los devotos puros ven en su corazon de corazones con el ojo de la devocion, coloreado con
la salva del amor.” (BS v. 38)

sriyahkantah parama.purusah kalpa-taravo

druma bhumis cintamani-gana-mayio toyam amrtam
katha ganam natyam gamanam api vamsi priya-sakhi
cid-anandam jyotih param api tad asvadyam api ca
sa yatra ksirabdhih sravati surabhibhyas ca su-mahan
nimesardhakhyo va vrajati na hi yatrapi samayah
bhaje svetadvipam tam aham iha golokam iti yam
vidantas te santah aham iha golokam iti yam
vidantas te santah ksiti-virala-carah katipaye

“El reino trascendental de Vrndavana es completamente espiritual. Las gopis estan siempre presentes alli como las
amadas de Krsna y todas ellas tienen cuerpos espirituales como Krsna. En Vrndavana, Krsna es la Suprema Persona,
el amante trascendental de todas las gopis. Los arboles de Vrndavana son arboles que cumplen los deseos. La tierra
esta hecha de piedras preciosas y el agua es néctar.

Las palabras son vibraciones musicales y todos los movimientos son danza. La flauta es el constante compaiero de
Krsna. El planeta Goloka Vrndavan es auto-luminoso como el sol y esta lleno de bienaventuranza espiritual. La
perfeccion de la vida yace en saborear esa existencia espiritual, por lo tanto todos deberian cultivar su conocimiento.
En Vrndavana las vacas espirituales siempre estan proveyendo leche espiritual. Ni una sola particula de tiempo es
perdida aqui. En otras palabras, no hay pasado, presente o futuro. Dentro de ese universo material, los devotos adoran
esa morada trascendental como Goloka Vrndavana. El Sefior Brahma mismo dijo “Que adore aquella tierra espiritual
en la que Krsna esta presente.” (BS v. 56)

Resumen de la Iluminaciéon de Brahma

1) El Sefor Brahma recibi6 el Gopala mantra de Sarasvati y lo cantd por un largo tiempo.

2) Luego el Sefior Brahma medit6 y escucho la flauta de Krsna. El sonido de la flauta inicialmente llevo la forma del
Kama-gayatri, que en si mismo corporiza la esencia de todo el conocimiento de los tres Vedas, que incluye el
conocimiento de todos los otros Gayatri mantras tales como el Braham-gayatri y todos los otros procesos espirituales
como karma, jnana y bhakti.

2) Iluminado por el recordar, el Sefior Brahma meditd en aquel Kama-gayatri. A través de esto aprendio la expansion
del océano de verdad, realizo su relacion individual con el Sefior y entendid la naturaleza del mundo espiritual y del
mundo material de Krsna y las diversas ramas del conocimiento Vedico. Todas las visiones y realizaciones del Sefior
Brham estdn contenidas en el Brahma-samhita.

La siguiente descripcion de versos del Brahma-samhita muestra el camino de la iluminacion de Brahma. Versos 22-
23 — Brahma nace del ombligo de loto del Sefior Visnu y desea crear el mundo material. Versos 24-25 — El Sefior
Brahma recibe al Kama-bija y el Gopala-mantra de Krsna a través de Divya Sarasvati.

Versos 26-27 — El Sefior Brahma recibe el Kama-gayatri y obtiene la posicion de dos veces nacido.

Versos 29-55 — El Sefior Brahma le ofrece himnos a Sri Krsna.

Significado de Klim
Los Upanisads declaran que el universo fue creado de la silaba klim. La letra “K” representa a Krsna, “L” representa
a Radharani, “I” representa el dulce prema de Radha y Krsna y “M” representa el amoroso abrazo de Radha y Krsna

o los jivas que siguen el ejemplo de las gopis.

vrndavane ‘aprakrta navina madana’
kama-gatatri kama-bije yanra upasana

65



“En el reino espiritual de Vrnadavana Krsna es el Cupido espiritual y siempre fresco. Es adorado a través del canto
del Kama-gayatri mantra con la semilla espiritual klim.” (Cc. Madhya 8.138)

En la proxima cita Srila Prabhupada da otra traduccion de este verso: “La pafiabra klim adherida al Kama-gaytri es
explicada en el Brahma-samhita como la semilla trascendental del amor al Ser Absoluto o la semilla del Kama-
gayatri. El objeto es Krsna, quien es el siempre verde Cupido, y a través del la pronunciacion del klim mantra se
adora a Krsna.” (TLC cap. 31)

Srila Prabhodananda sarasvati da esta iluminacion sobre la palabra klim: “La maravillosa semilla trascendental de
mantras klim es descrita en el Gautamiya-tantra como teniendo cinco ornamentos. De la silaba klim el Sefior Brahma
creo el universo material. El elemento tierra fue creado por la letra L, el agua surgié de K, el fuego surgio de I, el
aire surgio de M y el éter surgio del punto sobre la M.

El Brihad Gautamiya Tantra dice: “K” se refiere al purusa conocido como Krsna, el hombre agresivo Supremo que
posee una forma que corporiza la eternidad plena, el conocimiento y la bienaventuranza; “I” es la prakrti conocida
como Radha, la mujer receptiva Suprema, quien es eternamente conocida como Vrndavanesvari, la Princesa mas
majestuosa de Sri Vrndavana; “L” es la felicidad de Su amor extatico mutuo que es la forma de la alegria pura y
bienaventurada; “M” con el bindu es la dulzura extatica de Su beso mas bienaventurado.

EL Sanat-kumara Asmita dice que la forma del cuerpo de Krsna es idéntica al kama-bija mismo. En otras palabras,
las letras de klim son no diferentes del dulce cuerpo de la Suprema Personalidad del Ser Absoluto. “K” se refiere a
la cabeza, frente, cejas, 0jos, nariz y orejas de Krsna; “C” — mejillas, barbilla, quijada, dientes, cuello, garganta y
espalda; “I” — hombros, brazos, codos, dedos, ufias; “M” — pecho, dos costados, panza y ombligo; el bindu — Sus
muslos, rodillas, muslos inferiores, tobillos, talones, pies, dedos de los pies y ufia de los dedos de los pies.

Klim también representa a las ocho consortes de Cupido: ”K” es Ratnapriya, Ratikala, Bhadra y Saurabha; “L” es
Sumukhi y Kalahamsi,”M” es Madanamada; el bindu es Kalapini.” (KVV)

Las siguientes citas sastricas explican la inconcebible potencia del mantra semilla klim. Si bien Prabhodananda
Sarasvati describe muchas visiones trascendentales que se manifiestan de la silaba bija klim, tal repeticion no tiene
falta porque su tnico proposito es glorificar a Radha y a Krsna. Después de todo, un rasagulla siempre es
refrescantemente dulce y rico sin importar cuantas veces es tomado.

“En el bosque de Vrndavana, que esta lleno de espléndida bienaventuranza que emana de la silaba bija del Kama-
gayatri mantra, un joven adolescete estd con una joven adolescente. La joven es el tesoro personificado del muy
maravilloso y dulce amor extatico. De cada uno de sus miembros trascendentales emana un océano de néctar de
esplendor dorado. El joven es la forma personificada del mas maravillosos y dulce néctar.

Dentro del espl’'ndido océano de luz manifestado de la silaba bija klim del Kama-gayari MATRA esta manifiesta la
dulve morada llamada Vrndavana. Dentro de aquella Vrndavana reside una pareja ilimitadamente dulce, bella y de
oscura complexion absorta en el disfrute de pasatiempos amorosos. Por favor adoren y sirvanles.

Mas alla del mundo material dominado por lo tres modos de la naturaleza esta el divino océano de bienaventuranza
que es la silaba bija klim del Kama-gayatri mantra. En aquel océano hay una isla increiblemente bella. En aquella
isla esta el reino de Vradavana y en un lugar recluido de Vrndavana hay un jardin del bosque encantadoramente
bello. En ese jardin estan Gandharvika-Giridhari. Los dos grandes tesoros de la bienaventuranza intensa y
trascendental. Por favor adorenlos con gran devocion.

Lejos de la energia material. Que es la raiz de innumerables universos materiales, esta el dulce néctar de la refulgencia
de lIa Suprema Personalidad del Ser Absoluto. Dentro de esa refulgencia estan los planetas de Vakuntha, y en la
porcion mas confidencial de Vaikuntha esta este glorioso y bienaventurado Vrndavana, espléndido con el bija del
Kama-gayatri. Por favor adoren a los arboles de Vrndavana, que crecen en una espléndida isla de dulce néctar surgida
del refulgente océano espiritual del Kama-gayatri bija. Estaos arboles son el maravilloso objeto de amor para la muy
encantadora y oscura pareja divina.

Aquel reino esta eternamente libre del mas leve contacto de cualquier deseo material. Se manifest6 de la silaba bija
del Kama-gayatri mantra. Esté lleno del néctar del amor extatico. Este lugar es la forma del Kama-gayatri bija y la
bienaventuranza de pasatiempos trascendentales. En este lugar siempre estan los supremamente bellos Gandharvika-
Giridhari.” (VM)

Significado de Kamadevaya

66



Kamadevata es el amo de los sentidos que juega (divyati) diversos pasatiempos por Sus deseos (kamena). Haciendo
sonar Su encantadora flauta o arqueando Sus seductoras cejas, Syamasundara muestra o expresa (divyati) Su deseo
(kaman). Krsna es el Kamadeva trascendental, el Dios del deseo, que conquista todo deseo redirigiéndolo hacia Si
Mismo.

“También es declarado en el Gopala-tapani Upanisad que cuando se habla de Krsna como Cupido (kamadevaya) no
se deberia pensar en El como el cupido de este mundo material. Como ya ha sido expicado, Vrndavana es la morada
espiritual de Krsna y la palabra Cupido también es espiritual y trascendental. No se deberia pensar que el Cupido
material y Krsna estan en el mismo nivel. El Cupido material representa la atraccion de la carne y el cuerpo exteriores,
pero el Cupido espiritual es la atraccion por la cual el Superalma atrae al alma individual. De hacho la lujuria y el
sexo existen en la vida espiritual, pero cuando el alma espiritual esta encarnada e elementos materiales, la necesidad
espiritual se expresa a través del cuerpo material y por lo tanto es reflejada pervertidamente. Cuando uno se vuelve
realmente diestro en la consciencia de Krsna, se puede comprender que el deseo por sexo es abominable, mientras
que el sexo espiritual es deseable. El sexo espiritual es de dos tipos: uno en acuerdo con la posicion constitucional
del ser y el otro en acuerdo con el objeto. Cuando se comprende la verdad de la propia vida pero no es esta
completamente limpio de la contaminacion material no se estd facticamante situado en la morada trascendental,
Vrndavana, a pesar de que se pueda entender la vida espiritual. Sin embargo, cuando se esta libre de la necesidad
del sexo del cuerpo material se puede obtener realmente la morada suprema de Vrndavana. Cuando se esta situado
de esta manera se pueden pronunciar el Kama-gayatri y el kama-bija mantra.” (TLC cap. 31)

Kamadevaya significa Aquel que realiza pasatiempos por Su deseo o por el poder de Su amor. Kama (amor) es
llamado un ministro por que aconseja. Kama permea a todo el universo de Brahmaloka hacia abajo. Kama tiene cinco
flechas que producen cinoc efectos: enloquecer, quemar, limpiar, obstruir y confundir. Estas flecha estd permeadas
por las siguientes cinco flechas; K — mango; L — asoka; I — madhavi; M - jazmin; bindu — bakula.

“El Gopala-tapani Upanuisad dice ‘Krsna es el Cupido trascendental de Vrndavana, El Krsna tiene cinco flechas de
flores que representan a gusto, tacto, vista oido y olfato. También representan a las cinco rasas: santa, dasya, sakhya,
vatsalya, madhurya. Los nombres de las cinco flechas: cittananda-dhara, vidyananda-dhara, sadananda-dhara,
kamananda-dhara, ramananda. Los nombres de la flechas de Krsna se corresponden con las cinco flores y cinco
dulces formas de Krsna: flor de mango - citta-kandarpa (Cupido de la mente); flor de asoka - kamananda-prakasa
(manifestacion de la bienaventuranza del amor); flor de bakula — vidyananda-dhara (tener la bienaventuranza de la
sabiduria). El lugar del divino amor de Cupido es Vrndavana. La flor de loto es Srimathi Radica y el sabor de Su
amor siempre estd mas alla de la comprension. Sri Krsna es una abeja suspendida sobre aquel loto y siempre bebiendo
su néctar.” (KVV)

Significado de Vidmahe

“Vidmahe significa podamos obtener o llegar a conocer y rendirnos inequivocamente a aquel Kamadeva que tiene
flores (puspa) como flechas (banaya).” (KVV)

Significado de Puspa, Banaya, Dhimahi

Puspa-banaya s un nombre para Cupido, quien también es conocido como Kandarpa o Kamadeva, el arquero de flores
que siempre dispara flechas de deseo sexual en los corazones de los caidos. Krsna, sin embargo, es el Kamadeva
trascendental, el Cupido espiritual, que dispara cinco flechas de flores en Su arco de flores. Estas son las flechas del
kama espiritual representadas por las cinco letras del kama-bija klim. Cada flecha, que esta permeada por por un tipo
diferente de flor, corresponde a otra parte de la dulce forma de Krsna. Estas flechas producen cinco maravillosos
efectos diferentes en los corazones de Sus devotos, que lo aman.

Dhimahi significa “Meditamos en aquel Kamadeva espiritual, el Sefior SriKrsna, quien es el completamente
atractivo, inteligente y sagaz Vidagdha Madhava. Disparando Sus cinco divinas flechas de flores (puspa banaya) en
el corazon de Su devoto, lo enloquece con el hechizo de Su belleza y prema. Entonces las flechas queman los deseos
materiales del devoto y limpian completamente Su mente y corazon.

67



Protegiéndolo, estas flechas obstruyen y previenen cualquier asalto posterior de la energia ilusoria, sobre ese devoto
plenamente rendido. Nadando en el océano lleno de bienaventuranza de su eterna relacion con Krsna, el devoto a
veces se vuelve superado y confundido por diversos sintomas extaticos. En ese momentos las acciones de un premika
bhakta tal, que baila con la melodia de la flauta de Kamadeva, pueden parecer sumamente irreales y confusas para
los jivas atados por las cadenas del deseo sexual.”

De esta manera se deberia meditar en los maravillosos efectos de las flechas del amado Kamadeva, Sri Krsnael
hermoso.

Significado de Tan

“Tan significa “aquello” — conocemos a aquel Kamadeva (Krsna). Meditemos en aquel Kamadeva que tiene flechas
de flores y es ananga, el Cupido sin cuerpo.” (KVV)

Significado de Ananga

La palabra ananga generalmente se refiere a Cupido, aquel que no tiene cuerpo, cuyo cuerpo una vez fue reducido a
cenizas por el Sefior Siva. Si bien Siva vencio parcialmente a Cupido destruyendo su cuerpo, Krsna lo elimina
completamente y lo enlista en Su servicio. La palabra ananga, por lo tanto, se puede referir a Krsna, el Kamadeva
trascendental que atrae los corazones de todas las personas puridficadas.

Los Acaryas dicen que ananga tamién se puede referiria Krsna, que una vez se desmayo debido al éxtasis del amor.
Esa vez Tulasi-manjari (Rati-manjari) se reclino contra la puerta del kunja y cant6 una dulce cancion de amor. AL
escuchar aquella cancion Krsna volvid a la vida. Habia perdido Su cuerpo (o consciencia corporal) debido al éxtasis
amoroso, lo que significa que se volvid ananga, sin un cuerpo o coonsciencia de Su cuerpo; pero a través del canto
de Tulasi volvié a Su cuerpo.

Significado de Pracodayat

“Pracodayat significa ‘Que aparezca entero’. Al meditar (dhimahi) en Krsna se obtiene conocimiento (vidmahe) de
Krsna en Sus pasatiempos de amor. Luego se reza a Krsna para que ayude a realizar esa forma (pracodayat), que
significa ‘Que El (Krsna) nos empuje a hacerlo.” ” (KVV)

En el octavo verso de Manah-siksa Srila Raghnath dasa Goswami reza “Oh Giriraja, por favor dame el amor conyugal
a Dsois y ocupame en el amoroso servicio de Gandharvika.” Dasa Goswmi usa la palabra “prerayati”, que significa
“El nos ocupara” (refiriéndose al servicio de Sri Radha). Los devotos que aceptan el servicio de Srimathi Radhika
como su vida y alma tomaran la palabra “pracodayat” en el Kama-gayatri como idéntica a la palabra prerayati. Los
sadhakas rezaran de la misma manera en que Raghunatha dasa Goswami rezé por el servicio de Sri Radha cuando
mediten en el Kama-gayatri.

Significado del Kama-gayatri

Kamadeva se refiere a Madan-mohana, la Deidad de Krsna, que significa iniciacién (mantra-diksa), que es una
funcidon de sambhandha. Puspabanaya se refiere a Govindaji, la Deidad presidiente de abhideya, que ayuda a despertar
el amor a Dios. Ananga se refiere a la Deidad de Gopinatha, que representa a prayojana, la meta de Krsna prema,
especialmente ejemplificada por el amor de las gopis.

“El Kama-gayatri esta dividido en tres partes que representan a sambandha, abhideya y prayojana. 1) Kamadeva -
es la Deidad (Madan-mohan) que cautiva nuestras mentes y corazones para establecer nuestra relacion con Krsna
(sambandha-tattva). 2) Puspabanya — es El (Govindaji) quien lleva las flechas de flores y desarrolla nuestra relacion
con Krsna como sirviente de las gopis (abhideya-tattva). 3) Ananga — es El (Gopinatha) quien entrega la maxima
meta de la vida de satisfacer a las gopis, a Radhika y a Syama (prayojana tattva).

El Kama-gayatri es exactamente como un himno Vedico, pero es la Suprema Personalidad del Ser Absoluto Misma.
No hay diferencia entre el Kama-gayatri y Krsna. Ambos estan compuestos de 24 /4 silabas trascendentales. El mantra

68



escrito en letras también es Krsna y el mantra se eleva exactamente como la luna. Debido a esto hay una refelxion
pervertida de dedeso en la sociedad humana y entre todos los tipos de entidades vivas.

En el mantra klim kama-devaya vidnahe puspa-banaya dhimahi tan no ‘nangah pracodayat Krsna es llamado
Kamadeva, Puspa-bana y Ananga. Kamadeva es Madan-mohana, la Deidad que establece nuestra relacion con Krsna.
Puspa-bana (“Aquel que lleva una flecha hecha de flores™) es Govinda, la Personalidad del Ser Absoluto que acepta
nuestro servicio devocional. Y Ananga es Gopijana-vallabha, quien satisface a todas las gopis y es la maxima meta
en la vida.

El Kama-gayatri (klim kama-devaya vidmahe puspa-banaya dhimahi tan no ‘nangah pracodayat) simplemente no
pertenece a este mundo material. Tras avanzar en la comprension espiritual, un devoto adora a la Suprema
Personalidad del Ser Absoluto con sus sentidos espirituales y cumple los deseos del Sefior.

man-mana bhava mad-bhakto
mad-yaji mam namskuru
mam evaisyasi satyam te
pratijane priyo ‘si me

‘Siempre piensa en Mi y conviértete en Mi devoto. Adérame y ofrece tus homenajes a Mi. Asi vendras a Mi sin
fallar. Te prometo esto porque eres Mi querido amigo.” (Bg. 18.65).” (Cc. Madhya 8.138 ¢.)

Srila Visvanatha Cakravarti Thakura define el Kama-gayatri: “El Kama-gayatri es un maha-mantra que fluye de
acuerdo al deseo. Los sadhakas que cantan este mantra tienen su proximo nacimiento en Vraja-mandala. En otras
palabras obtienen un cuerpo espiritaul como una de las asociadas eternas de Vrajavasi de Krsna para el proposito de
rendir servicio devocional puro.

“El objeto de adoracion de este mantra es Rasaraja Sri Krsna, el rey de srngara-rasa (la forma mas bienaventurada de
amor conyugal extatico). El es Madana, el Cupido trascendental; El es Krsna, el completamente atractivo; El es
Nandatmaja, el querido hijo de Nanda Baja y El reside en un solo lugar - el reino lleno de bieanventuranza de Vraja-
dhama.

Klim — debido a que roba las mentes de las vraja-gopis, lideradas por Srimathi Radhika, con la dulzura de Su flauta
(venu-madhurya), se usa la palabra klim.

Kamadevaya — Debidso a que roba la discriminacion de las vraja-gopis lideradas por Srimathi Radhika, con la
dulzura de Sus pasatiempos (lila-madhurya), se usa la palabra kamadevaya.

Puspa-banaya — Debido a que Krsna estimula la excitacion del bienaventurado humor del goce en union con las
vraja-gopis, lideradas por Srimati Radhika; y que estimula el sambhoga-rasa a través de otras cosas, incluyendo la
dulzura de Sus cualidades graciosas y adorables (lavanya-guan-madhuryadi), se unas la palabra puspa-banaya.

KLIM KAMA-DEVAYA VIDMAHE

La palabra kama (deseo) indica sambandha (relacion con el Sefior) y también connota anuga (seguir obedientemente).
Este gayatri solo se usa para la adoracion en el camino de amor devocional espontaneo conocido como kamanuga.
Kamanuga es aquella senda que sigue el deseo sexual trascendental purificado para servir a Radha y Krsna. El efecto
de este mantra es que ilumina e intensifica la manifesatacion de los deseos propios més acariciados.

Vidmahe — “Conocemos” a aquella Persona, Kamadeva, que juega segln el deseo de Su propio corazon. Ewn otras
palabras, kama-devaya-vidmahe significa “nosotros que estamos haciendo esta sadhana en vraja-madhurya-rasa
estamos al tanto en la consciencia s6lo porque nuestra consciencia es para Kamadevaya, Quien es el Cupido
trascendental Krsna.

PUSPA-BANAYA-DHIMAHI
“Kamadevaya es un “puspa-banaya” — un arquero de flores que usa cinco armas, que son las cinco letras del kama-
bija flim. Disparandolas con Su arco sarnga, estas cinco armas hacen que el arco actiie en cinco cualidades

especificas.
Dhimahi — “Meditamos” en este tipo de puspa-bana.

69



TAN NO ‘NANGAH PRACODAYAT

Ananga — El quien es el Cupido trascendental todo permeante sin cuerpo; El esta situado en Vraja como el joven y
fresco Cupido trascendental; El es el seductoramente adolescente Dios del amor. El es el objeto digno de adoraciones.
El no s6lo atrae los corazones y mentes de todos los seres vivos, sino que incluso atrae Su propia mente.

Su belleza personal superexcelente no puede ser igualada o repasada por ninguna otra forma. El es Syama, la belleza
oscura que posee la luminosidad corporal de una fresca nube de monzén. Su cuerpo trascendental es el flujo
comprimido viviente de humores sexuales divinos. Su estatura personifica perfectamente al Rey de Srngara-rasa (el
adorno del modo mas intimo de los humores conyugales supremos).

Nah — este tipo de Sefior

Pracodayat — Que este tipo de Seflor esté complacido con nosotros y que nos ocupe amablemente en Su propio
servicio amoroso.” (MD)

Srila Visvanatha Cakravarti Tahkura ha dado una maravillosa explicacion del significado intimo del Kama-gayatri.
Los aspirantes a sirvientes estan para siempre endeudados con tan buenos rasika acaryas por conferir su misericordia
sin limites. So6lo los devotos mas avanzados pueden tener tener tales revelaciones. Si no se estd tan avanzado, se
deberia continuar sinceramente cantando el amntra con la fuerza de la orden del maestro espiritual. La combinacion
de bhakti genuino y la fe en el guru y Krsna gradualmente califican al devoto para ver a Krsna en Su forma mas
encantadora como kamadeva, el siempre fresco Cupido trascendental. Brahma personalmente dio el ejemplo de un
alma perdida y confundida que finalmente se volvi6 consciente de Krsna a través de su actitud devocional sincera.
Similarmente cualquiera que siga sus huellas (mahajana yena gatah sa partah) puede lograr las mismas bellas
realizaciones.

Significados Adicionales del Kama-gayatri

“Meditemos en ese nuevo Cupido trascendental de Vrndavan, Sri Krsna, quien es siempre joven y encantador. Por
Su deseo Syama juega en diferentes pasatiempos. Tratemos de conocer a ese Kamadeva, Sri Krsna, que tiene cinco
flechas de flores que dispara de las cinco cuerdas de hilos de Su arco. Sri Krsna es Rasaraja, el rey de todos los
humores del amor conyugal, y nos complace grandemente ocupandonos en su servicio amoroso trascendental.”

Las Lunas de Krsnacandra

kama-gayatri-mantra-rupa, haya krsnera svarupa,
sardha-cabbisa aksara tara haya

se aksara ‘candra’ haya, krsne kari’ udaya,
trijagat kaila kamamaya

“Krsna, la Suprema Personalidad del Ser Absoluto es idéntico (krsnaera svarupa) con el himno Vedico conocido
como Kama-gayatri (kama-gayatri-mantra-rupa), que estd compuesto de veinticuatro silabas y media. Aquellas
silabas son comparadas con lunas que surgen de Krsna. Asi todos los tres mundos estan llenos de deseo.” (Cc. Madhya
21.125)

“El himno Vedico conocido como Kama-gayatri describe la cara de Krsna como el rey de todas las Iunas. En la
lengua metafoérica hay muchas lunas diferentes, pero son todas una en Krsna. Esta la luna de Su boca, la luna de Sus
mejillas, las manchas Iunares de pulpa de madera de sandalo en Su cuerpo, las lunas de las puntas de los dedos de
Sus manos y las lunas de las puntas de los dedos de Sus pies. De estamanera hay veinticuatro lunas y media y Krsna
es la figura central de todas ellas.” (TLC cap. 10)

Srila Visvanatha Cakravarti Thakura da una descripcion maravillosa de las 24 lunas y media en el cuerpo
trascendental de Krsna:

“En el Kama-gayatri hay 24 silabas y media; y estas forman 24 lunas y media. Estas lunas surgen en la forma corporal
de Sri Krsna y asi hacen a las tres palabras, kama-maya, o permeadas con Su propio deseo sexual trascendental de
jugar. Los sastras describen las identidades lunares entre las silabas del Kama-gayatri mantra. La cara de Krsna es

70



una luna llena, Sus mejillas son dos, Su frente es media luna, la tilaka en su frente es una luna llena, las uias de las
manos son diez lunas y las ufias de los dedos de Sus pies son diez lunas. Asi, las autoridades inteligentes han revelado
que todas las 24 silabas y media del Kama-gayatri mantra forman sistematicamente las diferentes lunas que
corresponden a las lunas de las propiedades corporales de Sri Krsna.

“Si bien en el Caitanya-caritamrta Sri Krsnadasa Kaviraja también ha listado que las letras en el Kama-gayatri mantra
son 24 y media. Una gran duda surgié en mi. Me parecié que Sri Krsnadasa Kaviraja habia de alguna manera
rechazado el hecho aparente de que el Kama-gayatri mantra contiene 25 silabas. Por lo tanto me pregunté - ;sobre la
base de qué pruebe de las escrituras dice que el mantra solo tiene 24 silabas y media?

Al repasar diversos sastras tales como el Hari-namamrita-vyakarana, los Puranas, los Agamas y el Nitya-sastra
descubri que el nimero de silabas en el Kama-gayatri mantra es de exactamente 25. Mas aun, el Brhan Naradiya
Purana dice ‘Sri Radha es la Princesa de Vrandavana-dhama y Su forma trascendental esta compuesta de 25 silabas’.
Tras buscar en todas las obras que describen vocales y consonantes no pude encontrar prueba en ningun lugar de que
este mantra tiene 24 silabas y media. Por lo tanto quedé inmerso en un gran océano de duda.

(Es posible que Sri Krsnadasa Kaviraja Goswami no estuviese al tanto de todas estas cosas? No., no es posible.
Definitivamente esta en pleno conocimiento de todo y por lo tanto esta completamente libre de todos los defectos
materiales comunes de error, ilusion, etc. En su gran tratado Sri Caitanya-caritamrta Krsnadasa Kaviraja describe las
lunas en el cuerpo trascendental de Krsna:

En el humor de Srimati Radhika, Sri Caitanya Mahaprabhu describe la relacion entre la forma trascendental de Krsna
y el Kama-gayatri mantra. ‘La forma de Krsna esté representada en el Kama-gayatri mantra, que contiene veinticuatro
silabas y media. Estas silabas son veinticuatro lunas y media que surgen en Krsna y llenan los tres mundos con deseo.
iOye Sakhi! La cara de Krsna es el rey de las lunas y Su cuerpo es el trono en el que se siente para gobernar el reino
y mantener la sociedad de lunas. Las refulgentes mejillas de Krsna, que desafian el brillo de espejos enjoyados, son
dos lunas llenas. Su frente tiene la forma de media luna y el punto de pasta de madera de sandalo sobre ella es como
una luna. Sus ufias son como una mercado de lunas que bailan sobre Su flauta. Su cancidon es la melodia de esa flauta.
Las ufas de Sus pies son como una hueste de lunas que bailan sobre el suelo y cuya cancion es el tintinear de los
adornas de Sus tobillos.” (Cc. Madhya cap. 21)

Incluso tras considerar esto exhaustivamente desde muchos puntos de vista, todavia no podia llegar a una conclusion
fija. En ese momento abandoné todos los esfuerzos por encontrar una respuesta. Dejando de lado toda comida y
bebida, me entristeci tanto en mi mente que decidi abandonar mi cuerpo. En este triste estado de animo me senté
quieto en las orillas de Radha-kunda. ;Si no se esta correctamente consciente siquiera de las silabas del mantra, como
es posible entonces volverse consciente del Sefior? Por lo tanto es adecuado abandonar el cuerpo.

Muy pasada la medianoche finalmente me dormi. Entonces, de repente, vi que aquella Sri Vrsabhanunandini, Srimati
Radhika Misma, se habia aparecido delante de mi y comenz6 a hablar:

iOh Visvanata! ;Oh Hari Vallabha! jPor favor, levantate! Lo que ha escrito Krsnadas Kaviraja es verdad, el también
es Mi muy confidencial sirvienta. Por Mi misericordia sabe todo sobre Mis humores secretos mas intimos. Por favor,
no tengas duda alguna sobre su declaracion. Este es el mantra para adorarme — de hecho, puedo ser conocida a través
de las silabas de este mantra. Pero sin Mi misericordia nadie puede aprender nada sobre el misterio de estos asuntos.
La soluci{on a la cuestion de la media silaba se encuentra en el libro conocido como Varnagama-bhasvadi. Al ver
este libro, Sri Krsnadasa Kaviraja escribi6 aquello, Ahora, por favor escucha. Tras despertarte lee ese libro y compila
toda la evidencia para el bien de otros’.

Escuchando estas palabras de Srimati Radhika volvi ala consciencia y me levanté rapidamente. Mi confusion se habia
ido. Pero llorando “jOh infortunio! jOh infortunio!” me lamenté una y otra vez por perder el darsana de Radhika.
Manteniendo Su orden en mi corazén, me esforcé por cumplirla.

Cuando Radhika me estaba hablando de la media silaba en mi vision, me habia dicho lo siguiente: ‘La letra “ya”
(devasya) seguida por la letra “vi” (vidmahe) es considerada una media silaba. Esta cae sobre la frente de Krsna, que
forma el halo de una media luna. Todas las demas letras del mantra son silabas enteras y por lo tanto lunas enteras.”
La descripcion de la media silaba, segtn la instruccion directa de Srimati Radhika Misma, de hecho es encontrada
en el libro llamado Varnagama-bhasvadi, de la siguiente manera: ‘La letra ya, al ser seguida por la letra vi, es
celebrada como una media silaba.” Aquello que libera al que cantas es conocido como Gayatri.” (MD)

Srila Bhakti-prajanana Kesava Maharaja una vez dio esta definicion del Kama-gayatri: “El Kama-gayatri es Radha
y Krsna. Sélo canta sinceramente y el mantra te revelara todo.” jJaya, Jaya Sri Radhe!

71



Meditaciones en el Kama-gayatri

El Svayambhuva-agama sastra menciona esta meditacion en el Kama-gayatri: “Inmerso en el éxtasis, Sri Mukunda
toca triunfantemente Su murali mientras va de arboleda en arboleda en el bosque de Vrndavana. Su bello cuerpo esta
vestido en adorable ropa y es abrazado por Sri Radha. Completamente subyugado por el amor de Radica, Syama es
adicto a disfrutar de Ella. Lleno de amor por Radica, Syama a veces revela Su humor de deseo sexual sonriendo y
moviendo seductoramente Sus cejas.”

Srila Krsna dasa Kaviraja escribio el siguiente verso para meditar en Radha-Govinda en Yogapitha.

divyad-vrndavana-kalpa-drumadhah

srimad-ratnagara-simhasana-sthau

srimad-radha-srila-govinda-devau

prestalibhih sevyamanau smarami

“Medito en las formas indescriptiblemente bellas de Radha-Govinda, sentados en un trono enjoyado sumamente
elegante en el medio de un kunja confidencial bajo un arbol kadamba en el centro de Vrndavana, que esté lleno de
arboles de los deseos trascendentales. Radha-Govinda estan rodeados por Sus mas intimas sakhis y manjares, cuyos
0jos como abejas toman el néctar ambrosial que cae de las caras de loto de la Divina Pareja. Inmersos en prema, las
sakhis rinden varios servicios placenteros como abanicar y ofrecer tambula. Que mi mente y mi corazén siempre
estén absortos en recordar este maravilloso pasatiempo trascendental.” (Cc. Antya 1.6)

Este verso, que es conocido por todos los Vaisnavas Gaudiya en realidad representa un nivel muy alto de consciencia
de Krsna. Un devoto que es espiritualmente avanzado puede recordar este verso junto con la siguiente meditacion.
Al cantar silenciosamente el Kama-gayatri mantra en la mente y el corazén, el sadhaka deberia meditar en Radha y
Krsna sentados en el medio de un gran trono de loto rosado y enjoyado en un templo dorado a las orillas del Yamuna.
Este lugar es conocido Govindasthali o el Vrndavana Yogapitha. Radica ofrece pan a Krsna y el maestro espiritual
esta parado a un costado, esperando rendirle servicio a Sri Radha. El discipulo esté alli en su sida-deha, asistiendo a
su guru sosteniendo un jarro de agua perfumada o un camara para que lo ofrezca a Srimati Radhika.

Beneficios de Cantar el Kama-gayatri

“Gayatri emand como la cancon de la flauta de Krsna. Entr6 a los oidos dsel sefior braham e inmediatamente se
manifesto en su boca de loto, Asi recibiendo el Gayatri como emanaba de la divina cancion de la flauta de Sri Krsna,
el guru original, el SeflorBraham fue el vado a la Posicion de dos veces nacido.” (BS v. 27)

“La divina vibracion de Krsna es el sonido de la verdad, la cognicion y el éxtasis (saccidanandamaya). EI parangon
de los Vedas esta presente en ese sonido divino. El Kama-gayatri es superior a entre todos los Gayatris porque la
plegaria y la meditacion contenidos en ¢l estan llenos de los mas altos pasatiempos trascendentales (Krsna y las gopis
en Vrndavana), que no son encontrados en ningun otro Gayatri,

El Kama-gayatri, que es obtenido como la continuacion del Gopala-mantra indica la realizacion de los pasatiempos
trascendentales de Gopi-jana-vallabha, el amado de las gopis, tras perfeccionar la propia meditacion y plegaria para
obtener el servicio de aquel Dios del amor trascendental, Kamadeva, el Cupido espiritual conocido como Sri Krsna.
En todo el mundo espiritual no hay forma de de amor divino mas alta que la de obtener una relacion extatica llena
de rasa con Krsna bajo el refugio de las gopis.” (BS v. 27 c. adaptado)

El Brama Sambhita dice “Cantando el Kama-gayatri se realizara la sublime belleza de Krsna.” Se vera fia forma
trascendental de Krsna, Syamasundara, en el centro del propio corazon vy, si el Sefior lo desea, también se podra ver
a Krsna afuera, saksad-darsana. Este mantra ayuda a un devoto a desarrollar las cualidades trascendentales de Krsna
y habilita a percibir los pasatiempos trascendentales bienaventurados de Radha y Krsna en aprakrta Vrndavana. Krsna
se manifestd a Si Mismo ante el sadhaka en la forma de Radhika-Syama rodeado por la sakhis. Asi se obtendra la
oportunidad de servir a Yugala-kisora en Sus pasatiempos trascendentales bienaventurados.

“Quienquiera que cante con fe el kama-bija combinado con el Kama-gayatri una y otra vez obtendra prema-siddhi y
sin duda obtendra el amoroso servicio de Radha y Krsna en Vrndavana.” (SKS)

72



“Al meditar enel Kama’gayatri el Sefior Braham comenzo a pensar ‘Soy una eterna sirvienta de Krsna’. Si bien los
misterios profundos de actuar como sirvienta de Krsna no le fueron revelados, su discriminacion de espiritu y materia
se desarroll6 a tal grado que el Sefior Brahma conoci6 bien al océano de verdad. Cuando todas las verdades de los
Vedas se manifestaron asi dentro de él ofrecio su plegaria (Brahma-samhita), que es la esencia de todos los Vedas,
al Supremo Sefior Krsna. Ya que el Brahma-samhita contiene el vaisnava-siddhanta completo Sri Caitanya
Mahaprabhu le ensefi6 este himno a Sus devotos favoritos.” (BS v. 28 c.)

73



Capitulo Ocho

GOPI BHAVA MANTRA

Introduccion

Al momento de recibir sannyasa los Vaisnavas Gaudiya reciben el Gopi-hbava mantra para el desarrollo interno de
Krsna-prema. El Gopi-bhava mantra a veces es llamado “el sannyasa mantra”, pero esta descripcion no es
completamanete exacta ya que los babajis también cantan este amntra. El Bopi-bhava mantra es mencionado en el
Samskara-dipika de Gopala Bhatta Goswami. El sannyasa mantra en realidad se refiere a un verso del Srimad
Bhagavatam cantado por los avadhuta-brahmana de Avantipur.

El Sannyasa Mantra (de los avadhuta-brahmana)

etam sa asthaya paratma-nistham
adhyasitam purvatamair maharsibhih
aham tarisyami duranta-param,

tamo mikundanghri-nisevayaiva

“Cruzaré el inconquistable océano de la ignorancia estando firmemente dfijado en el servicio de los pies de loto de
Krsna. Esto fue aprobado por los acaryas previos, que estaban fijos en la firme devocion al Sefior, Paramatma, la
Suprema Personalidad del Ser Absoluto.” (SB 11.23.57)

Una segunda traduccion es de esta manera: “Los grandes sabios previos han aceptado y mostrado el camino de
sannyasa. Ahora he adoptado esa misma forma de vida. Ahora, dejado todo de lado, correré hacia Vrndavana. Allj,
tomando el nombre de Mukunda, Krsna, cruzaré el océano de la ignorancia. Cruzando esta maya, llegaré a
Vrnadavana y entraré al servicio de Krsna.” (GV)

“Pasando a través del pedazo de tierra conocido como Radha-desa, Sri Caitanya Mahaprabhu recit6 este verso en
éxtasis.” (Cc. Madhya 3.4) “El sannyasa mantra deberia ser estudiado muy seriamente. Aquellos que aceptan el
orden sannyasa deberian entender deberian tratar de entender este importante mantra especialmente.” (SPg. 20/2/70)
El sannyasa mantra da una imagen general del ideal de un sannyasi: obtener la liberacion practicando una vida de
renunciacion mientras se ofrece a si mismo para el servicio del Sefior Krsna. Un sannyasa piensa con gran
determinacion: “Ofreciéndome a mi mismo al servicio de Krsna (mukunda-seva) mi entorno ilusorio se desvanecera
automaticamente y obtendré el servicio eterno a Krsna en Goloka Vrndavana.” A través de este mantra el sannyasi
jura no hacer nada que no sea para el servicio y el placer de Mukunda, Krsna. El sadhaka renunciado mantiene la
firme resolucion de no volver a su entorno previo. Piensa “Desde hoy me ofrezco exclusivamente para el servicio de
Radha y Krsna.”

Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura dice que de los sesenta y cuatro puntos requeridos para rendir servicio
devocional, la aceptacion de las marcas simbdlicas de un sannyasi es un principio regulativo.

Si se acepta el orden sannyasa, la preocupacion principal es dedicar la vida completamente al servicio de Mukunda,
Krsna. Si no se dedica completamente la mente y el cuerpo al servicio del Sefior, no se vuelve uno realmente un
sannyasi. No se trata simplemente de cambiar de vestidos. La vestimenta no es sannyasi, pero la actitud de servicio
a Krsna si lo es.

La palabra paratma-nistha (mencionada en el verso anterior) significa ser un devoto del Sefior Krsna. Paratma, la
Persona Suprema, es Krsna. Aquellos que estdn completamente dedicados a los pies de loto de Krsna en servicio son
realmente sannyasis. Como formalidad el devoto acepta los tres dandas. Ademas se deberia adherir el jiva-danda al
tri-danda. Estos cuatro dandas, juntos como uno, son simbolos del servicio devocional sin manchas al Sefior. En el
Srimad Bhagavatam no hay tal cosa como un ekadandi-sannyasi (aceptado por los sannyasis Mayavadi); de hecho,
el tridandi sannyasi es aceptado como la representacion simbolica del orden sannyasa. Citando este verso del Srimad-
Bhagavatam, Sri Caitanya Mahaprabhu acept6 el orden sannyasa recmendado en el Srimad Bhagavatam.” (SB
11.23.57 c.)

74



Rogar por Prema

En Caitanya-caritamrta,Sri Krsna dasa Kaviraja explica como los antaranga-bhaktas (premika bhaktas) de Sri
Caitanya, los seguidores de Sri Gadadhara Pandita, fueron sumamente exitosos al expandir el movimiento sankirtana
del Sefior. La indicacion es que cuanto mayor el amor por Krsna, més exitosa serd la prédica. Ya que los sannyasis
primariamente son predicadores, su primer y principal deber es amar a Krsna. El sannyasa asrama por lo tanto pone
énfasis en el desarrollo interno de gopi-bhava, o Krsna-prema. En cuanto as este punto Srila Prabhupadsa dijo una
vez en Hyderabad: ‘Si no tienes suficiente amor por Dios no puedes predicar. ;Porqués estas predicando? Solo
muéstrame el ejemplo.” (SPg. 74/35)

La razon externa para tomar sannyasa es predicar consciencia de Krsna en cada pueblo y aldea, pero internamante se
deberia pensar “Acepto sannayasa s6lo para complacer a Radha y Krsna, para facilitar el desarrollo de gopi-bhva —
puro amor altruista.

Significado de Om
Om significa la forma amororsa combinada de Radha y Krsna y la entidad viva.
Significado de Klim

La palabra klim tiene diversos sonidos. “Ka” significa el cuerpo trascendental de Sri Krsna, que estd compuesto de
eternidad, conocimiento ilimitado y bienaventuranza siempre creciente. “La” significa el prema vilasa (los bellos
pasatiempos originados de Iso intercambios amorosos entre Radha y Krsna) de Radha-Syama. “I” representa la forma
de parama-prakrti, Vrndavasnesvari Sri Radha. “M” es la bvienaventuranza del amor conyugal generado cuando
Radha y Krsna se besan. El bindu, el punto sobre la “M”, es Su beso.

A veces hay confusion entorno a dos palabras del Gopi-bhava mantra, a saber, klim y svaha. Un sannyasi Gaudiya
ha dicho que en este mantra estas dos palabras son neutras; no son ni masculinas ni femeninas. Klim es tanto el poder
como el poderoso. Klim representa a Kamadeva Krsna. Si bien klim no ha tomado el nombre de Radha, ha toamdo
el poder de Radha. El sujeto es Krsna, pero sin el poder o saktide Radha, Krsna no puede existir como el sujeto
independiente adecuado. Por favor referirse a los capitulos seis y siete para una mayor descripcion de klim.

La palabra svaha significa yogamaya. En otras palabras “Con las bendiciones y la asistencia de la potencia yogamaya
de Krsna, me ofreceré a los pies de loto de Radharani.”

Significado de Gopi Bhava

Gopi-bhava-asrayaya significa gopi-bhava solo para Vrajendrananda Sri Krsna, no para Narayana, Visnu u otros. Sri
Caitanya Mahaprabhu ensefio el principio de gopi-bhava de ofrecer todo el amor a Krsna en el humos de las Vraja
gopis. En el siguiente verso Srila Visvanatha Cakravarti Thakura revela la supremacia de adorar a Krsna en Su
sagrada morada de Vrndavana.

aradhyo bhagavan vrajesa-tanayas tad-dhama vrndavanam, ramya kascid upasana vraja-vadhu-varga-virya kalpita,
srimad-bhagavatam amalam puranam prema pum-artho mahan, sri caitanya mahaprabhor matam idam tatradah na
parah. “La filosofia del Sefior Caitanya es que Krsna es el Gnico objeto de adoracion y similarmente Su lugar,
Vrndavana-dhama, también es adorable. Vrajendra-nanadana Hari, Krsna. Krsna se complace mucho cuando se le
habla como Vrajendra-nandana, Yoganandana.” (SPT 28/7/66)

“Sri Caitanya Mahaprabhu dijo aradhyao bhagavan vrajesatanayas tad-dhama vrndavanam. Vrndavana es igual de
bueno que Krsna. Por lo tanto si se obtiene de alguna manera la oprtunidad de vivir en Vrndavana; y no se es un
farsante sino que realmente se vive en Vrndavana y concentra la mente en Krsna se es liberado de la atadura material.”
(SB9.19.9¢.)

“Ramya kacid upasana vraja-vadhu-vargena ya kalpita. El mejor método de adoracion a Krsna fue exhibido por las
gopis, Ahora, ;cuales eran los métodos de adoracion de las gopis? No eran eruditos o Vedantistas muy sapientes ni
eran teosofistas o especuladores mentales. Eran jovenes de aldea ordinarias; no eran de familias muy altas. Eran hijas

75



de pastores de vacas, El método de adoracion a Krsna de las gopis eras que no podian olvidar a Krsna incluso por un
momento. Esa era su calificacion.

Trataré de explicar como amaban a Krsna. Cuando Krsna se habia ido de la aldea cuidando a las vacas, las gopis
pensaban ‘Oh, el pie de Krsna es tan suave y esta caminando descalzo sobre el suelo. jLas partes de la piedras deben
estar pellizcando Su pie; y cuanto estd sufriendo!” Asi lloraban en su casa. Al cocinar o alimentar a los nifios las
gopis siempre pensaban en Krsna. Esa era su unica calificacion. Estaban tan absortas en pensamientos de Krsna que
no pasaba un solo momento sin consciencia de Krsna.

Por eso Caitanya Mahaporabhu recomienda ramya kacid upasana vraja-vadhu-vargena ya kalpita. No hay mejor
método de adoracion que aquel concebido por las gopis. Las gopis siempre estaban conscientes de Krsna, las veinti
cuatro horas. Las gopis le pedian a Krsna ‘Mi querido Krsna, muchos yogis y personas santas van al bosque a meditar
en Tus pies de loto. Si bien tratan de meditar, piensan enotra cosa y su meditacion falla. Pero en nuestro caso Tus
pies de loto estan tan fijados en nuestros corazones que s6lo pensamos en Ti y no podemos cumplir con nuestros
deberes familiares. Asi que por favor sal de nuestros corazones para que podamos cumplir con nuestros deberes.
Esto es consciencia de Krsna ideal. Tiene que moldear su vida de tal manera que siempre piensen en Krsna. Las gopis
eran amas de casa, sin embargo, a pesar de todos sus deberes domésticos solo pensaban en Krsna.” (SPG 16/3/68)
“Asi que esta es la filosofia de Caitanya Mahaprabhu, que aradhya-vastu, el Dios digno de adoracion, es Krsna. Y
como El es digno de adoracion, Su dhama también es digno de adoracion. No deberiamos cometer ninguna ofensa
en el dhama y deberaimos seguir los pasos de Sri Caitanya Mahaprabhu. Entonces seremos favorecidos por la gracia
de Krsna para entenderlo a El y a Sus pasatiempos con Radharani.” (SPG 14/3/74)

En Vrndavana las gopis adoran a Krsna, el Cupido trascendental, a través de parakiya madhurya ujjavala rasa, el
humor de que son las amantes de Krsna, no esposas legales con amor de casadas hacia El. Las gopis son la saktis
personales de Krsna; pero en Vrndavana Yogamaya muestra que son prakiya upapati (no casadas con Krsna, sino
con otros gopas). El madhurya-rasa de las vraja-gopis no es el tipo ordinario, sino una variedad espiritual llamada
unnata-ujjvala prema. Las gopis estan llenas de seva-bhava, el humor del servicio altruista. Su amor o bhava es
totalmente libre de kama, deseo sexual mundano.

Las mentes de las gopis son perfectamente puras (nirmala), llenas de prema y completamente libres de deseos egoistas
(anyahbilasita sunyam). Su devocion es conocida como rasa-mayi bhakti. El bhava o amor hacia Krsna de lasgopis
es llamado mahahbava. Cuando anuraga, un estsadio avanzado de prema trascendental se manifiesta de una manera
muy maravillosa en su forma sin rival, que es asamurdhva (nada se puede comparar con ello o superarlo), se vuelve
mahabhava.

Incluso Syamasundara, el Kamadeva trascendental, se vuelve loco por ese estado de amor conocido como
mahabhava. Solo el amor de Srimati Radhika super incluso a esto en lo que es llamado madan-akhya mahabhava.
Cuando todos los siete estados (sneha, maan, pranaya, raga, anuraga, bhava, mahabhava) de prema trascendental
hasta mahabhava se manifiestan simultaneamente y aparecen en Srimati Radhuka, la quientesencia personificada de
la divina potencia del palcer (hladini-sakti) de Krsna, exhibe un estado sumamente tnico de éxtasis que no es igualado
por ninguna otra vraja-gopi. Ese estado superexcelente de bhava es llamado madan-akhya mahabhava.

El Ujjvala-nilamani explica que Sri Krsna se vuelve loco bajo la influencia del maravilloso prema de las gopis.
Normalemente la mente de Krsan es compuesta y pacifica. Pero el poder del bhsava de lasgopis supera la mente de
Krsna. Se vuelve tan confundido y perturbado que no sabe qué hacer. En el prema ordinario, Krsna devuelve el amor
de Su devoto en una medida igual. Pero con el mahabhava de las gopis Krsna siente “No puedo devolver ni reciprocar
debidamente con la intensidad del prema de las gopis, jy Me vuelve loco!”

Toda Goiii posee mahabhava, pero so6lo Srimati Radica tiene madan-akhya mahabhava. En este nivel de mahabhava
las gopis solo quieren dar placer a Krsna. Estan completamente libres de cualquier deseo de satisfaccion o felicidad
personal. En ese humor tienen union con Krsna. Sin embargo, entre Gaudiyas Vaisnavas el logro mas alto es el
servicio en manjari bhava. El humor de las manjaris es bellamente descrito en esta cita deAnanda Candrika:

‘;Oh Krsna! Mas atn que el placer de tener Tu asociacion corporal directa, siempre deseamos el placer de verte
disfrutar intimamente con Radhika en los nikunjas de Vraja. En ese momento sentimos la mayor felicidad, mientras
Te miramos a través de los agujeros de las paredes.”

Este es el nivel de manjari-bhava sobre el cual el sadhaka medita con las palabras Gopi-bhava asrayaya. Las manjaris
no desean asociarse personalmente con Krsna, sino que se sienten extremadamente felices cuando Srimati Radica
Misma se esta asociando con Krsna. Piensan “Oh, como disfrutan.” Este es el mula-mantra de la adoracion de las

76



Gaudiya Vaisnavas que también es conocido como srestha manjari-hbava sadhana, practica en el humor de una
manari. Manjari-bhava significa servir siempre. Cando Radha y Krsna estan en el nikunja mandira, las manjaris los
complacen con una variedad de servicios intimos. Este es el refugio y la meta del gopi-bhava de un Gaudiya Vaisnava.

Significado de Asrayaya

La palabra asrayaya se refiere a Srimati Radharani, la suprema asraya-vigraha, quien es la forma perfeccional del
refugio. Sri Radha es el reservorio de amor y la sinceridad predominante. Es la fuente, el soporte y la residencia del
amor espiritual de Krsna. Asrayaya significa los pies de loto de Srimati Radica, el méximo refugio de todas las Vraja-
gopis que poseen srngara-rasa. Radica es el prema-asrayaya, el reservorio de prema. Ella es el objeto y Krsna es el
sujeto (visayag) de prema. La palabra asrayaya dirige al sadhaka hacia la maxima meta de Radha-dasyam o tomar
refugio en las sirvientas de las mas confidenciales sirvientas de Srimati Radica, a saber, Lalita-sakhi y Sri Rupa-
manjari.

La palabra asrayaya también puede referirse al asraya-tattva — una asociado eterno del sefior que es el principio de
refugio divino para el alma condicionada. El jiva debe tomar refugio en un devoto raganuga en su rasa especifico
para entrar a los eternos pasatiempos del Sefior. Aplicando este idea, el Gopi-bhava mantra puede significar “mi
unico deseo es entregarme completamente (svaha) y tomar pleno refugio en los pies de loto de mi gurudeva, quien
esta inmerso en Gopi-bhava, y plenamente ocupado como sirvienta de las sirvientas de Srimati Radhika”.

A veces se hace la pregunta “; Cual es el tema del Gopi-bhava mantra? ;Significa Gofii-bhava astrayaya que Radha
es el refugio del prema o bhava de las gopis? ;O significa que Krsna es el refugio del amor de las gopis?

El Katha Upanisad describe a Krsna como eko bahu syam. La unica Suprema Personalidad del Ser Absoluto Sri
Krsna se manifiesta a Si Mismo en muchos, y asi, todas las diversidades estan en El y El est en todas las diversidades.
Krsna, sin embargo, es diferente de todos ellos. Este es el poder mistico inconcebible del Sefior y como tal todo es
simultaneamente uno con y diferente de Su inconcebible potencia (acintya-bhedabheda-tattva)” (SB 2.4.7 ¢.)

Hay dos concepciones a considerar cuando se esta tratando de entender a la Verdad Absoluta, Sri Krsna. Una
concepcion es de acuerdo a tattva (verdad filosofica) y una de acuerdo a rasa. Si se da preferencia a tattva, Radha y
Krsna son uno y lo mismo. A veces Krsna se vuelve el sujeto (visaya) u objeto (asraya) y a veces Radha se vuelve el
sujeto u objeto de prema. De acuerdo a rasa o gozar del humor del amor divino, Radha es vista como superior a
Krsna. El siguiente pasatiempo muestra la supremacia de Radha.

Una vez Radica y Syama estaan sentados juntos en un bello nikunja. Viendo que Radha estaba sientiendo mucho
mas bienaventuranza que El, Syama se pregunto: “;Porqué esta asi? Cualquier bienaventuranza que siento viene de
Radica, y es por eso que Su bienaventuranza sobre pasa la mia. De acuerdo a rasa, la conclusion es que Radha es
superior a Krsna.”

Por lo tanto en el Gopi-bhava mantra Radha es el refugio (asraya) del bhava o prema bienaventurado de las gopis.
En vraja-lila se ve muchas veces que Syama se aparece ante las gopis y llora por e impenetrable maan de Radha.
Especialmente les ruega a las manjaris por su misericordia para que pueda entrar al kunja y volver a encontrarse con
Radhika. A través de esto se ve que las gopis son el refugio del amor de Krsna, y entre todas las gopis Radharani es
la asraya principal de gopi-bhava.

Sri Radhika es la gopi a la que se refiere la frase ‘gopi-bhava asrayaya’. Radha es el refugio del amor de las gopis.
Los Sannyasis aceptan gopi-bhava para servir como sirvientas de Radha.

Son sdlo las afortunadas manjaris las que entienden y disfrutan los extaticos sintomas sentidos tanto por Radha como
por Krsna. Las Vraja gopis y yuthesvaris (lideres grupales de las gopis) no pueden saborear los dulces éxtasis de los
pasatiempos conyugales intimos de Radha y Krsna. Gopi-bhava significa Gopi-bhava significa radha-bhava, el bhava
servidor o el humor de ser predominado por Gopinatha, el Sefior y amo de las gopis.

sakhi vina ei lila pusta nahi haya
sakhi lila vistariya, sakhi asvadaya

“Sin las gopis estos pasatiempos entre Radha y Krsna no pueden ser nutridos. Solo por su cooperacion se logran tales
pasatiempos. Es asunto suyo saborear los humores.” (Cc. Madhya 8.204)

77



En esencia, la palabra “asrayaya” significa “Me ofrezco al refugio del bhava de las vraja gopis, que es personificado
en Srimati Radharani.”

Significado de Svaha

La palabra svaha significa auto entrega, ‘svaha ca atma samarpama iti’, aquello por lo cual se entrega el mismo ser
(cuerpo, mente, palabras y corazon) al Supremo Sefor. Svaha significa Vrndavana. Significa que “Me entrego en
Vrndavana a Radha y Krsna, quienes disfrutan humores sin igual durante sus pasatiempos trascendentales en las
arboledas del bosque’. El devoto en el humos de manjari bhava se entrega si mismo y da todo lo que tiene para el
placer de la Pareja Divina. En breve, Svaha significa “Me entrego enteramente a Radha y Krsna”.

Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura dijo “La palabra ‘Sva’ significa lo propio y ‘Sva’ también significa riqueza.
Si tenemos a la que es la riqueza de Govinda - la que Lo hace rico; aquella riqueza es todo para Govinda — si se recibe
el objeto de nuestra adoracion entenderemos lo que es la adoracion. Si tras leer los dieciocho mil versos del Srimad
Bhagavatam no llegamos a conocerla, nuestra lectura fue en vano. (Prabhupada —Sri Srimad Bhaktisiddhanta
Sarasvati)

En este pasaje nuestro parama-guru, Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura de una meditacié sumamanete sublime
sobre la palabra “svaha”. Indica que Govinda-priya, Srimati Radhika, deberia ser nuestro todo, nuestra tinica riqueza
y nuestro unico objetivo de adoracion — de la misma manera en que lo es para Krsna. La palabra “svaha” nos lleva al
nivel de gopi-bhava, o sea, ofrecer todo lo que tenemos para el servicio eterno a los pies de loto de Radhika — nuestra
mas grande riqueza y tesoro. Somos los sirvientes de los pies de loto de este gran tesoro de prema, el océano del
dulce amor de Radha y Krsna.

“El sentido de felicidad de Krsna esta limitado por la felicidad de las gopis. Los devotos en Vrndavana, por lo tanto,
tratan de servir a las gopis, o sea, Radharani y Sus asociadas. Si se gana el favor de las gopis, se gana facilmente el
favor de Krsna. Por la recomendacion de las gopis, Krsna acepta inmediatamente el servicio del devoto. Por eso el
Sefior Caitanya queria complacer a las gopis en vez de a Krsna.” (Cc. Adi 4.189 ¢.)

En resumen la palabra Svaha significa: “Sva” — “Yo mismo soy una sirvienta de las gopis” o “Soy una sirvienta de
las gopis y quiero dar todo a Krsna de exactamente la misma manera en que lo hicieron las gopis.” “Ha” — “Me estoy
entregando a mi mismo pensando que soy una sirvienta no paga de las gopis, Asi, me ofrezco como sirvienta (manjari)
a los pies de loto de Srimati Radhika y las gopis.” (Informacion adicional: Capitulo seis).

Significado del Gopi-Bhava Mantra

1) “Me ofrezco de todo corazon al refugio de Sri Caitanya Mahaprabhu. Meditando externamente en la plegaria de
Ananti brahmana , trataré de desarrollar ese humos (bhavana) de un trdandi-bhiksu mientras me ofrezco a Rasaraja
Mahabhava Sri Caitanya Mahaprabhu, quien es no diferente de Radha y Krsna. Predicando la consciencia de Krsna
recibiré la misericordia de Mahaprabhu. Entonces obtendré Krsna-prema y el terno servicio de las sirvientas de las
sirvientas de Srimati Radhika, que esta situada en el pinaculo de gopi-bhava conocido como mahabhava.”

2) “En aprakrta Vrndavana, en el mundo espiritual, Rasaraja Sri Krsna y Mahabhava Sri Radha disfrutaron de muchos
lilas como prema-vilasa, jala-keli y vana-vihara. A través d mis servicios les doy felicidad a Radha y Krsna.
Desarrollando plenamente este manjari-bhava puedo entregarme completamente a los pies de loto de Radha y Krsna
para Su servicio amoroso eterno.”

3) “Me dedico a mi mismo al servicio a Sri Rupa-manjari y Sri Rati-manjari bajo la guia de Sri Lalita-sakhi y Visakha-
sakhi al tratar de complacer a Radha y Krsna. Como gopi de Vrndavana me pongo sumamente feliz cuando Radha
y Krsna se juntan y disfrutan de la compaiiia del otro. El mantra puede ser interpretado como ‘tat tad icchami’ — ‘No
tengo deseo de disfrutar personalmente con Krnsa. Esto es el opuesto de kamanugabhava, en donde se desea disfrutar
directamente con Krsna.” ”

4) “Las vraja-gopis son los ejores devotos de Krsna y esta llenas de gopi-bhava, la forma suprema de maor divino y
dedicacion altruista. Todas las cinco rasas estan plenamente presentes en Vrndavana-candra Krsna. De estos humores
devocionales srngara o amor conyugal sin limites es el mas alto y el mas recompensante. Las vraja gopis nadan
eternamente en el océano extatico de srngara-rasa. Para obtener el servicio de los pasatiempos conyugales intimos
de Krsna se debe entregar y tomar refugio en los humores y los sabores de las vraja-gopis. En realidad todos los jivas

78



son prakrti o femeninos y Sri Krsna es el parama purusa, el supremo disfrutador masculino. Solo las gopis son aptas
para satisfacer los deseos de Krsna y establecer srngara rasa hacia El. Ellas solas complacen a Krsna al maximo. Me
rindo a Krsna-kisora ofreciéndome al refugio y guia de talfies vraja-gopis.”

5) “La palabra svaha indica que también somos nitya-skahis o manjaris. Nos refugiamos en y ofrecemos para el
eterno servicio de Srimati Radhika, la forma y expresion perfecta de gopi-bhava.”

Meditaciones en el Gopi-Bhava Mantra

En las siguientes citas Srila Bhaktivinoda Thakura y otros acaryas benevbolentes amablemente revelan el humor
indicado para cantar el Gopi-bhava mantra. El éxito en cualquier esfuerzo para complacer a Krsna depende mas del
humos y la actitud al tratar que el intento mismo. El Srimad Bhagavatam glorifica a Krsna como bhava grahi
janardhana “El Supremo Sefior Krsna acepta los humiles y amorosos sentimientos de la adoracion de un devoto.”
“La Suprema Personalidad del Ser Absoluto es conocida como bhava-grahi janardhana porque toma solo la esencia
de la actitud de un devoto. Si el devoto se rinde sinceramente, el Sefior, como el Superalma en el corazéon de todos,
entiende esto inmediatamente. Asi, incluso si un devoto externamente no rinde servicio completo, el Sefior le da la
bienvenida igual a su servicio si es internamente sincero y serio. Asi, el Sefior es conocido como bhava-grahi
janardhana porque toma la esencia de la mentalidad devocional de uno.” (SB 8.23.2 c.)

El Gopi-bhava mantra, que esta en la linea de Sri Rupa y Sri Sanatana, esta completamente dedicado a las sakhis en
gopi bhava y confiere entrada en los divinos pasatiempos de Radha y Krsna. Este mantra da la potencia de ofrecerse
a uno mismo completamente a Sri Caitanya Mahaprabhu. Entonces, por Su gracia y bajo la guia de Sri Rupa
Goswami se obtendra la meta final de nitya-seva Radha-Govinda.

El Gopi-bhava mantra indica este objetivo pero la verdadera vida de practica empezara después de que un sannyasi
esta enriquecido con la riqueza de sravana y kirtana. La suave planta de la devocion debe ser cuidadosamente
protegida de los disturbios. Debe ser nutrida con el agua dadora de vida de sravana y kirtana y nmutrida con el potente
fertilizante del servicio al guru y los Vaisnavas. Tras obtener firmeza y pureza realizando sadhana bhajana, se subira
al estadio de sabor o ruci y se volvera firmemente establecido en la devocion.

Se debe obtener ruci antes de meditar en vraja gopi-bhava para que no haya probabilidad de caer al plano mundano.
Si uno que sigue contaminado por anarthas y avidya trata de meditar que “Ahora soy una manjari y estoy haciendo
tal y tal servicio”, sucumbira al entorno ilusorio y no se recibira el raro tesoro de la devocion pura de las gopis. Antes
de llegar a este plano un sannyasi cantard el Gopi-bhava amntra, ocntinuard en sadhana-bhajana y seguira con el
trabajo de rutina de predicar y del servicio al guru y los Vaisnavas. Hasta que venfa ruci se debe eperar pacientemente
para meditar en el amor conyugal de Krsna y el servicio intimo de Srimati Radhika bajo la guia de las sakhis y
manjaris en la linea de gurus Gaudiya.

Los sannyasis que estan fijos en bhajana y disfrutan del néctar de la devocion pueden adoptar las siguientes
meditaciones antes de cantar el Gopi-bhava mantra. Estas escenas también pueden ser tenidas en mente al cantar el
mantra.

1) Un sannyasi avanzado que ha cruzado el océano de anarthas y se ha siruado firmemente en el sabor devocional o
ruci puede meditar en el Gopi-bhava mantra de las siguientes maneras: “Mi identidad espiritual eterna también es la
de una manjari. Meditando en aprakrta Vrndavana veo que madhava espera desesperadamente en el portal, rogando
para entrar al nikunja de Sri Radha. Pero necesita la misericordia de las gopis para lograr entrar alli. Madhava Se
entrega a Si Mismo a las manjaris, tomando refugio en su Gopi-bhava, sabor de amor conyugal. Por su misericordia
entra al nikunja de Radha para extinguir el fuego ardiente de la separacion de Ella. Rapidamente Madhava encuentra
alivio sumergiéndose en el agua fresca y refrescante del prema-sagara de Radica, el extatico océano de su amor sin
igual.”

2) “El sadhaka que aspira a Gopi-bhava deberia meditar profundamente asi: ‘Estoy en compafia de Lalita-sakhi y
otras sakhis en el grupo de Gandharvika. Soy juguetona, sagaz y llena de bienaventuranza. Soy adolescente, con una
complexion del color del oro puro fundido y estoy parada al lado de Radhika-Madhava.” (CS)

3) Cuando Priyatama estaba realizando Su rasa-lila una Gopi, perturbandose por el pensamiento de que Supervicio
fuese equiparado al de las otras gopis presentes, se fue inmediatamente. Ante la ausencia de esa tnica gopi, Syama
no pudo encontrar sabor ni dulzura en la danza rasa, incluso a pesar de que alli habia millones de gopis. El servicio

79



colectivo de todas las gopis no podia igualar el servicio de aquella gopi especial llamada Srimati Radhika. Syama
enseguida abandono la compaiiia de las otras gopis para buscar a Sri Radha.

De la misma manera en que el rasa-lila se volvi6 sin sentido para Krsna sigla misericordiosa presencia de Srimati
Radhika, Srila Raghunatha Dasa Goswami muestra que un sadhaka desesperado siente que la vida no tiene sentido
sin recibir la misericordia de Srimati Radica. ‘Hay una esperanza que me sostiene y nutre mi existencia. Con esa
esperanza de alguna manera paso mis dias, llevando la vida a través de estos tediosos tiempos. Esa esperanza
nectarina me atrae y me mantiene vivo. Pero mi paciencia ha llegado a su fin, ya no puedo esperar mas.

En esto momento, si no me muestras Tu misericordia, estoy terminado. Perderé mi esperanza para siempre y
abandonar¢ el deseo de vivir. Es todo inutil sin Tu misericordia. No puedo resistir vivir otro momento.

Incluso estoy asqueado con Vrndavana, que me es més querido que la vida misma. Es doloroso y me hace dafio. Que
decir de cualquier otra cosa. Incluso estoy harto de Krsna. Es vergonzoso pronunciar estas palabras. Pero no puedo
tener amor incluso por Krsna a menos y hasta que me lleves en Tu grupo confidencial de servicio.” (Vilapa-
kusuanjali)

“Este es el significadote Gopi-bhava-asrayaya — esperar contra toda probabilidad obtener el refugio del eterno
servicio amoroso de Srimati Radhika. Sin embargo, es s6lo a través de la gracia de los mas confidenciales sirvientes
de Srimati Rahdika en la linea de los seis Goswamis que podemos obtener un grado tan desesperado de entrega y
devocion pura como es revelada por Srila Raghunatha Goswami,” (SGV, adaptado)

Cuando Cantar el Gopi Bhava Mantra

(Deberia el Gopi-bhava mantra ser cantado antes o después de los otros Gayatri mantras? Los sannyasis Gaudiya
avanzados dicen que no importa, pero generalmente todos los seguidores de tridandi-goswami Srila Bhaktisiddhanta
Sarasvati Thakura cantan el gopi-bhava mantra tras finalizar los otros Gayatri mantras. La concepcion de la propia
identidad plena y la misericordia necesaria para avanzar es concepcion, gradualmente mientras se canta los mantras
que comienzan tonel Brama-gayatri. Como el sadhaka primario el Sefior Brama se iluminé con el océano de la verdad
a través de la refulgencia trascendental del Braham-gayatri. El Brama-gayatri es el isvara mantra que denota al
supremo controlador presente como el Paramatma Sri Krsna en el corazéon. Tras meditar profundamente en el
Brahma-gayatri se puede entrar en el mundo trascendentaldel servicio devocional. En otras palabras, el poderoso
Brama-gayatri ilumina el camino, saca al sadhaka del oscuro mundo de ignorancia e ilusion y lo lleva al reino
trascendental del servicio divino. Gayatri por lo tanto significa aquello que libera. Dejando atras el mundo material,
existe en el plano espiritualque sobrepasa todos los estadios inferiores de consciencia, a saber, sensual, mental e
intelectual.

Tomando refugio en el guru, el sadhaka medita en ¢l cantando los guru-mantras apropiados. El Guru-mantra y el
Guru-gayatri deben ser cantados primero (antes del gopi-bhava mantra) porque toda fuerza espiritualy riqueza de
bajana vienen a través de Sri Guru. Primero un sadhaka se ofrece a los pies de loto de Sri Guru y a través de
susbendiciones se vuelve elegible para dorar a Gauranga Mahaprabhu, la forma suprema del Ser Absoluto que es no
diferente de Radha y Krsna. Sin recordar a Sri Guru y recibir su misericordia nadie puede en tender y adorar a Sri
Caitanya Mahaprabhu. Cantando al Guru-mantra y Gayatri y actuando bajo la guia del guru, un sadhaka sedara cuenta
claramente de que Sri Caitanya Mahaprabhu (Rasaraja Mahabhava) es la forma unificada de Radha-Govinda.

Sri Caitanya Mahaprabhu est4 esperando ansiosamente darle entrada al vraja-lila de Krsna al devoto sincero y darle
el eterno servicio de Sri Radha (radha-dasyam). Con la misericordia de Mahaprabhu descendiendo a través del Gaura-
mantra y el Gaura-gayatri, un sadhaka comprendera el prayojana-tattva segiin revelado en el Gopala-mantra y el
Kama-gayatri. A través de la gracia de Gauranga, el devoto afortunado se dara cuenta de que Krsna-prema es la inica
meta deseable de la vida. En el Kama-gayatri, el Kamadeva trascendental Sri Krsna estd delante del sadhaka
esperando cumplir su deseo. Pero habiendo recibido ya la abundante misericordia de Sri Guru y Gauranga, el devoto
fiel abandona todo deseo material y asi obtiene la cualificacion para ver los dulces pasatiempos de la Pareja Divina.
El devoto entonces se rinde plenamente a Gopijanavallabha Krsna en el Gopala-mantra y realiza el cumplimiento de
su unico deseo por el servicio eterno de Radha-Gopinatha en Vrndavana a través del Kama-gayatri. Primero un
sadhaka ha de rendirse a Krsna, luego puede cantar el Gopi-bhava mantra y ofrecerse (svaha) plenamente para el
servicio eterno de Sri Radha bajo la guia de Sri Rupa Manjari.

80



A través del Hare Krsna maha-mantra Sri Caitanya Mahaprabhu ha inspirado a todo el mundo para obtener el servicio
exclusivo de Radha y Krsna. El Brahma-gayatri libera del plano material de error y coloca firmemente en el plano
de la realidad espiritual. Cantando los Guru y Gaura-gayatris el devoto recibe las bendiciones y la habilidad de
meditar en y realizar los misterios del Gopala.mantra y el Kama-gayatri. Rindiendose a Krsna y deseando nada mas
que el servicio amoroso de Gopijanavallabha, el sadhaka medita en el Gopi-bhava mantra. Luego se ofrece a si mismo
completamente para el divino servicio de Sri Radha, el refugio absoluto y reservorio ilimitado de gopi-bhava. El
devoto sincero gradualmente obtiene una posicion tan deseada siguiendo con fe los pasos de Sri Rupa-manjari y las
Vraja gopis.

Sannyasa Siksamrta

El resto de este capitulo contiene informacion pertinente sobre el sannnyasa asrama que beneficiard a sannyasis en
general. También ayudard a aquellas almas serias que quieren tomar sannyasa y dedicarse al servicio interno de
Radha-Govinda y al servicio externo de Sriman Mahaprabhu predicando vraja-prema-bhakti en todo el mundo.

Calificaciones para Sannyasa

asvamedham gavalmbham, sannyasam pala-paitrkam
devarena sutotpattim, kalau panca vivarjet

“El sacrificio asvamedha, el sacrificio gomeda, sannyasa y obtener un hijo del hermano menor del esposo — estas
cosas estan prohibidas en esta edad.” (Brahma-vivarta Purana)

Citando este verso los criticos desafian la aceptacion de sannyasa en Kali-yuga. Los acaryas dicen que esta frase
Vedica prohibe tomar karma-sannyasa, que es aceptado para obtener Svarga mukti. En Kali-yuga muchos
maravillosos, v vastamente eruditos y plenamente realizados acaryas tales como Sankara, Visnuswami,
Madhavacarya, Ramanuja y Sri Caitanya Mahaprabhu han tomado sannyasa. Obviamente personalidades tan sabias
no violan la ley Vedica. Ademas del prohibido karma-sannyasa, hay dos formas de la orden renunciante que son
aceptables en la edad de Kali. Una es jnana-sannyasa y la otra es bhakti-sannyasa, la que tomo el Sefior Caitanya
para dar prema-bhakti a las almas condicionadas.

Para esparcir la consciencia de Krsna un devoto acepta bhakti-sannyasa con un juramento de ofrecer todo su ser
(cuerpo, mente y palabras) para el servicio altruista de Guru y Gauranga. Se esta calificado para aceptar bhakti-
sannyasa cuando se tiene el sankalpa (revoluciéon mental) de prometer ante Radha-Krsna vigraha, el guru, los
Vaisnavas y el fuego nunca volver al disfrute material y ofrecer todo su ser para el servicio de Guru y Gauranga hasta
la muerte.

Antes de aceptar el orden renunciante de la vida se deberia leer la narracion Bhagavata de los Avanti brahmana. Tras
considerar todos los puntos de la historia se puede decidir si se tienen las calificaciones necesarias para cumplir los
votos de sannyasa.

“Con mente determinada, el Avanti brahmana desatd los nudos de deseo en su corazén. Entonces asumid efi rol de
un mendigo pacifico y silencioso. Camind por la tierra, manteniendo su inteligencia, sus sentidos y su aire vital bajo
control. Viajo solo a diversas ciudades y aldeas para rogar por caridad. No proclamoé su avanzada posicion espiritual
y asi no fue reconocido por otros. Viéndolo como un limosnero viejo y sucio, las personas injustas lo deshonraban
con muchos insultos. Alguien le robaba su danda o su jarro de limosna. Alguien tomo sus cuentas de japa o robd su
desarrapada vestimenta.

Mostrandole estas cosas hacian de cuanta que se las ofrecian de vuelta, pero las volvian a esconder. Cuando se sentaba
a comer su madhukari, malhechores pecaminosos venian y orinaban sobre ello y escupian sobre su cabeza. Si bien
habia tomado un voto de silencio intentarian hacerlo hablar, y si se negaba a hablar le pegaban con palos. Otros lo
castigarian diciendo ‘Este hombre es un ladrén * y lo ataban. Lo criticarian, insultarian y ridiculizarian diciendo ‘Este
hombre es un hipocrita y un engafador. Hace un negocio de la religion simplemente porque perdid su riqueza y su
familia lo ech6.” Algunos dejarian salir sus gases sobre ¢l o lo atarian con cadenas como un animal cautivo. El
brahmana entendia que todo su sufrimiento era inevitable. Incluso al ser insultado y castigado se mantenia fijo en
sus deberes espirituales y fijado en su determinacion de servir al Sefior.” (SB 11.23.31-41)

81



Un candidato para sannyasi debe ser puro en mente y corazon; fijado en el canto de nama sankirtana y altamente
versado en la filosofia Gaudiya Vaisnava; desapegado de la sociedad, amigos, familia y gratificacién sensorial;
intensamente deseando nada mas que amor puro de Radha y Krsna; lleno de compasion y un deseo genuino de ayudar
a otros distribuyendo el raro regalo de Sri Caitanya Mahaprabhu de Radha-Govinda prema-bhakti.

“El candidato a sannyasa debe estar libre de orgullo, ser no violento y estar plenamente en control de sus seis
necesidades (lujuria, enojo, avaricia, envidia, ilusién y locura). Un goswami es aquel que controla su karma y jnana
indriyas (sentidos del trabajo y de la adquisicion de conocimiento.” (SD)

Un sannyasi debe abandonar el ahankara de “yo y mio”. Nunca deberia pensar “yo soy un guru o yo soy un sannyasi”.
Se deberia sentir sinceramente que se es mas bajo que otros y pensar siempre “Yo soy un sirviente bajo de los
sirvientes de los sirvientes de Sri Gopinatha.” Un sannyasi que demanda respeto o domina a otros proclamando “No
lo sabes, yo soy un sannyasi y debes servirme” es una persona sumsmante incalificada para el sagrado orden de la
renunciacion.

Un aspirante a sannyasi debe poseer las veintiocho cualidades de una persona santa mencionados en el Srimad
Bhagavatam. Puede ser que no tenga todas estas cualidades plenamente, pero deben estar todas al menos parcialmente
presentes; especialmente la cualidad de krpalu o miseriocordia. “Un devoto no puede tolerar ver el mundo sumido
en ignorancia y sufriendo los latigos de maya. Por lo tanto se ocupa arduamente en distribuir consciencia de Krsna y
es llamado krpalu, o misericordioso.” (SB 11.11.32 c.)

“La Suprema Personalidad del Ser Absoluto dijo: ‘Oh Uddhava, una persona santa es misericordiosa y nunca lastima
a otros. Incluso si otros son agresivos, ¢l es tolerante y perdona a todas las entidades vivas. Su fuerza y significado
en la vida vienen de la verdad misma, estd libre de toda envidia y celos y su mente es ecuanime en la felicidad
material y la perturbacion. Asi, dedica su tiempo para trabajar por el bien de otros. Su inteligencia nunca es
confundida por los deseos materiales y ha controlado sus sentidos.

Su comportamiento siempre es placentero, nunca duro y siempre ejemplar y estd libre de posesividad. Nunca se
aventura en actividades ordinarias y mundanas y controla estrictamente su comida. Por lo tanto siempre se mantiene
pacifico y calmo. Una persona santa es meditativa y Me acepta como si Unico refugio. Tal persona es muy cauta en
la ejecucion de sus deberes y nunca es sujeto de transformaciones superficiales porque siempre es calmo y noble,
incluso en una situacion perturbadora.

Ha conquistado las seis cualidades materiales — a saber, hambre, sed, lamentacion, ilusion, vejez y muerte. Esta libre
de todo deseo de prestigio y ofrece honor a otros. Es experto en reavivar la consciencia de Krsna de otros y por lo
tanto nunca engafia a nadie. Mas bien es el amigo que les desea el bien a todos, siendo sumamente misericordioso.
Tal persona santa debe ser considerada el mas erudito de los hombres.

Entiende perfectamente que los deberes religiosos ordinarios descritos por Mi en diversas escrituras Vedicas poseen
cualidades favorables que purifican al realizador y sabe que la negligencia de tales deberes constituye una
discrepancia en la vida. Sin embargo, habiendo tomado refugio completo de Mis pies de loto, una persona santa
finalmente renuncia a tales deberes religiosos ordinarios y Me adora solo a Mi. Por lo tanto es considerado la mejor
de todas las entidades vivas.” ” (SB 11.11.29-31)

El propdsito de sannyasa es complacer a Krsna (gopi bhartuh pada kamalayor dasa dasanudasah). El Bhakti-sannyasa
es solo para prema. Externamente se acepta sannyasa para predicar las glorias de Krsna, el Sefior Caitanya y los
devotos. Se canta constantemente sobre ellos porque se los ama tanto. Un sannyasa complacera grandemente al Sefior
a través de tal glorificacion de Krsna y Sus devotos. La gente también tendra fe al escuchar de un sannyasi que
predica las glorias del Sefior. Krsna dasa Kaviraja dice que el sefior Caitanya estaba tan inspirado para glorificar a
Sus devotos que lo hacia con mil bocas.

Internamente un sannyasi debe sentir separacion intensa de Krsna, comola mostr6 Mahaprahbu en el Gambbhira ante
Sus asociados confidenciales, Ramananda Raya y Svarupa Damodara. Un verdadero sannyasi debe sentir
internamente “No tengo absolutamente nada que ver cono este mundo. Lo Uinico que quiero es convertirme en la
sirvienta eterna de Srimati Radica.” Se estd interna y externamente listo para aceptar sannyasa cuando se tiene este
nivel de conviccion en la mente.

“Cuando el Sefior Gauranga quiso tomar sannyasa nadie superaba Su devocion, dedicacion y renunciacion.” (CB
Adi-lila)

Iniciaciéon Sannyasa

82



Srila Gopala Bata Goswami compil6 el Samskara-dipika como manual para Gaudiya Vaisnavas que desean dejar su
casa y entrar al bhiksu asrama (orden renunciante de la vida). Desde el tiempo de Sri Caitanya Mahaprabhu, los
devotos en el camino de la renunciacion han seguido este manual. El sistema Gaudiya Vaisnava para tomar sannyasa
sigue la tradicion y las costumbres establecidas por Ramanujacarya del Sri Sampradaya. Tras la puridicacion de la
casa o templo, se realiza un Visnu homa junto con la adoracion del acarya sampradaya y el Panca-tatva usando cinco
articulos de puja: incienso, lampara de ghee, flores, pasta de sandalo y naivedya. Entonces se da diksa.

El Samskara-dipika describe los diez samskaras para tomar sannyasa y el significado del Gopi-bhava mantra.

Sannyasa Dasa Smaskaras

1. Afeitar la cabeza — Ruégale al peluquero: “Por favor deja una sikha para que pueda mantener mi fe y y atar los
pies de Sri Caitanya Mahaprabhu”. Entonces rézale al Sefior Caitanya “Oh Sefior Caitanya, soy Tu eterno sirviente
pero soy sumamente caido. Por favor acéptame amablemente.”

2. Bafio sagrado.

3. Aplicar tilaka.

4. Nama — Usar candana o tilaka para escribir los nombres de Radhika, Gaura y Krsna en el pecho (Sin quemar o
marcar).

5. Kaupins - Aceptar kaupins es uno de los rituales mas importantes y primarios al tomar sannyasa. Si se aceptan
kaupns que han sido purificados y correctamente santificados uno se puede volver un gran yoghi. Mahadeva Siva
recibio kaupins hechos por Brama; Narada Muni recibié kaupins de Ananta; el Sefior Caitanya tomo kaupins de
Kesava Bharati. Bhutva dina-ganesakau karunaya kaupina-kanthasritau, ‘“Para liberar a las pobras almas
condicionadas, los seis Goswamis aceptaron taparrabos (kaupina) y manthas (kantha), tratindose a si mismos como
mendigantes.

Después de que se han conducido los rituales adecuados, de acuerdo a algunas autoridades, las nueve diferentes
Deidades residen en los kaupins: Visnu, Brama, Siva, Vasuki, Vayu, Agni, Candra, Shukra, Brihaspati. Otros dice
que so6lo son tres — Brama, Visnu y Siva. Visnu esta presente en el nudo del cinto, Brahamy Siva en los costados.
Prithvi (madre tierra) o Bhagavati, que representa a la timidez, es la Deidad presidiente de la parte del kaupina que
va del frente hacia atrds. Como consorte del Sefor, la Deidad presidiente de los kaupins es a corporizacion de la
timidez que restringe los deseos y ayuda a cruzar el océano del disfrute material. La Deidad presidiente del dor (cinto)
que tiene el kaupin es Ananta Deva o Balarama, que mantiene el voto de un sannyasi proveyendo fuerza espiritual y
sabiduria trascendental.

El sannyasa bahir vasa, prenda exterior o sannyasa dhoti es no diferente de la potencia interna o la consorte del Sefior
Visnu. Tradicionalmente, un sannyasa aceptaria los kaupins, uttariya (prenda de limosnar), bahir vasa (dhoti), kantha
(chaddar para el frio), contenedor para pedir, zapatos de madera y una danda (opcional). Cuando un Vaisnava adopta
los signos externos del sannyasa, lo hace para ensefiar a la poblacion general la necesidad de renunciacion segtin las
escrituras. En realidad, la meta de cada uno interesado en la consciencia de Krsna es servir al Supremo Sefior sin
ataduras materiales. Este objetivo deberia mantenido por todos y cualquier medio sin importar en que asrama se estg.
6) Prana Pratistha — Instalar o dar poder a los kaupins cantando bija mantras y mantras particulares y ofreciendo
flores, incienso y candana. En ese momento el cadidato a sannyasa le reza a su guru: “jQuerido Gurudeva! Estoy
hundido en el océano de maya. Amablemente rescatame y l1évame a los pies de loto de Sri caitanya Mahapranbhu.
Para mi gratificacion por favor confiéreme los kaupins, por que los kaupins tienen el poder de destruir miserias
materiales. Vistiendo kaupins siempre me mantendré puro.

7) Nama Karana — Dar un nombre sannyasa. Si bien hay 108 nombres sannyasa autorizados, Srila Prabhupada
usualmente daba uno o dos nombres a sus discipulos sannyasa: “Swami” o “Goswami”. Sin importar qué otros titulos
y nombres los sannyasis puedan tener, todos los sannyasis son conocidos como “Maharaja”. Por eso en el Gaudiya
Math Srila A. C. Bhaktivedanta Swami Prahupada era muchas veces llaado “Swami Maharaja”.

Basicamente, un sannyasi deberia pensar “Ahora estoy totalmente rendido a Krsna como Su eterno sirviente.” De
acuerdo a Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura la aceptacion del orden de la vida tridandi-sannyasa es la principal
indicacion de que realmente se ha tomado refugio en la Suprema Personalidad del Ser Absoluto.

&3



8) Mantra Dharana — Aceptar el sannyasa Gopi-bhava mantra del maestro espiritual. El guru dice el Gopi-bhava
mantra en el oido izquierdo del discipulo. La historia Bhagavatam de Puranjana explica que el oido izquierdo es
usado para mantras espirituales y el derecho para materiales.

“Los dos oidos estan situados del lado Norte y del lado Sur. El oido del lado sur (oreja derecha) es muy fuerte y
siempre ansioso de escuchar sobre la gratificacion sensorial. El oido del lado Norte (oreja izquierda), sin embargo,
es usado para tomar iniciacidon del maestro espiritual y para ganar promocion en el cielo espiritual. La oreja izquierda
se llama Pitrhu, lo que indica que es usado para obtener los sistemas planetarios mas altos conocidos como Pitrloka.
Pero la oreja izquierda, que es conocida como Devahu, se utiliza para escuchar sobre sistemas planetarios aun mas
altos, tales como Maharloka, Tapoloka y Brahmaloka — o planetas aun mds altos en el universo espiritual , en los
cuales se esta mas inclinado de estar permanentemente situado.” (SB 4.25.51 c.)

(Porqué el Gopi-bhava mantra es dicho en el oido izquierdo en el momento de la iniciacion? En la cultura Vedica, el
lado izquierdo del cuerpo es una mujer es considerado puro y el lado derecho del cuerpo de un hombre es considerado
puro. En el estado indio de Uttar Pradesh, la mujeres dan donaciones con su mano izquierda. Al leer la palma, se lee
la mano izquierda de una mujer y la derecha de un hombre. En Ayur-veda la fosa nasal derecha, que es llamada
pingala, representa el poder calentador del sol; es considerada masculina. La izquierda, que es llamada ida, representa
la energia refrescante de la luna; es considerada femenina.

El oido derecho y el lado derecho de cuerpo representan al purusa-bhava, el saktiman o aspecto de la realidad
masculino, disfrutador. El oido izquierdo del cuerpo representa al prakrti-bhava, la sakti o aspecto femenino, de
servicio. Srimati Radharani y Sus diversas expansiones sakti siempre son vistas paradas del lado izquierdo de Sus
amados, sean Krsna, Rama, Visnu, Narayana o Siva. Es la naturaleza de prakrti o sakti estar del lado izquierdo.
También es un principio universal que una mujer toma su lugar del lado izquierdo de un hombre. Este hecho
observable es el arreglo natural de sakti y saktiman o prakrti y purusa.

Porque el Brahma-gayatri, el Gopala-mantra y el Kama-gayatri son “purusa-mantras” indicando el género masculino
o Purusottama Krsna, el hombre Supremo, son escuchados en el oido derecho. El oido derecho es usado para escuchar
mantras Vedicos que describen a pravrtti-marga, el camino de la gratificacion sensorial. Escuchando esto se obtienen
beneficios materiales y se mejora la situacion material propia. Mantras tales como el Brahma-gayatri son escuchados
en el oido derecho porque funcionan en el mundo material en el cual uno se identifica falsamente como el disfrutador
y el amo predominante. Cantar tales Gayatri mantras ayuda a uno a eventualmente realizar su verdadera identidad
como el eterno sirviente predominado de Krsna y alcanzar la liberacion.

El Gopi-bhava mantra, sin embargo, es un “prakrti-mantra”, que representa a la energia femenina del Sefior Krsna
encarnada en las gopis. El Gopi-bhava mantra es escuchado en el oido izquierdo o “femenino” porque este mantra
establece la identidad eterna propia en el reino espiritual como sakti femenina o energia servidora del Supremo Amo.
El Gopi-bhava mantra no tiene nada que ver con este mundo mundano. Revela la propia forma eterna como manjari
en el mundo espiritual, en el cual Sri Krsna, Gopinatha, es el unico Supremo disfrutador masculino servido por
incontables servidoras amorosas. Sri Caitanya Mahaprabhu enfatiza repetidamente Su identidad eterna con las
palabras “Simplemente soy un sirvienta de los sirvientes de los sirvientes de Gopinatha, el Sefior de las gopis”. El
sannyasa guru, estando situado en gopi-bhva como nitya-sakhi manjari de Srimati Radhika, quiere dar su potencia
servidora o sakti a sus discipulos merecedores. Por lo tanto susurra el sagrado mantra en el oido izquierdo, que
representa el lado femenino o la energia (sakti) del Sefior.

9. Aceptar el Acyuta-gotra — entrar de una vez y para siempre en la familia espiritual de Krsna. Este estado se
caracteriza marcas Vaisnava de tulasi kanthi y tilaka, que marcan a uno como eterno sirviente de Sri Krsna, la
Suprema Personalidad del Ser Absoluto. Aceptar el acyuta gotra significa abandonar todas las designaciones
materiales de familia, amigos y sociedad e identificarse como sirviente de Acyuta en la eterna familia (gotra)
bienaventurada de Krsna.

10. Archana — tras recibir mantra-diksa definitivamente se ha de realizar algin tipo de adoracion, ya sea de una
deidad, Giri-Govardhana, Salagrama o una foto. Junto con el puja externo, un sannyasi realizara bhuta-suddhi para
purificar su cuerpo y consciencia y también realizara meditacion. Podria pensar “Soy una manjari bajo el refugio de
mi guru-sakhi. Por su direccion asisto como sirviente de Sri Rupa Manjari.” Los acaryas advierten que si tras tomar
iniciacion un sannyasa piensa “Ahora soy niskincana. No necesito hacer ningiin puja externo” es considerado
perezoso en archana e ird al infierno. De acuerdo a Srila Jiva Goswami, aquellos que han tomado paramahamsa vesa
solo necesitan hacer manasi-puja (adoracion mental de los pasatiempos de Radha y Krsna). Sin embargo incluso los

84



paramahamsas hacen algo de puja externo ofreciendo pétalos de flores, candana o agua a imagenes del Guru,
Gauranga y Radha-Govinda.

La Iniciacion Sannyasa de Sri Caitanya

“El peluquero sostuvo la navaja contra el pelo enrulado de Gaurasundara. Pero, incapaz de sostener su mano
firmemente, el peluquero comenzo a llorar. Sri Nityananda Prabhu y los otros devotos cayeron al suelo y sollozaron.
(Qué podian hacer los devotos mas que sentir pena y sollozar? Los dioses invisibles lloraron y los ilimitados
universos estaban llenos de sollozos. Exhibiendo Sus pasatiempos de karunaya-rasa para liberar a todos, el Sefior
Gauranga hizo que las piedras, palos secos y otros objetos inanimados se derritiesen.

Saboreando el néctar de prema extatico, Gauranga comenzo a temblar y a derramar lagrimas. Ordenando a Mukunda
que comience con el kirtana, el Sefior se pard y comenzo a bailar incesantemente. De una manera u otra el acto de
afeitar finalmente fue completado. Tras bafarse en el Ganga el Sefior Caitanya, el siksa guru de todos, se sent6 junto
a Su sannyasa guru, Kesava Bharati.

El Sefior Caitanya dijo: ‘En un suefio una persona exaltada susurr6 el sannyasa mantra en mi oido. Dime si es el
mantra correcto o no.” Hablando asi, el Sefior Caitanya susurrd el mantra en el oido de Kesava Bharati. A través de
este truco el Sefior Caitanya le dio mantra diksa misericordiosamente a Kesava Bharati y lo acepté como discipulo.

En ese momento una gran maravilla aparecio en el corazon de Kesava Bharati. ‘Este es el mejor de todos los mantras
exaltados’, dijo Kesava Bharati, ‘Definitivamente has obtenido la misericordia de Sri Krsna.” Por la orden del Sefior
Caitanya, Kesava Bharati, de noble corazon, repitié aquel mantra al Sefior. Entonces las cuatro direcciones se llenaron
de los auspiciosos sonidos de los nombres sagrados del Sefior Hari. De esta manera el Sefior Caitanya, la joya de la
corona de Vaikuntha, acept6 sannyasa.” (CB Madhya cap. 28)

Si bien no es mencionado especificamente en el Caitanya-bhagavata, Caitanya-caritamrta o caulaquier otro sastra,
algunos acaryas Gaudiya dicen que el Sefor Caitanya susurrd el mantra “tat tvasm asi” en el oido de Su sannyasa-
guru, Sri Kesava Bharati. Este mantra del Chandyoga Upanisad es muy popular entre los Advaitines y Sankaritas
que lo interpretan como significando “ta eres aquello” o “t eres brahman”.

Hace mil afios Sripad Ramanujacarya dio una interpretacion de tat tvam asi como significando “ta eres de ¢é1”. Los
acaryas proclaman que el Sefior Caitanya explico el mantra de una manera similar a Kesava Bharati, repitiendo “tasya
tvam asi”, que significa “tu eres de E1” 0 “Tu perteneces a Krsna”. Esta concepcion armoniza con el Gaudiya Vedanta
de un Dios personal y con el humor interno de Mahaprabhu de que Radharani le pertenece a El, Su Pranavallabha,
Sri Krsna.

El Mensajero

En los 1930’s, Srila Bhaktividdhanta Sarasvati Thakura dio el siguiente discurso a sus discipulos sannyasa antes de
mandarlos a Europa a predicar consciencia de Krsna. Ya que este discurso define claramente el humos y el significado
de tomar sannyasa, es relevante para todos los Gaudiya sannyasis en todos los tiempos y en todos los lugares. De
hecho este elocuente discurso deberia ser leido y ser pensado por todos los mensajeros de Mahaprabhu

“El feliz dia ha llegado en el que estamos destinados a esparcir el mensaje de nuestro gran Maestro a lugares distantes
de la tierra. El servicio espiritual al que nos dedicamos ha pasado el estado de pimpollo y ha florecido en una gran
flor cuyo aroma debemos llevar sobre los mares. Debemos proceder con la diligencia que caracterizé a Sri Hanuman
cuando saltd por sobre el vasto océano con el mensaje de Sri Rama. Extender el tesoro espiritual de Sri Caitanya
Mahaprabhu a paises extrafios es nuestro humilde ofrecimiento a Sus pies.

Los pies de loto de mi Sri Gurudeva me atrajeron a su servicio a través de su manifestacion como la corporizacion
viva de estos cuatro grandes preceptos: 1) Extremadamente mas humilde que una hoja de pasto; 2) Ser amable como
un arbol; 3) No buscar honor para si mismo; 4) Ofrecer el debido honor a todas las entidades vivas.

Srila Prabhodananda Sarasvati, la joya de la corona de los tridandi-sannyasi, ensefi6 el mismo proceso a aquellos
que asumen el orden renunciante de la vida. Dijo ‘Sosteniendo una paja entre los dientes, cayendo a tus pies y
pronunciando cientas de las frases mas humildes ruego: “jOh alma virtuosa! Por favor solo tira todo lo que has
aprendido y aprende a amar los pies de loto de Sri Caitanya Mahaprabhu.” ’

85



Nuestro tnico deber es hablar constantemente de limpiar el espejo del corazon, que describio Sri Caitanya en Su
Siksastaka. En todos nuestros viajes y experiencias, que nunca olvidemos que todas las entidades vivas en el mundo
son esencialmente huellas de los pies de loto de nuestro Sri Guru para incrementar el servicio a Krsna. Llamaremos
a la puerta de cada buscador sincero de la verdad, llevando sobre nuestra cabeza el equipaje de la verdadera verdad
a serles ofrecida. No es asunto nuestro estar feliz o descorazonado por la alabanza o falta de atencion de cualquier
persona. Debemos estar constantemente vivos al deber al deber de aumentar el placer de nuestro Amo (Krsna y el
Sefior Caitanya) sirviéndole con perfecta sinceridad.

Todas las personas en este mundo realmente son superiores a nosotros en todo sentido. No codiciamos la propiedad
de ninguna persona o estado. Somos realmente mendigos con el tridandi de la renunciacion, devotos a decir las
palabras de Sri Caitanya Mahaprabhu. No tenemos objeto deseado mas alto que el placer de servir a Sri Hari, al Guru
y a los Vaisnavas. Los triples bhiksus (sannyasis) son los mrdangas vivientes de Sri Caitanya. Nuestro danda debe
dar constantemente nuestra musica a los pies de loto de Sri Guru.

Debemos recordar siempre que hemos tomado sannyasa para el tinico proposito de proclamar el deseo del corazén
de Sri Guru y Gauranga. Si estamos constantemente inspirados con el deber de hablar de la verdad bajo la guia de
Sri Guru, entonces ninguna btisqueda de viaje ni ninguna otra forma velada de deseo mas alla de cantar harinama va
a llevar terrores a nuestros corazones.

El servicio jurado al nombre sagrado, la morada trascendental y el deseo de Sri Gaurasundara son nuestra funcion
eterna. Nuestro Unico deber es decirle a todos que la confianza completa en la Verdad Absoluta es la forma maés alta
de libertad. Esta libertad trascendental es infinitamente superior a la maestria parcial e independiente sobre el mundo
mundano, la reflexion pervertida de la realidad espiritual.

Sosteniendo una paja entre nuestros dientes en suplicacion, llevaremos con seguridad la bandera de la verdadera
libertad a toda la gente. Deberiamos estar constantemente ocupados en cantar y disfrutar los nombres de Krsna
adoptando como nuestro principio fundamental iluminante que el mejor camino es el camino de la sumision,
respaldado por Sri Rupa Goswami, y mantener la fe inalterable que Krsna siempre va a protegernos.” (SCT)

Manjari Bhava

“Generalmente los Gaudiya Vaisnavas siguen los pasos de Sri Caitanya Mahaprabhu. Desean convertirse en una de
las asistentes de las gopis (manjaris). Nuestros seis goswamis fueron todos asistentes de las gopis. Sri Caitanya
Mahaprabhuestaba siempre pensando en las actividades de Srimati Radharani y los goswamis también estaban
pensando en las actividades de las gopis. Las actividades de las gopis significa asistir a Srimati Radharani en cémo
servir a Krsna.” (SPT 26/4/69)

Srila Prabhupada repetidamente alentd a sus discipulos a seguir los pasos de los seis Goswamis de Vrndavana.
Especificamente nuestro amado maestro espiritual ensend (rupa-raghunatha pada hoibe akuti) que uno se debe
convertir en una particula de polvo a los pies de loto de Sri Rupa (Rupa Manjari) y Raghunatha Dasa (Rati Manjari)
para comprender y servir a los pasatiempos llenos de prema de Yugal-Kishora.

Es mas, todos los acaryas Gaudiya Vaisnavas que siguen a Srila Rupa Goswami (rupanuga Vaisnavas) estan en el
bando de Sri Radica. Consideran que Vrandavanesvari Radha es su Reina digna de adoracion y todo lo que hacen es
para Su placer.

Si Radhika estd complacida, Krsna serd conquistado automaticamente. Radha-dasyam, el servicio divino de Sri
Radica es la perfeccion buscada por todos los Gaudiya sadhakas sinceros.

Conducta Adecuada

En la iniciacién el guru instruye al disc{ipulo sobre la conducta adecuada para un sannyasi. Un sannyasi
constantemente deber {ia medtitar en y adorar al Sefior. Deberia estar libre de Nama y seva aparadhas. Debe adorar
al guru, al guru-parampara, a Sri caitanya Mahaprabhu y a Sus seguidores. También debe cantar los nombres
sagrados, escuchar el Srimad Bhagavatam y observar vratas como Ekadasi y Janmastami. Deberia seguir todos los
Vaisnava sadacaras, siempre respetar a todos los Vaisnavas, tomar sélo Krsna prasada y pensar siempre en los
pasatiempos de Krsna. Siempre debe escuchar y servir humildemente al maestro espiritual. En todos los momentos
y en todos los lugares debe predicar consciencia de Krsna pura.

86



Miembros de todo asrama deberian honrar y asociarse con sannyasis que exhiben estas cualidades. Una vez un
discipulo pregunto, “Srila Prabhupada, hay tantos sannyasis. Si vemos al mismo sannyasi muchas veces en un dia,
(deberiamos inclinarnos cada vez que lo vemos?” Srila Prabhupada: “Si pueden, claro que deberian.” (SPC vol. 6)
Los Vedas declaran que un devoto se beneficia y avanza en la vida espiritual ofreciendo respetuosas reverencias a
un sannyasi. Y si se niega a hacerlo debe ayunar por un dia. Un sannyasi que consuma orgullosamente las reverencias
de otros serd consumido por su orgullo. Un sannyasa ofrece las reverencias de otros a Su gurudeva y al guru-
parampara mientras piensa humildemente en ellos y ruega por su misericordia. En todo momento se debe recordar
que la humildad es el adorno de un Vaisnava genuino. Sin importar su asrama, todos deben siempre sentir
genuinamente que son “mas bajos que una paja en la calle”.

Citas de Prabhupada para la Reflexion
Primera Calificaciéon

“Para un sannyasi, la primera calificacion deberia ser la ausencia de miedo. Porque un sannyasi tiene que estar solo
sin soporte alguno o garantia de soporte, simplemente tiene que depender de la misericordia de la Suprema
Personalidad del Ser Absoluto. Si se piensa ‘Tras dejar mis conexiones, /quién me protegera?’, no se deberia aceptar
el orden renunciante de la vida. Se debe estar plenamente convencido de que Krsna en su aspecto localizado como
Paramatma esta siempre en el interior. Ve todo y siempre sabe lo que se tiene la intencion de hacer. Se debe tomar
la firme conviccion de que Krsna como Paramatma cuidara a un alma entregada a El.

Se deberia pensar ‘Nunca estaré solo. Incluso si vivo en la region mas oscura de un bosque estaré acompaiiado por
Krsna y El me dara toda proteccion.” Esa conviccion es llamada abhayam, ausencia de miedo. Este estado mental es
necesario para un apersona en el orden renunciante de la vida. Un sannyasi, o uno que esta en el orden renunciante
de la vida, debe estar situado e falta de miedo, sattva-samsuddhi (pureza) y jnana-yoga (conocimiento).” (BG 16.1-
3c)

“Los sannyasis deben ser independientes y no usar a los templos para pagar sus caros costos de viaje. Simplemente
debe tomar la misericordia de Krsna donde y cuando sea que sea ofrecida.” (SPL 72/7/40)

Swami Jesus

“Mi querida hija Sally Agarwal, ruego agradecerla por su amable carta y he notado los contenidos cuidadosamente.
Estoy contento de saber que observara el tercer cumpleafios de la sefiorita Kamala Agarwal el proximo sabado. En
esta ocasion deberia haberle regalado algunos adornos, pero como soy un Sannyasi puedo simplemente ofrecerle mis
bendiciones para su larga vida y buena prosperidad.

No puede leer ahora, de otra manera al menos le hubiese regalado una coleccion de mis libros, Pero ha separado una
coleccion de mis libros para su lectura futura. Entonces crecera como una bella y educada joven con plena consciencia
de Dios. Estoy agradecido con su buena hija por conferirme un buen titulo como “Swami Jests”, que en realidad es
un gran honor para mi. A veces el Sefior habla a través de un nifio inocente. Y tomo este honor como mandado por
el Sefior Jests a través de un nifo inocente, libre de todas las formalidades de la sociedad actual.

El Sefior Jesus predicaba el mensaje de Dios y he aceptado la misma mision. Seria una buena suerte para mi si puedo
seguir las huellas del Sefior Jests, que predicaba el mensaje de Dios a pesar de toda persecucion. El es un ejemplo
vivo de como se tiene que sufrir en este mundo simplemente por el hecho de predicar el mensaje de Dios.” (SPL
19/11/65)

Cuatro Estadios

“En el orden sannyasa hay cuatro estadios de elevacion hacia la perfeccion: kuticak, bahudaka, parivrajaka y
paramahamsa. Un sannyasa en el estadio paramahamsa es el maestro espiritual de todos.” (SPL 30/8/69)

“Se supone que un sannyasi, al principio, construye una pequefia cabaia en el limite de la aldea. No va a su casa,
pero sus necesidades son satisfechas por su casa. Esto se llama kuticaka.” (SPG 22/8/73) “Kuticaka es cuando se
toma sannyasa desde la vida familiar, vanaprastha. El esposo deja el hogar y construye una pequefia cabafia (kutir)

87



fuera de la aldea para vivir. Pero porque no estd acostumbrado a mendigar, algo de comida es mandada de su hogar.”
(SPG 11/3/76)

“Luego, gradualmente, cuando tiene practica, mendiga de casa a casa. Este es el estadio bahudaka, lo que significa
juntar las necesidades de muchos lugares. Después de algun tiempo, cuando tiene un poco de experiencia, va de
puerta en puerta: ‘Dame un pedazo de pan.” Esto es llamado madhukari. Madhukara significa abaja de miel. Junto
un poco de miel aqui y alla. Esto es llamado bahudaka; no juntar un monton de comida de ningtn lugar.

Luego, cuando tiene practica se convierte en parivrajakacarya, yendo de aldea en aldea predicando el mensaje de
Krsna y viajando constantemente.” (SPT 22/8/73)

“El cuarto estadio es paramahamsa.” Lokanatha: ‘; Visten de blanco?’ Prabhupada: “El paramahamsa no esta bajo
ninguna regla ni regulacion. Puede hacer lo que quiera. El sastra no es para él. Avadhuta — no estd en el mundo
material, mahabhava. Este es el Gltimo estadio de sannyasa. Cuando ha predicado lo suficiente se puede sentar en
cualquier lugar. Eso es paramahamsa.” (SPG 11/3/76)

“El sannyasi llega al estadio paramahamsa cuando termina su obra de predica y se sienta en un lugar estrictamente
por la causa de avanzar en la vida espiritual. Un verdadero paramahamsa es uno que controla completamente sus
sentidos y se ocupa en el servicio sin manchas del Sefior.” (SB 5.1.27 ¢.)

Haz lo Necesario

“Ahora eres sannyasi. Sannyasi significa responsable. Debes ser responsable del progreso espiritual de los devotos.
Debes ocuparte de que la norma correcta se observe en todos los campos. Exactamente como yo lo hago. A veces
tengo que administrar, ir al banco, mantener cuentas, predicar, dar clase, escribir libros y a veces, cocinar. Un
sannyasi deberia ser experto entonos los campos. Y deberia distribuir su experiencia a otros, eso es todo.” (SPL
8/11/72)

Prédica Exitosa

“Como sannyasi, su deber es ver que todos los devotos siguen estrictamente los principios regulativos, cantando 16
rondas, yendo a clase, leyendo nuestros libros y siempre permaneciendo entusiastas por ejecutar servicio devocional.
Todos tienen alguna propensidad. El arte de predicar es ocupar a esa persona en el servicio de Krisna. Lo que sea
que tengamos — nuestra mente, inteligencia, posesiones, tiempo y energias — que sean todos usados en el servicio de
Krsna. Entrenar a la gente de esta manera sera el éxito de nuestro trabajo de prédica.” (SPL 28/1/73)

El Amor Significa Cooperacién

“En cuanto a su pregunta de como deberia ser la relacion entre un sannyasi y el presidente del templo. Mi esperanza
es que seran capaces de cooperar juntos. El presidente del templo esta al mando y el sannyasi no deberia contradecir
las instrucciones. Pero si ve algo equivocado deberia decirselo directamente al presidente del templo. Luego
solucionenlo en la manera de la consciencia de Krsna.

No es que tratara de pasar por encima de la autoridad del presidente del templo. Quiero que todos trabajen juntos
cooperativamente. Por favor continten sus programas alli con gran entusiasmo y traten de seguir estrictamente todas
mis regulaciones sin desviacion alguna. Manténganse siempre fijados en el servicio de Krsna. No dejen que pase
siquiera un fraccion de momento estando ocupados en el servicio de maya. Espero que esto los encuentre de buena
salud.” (SPL 28/12/74)

Lean y Prediquen
“Como Sannyasi y GBC su primer deber es leer mis libros. De otra manera, ;como predicaria? Para permanecer
firmemente fijado en consciencia de Krsna debe haber una firma comprension filos6fica. De otra manera se convertira

unicamente en sentimiento. Cuando quiera que encuentre tiempo, por favor lea mis libros.” (SPL 5/1/76)

Significado del Sannyasa Danda

88



El sannyasa danda representa el control o la restriccion de cuerpo, mente y palabras. Una persona que puede controlar
las palabras, la mente y el cuerpo, o que a través de si inteligencia puede abandonar la atraccion hacia aquellas cosas
que son desfavorables para el avance espiritual, es llamada un tridandi-sannyasi. Las tres varas del danda significan
control de cuerpo, mente y palabras, empledndolos solo en el amoroso servicio de Krsna.

“Controlando estrictamente el propio cuerpo, mente y palabras, la cualidad de la tolerancia es fortifica y asi manifiesta
a las cualidades subsiguientes de perdonar a otros, nunca perder el tiempo, desapego de la gratificacion sensorial y
ausencia de orgullo en el propio trabajo.” (SB 11.23.32 ¢.)

“En lo que concierne a su danda — si es demasiado problemadtico de llevar, no hay necesidad de él. Después de que
el danda del Sefior Caitanya fue roto por el Sefior Nityananda, no lo volvié a llevar nunca.” (SPL 27/9/76)
“Después de que el Sefior Nityananda rompié Su danda, Sri Caitanya Mahaprabhu dijo ‘Un danda es la residencia
de todos los semidioses.” ” (CB Antya cap. 2). Los Vaisnavas de la India del Sur reofrecen bhoga a sus dandas y los
mantienen en una pequeia asana parecida a una tasa sobre una mesa cuando no lo llevan. Cuando un discipulo
sannyasa pregunto sobre ofrecer bhoga a su danda, Srila Prabhupada dijo que no era necesario.

Sin mebargo, ya que el danda es una vara sagrada, deberia ser usado respetuosamente. Es inapropiado para los
sannyasis el estar parados con sus dandas en el suelo o en el suelo del templo. El danda deberia ser tenido en la mano
o contra el pecho. Cuando no se lo usa, el danda nunca deberia ser colocado en el suelo.

maunanihanilayama
danda vag-deha-cetasam
na hy ete yasya santy anga
venubhir na bhaved yatih

“Uno que no ha aceptado las tres disciplinas internas de evitar habla inutil, evitar actividades inttiles y controlar el
aire vital nunca puede ser considerado un sannyasi meramente porque lleva varas de bambu.

La palabra danda indica la vara de un sannyasi y danda también indica disciplina severa. Aqui el Sefior Krsna le dice
a Uddhava que se debe aceptar primero a estas tres dandas o disciplinas (a saber, control de la voz, el cuerpo y la
mente) dentro de uno mismo. Meramente llevar lo tres dandas externos sin asimilar los dandas internos de disciplina
corporal, mental y vocal nunca puede hacer a uno un verdadero Vaisnava sannyasi.

Un alma condicionada que adopta s6lo los ornamentos externos del tridandi-sannyasa no serd realmente capaz de
controlar los sentidos. Uno que toma sannyasa por falso prestigio, haciendo exhibicion de santidad sin verdadero
avance en nama-kirtana sera pronto eliminado por la energia externa del Sefior.” (SB 11.18.17 v.y c.)

“Esto es una palbra sanscrita, sat-nyasa. Esto es sannyasa. Sat significa Supremo, la Verdad Absoluta. Y nyasa
significa renunciado. Uno que ha renunciado a todo por el servicio de lo Supremo, él es llamado un sannyasa.” (SPG
12/6/68)

Perfeccion Sannyasa

“Este vestido formal no es sannyasa. El verdadero sannyasa es cuando puedes inducir a otras personas a volverse
conscientes de Krsna y bailar en consciencia de Krsna. Si puedes volver a una hombre a volverse consciente de Krsna
tu vuelta al Ser Absoluto, a casa, esta garantizada . Ese es el verdadero proposito de sannyasa.” (SPG 20/2/70)

Srila Prabhupada Toma Sannyasa

“Nunca pensé que aceptaria este orden renunciante de la vida. Cuando estaba en medio de mi esposa e hijos, a veces
sofiaba que mi maestro espiritual me llamaba y yo lo seguia. Cuando ese suefio pasaba, estaba un poco horrorizado.
‘Oh, Guru Maharajaquiere que me convierta en sannyasi. ; Como puedo aceptar sannyasa? En ese momento no sentia
mucha satisfaccion de que tenia que dejar a mi familia y convertirme en un mendigo. Era un sentimiento horrible.
A veces pensaba ‘No, no puedo tomar sannyasa.” Pero volvia a ver el mismo suefio. Asi que en ese sentido fui
afortunado. Mi Guru Maharaja me sac6 de la vida material. No he perdido nada. Fue tan amable conmigo. He ganado.
Dejé tres hijos, pero ahora tengo trescientos nifios.” (SPT 21/10/68)

89



Sri Caitanya Mahaprabhu — Un Lila Sannyasa

“;Todas las glorias al rey de Vaikuntha, que ahora se ha convertido en el rey de los sannyasis! jTodas las glorias a
los devotos del Sefior! Tras tomar sannyasa el Sefior Caitanya pasd una noche en Kantanagara. Diciendo ‘jCanten!
jCanten!’, el Sefior comenzd a danzar mientras los devotos cantaban un fuerte kirtana. Los cabellos en Su bello
cuerpo se pararon como los dorados filamentos de la flor kadamba y exhibi6 ilimitado sintomas de éxtasis tales como
suspirar, reir, llorar, temblar y transpirar.

Rugié como un leén. Todos se asustaron cuando el Sefior cayo6 al suelo en éxtasis. Tirando Su danda y kamadalu, el
rey de Vaikuntha se volvi loco por una persona que e realidad es El. Al danzar y danzar el Sefior abrazo a Su
sannyasa-guru y se volvio muy feliz.

A través del misericordioso abrazo del Sefior, Kesava Bharati obtuvo Krsna-prema. Embargado por el éxtasis, el
santo Kesava Bharati tird su danda y kamandalu muy lejos al danzar y gritd ‘{Hari! jHari!” Perdiendo consciencia
externa se volvio intoxicado con premamrta. Al girar en el suelo las ropas cayeron de su cuerpo. Viendo la
misericordia que el Sefior Caitanya le habia dado a Kesava Bharati todos gritaron repetidamente ‘jHari! jHari!” Los
sirvientes del Sefior se volvieron muy felices al verlo bailar a través de la noche con Su sannyasa-guru. Al amanecer
el Sefior Caitanya volvid a la consciencia externa y se despidié de Kesava Bharati diciendo ‘Entrando al bosque
encontraré a Krsnacandra, el Sefior de Mi vida.” (CB Antya cap. 1)

Prema Bhiksu — Krsna Toma Sannyasa

“Un dia Srimati Radica y Sus sakhis més queridas estaban sentadas en un kunja bellamente decorado lleno de la
dulce fragancia de las flores beli, yuthi, madhavi, mallita y saphalika. Abejorros eloquecidos rezumbaban alrededor
de las flores, los buhos llamaban suavemente y los pavos reales danzaban gozosamente con la plumas traseras en
habanico. Una briza suave y refrescante soplaba a través de los arbolesy trapadoras llenos de flores. Toda la atmosfera
de Vrndavana era sumamente placentera.

Radhika, Lalita, Visakha y otras sakhis estaban pacientemente esperando la llegada de Syama. El sonido de las hojas
en la briza producia un sonido de “kus-kus” que se parecia al ruido de las pisadas de Krsna. Escuchandolo, Radha
penso ‘Oh, Mi Prananatha viene. jSyama pronto estara aqui!’ Pero Krsna no viene. En la ansiedad de esperar a Krsna,
Sri Radha sentia que cada momento era un milenio.

Con cada momento que pasaba el vanya-bhava (modo izquierdo de oposicion) de Radha incrementaba mas y mas.
Entendiendo Su condicion, Visakha mand6 a un duti (mensajero) para que busque a Krsna. El duti volvio con las
noticias, ‘jOh Visakha! La orgullosa Saibya, la amiga de Candravali que tiene su daksina-bhava (modo derecho de
sumision) dijo que Krsna estd en el kunja de Candravali.” Con sus ojos tornandose rojo caliente Visakha dijo
enojadamente ‘jEsa persona irresponsable!’

Escuchando las noticias, Srimati Radhika empez6 a hervir con abhimana (sentimientos contrarios de enojo y
rebeldia). Mordiendo Su labio superior dijo ‘Si viene Krsna - jno dejen que ese desagradecido entre a Mi kunja!’
Yéndose afuera a montar guardia, Lalita y Visakha le aseguraron a Radha ‘No te preocupes, no dejaremos que ese
caprichoso malhechor entre a Tu kunja.’

Cuando Krsna llegd un par de minutos después, Lalita Lo bombardeo6 con palabras duras. ‘jDetente! No se admite el
paso. jVete de aqui, hombre irresponsable! Nuestra prana-sakhi decord este kunja tan bellamente, pero, ;donde
estabas Tu? ;Porqué vienes aqui tan tarde?’ Mostrando extrema humildad, Syama las peticion6 con manos plegadas,
‘Por favor, perdonenme. Soy un gran ofensor. Por favor diganle a su sakhi que estoy aqui pidiendo perdon.

Entre tanto, dentro del kunja, Radhika dejaba caer su cabeza y lloraba tan profusamente que el suelo se puso barroso.
Estaba escribiendo algo en el suelo con Su dedo indice izquierdo. Cuando Lalita entrd, Radha dijo, ‘; Ya ha llegado
mi Pranavallabha?’ Luego, embargada por maan, Radhika comenzo a hablar como una loca, ‘;Porqué deberia Krsna
venir aqui? Que sea feliz con su adoracion. Igual, no me importa. Parece que estoy destinada a sufrir. Vraja esta lleno
de damiselas celestiales deseosas de complacerlo. No sé porqué Le di mi corazén y alma y Lo amé tanto. Que ahora
arde en el fuego de la separacion, pero que El sea feliz.’

90



Aturdida e incapaz de responder, Lalita volvié a la puerta del kunja. Viendo a Lalita, Krsna dijo, ‘Mira, yo se que su
sakhi estd embargada de maan. Pero tengo confianza de que Radha instdnraneamente abandonara este humor de
rebeldia si Mer permiten entrar a Su kunja y mostrarle Mi forma Syamasundara.

Humeando con enojo, Visakha dijo duramente ‘jJa! ;Piensas que solo por ver Tu forma Syamasundara mi prana-
sakhi olvidara todo y se convertird en Tu sirvienta? jVete de aqui! jVete! Deberias estar avergonzado de esto. ;Es
que codicias Su amor, o codicia Ella Tu belleza? Déjame decirte algo, Krsna. Un dia tendras que llorar una y otra
vez por Su amor.’

Desilusionado y confundido, Krsna fue a la orilla del Yamuna. Dejando Su ropa y adornos, comenzo a rodar en la
arena mientras gritaba, ‘{Oh Radhe! jPor favor, cumple mi deseo!’ Inspirada por Paurnamasi (Yogamaya
personificada), Vrnda-devi se aparecio alli con el deseo de unir a Radha y Krsna. Apareciéndose ante Krsna, Vrnda-
devi dijo, ‘Syama, entiendo que Radhika esté cubierta de un humor de maan impenetrable. Pero escucha, hay
esperanza si haces lo que sea que te diga.’

Krsna respondi6 sumisamente, ‘Ciertamente haré lo que quiera que digas. Estoy confundido y no sé qué hacer.’
‘Bien’, dijo Vrnda-devi, ‘Escucha con cuidado. Primero tienes que abandonar esa vestimenta de pastor de vacas.
Luego tienes que dejar Tu pluma de pavo real y dejar de pararte en Tu triple plataforma doblable (tri-bhanga).
También tienes que afeitarte la cabeza y dejar Tus bellos rulos de cabello. Y esta complexion de Syama también ha
de irse. Tienes que sacarte Tu brillante dhoti amarillo, ponerte un atuendo azafran y convertirte en un bhiksa
(mendigo). También tienes que tirar Tu hechizante murali. En vez de eso te daré un khanjani y te ensefiaré una bella
cancion para cantar en la puert del kunja de Radhika. Si haces todas estas cosas, hay esperanza de que Te encuentres
con Radha.’

Inmediatamente Krsna tomo una forma de complexion dorada vistiendo un bhiksu-vesa (el atuendo azafran sannyasa
de un limosnero). Ahora, disfrazado como limosnero, Krsna fue a la puerta del kunja de Radhika y cant6 la cancion
que Vrnda—devi Le habia ensefado.

‘iOye, Sri Radhe! Hasta que fuiste embargada por el maan estabas loca por el amor de Krsna. jOye Gandharvika!
Has cautivado la mente y el corazén de Syama en todo sentido. Pero hoy Syama pide en cada puerta, jRadha-prema!
jRadha-prema! jRadha prema!’

Escuchando la cancién del limosnero, Visakha preguntd sobre Su propdsito. El sannyasi explicé ‘He abandonado
todo de este mundo. Soy simplemente un prema-bhikari (limosnero de prema).’

Luego, por arreglo de Lalita-sakhi, el “sannyasi thakura” aceptd calcular la suerte de Radhika leyendo las lineas de
Su frente. Pero Visakha le inform¢ al sannyasi que seria imposible porque Radha es muy estricta y nuca miraria a la
cara de ningiin hombre en este mundo.

El sannyasi replico, ‘A qué te refieres? ;No entiendes? Soy un dandi-sannyasi. No tengo deseos y he abandonado
todo. Soy un prema-bhikari, sélo mendigando por amor. ;Porqué deberia tu sakhi estar avergonzada frente a tal
dandi-sannyasi? No hay dafio si levanta su velo. Entonces puedo calcular Su suerte. Soy un sannyasi; no soy un
hombre ordinario.’

Apenas Lalita quité el velo de Radhika, aquella forma de sannyasi desapareci6 y se manifestd la forma
Syamasundara, una hermosa forma de triple plataforma doblable con flauta, una pluma de pavo real, atuendos
dorados y bellos ornamentos. Luego los ojos de Syama cayeron sobre los ojos de Radhika — unién 0jo a ojo y el maan
de Radhika desaparecio.” (EOS, adaptado)

iSri Sri Gandharvika-Giridhari ki jai!

91



