Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Gayatri Mantra

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por lLa ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacidn espiritual y NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




e Primera parte
e Segunda parte
e Tercera Parte

e Anexo I - Srimad Devi Bhagavatam - Canto XII - Capitulo I

e Capitulo 2
e Capitulo 3
e Capitulo 4
e Capitulo 5
e Capitulo 6
e Capitulo 7
e Capitulo 8
e Capitulo 9
e Capitulo 10
e Capitulo 11
e Capitulo 12
e Capitulo 13

INDICE

20
31
39
42
45
47
49
51
57
66
72
78
82
89
93



PRIMERA PARTE

1-

Existen diversas técnicas para un solo proposito: obtener la iluminacion espiritual; esto
es, canalizar la conciencia desde los niveles inferiores de energia hasta el mas elevado.

Cuando se practica alguna de estas técnicas, prevalece el estado de dicha. No es que
uno disfrute de la dicha, sino que el practicante se funde en la dicha.

Dios siempre es una experiencia que confiere iluminacion y dicha eterna. Los hombres
santos de todas las religiones han dejado testimonios imperecederos, hojas de ruta que todos
—independientemente de su cultura, lengua o formas particulares de veneracion- estamos
llamados a transitar.

2-

Mantra es una invocacion en el idioma sanscrito al ser supremo; es una energia
espiritual encerrada en determinada combinacion de los cincuenta sonidos originales.

Los Mantras siempre han existido en forma latente, por lo que para ser considerado
auténtico, debe reunir los siguientes requisitos:

1) Debe haber sido revelado originalmente a un sabio que alcanzo la realizacion
por medio de ély lo transmitio a otros.

2) Debe tener una forma de Dios que lo presida.

3) Debe tener una medida precisa.

4) Debe tener BIJA (semilla) que le confiere los poderes, que es la esencia del
mantra.

5) Debe tener un poder divino dinamico (Shakti.)

6) La repeticion constante del mantra permite obtener la vision de lo divino.

Las escuelas filosoficas que adhieren a la comprension dualista de la espiritualidad
(conocidas como escuelas Shankia) explican conceptualmente la palabra mantra del
siguiente modo:

Man significa Mente y Tra es Liberar. Liberar la mente con sus tendencias al
constante apego a fin de obtener la iluminacion.

Otra explicacidn, esta vez proviene de las escuelas espiritualistas monistas (conocidas
como Advaita o no-dual)



“Ma” puede ser considerada una silaba raiz, de alli se infiere el concepto de meditacion
y “Tra” es una silaba raiz y una de sus implicancias es salvacion.

En este contexto, mantra significa que es una vibracion trascendental que al meditar en
el, salva del pesar y el dolor, de la infeccion de la dualidad de la vida material.

El mantra por definicion siempre y en todo los casos, escapa a cualquier aspecto o
intento de racionalizarlo ya que es un poder que trasciende la finita capacidad de comprension
desde los sentidos. Es un poderoso poder espiritual que desarrolla determinados poderes si
se lo utiliza de acuerdo con las regulaciones prescriptas y de los modos que sefialan los textos
sagrados.

La escuela del pensamiento filoso6fico Advaita, sostiene que ‘todo es Dios’ o, que la
divinidad esta oculta en la apariencia superficial de la ilusion. Esta posicion explica que al
significar que “ma” es meditacidn, esto implica que debe ser captado por la mente (a través
de la repeticion constante y del pensamiento constante en el mantra) y el otro aspecto que
debe considerarse que “trana” es el esfuerzo que se debe realizar para que se establezca y
conserve en la mente.

3-

El mantra sagrado que es la esencia de todo conocimiento espiritual, se encuentra en el
Rig Veda y es llamado Gayatri Mantra, es el décimo mantra en el sutra 60 del Mandala 10.

Los Vedas son eternidad absoluta, sin principio ni final; es luz que ilumina lo creado,
permea y sostiene lo existente.

El Gayatri Mantra es el corazén de los sagrados vedas, por lo cual, no tiene nacimiento
ni muerte.

Es importante sefialar y reflexionar que los Vedas “descendieron” desde las alturas
celestiales como sonido, en sanscrito la palabra “Ghosha” alude al concepto de sonido.

Ghosha es una metafora trascendental que intenta expresar al Supremo Sefior inhalando
y exhalando; como consecuencia de Su respiracion surgen los divinos Mantras.

Cuando el Sefior desde Su respiracion hace surgir esas vibraciones divinas, en sdnscrito
es conocido como Brahmanaspati, con este nombre se quiere sefialar que El, es el lider de las
situaciones puesto que es el creador.

Brahmanaspati es Brahman y se dice que “El cabalga sobre esos sonidos
trascendentales”, los Mantras son sus portadores por lo cual, si el devoto desea obtener el
poder divino oculto en el mantra que es Ghosha, debe ponerlo bajo control.

La practica constante, la meditacion en las letras y palabras, la percepcion de la
vibracion y la fe intensa permite poner bajo control del devoto al mantra Gayatri.

Cuando profundizamos no solo con la repeticion del mantra Gayatri sino al obtener
informacion de maestros calificados y escrituras sagradas, concluimos que Gayatri deriva de
una afirmacion trascendental: Gay’antam Tri’yaete iti, esto evoca en el practicante y el
estudioso el siguiente significado: Gayatri es esto, que protege y salva al que lo recita.

Gayatri mantra es una plegaria, oracion y sonido trascendental exhalado por Dios
mismo por lo tanto, no admite pertenencia o es privativo de cultura alguna en particular,
escuela espiritual o region geografica.

El Gayatri es trascendental a toda materialidad aunque sostiene y permea todo lo
material por lo tanto puede y debe ser parte de la practica espiritual de cualquier persona en
cualquier tiempo, circunstancia y lugar.



El sufrimiento ya sea fisico, mental, material o espiritual es parte integral de la
experiencia de vida en la tierra, el Gayatri mantra es un poderoso sonido divino que ilumina
la aparente superficialidad de las angustias y oscuridades del vivir.

4-

Declaran los sabios, que la repeticion del Gayatri Mantra no s6lo libera al individuo de
todas las energias malignas presentes, sino que remueve los efectos de todas las vidas
pasadas.

A lo largo de miles de afios, encontramos enseflanzas en ese sentido en los textos
sagrados y las comunicaciones que dejaron los santos a sus discipulos. Transcribimos algunas
de ellas.

Man dice:

Vayan a un bosque o a un lugar recluido, aquieten sus mentes, proximos al agua, reciten
el Gayatri Mantra. Mediten en sus silabas y moldeen sus mentes de acuerdo con esto. Pero
este recitado debera ser mental.

De modo similar, Maharishi Yagnavalkya dice:

Deberiamos recitar el Gayatri Mantra hasta que las estrellas sean visibles en la noche;
y en la manana, debe recitarse hasta la salida del sol.

El recitado del Gayatri Mantra realizado de esta forma, convertira todos los destinos
malos en cenizas. Esto ha sido establecido por todas las autoridades Védicas.

Un brahmin que recite el Gayatri 1.110 veces todos los dias, no serd tocado por el
pecado.

Bhaudhaya Smiriti dice:
Coloquense frente al este, con una vasija de agua y sentado sobre la hierba se debe
repetir el Gayatri Mantra 1.000 veces.

Lagh Ashralayana Smriti dice:

El brahmachari y el jefe de familia deben repetir el divino Gayatri con Om Bhur
Bhuvah Svaha por lo menos 108 veces. Pero, si esto no es posible, se debe recitarlo por lo
menos 28 veces.

Todos los sabios védicos a lo largo de todos los tiempos, sostienen que el canto del
Gayatri Mantra destruye los efectos malignos (demoniacos) y las tendencias del hombre
hacia el error.

Shankar Rishi dice:

El temor y el miedo nunca tocardn a quien repita el Gayatri Mantra con Om Bhur
Bhuvah Svaha.

El recitado del Gayatri Mantra 100 veces por dia destruye las faltas del dia y su
repeticion de 1.000 veces al dia, levanta al hombre por encima de las tendencias malignas,
alejando su mente de todo designio adverso.



La repeticion del Gayatri 10.000 veces destruye todos los pecados, clarifica la mente
del hombre, y el recitado de 100.000 veces purifica el corazén incluso del mas grande
pecador.

Shanker Rishi dice:
Si las ofrendas son realizadas en el fuego, recitando el Gayatri, todos los pecados del
practicante seran destruidos y todos sus deseos realizados.

Atri Rishi dice:

El practicante que recite el Gayatri Mantra 8.000 veces al dia de frente al sol, si ¢l no
es ateo, sera liberado de todos sus pecados.

Cada parte del Gayatri fue extraida de los Vedas, igualmente, las tres letras internas de
Om (aum) y los tres Bhur Bhuvah Svaha son derivados de los tres Vedas: Rig, Yajur y Sama.

El significado de las tres grandes invocaciones: Bhur Bhuvah Svaha, nos eleva y nos
coloca frente al Sefior, quien es la base de la vida; Bhuvah es el nombre de Dios que libera
la energia interna del aspirante de toda la miseria. Svaha, es el nombre del Sefior como el que
impregna al universo en su totalidad.

Man dice:
La repeticion del Gayatri con las silabas Om Bhur Bhuvah Svaha, durante la mafiana y
la noche, traerd toda la recompensa y poderes que se encuentran en los Sagrados Vedas.

Rabindra Nath Tagore dice:

Los tres planos de Om Bhur Bhuvah Svaha deben ser traidos a la mente, porque
constituyen el universo. En otras palabras, debe ser establecido en la mente que yo no
pertenezco a ningun pais en particular, pero soy un habitante del universo total. De esta
forma, nos establecemos en el sol, la luna y las estrellas, por lo menos una vez al dia, y asi
renovamos nuestros vinculos eternos con el universo manifiesto.

Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimabhi.

Nosotros meditamos en el adorable y puro resplandor que da vida al universo. Pero,
(con qué formula podemos mantener su eslabon con este ilimitado poder que se manifiesta?

La formula es:

Dhiyo yo Nah Prachodayat.

No hay dudas que Dios puede estimular nuestras facultades mentales y conducirnos
hasta los actos nobles. ;Con qué poder podemos ver la luz del sol? Los rayos del sol que se
derraman sobre nosotros, nos hacen ver la luz. De forma similar, la luz que da vida en el
universo, conduce nuestro intelecto para conocernos a nosotros mismos y al universo.

Asi, conocemos a Dios como el Director de nuestro intelecto. Conociendo este secreto,
nos encontramos mas cerca del universo y mas cerca de Dios, y por Su gracia encontramos
nuestros corazones libres de todos los demonios.

Asi nos acercamos a Dios.



OM

BHUR BHUVAH SVAHA

TAT SAVITUR VARENYAM
BHARGO DEVASYA DHIMAHI
DHIO YO NAH (f) PRACHODAYAT

Significado:

Meditamos en la Gloria de Dios que ha creado el universo, a quien es justo adorar,
que es encarnacion del conocimiento y luz, y que es el destructor de todas las energias
malignas y de la ignorancia. Que El ilumine nuestro intelecto.

OM: simbolo de Dios sin forma, que todo lo impregna y por lo que todo tiene
existencia.

BHUR: Bhu-loka, es el plano fisico.

BHUVAH: Antariksha-loka, es el plano astral.

SVAHA: Suarga-loka, es el plano celestial.

TAT: Eso, lo que no puede ser comprendido por el intelecto o los métodos de
razonamiento, es Paramatman, el ser trascendental (Tat tuam asi, Tt eres Eso).

SAVITUR: Ishvara, el controlador, la energia que esta detras del sol, La Divina Madre
Sai.

VARENYAM: a quien es justo adorar.

BHARGO: destructor de todos los pecados y energias malignas, de la ignorancia, que
es gloria y refulgencia.

DEVASYA: resplandeciente, brillante.

DHIO: bhudis, intelecto, entendimiento.

10: el cual, quien.

NAH: nuestro.

PRACHODAYAT: ilumine, guie.

Otra meditacion - interpretacion:

Om Bhur Bhuvah Svaha

Dhimabhi, nosotros meditamos

Bhargo, en la Refulgencia Majestuosa e inexpresable del Espiritu Supremo

Varenyam Devasya, de Esa Divina e inenarrable Realidad que trasciende todo
entendimiento y comprension.

Savitur, la fuente celestial que es origen de las dimensiones fisicas, astral y celestial de
la existencia que percibimos como Bhur, Bhuvah, Svaha.

Tat, que Ese Supremo poder inalcanzable por el intelecto,

Prachodayat, iluminar, bendecir y otorgarnos el entendimiento necesario,

Yo Nah, a nuestro intelecto finito para comprender y aprehender la Suprema Verdad.

6-



Analizaremos con mayor profundidad algunos aspectos de cada palabra del Gayatri
Mantra.

Om es lo eterno.

Om es todo este universo. Con Om, cantan los himnos del Sama Veda. Con Om se
pronuncian los Shastras.

Con Om, el sacerdote que oficia el sacrificio dice la respuesta. Con Om, Brahma
comienza la creacion. Con Om validamos el sacrificio. Con Om, el Brahmin antes de explicar
sus conocimientos, exclama: "Puedo yo obtener la Eternidad”. Y asi verdaderamente ¢l la
obtiene (Taittiriya Upanishad, capitulo 8).

Om es Brahma. Om es la palabra de Brahma. Om es el sonido Brahman (Sabda -
Brahman). Om es el sonido que proyecta el universo. Durante la disolucidon cosmica, el
universo emerge en Om.

Om no tiene principio. Om no tiene fin. Om existia antes de que el tiempo fuera creado.
Om esta a través del tiempo, espacio y causa.

Om estd més alla del pasado, presente y futuro. Om esta detras de lo inferior, de la
tierra y de las regiones etéreas.

Om esta detras del brillo (Sattvas), pasion (rajas) y oscuridad (tamas).

Om estd detrds del Brahma, el creador, Vishnu, el que preserva, y Shiva, el
transformador. Om es el Supremo (Paratparah).

Om moviliza el Prana o la fuerza vital cosmica.

En el hombre, Om se expresa a través del Pranavayu o el aliento vital. Por lo tanto se
llama Pranava.

En el hombre, Om esta detras de la totalidad, lo sutil y los cuerpos circunstanciales.
Esté detras del desvelo, del suefio y del estado de adormecimiento profundo de la conciencia.
En cada respiracion, el hombre lo expresa, lo repite inconscientemente e inevitablemente.

Cada vibracion del cuerpo y del universo emerge desde el Om, se sostiene en Om y
regresa a Om. Cada susurro emerge desde Om.

Un nifio exclama "Om, Om"; los musicos susurran "Om, Om"; las abejas zumban
"Om, Om"; el océano ruge "Om, Om". Para el hombre dolorido, el susurro lo consuela, para
el hombre afligido, Om es la curacion; a los poetas trae inspiracion.

A los filosofos, trae realizacion. Om es el consentimiento del hombre para que Dios
entre dentro de €¢l. Om es la expresion del que ve la Verdad.

Om es Veda, la sabiduria de Dios. Om es el sonido de Dios (EI Nada). Om es lo eterno,
el mundo indestructible.

Om es el néctar.

Om es la unica busqueda de todos los santos. Om es la tnica busqueda de todos los
sabios. Om es la Unica busqueda de todas las ciencias. Om es la Gnica meta de todas las
almas. Om es la Unica verdad, la cual es adorada en diversas formas.

Om trae el equilibrio. Om proporciona sabiduria. Om es la raiz, Om es el soporte. Om
lo impregna todo. Om lo sostiene todo.

Om trae paz, gloria y poder. Om mata el ego, los deseos y las dudas. Om es la
residencia del alma. Om es el lenguaje de Dios. Om se expresa por Dios, Om expresa a Dios.
Por lo tanto, es la expresion del amor de Dios.

Entonces, Om proviene del amor (Prema), que es Dios.

BHUR:



Es el plano terreno, representa e invoca lo fisico y material, todo lo que tiene forma, los
reinos minerales, vegetales, animales y su maxima expresion: el humano.

Bhur Loka

Coexisten siete mundos o energias inferiores (patalas lokas) o de naturaleza demoniaca,
que se designan segun su oscuridad decreciente: Atala, Vitala, Sutala, Rasatala, Mahatala,
Patala.

ATALA
VITALA
BHU SUTALA
RASA TALA
MAHA TALA
PATALA

BHUVAH:

Bhuvah Loka

Es el plano astral, es la energia interna que se sitiia entre lo denso del Bhur (con sus
siete planos o energias malignas) y lo sutil de Svaha (con sus siete planos o estados de energia
celestial).

Bhuvah posee el enorme potencial de permitir al aspirante un vislumbre de la Gloria
Suprema; en este plano se encuentran los seres de luz, los poderes angélicos y las energias
santas de los iluminados de todas las religiones.

SVAHA:

En el plano energético de Svaha existen cuatro planos sutiles ascendentes y de mayor
percepcion y luz espiritual: Mahah, Janah, Tapah, Satyam.

MAHAH
SVAHA JANAH

TAPAH

SATYAM

Los siete planos o mundos (lokas) superiores y los siete planos inferiores, constituyen
los catorce planos.

Los siete planos superiores se relacionan con las esferas celestiales de santidad; los siete
planos inferiores al encontrarse en Bhur, por lo tanto son fuerzas sutiles subconscientes.



Bhur se relaciona con el centro energético umbilical, la energia Divina que lo preside
en Sarasvati.

Bhuvah est4 conectado con la energia Divina en Lakshmi y reside en el corazon.

Svaha se situia en el entrecejo y lo preside la energia Divina de Parvati.

7-
Gayatri Mantra, la Madre Universal

Supremo, el puro conocimiento es Parabrahman, Dios Sin Forma. Este conocimiento
trascendente es el poder de la Madre Gayatri.

Ella es la causa primera de lo que fue, lo que es y lo que sera.

Ella es conocida como Divina Madre Gayatri.

La Divina Madre Gayatri ha hecho una promesa que se cumple a lo largo de los
milenios: ""Yo siempre estuve, estoy y estaré con ustedes. Soy trascendental. Tan pronto
como ustedes realicen Mi forma en sus interiores, Yo estaré ahi para complacerlos.

Yo estaré complacida con ustedes cuando canten el Nombre de Mi Divina Forma
(Gayatri Mantra), los complaceré en todos sus deseos, les daré prosperidad y Bhakthi
(devocion).

Pidanme en los tiempos de confusion y dificultades y los guiaré."

Esta descripcion se encuentra en los Libros Sagrados y demuestra que Gayatri-Devi-
Mata, la Madre Divina Gayatri, es el origen de la sabiduria suprema.

Ella es el conocimiento supremo.

8-
El Gayatri mantra como meditacion

La meditacion en Gayatri Devi Mantra es conocida como Sandhyapasana, lo cual
significa una meditacion en la luz, todos los dias.

Los sabios del Himalaya dicen que es el método apropiado para obtener la iluminacion
en un corto tiempo. Mediten regularmente y con sinceridad, y obtengan con prontitud la
gracia de Gayatri.

Sandhya significa el encuentro continuo del dia y la noche, es decir la oscuridad y la
luz. Upasana significa meditacion, asi, Sandhyapasana es la meditacion en la mafiana
temprano y los comienzos de la noche.

Como esta meditacion se realiza con el sol, también es conocida como
Sandhyovandana o saludos a la luz de la verdad.

Los comienzos de la mafiana y la puesta del sol, dicen los sabios que son momentos de
poder espiritual. Naturalmente, el alma viviente tiene balanceados sus tiempos respiratorios
por lo que es un horario propicio.

La practica del canto del Gayatri Mantra meditado, destruye todo el karma y los
pecados acumulados. Mediante esta practica se abren las energias retenidas en el entrecejo
(ojo de Shiva o tercer 0jo).

Esta practica cura toda enfermedad y los dias se prolongan sobre la tierra de un modo
pacifico al tiempo que esta practica ayuda a la humanidad a evolucionar.

10



Algunos santos la practican cuatro veces al dia, por la manana, mediodia y comienzos
de la noche y medianoche.

Como minimo debe hacerse dos veces al dia.

Las energias malas que pueblan todo el espacio no se aproximan a los que cantan el
Gayatri Mantra en la forma prescripta.

9-
Meditando en el Gayatri Mantra

OM:

Todo es Om, todos los cuerpos vibran en Om, todos los seres y todas las cosas nacen,
descansan y finalmente se funden en Om.

Si viajaramos al infinito espacio, si bajaramos a las profundidades mas extremas de los
planetas, atin alli, descubririamos que todo vibra en Om.

Todo sonido, todo movimiento de los cuerpos en todos los universos, cada particula de
los cuerpos humanos, cada atomo de este mundo material tiene su base en Om.

Om es la expresion mas pura de Dios, el Todopoderoso. Expresa la energia ilimitada
del Dios Uno y Unico sin segundo que todo lo impregna, que est4 en todo y todo esta en EL

Los sonidos musicales se sostienen en Om, la rotacion de los planetas y el brillo del sol
se producen por la silaba sagrada Om.

Cuando se canta el Gayatri Mantra, al pronunciar Om, se debe tener en cuenta esta
Verdad pues nos conecta y nos hace uno con el vasto espacio que estd mas alld de nuestra
capacidad de percepcion.

Cuando cantamos Om, convocamos a las energias celestiales, a los Devas, los seres
puros de luz, a todos los ejércitos celestiales que estan en la creacion del Santo Bendito Sea.

Bhur:

Se localiza en la zona umbilical, es la Divina Madre Sarasvati (esposa del Sefior
Brahma), toda resplandeciente de luz, es la energia creadora, la voluntad generadora de todo
lo bello y santo. Inspira serenidad y abre los canales de las energias que nos permiten
asociarnos con los valores estéticos del mundo manifestado.

La Divina Madre Sarasvati nos proporciona la fuerza creadora que permite desarrollar
la musica y la poesia; Bhur regenera las células y los grupos de neuronas en el cerebro que
hacen de nuestra vida una manifestacion sublime de belleza.

Bhuvah:

Es el centro energético del corazon, resplandece la Divina Madre Lakshmi,( la esposa
del Sefior Vishnu), con sus manos abiertas en sefial de bendicion nos otorga sus dones de
salud y prosperidad, abre nuestros corazones para que sintamos la Presencia del Amado.

Svaha:

En el entrecejo, una luz dorada envuelve a la Divina Madre Parvati, esposa del Sefior
Shiva. Ella nos concede la gracia de abrir nuestros canales de energia espiritual por medio de
los cuales comprendemos la realidad trascendental de la Vision de lo Divino manifestado.
(Como?

Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimabhi:

11



Dios es el Om. Dios es la forma visible e invisible de Bhur Bhuvah Svaha; asi como
todo el universo reside en ti, del mismo modo estas en todo el universo.

Cuando repites Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimahi, Dios esta de pie
con su mano derecha levantada: ""Nada temas porque Yo estoy aqui'.

Ella es toda la Luz. Esa luz te envuelve y millones de particulas de luces espirituales
rodean todo tu cuerpo.

Baba es la Luz, estas en El porque es Savitur, y asi como el sol que ves ilumina esta
parte del Universo, Sri gayatri el origen y sostenen de los miles de soles que iluminan la
totalidad de los universos desconocidos.

Gayatri remueve el karma de miles de encarnaciones y con Su sola voluntad cambia el
destino de las personas, ofrece contento espiritual, iluminacion y bienaventuranza sin limite.

Dhiyo Yo Nah (f) Prachodayat:
Mentalmente, inclinamos nuestras cabezas y besamos Sus Sagrados Pies. '"Divina
Madre , te ruego me otorgues la Gracia de Tu Luz".

10-

El Gayatri mantra es el protector de aquel que lo recita, por lo tanto es conocido como
Annapurna, la Madre, la Energia Maternal, la Fuerza Divina que origina y sustenta la vida,
por ello es que los sabios y realizados en el canto del Gayatri Mantra dicen que quienes
reciten constantemente el mantra, siempre obtendran refugio y sustento material de la Divina
Madre.

Esta afirmacion de los sabios y santos que han realizado el Gayatri Mantra, no
constituye una simple afirmacion en el contexto de una ensefianza ‘religiosa’ o forma parte
de un cuerpo doctrinario, es mas bien, la profunda experimentacion en sus vidas del poder
divino del Gayatri Mantra como expresion completa (purna) de la Madre (anna).

11-

El Poder de recitar el Gayatri mentalmente.

El poder espiritual y la proteccion en la interaccion material que otorga el mantra
Gayatri se vuelve tremendamente poderosa cuando se lo recita mentalmente.

La experiencia de los sabios y santos que han realizado el poder del Gayatri mantra,
han consignado la siguiente escala de poder progresivo:

¢ Cuando el Gayatri mantra de pronuncia de forma audible el beneficio que se obtiene
es de una unidad.

¢ Cuando el Gayatri mantra se pronuncia en forma de susurro, el beneficio que se
obtiene es de diez unidades.

e Cuando el Gayatri mantra se pronuncia sin sonido fisico pero con movimiento de
labios, el beneficio que se obtiene es de cien unidades.

e Cuando el Gayatri mantra se realiza mentalmente, sin movimiento de labios, sin
producir sonido alguno, el beneficio que se obtiene es de mil unidades.

12



¢ Cuando el Gayatri mantra se pronuncia en espacios sagrados, templos consagrados,
presencia de santos, imagenes divinas, rios santos, etc. El beneficio que se obtiene no puede
ser calculado.

12-

Beneficios adicionales

Los sabios y santos que han realizado el Gayatri mantra, en la experiencia milenaria
enseflan que para obtener resultados inmediatos deberian seguirse las siguientes
instrucciones:

¢ El Gayatri Mantra cuando se canta sentado sobre la hierba llamada Kosha, asi, todas
las imperfecciones causadas por las equivocaciones y desvios (papas, en sanscrito) son
removidas. El aspecto corporal y el mental retornan a un estado de pureza original asociado
con lo divino.

e El Gayatri Mantra cuando se canta sentado sobre una tela de lana pura, el resultado
es que todas las desdichas y sufrimientos psicoldgicos son removidos de inmediato.

¢ El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de ciervo, confiere paz mental, la
condicidn para esta practica es que el cuero de ciervo provenga de un animal cuyo fin haya
sido natural y no por accion del hombre.

e El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de un elefante hembra, confiere la
remocion de las dolencias fisicas. Las condiciones que rigen para esta practica son igual que
la anterior.

¢ El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de tigre, confiere la liberacion,
incrementa el poder de renunciar a los objetos materiales. Las condiciones para esta practica
son igual que para las dos anteriores.

¢ El Gayatri Mantra cuando se canta con el cuerpo cubierto por cenizas que provienen
de la incineracion del estiércol de vaca. Esta practica equivale a todas las anteriores.

13-

Gayatri mantra: Forma y Sonido

El Sagrado mantra Gayatri es sonido y tambien forma.

En realidad si hay forma es porque hay sonido y si existe el sonido es porque hay forma.

El sonido nos informa del poder divino que oculta y la forma es el sonido concretado,
un punto concentrado e integrado que nos muestra la funcioén y el divino poder.

Cuando se recita el Gayatri Mantra y se fija la atencion en la Divina Imagen, el
practicante obtiene la vision de lo divino y asciende en la apertura de conciencia derivando
los multiples poderes y bendiciones celestiales.

La Forma Divina es un medio que permite al practicante liberarse del poder ilusorio
que lo encadena a las sensaciones superficiales que “El es el Hacedor y Controlador”.

La Forma Divina dispersa la ignorancia y el sufrimiento, evocando en el alma del
practicante momentos de belleza y comunidn espiritual indescriptible.

La Forma Divina permite contemplar detras de las espesas nubes de la ignorancia y la
desidia el glorioso sol de la espiritualidad.

13



La Divina Madre Gayatri es Dios sin forma, que para beneficio de los sinceros de
corazon y de los practicantes que buscan consuelo para sus dolencias fisicas, mentales y
espirituales, asume una forma.

El sonido Gayatri asume una forma concreta y es reverenciada y meditada desde el
principio de los tiempos.

Desde el punto de vista del sonido, el Gayatri se separa para nuestra comprension en
las siguientes “cinco caras”:

e Om

e Bhur Bhuvah Svaha

e Tat Savitur Varenyam

e Bhargo Devasya Dhimahi

¢ Dhiyo yo Nah (f)Prachodayat

Si consideramos que estas cinco divisiones del entero absoluto que es el Gayatri se
expresa en toda la creacion cdsmica, estamos en condiciones de comprender que ‘las cinco
caras’ expresan:

o ¢l éter

e ¢l aire

e ¢l fuego

eclaguay,

e la tierra.

Cinco también son las envolturas, vainas o fundas que constituyen el cuerpo humano:
e annamaya kosha

e pranamaya kosha

e manomaya kosha

e vignanamaya kosha y,

¢ anandamaya kosha.

Cinco son los aires que sostiene la vida:
e prana

e apana

e viana

¢ udana

e samana

Cinco son los sentidos.

e Vista

e Gusto

e Olfato

e audicion

e Tacto

Cinco son los 6rganos de los sentidos.

¢ Ojos
e [ engua

14



e Nariz
e Oidos
e Piel

El Gayatri como sonido y forma expresa la totalidad del sonido y los sonidos cdsmicos,
de la forma y las formas cdsmicas.

La pronunciacion correcta de las “cinco caras” del Gayatri mantra produce un efecto
benéfico sobre todo el cosmos independientemente de los beneficios individuales.

14-

La Forma del Gayatri y sus significados

La Divina Madre Gayatri es una bellisima forma femenina que evoca en el alma, el
aspecto maternal de la divinidad.

Posee cinco caras, diez manos, diez ojos, dos pies y esta sentada sobre una flor de loto,
generalmente representada de color rojo.

Veamos algunos detalles de esta divina forma:

¢ Rostro de color perla, esta es la primera cara y se la denomina asi, porque en el
conocimiento védico, se dice que las perlas son de naturaleza divina ya que se forman de las
gotas de lluvia que, al caer del cielo, se impregnan de radiaciones celestiales. Esto es asi,
porque las caracolas, cuando estan en la superficie del mar o en sus costas, se “alimentan” de
esas gotas de lluvia y de ese modo se forman las perlas naturales.

Las perlas naturales posen un brillo especial sumamente atractivo, por lo tanto a la
primera cara de la forma del Gayatri, se le llama “brillo”.

¢ Rostro de color rojo, la segunda cara se la denomina asi, porque confiere a los que
cantan o recitan el Gayatri mantra el principio de bendiciones sobre la mente. Este color
también es asociado por los sabios con una de las nueve gemas preciosas que protegen a las
personas de las influencias negativas de los planetas.

® Rostro de color oro, la tercera cara se caracteriza por su luminosidad, confiere
cualidades exquisitas y encanto natural al que recita el Gayatri mantra y medita en esta cara.

¢ Rostro de color azul, la cuarta cara evoca en la persona que recita el Gayatri mantra,
a Dios como Narayana. Narayana es un nombre de Dios que nos ensefia que Fl reside en el
corazon de todos los seres de todos los mundos. Confiere riqueza espiritual y material.

¢ Rostro de color blanco, esta cara evoca en el que recita y contempla la forma de la
Divina Madre Gayatri, la pureza en su grado mas absoluto, una pureza de tal naturaleza que
impregna todo lo creado aunque en la superficie se muestre como multiplicidad, por lo tanto,
el que recita el Gayatri mantra naturalmente adquiere y desarrolla la bendicién del Gayatri
de poseer una mente limpia y un corazon puro.

Recitar mentalmente el Gayatri mantra, del modo prescripto contemplando la Divina
Imagen, en sanscrito se denomina Darshan, esto es, “vision de lo divino™.

Esta vision divina tiene el poder de limpiar la ilusion, la maldad y la oscuridad de
nuestros cuerpos y mentes, alejarnos de las energias que no constituyen un beneficio evidente

15



para nuestras vidas y de las personas que de alguna manera — aunque sea inconscientemente
—nos pueden dafiar en el estado actual de conciencia que nos encontramos.

Esto se relaciona directamente con los diez ojos que posee la Divina Forma, ya que si
meditamos en ella, comprendemos que ‘miran’ hacia las diez direcciones del espacio. Su
mirada compasiva todo lo abarca para proteger y neutralizar toda energia que perjudique a la
persona que recita el Gayatri mantra.

Asi, los sabios y santos, recitan los siguientes mantras frente a la imagen de la Divina
madre Gayatri:

e Oeste Tat Savitur Varenyam namaha

e Este Tat Purvajaya namaha

e Sur Tat Prataha Adityaya namaha

e Norte Tat Prataha Adityaya Pratishtayai namaha

Como ya lo sefialamos, la Forma Divina del Gayatri, posee diez manos y también
contiene un profundo significado mistico y poderes espirituales que transfiere al que recita
el Gayatri mantra en la forma prescripta.

Los sabios y santos en general aceptan que las diez manos son el encuentro entre el
cielo y la tierra, “el arriba que se relaciona con el abajo™; el practicante del Gayatri mantra
que se funde en la forma del Gayatri y adquiere sus dones y poderes.

Dicen los sabios: cinco manos representan las bendiciones que se obtienen en este
mundo fisico y cinco manos confieren los estados de conciencia que conducen a la
bienaventuranza y unioén con lo divino.

¢ Divina Mano 1: Su nombre es “Vara Hastam” es la promesa de otorgar beneficios
y poderes a los que recitan el Gayatri mantra en la forma prescripta.

¢ Divina Mano 2: Su nombre es “Abhaia Hastam” concede la gracia de erradicar el
temor en cualquiera de las formas y modos que se nos presente.

¢ Divina Mano 3: Su nombre es “Angusham”, es la promesa de mantener alejados y
purificar de los malos elementos materiales y mentales de los que recitan el Gayatri mantra
en la forma prescripta.

¢ Divina Mano 4: Su nombre es “Chatai”, es la promesa de disipar y alejar energias
internas y externas que impidan la union con lo divino.

¢ Divina Mano 5: Sunombre es “Kabala” es la promesa de conducirnos hacia la unién
con lo divino. En algunas imagenes aparece un rosario de ‘“Rudraksha* su significado es
similar puesto que el rosario (Japa mala) de Rudraksha confiere dones infinitos y conduce
finalmente al estado de union perfecta con el Absoluto Universal sin Forma.

¢ Divina Mano 6: Su nombre es “Gadai” es para impedir que los elementos terrestres
y fisicos causen dafio al que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta. Generalmente en
las imagenes aparece como un trozo de acero alargado con una terminacion esférica.

e Divina Mano 7: Su nombre es “Zanca” es la promesa de ahuyentar todos los
elementos negativos, tanto internos como externos y la seguridad del triunfo de la causa
divina de la Divinidad Encarnada. Zanca es el caracol marino, cuyo sonido anunciaba la
victoria del Sefior Krishna en los campos de batalla del Kurukshetra y, es el mismo sonido
que Hanuman produjo cuando el Sefior Rama ingres6 triunfalmente a la ciudad de lanka,
luego de rescatar a su Divina Esposa Sita.

16



¢ Divina Mano 8: Su nombre es “Chakra” es el recuerdo que se debe tener respecto
a que todo esta en manos de Dios, que El y solo El es el Amo absoluto de todos los seres y
todas las cosas, tal como lo proclaman los fieles creyentes de todas las religiones y tal como
lo testimonian los sagrados textos de las diversas creencias.

¢ Divina Mano 9: Su nombre es “Loto”, toda la bendicion, sustento y amor fluyen de
esa mano, alli, las energias de los aspectos multiples de Dios se conjugan para darSe al devoto
que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta.

¢ Divina Mano 10: Su nombre es igual que la anterior y confiere los mismos dones y
gracia divina.

Algunos sabios y santos prefieren representar estas dos ultimas Divinas Manos, en una
el ya citado “loto” y en la otra una vasija, representando con ello el aspecto dador del alimento
y sustento no solo espiritual sino también material.

La Divina Madre siempre se la representa sentada sobre una flor de loto de color rojo
que simboliza la opulencia, el bienestar material, fisico y espiritual.

Se relaciona con las piedras preciosas que influyen positivamente cuando los astros no
son favorables. Este conjunto de piedras son 9 y son conocidas como “Navaratnas”, deben
estar dispuestas de un modo especial y conservar un orden prefijado por las escrituras
sagradas.

Estas mismas piedras preciosas estan asociadas a las que estan en las cinco coronas de
Sus Divinas Cabezas, prometiendo al que canta el Gayatri mantra Divina Luz, proteccion y
sustento, vida armoniosa y larga sin dolencias fisicas y paz mental.

Las piedras que estan colocadas en las coronas de Sus Divinas Cabezas se denominan
“piedras ratnakanta” por el motivo que se expuso anteriormente.

De ninguna manera se puede inferir de este examen superficial que exponemos de la
recopilacién que realizamos de la forma de la Divina Madre Gayatri, que ella puede ser
confinada exclusivamente a una forma o que ella es como forma un fin en si mismo, nada
mas alejado del pensamiento del practicante del Gayatri mantra.

La Divina forma de Gayatri Mantra significa ver a Dios, absoluto, ilimitado,
todopenetrante, eterno en la imagen del Gayatri mantra como forma para beneficio exclusivo
del practicante del Gayatri mantra y este, extiende las bendiciones espirtuales que obtiene de
la divina madre a toda la humanidad..

El Practicante del Gayatri no hace de la piedra-forma Dios sino que, ve en la
piedra-forma a Dios como aliento y sustento de todo lo creado.

Y esta vision de ver a Dios como la sustancia de todo, es patrimonio de todas las
religiones, asi lo declaran los sufies en el Islam, los santos en el Cristianismo y los Tzadikim
en la religion de Israel.

Incluimos a continuacion el Mandala del Gayatri Mantra. Millones de personas en todo
el mundo rezan la plegaria Gayatri concentrados en esta forma geométrica.

17



SEGUNDA PARTE

ALGUNAS PARTICULARIDADES DEL GAYATRI MANTRA:

1-

Una vez que el tema del Gayatri Mantra es comprendido en su generalidad, es todavia
natural que surjan algunas preguntas en la mente de los aspirantes espirituales (sadakas). Para
satisfacer de algiin modo las mentes inquisidoras, algunos aspectos especiales del Gayatri
han sido compilados en los Upanishads y demaés libros sagrados.

Esta informacidn contenida en los textos sagrados es lo suficientemente antigua; en
verdad, ningin dato es nuevo. Pero la informacion se encuentra en numerosos textos que
pueden contarse por miles. Intentaremos resumir los conceptos fundamentales segtn las dos
grandes escuelas Advaita (no-dualista) y Shankia (dualista) que actualmente predominan en
el oriente, para presentarlos en el presente trabajo.

Para aquellos que deseen adquirir el Gayatri como un conocimiento completo (vidya),
esta informacion es de utilidad. Sin embargo se debe recordar que el vidya o conocimiento
completo ha de adquirirse bajo la direccioén del maestro espiritual (guru).

Cada silaba del Gayatri Mantra es gobernada, controlada y esta impregnada de
una energia particular de Dios (deidades).

De Rishis (videntes que trajeron de los cielos el conocimiento espiritual) vy,
Chhandas (métrica especifica).

Uno debe familiarizarse con este conocimiento, estudiandolo una y otra vez; el
beneficio sera proporcional al esfuerzo por adquirir el conocimiento. Esto le agrada a Dios
y asi obtenemos el logro anhelado.

2-

OM, sus ocho partes y las energias divinas asociadas:

OM: sonido interno A — U - M:

A significa Supremo, superlativo comparado con cualquier otra entidad existente.

U: significa perfecto, completo en todos los aspectos imaginables.

M: significa sin limite, sin final.

Omkar es llamado thara, que significa superior, lo que esta situado mas arriba. Esta
es la raiz del significado de los Vedas.

Los textos sagrados describen que OM consiste en ocho partes y que de cada una de
esas ocho partes emana una energia divina.

18



OMKAR | Nombre de Dios como energias divinas

A Vishva, Krishna
U Taijasa, Rama
M Prajfia, Narasimha
NAD Turiya, Varah
BINDU Atma, Vishnu
GHOSHA Antaratma, Paranjyoti
SANTA Paramatma, Brahma
ATISANTA Jiianatma, Vasudeva

3-

Emanacion de todas palabras y sonidos asociados:

Todos los sonidos y palabras que se usan en los intercambios mundanos y en los
espirituales se considera que emanan desde el punto de convergencia Omkar.

Lo siguiente emerge directamente del OM:

1 - Bhur, Bhuvah, Svaha

2 - Cincuenta y un letras del alfabeto

A hasta Ksa

Las cincuenta y un letras del alfabeto y sus asociaciones son la posibilidad del lenguaje
en este mundo.

3 - Los tres Vyabhritis son la causa del despertar de las tres partes del Gayatri.

Desde las tres partes del Gayatri emanan las tres partes del Purusha Shukta, y de ¢l
emergen los tres Vedas.

Las tres formas de los Vedas (Rig, Yajur, Sama) son las raices del conocimiento total
y absoluto.

Podemos darnos cuenta de la importancia del Gayatri Mantra por el conocimiento y la
comprension de cada parte del mismo.

Cada silaba de los Vyahritis del Gayatri tienen un Rishi, Chhandas, y una forma de
Dios que la preside y gobierna la energia.

Es importante que el aspirante espiritual conserve todo este conocimiento en su mente
y lo medite constantemente con el fin de observar el Japa (repeticion) del Mantra Gayatri,
resulte al cabo del tiempo altamente beneficioso y lleno de bendiciones.

Asi, el aspirante espiritual debe tomar conciencia, en toda ocasion que le sea posible,
de la importancia que adquiere el Japa del Gayatri Mantra, no s6lo para el avance individual,

19



en el camino por obtener una vision de lo divino y hacer de ese modo de la vida personal una
existencia divina, sino también en el servicio que se le presta a la humanidad y a todas las
entidades vivientes en el proceso general de la evolucion hacia lo divino.

4-
Energias divinas, Rishis y métrica de los Vyabhritis:
Vyahritis Rishi Dios (*) Meétrica
Om Bhur Viswamitra Agni Gayatri
Om Bhuvah Jamadagni Vayu Usanik
Om Svaha Bharadwaja Aditya Anustup
Om Mahah Gautama Brihaspati Brihati
Om Janah Atri Varuna Pankti
Om Tapah Vasishta Indra Tristup
Om Satyam Kashiapa Visvedeva Jagati

(*) Como se ha mencionado reiteradamente, Dios es Uno y Unico que se expresa en
millones de formas y millones de nombres, y este es el sentido con el que se debe interpretar
esta diversidad de nombres divinos presentada como “dioses”.

5-
Energias Divinas que gobiernan e impregnan las diez partes del Gayatri:

Gayatri Nombres de Dios ||
Tat Aniruddha
Savitur Pradyumna
Varenyam Sankarshana
Bhargo Vasudeva
Devasya Vishnu
Dhimahi Taijsa
Dhiyo Turiya
Yo Prajfia
Nah Purusottama
Prachodayat Narayana

6-

Las silabas y su correspondencia con los Nombres de Dios:

El Gayatri Mantra es alabado en toda la extension de los mundos y es reconocido como
Veda - Mata, la Madre Veda. Las veinticuatro silabas del Gayatri se corresponden con
veinticuatro energias divinas o formas de Dios.

20




Son las siguientes:

Silabas Nombres de Dios
T Késhava
Tsa Narayana
Vi Madhava
Tuh Govinda
Va Vishnu
Re Madhusudana
Ni Trivikrama
Yam Vamana
Bha Sridhara
rgo Hrishikesha
de Padmanabha
Va Damodhara
Sya Sankarshana
Dhi Vasudeva
Ma Pradyumna
Hi Aniruddha
Dhi Purushottama
Yo Adhoksaja
Yo Narasimha
Nah Achyuta
Pra Janardana
Cho Upendra
Da Hari
Yat Srikrishna

(algunos comentaristas sugieren que estas imagenes — representaciones mentales de los
devotos — son puntos de energia divina que se expresan de un modo autentico y real en el
cuerpo fisico, mental y espiritual del que canta el gayatri mantra.)

7-
El Tantrasara:
Un Texto Sagrado llamado “El Tantrasara de Sri Madwa” describe que hay veinticuatro

letras en el Gayatri Mantra y se las denomina Varnas.
1ra linea: ta, sa, vi, tu, va, re, ny, ya
2da linea: bha, go, de, va, ya, dhi, ma. Hi
3ra linea: dhi, yo, yo, na, para, cho, da, ya

Por lo tanto el Gayatri Mantra consiste en 24

21



8-
Gayatri Varnamala Stotram:
El siguiente texto es una version libre, una traduccion imperfecta pero

que, nos aproxima a la gloria infinita del Gayatri mantra.

El Varnamala Stotram no deberia ser considerado como una guia que pueda justificar
nuestros errores.

Los hombres virtuosos deben tomarla como una guia para realizar las correcciones de
los errores y pecados cometidos muchas veces involuntariamente.

El Varnamala Stotram es una plegaria de renunciamiento, ya que se puede
observar facilmente que cada silaba puede destruir con su enorme poder los errores y
pecados individuales y colectivos.

Recitando el Japa del Gayatri, éste actlia como un armonizador en todo lo que se refiere
a destruccion de errores.

Si nosotros experimentamos y observamos de cerca el poder del mantra, podemos
concluir que cualquier persona, no importa lo contaminada que se encuentre, el Gayatri
destruye toda tendencia maligna y toda energia de oscuridad.

No solamente nulifica los efectos negativos, también confiere los raros beneficios de
este mundo y de los otros mundos.

La recompensa esencial de pronunciar el Gayatri Mantra es la obtencion del
Moksha, liberacion, el Cielo Eterno.

Cuando una persona tiene muchas actividades mundanas es proclive a cometer
innumerables errores, ya sea consciente o inconscientemente. Para todo tipo de errores y
pecados, la prescripcion de la practica diaria actia como un poderoso antidoto a fin de
que los errores sean quitados de nuestra cuenta karmica. Puede ser que por esta razon
los antiguos Rishis prescribieron el Sandhya Gayatri Mantra, tres veces al dia: por la
mafana, al mediodia y al anochecer.

Los sabios expresan enfaticamente que la actividad espiritual prescripta
diariamente es minima si se la compara con los beneficios que obtiene.

A continuacion transcribimos los versos del Gayatri Varnamala Stotram.

La lectura diaria de estos versos del Stotram es una meditacion activa altamente
beneficiosa para el aspirante al tiempo que lo aproxima cada vez mdas a la grandeza
inenarrable del Gayatri Mantra.

1. OM tiene tres formas de tres colores: blanco, amarillo y rojo; los errores y pecados
causados por medio de la vista y los oidos desaparecen instantdneamente cuando se pronuncia
Om en el Japa del Gayatri Mantra.

2. La primera letra 7Ta tiene la forma y el color de un loto, y de ese modo se reverencia
a Brahma, Vishnu y Maheshvara.

Al pronunciar esta letra dentro del Japa Gayatri, el pecado de matar a un brahmin (y
por extension cualquier dafio intencional que se le pudiera haber causado) se destruye.

3. La segunda letra, Tsa, posee un color blanco y la preside el Sefior Késhava.

22



La transgresion de matar una vaca (y por extension todo dafio que se le ocasione a los
animales, sea intencional o no) desaparecen al pronunciar la letra Tsa dentro del Japa del
Gayatri.

4. La tercera letra del Gayatri, llamada Vi, es de color rojo y es venerada en la forma
del Sefior Shankara.

Las transgresiones causados por el contacto con mujeres son destruidas al pronunciar
Vi dentro del Japa del Gayatri mantra.

5. La cuarta letra Tu es de color oscuro y estd asociada con la adoracion de la forma
del Sefior Indra.

Las transgresiones por el robo de oro (y por extension, de todo bien material) se
destruyen pronunciando la letra Tu dentro del Japa del Gayatri mantra.

6. La quinta letra Va es de color rojo, siempre venerada en la asociacion con el Sefor
Ganesha.

Las transgresiones cometidas por la causa de una mujer quedan anuladas con la letra
Va dentro del Japa del Gayatri mantra.

7. La letra Re es también de color rojo y se la venera asociada con el Dios Sol.

Las transgresiones a causa del contacto con la mujer del maestro (y por extension, todo
tipo de pensamiento) desaparecen al pronunciar la letra Re dentro del Japa del Gayatri
mantra.

8. Laletra Nya es del color de la leche; est4 asociada a la veneracion de la Divina Madre
Parvati.

Las transgresiones relacionadas con comer alimentos prohibidos o indebidos se
destruyen pronunciando la letra Nya dentro del Japa del Gayatri mantra.

9. La letra Bha es del color de la sangre y su veneracion est4 asociada a la divinidad
Dharanidhara.

Las transgresiones cometidas por alimentarse en lugares y compaiiias inadecuadas se
destruyen cuando se pronuncia la letra Bha dentro del Japa del Gayatri mantra.

10. La silaba Rgo es de kataki/amarillo, y su veneracion esta asociada a Prajapati (con
las cuatro Caras Sagradas de Brahma).

Las transgresiones generales cometidas consciente o inconscientemente son destruidas
al pronunciar la letra Rgo en el Japa del Gayatri mantra.

11. La letra De es del color de Dios y es venerada asociada con la deidad Brihaspati.

Las palabras pronunciadas indebidamente frente al maestro espiritual, por esconder
pensamientos inadecuados, dudas o insultos, se anulan al pronunciarse la letra De en el Japa
del Gayatri mantra.

12. La letra Va es de color valati/verde y su veneracion se asocia con la deidad de la

luna. Las peores transgresiones cometidas, las que incluyen crimenes, son destruidas con la
pronunciacion de la letra Va en el Japa del Gayatri mantra.

23



13. La letra Sya es del color del cobre y su veneracion se asocia con Sri Dharani (la
Madre Tierra).

Las transgresiones acumuladas por matar o mutilar de cualquier forma a los animales
se borran al pronunciar la letra Sya en el Japa del Gayatri mantra.

14. La letra Dhi es del color del cobre y su veneracion se asocia a la deidad
Dharmadevata. Las transgresiones a causa de Sunicchista, el no alimentar a los perros (y por
extension, a todos los animales) al pronunciar la letra Dhi son borrados en el Japa del Gayatri
mantra.

15. La letra Ma es del color de la perla y su veneracion se asocia a Mahadeva.
Todos los tipos de transgresiones se limpian al pronunciar la letra Ma en el Japa del
Gayatri mantra.

16. La silaba Hi es del color del oro y su veneracion se asocia con Rudra.
Las transgresiones causadas por los argumentos falsos y las mentiras se limpian al
pronunciar la letra Hi en el Japa del Gayatri mantra.

17. La letra Dhi es de color blanco transparente y su veneracion se asocia al Atman.
Las transgresiones que nacen de nuestros cuerpos seran destruidas al pronunciar la letra
Dhi en el Japa del Gayatri mantra.

18. La letra Yo es del color del zafiro y se asocia con la veneracion de los sabios.
Las transgresiones que se acumulan por explotar a las personas y las cosas se anulan al
pronunciar la letra Yo en el Japa del Gayatri mantra.

19. Io es del color del aceite y su veneracion se asocia con los pitru - devas.
Las transgresiones que nacen de la accion tanto como de la inaccion de la ignorancia
se anulan con la recitacion de la letra Io en el Japa del Gayatri mantra.

20. La letra NVa es del color del humo y su veneracion se asocia con Vaya.

Todas las transgresiones que nacen de los vicios (y por extension, de todo tipo de
imagenes e ilusiones) mentales, son destruidas al pronunciar la letra Na en el Japa del Gayatri
mantra.

21. La letra Pra es del color rojo sangre y su veneracion se asocia con la deidad Esanya.
Las transgresiones por consumir agua (y por extension, cualquier tipo de liquidos) en lugares
inadecuados son destruidas al pronunciar la letra Pra en el Japa del Gayatri mantra.

22. La letra Co es del color del oro y su veneracion se asocia con la deidad Esanya.
Las transgresiones por consumir bebidas embriagantes se destruyen al pronunciar la
letra Co en el Japa del Gayatri mantra.

23. La letra Da es del color del océano, y su veneracion se asocia a la deidad Sesa.

Las transgresiones acumuladas por consumir reacciones, por acciones que no pueden
ser expresadas, se destruyen por la pronunciacion de la letra Da en el Japa del Gayatri mantra.

24



24, La letra Ya es de color blanco y su veneracion se asocia con Vaya.

Las transgresiones acumuladas a causa del robo de la propiedad de un Brahmin (y por
extension, de todos los bienes materiales y propiedades de las personas), se destruyen con la
pronunciacion de la letra Ya en el Japa del Gayatri mantra.

25. La letra Ta es de color azul y su veneracion estd asociada con Eswara.

Las transgresiones acumuladas a causa de robar la propiedad (la riqueza de los templos
y todo lo asociado con los asuntos espirituales) son destruidas con la pronunciacion de la
letra Ta en el Japa del Gayatri mantra.

26. Manteniendo la majestuosidad de cada letra en el camino a seguir, si realizamos el
Japa de cada letra - silaba - palabra asociada con OM, los pecados de todo tipo se destruyen.

27. Cantando el Gayatri Varna Mala Stotra todos los dias, nos liberamos de todo tipo
de errores, equivocaciones e ilusiones y asi, siendo puros, podemos alcanzar Brahma Loka y
ser felices alli.

9-

Gayatri Ashtotra Sada Namavali

Estos 108 Mantras constituyen una alabanza a la divina Madre Gayatri,
millones de personas en el mundo recitan estos nombres, mostrando asi, su
amor y agradecimiento al sustento y base de la creacién material.

Om Sri Gaiatriai namaha

Om Jaganmate namaha

Om Parabrahma Svarupaia namaha
Om paramarta Pradaia namaha

Om Japiaiai namaha

Om Brahma Tejo Vivardinai namaha
Om Brahmastra Rupiniai namaha
Om Baviaiai namaha

Om Trikala Tieia Rupiniai namaha
Om Trimurti Rupaiai namah

(10)

Om Sarvagnaiai namaha

Om Vedamatre namaha

Om Manonmaiiai namaha

Om Balikaiai namaha

Om Taruniai namaha

Om Vrudaiai namaha

Om Suriamandala vasiniai namaha
Om Mandehatanava dhvansakariniai namah
Om Sarva Karanaiai namah

Om Hamsarutaiai namaha

(20)

25



Om Vrisharutaiai namaha

Om Garudarohiniai namaha
Om Shubhaiai namaha

Om Shadgutshiniai namaha
Om Tripadaiai namaha

Om Panchasirshaiai namah

Om Trilochanaiai namaha

Om Trivedarupaiai namaha
Om trividaiai namaha

(30)

Om Trivargaphaladainiai namaha
Om Dasahasthaiai namaha

Om Chandravardanaiai namaha
Om Viswamitra varapradaiai namaha
Om Dasaiudadharaiai namaha
Om Nitiaiai namaha

Om Santhushtaiai namaha

Om Brahmapujitaiai namaha
Om Adishaktiai namaha

Om Mabhavidiaiai namaha

(40)

Om Sushumnagiaiai namaha
Om Sarasvastiaiai namaha
Om Chaturvimsadiatcharadiaiai namaha
Om Savitriai namaha

Om Sativatsalaiai namaha

Om Sandiaiai namaha

Om Ratriai namaha

Om Pradagiaiai namaha

Om Sankiaiana namaha

Om Sarveshvariai namaha

(50)
Om Sarvavidiaiai namaha
Om Sarvamantrataie namaha.

Om Aviaiaiai namaha

Om Shuddavidiaiai namaha

Om Shudavastraiai namaha

Om Shuklamalianu lebanaiai namaha
Om Surasindusamaiai namaha

Om Soumiaiai namaha

Om Brahmalokanivasiniai namaha
Om Pranava pradipartiartaiai namaha
(60)

Om Pranatotdarana kshamaiai namaha
Om Jalanjali susantushtaiai namaha
Om Jalagarbaiai namaha

26



Om Jalapriaiai namaha

Om Suahaiai namaha

Om Suadaiai namaha

Om Sutasamstaiai namaha

Om Sriushad voushad vashat kriaiai namaha
Om Surabiai namaha

Om Shodasa kalaiai namaha

(70)

Om Minibrinda nishevitaiai namaha
Om Igna priaiai namaha

Om Jagna murtiai namaha

Om Sriksruvajia suarupiniai namaha
Om Atchamaladaraia namaha

Om Atchamalasamstaiai namaha

Om Atcharakrutiai namaha

Om Maduchamdasa namaha

Om Rushipritaiai namaha

Om Suachandaiai namaha

(80)

Om Echandasam nidaia namaha

Om Anguliparva samstanaiai namha
Om Chaturvimsati mudrikaiai namaha
Om Brahmamurtiai namaha

Om Rudrashikaiai namaha

Om Sahasra Paramambikaiai namaha
Om Vishnu hrudkaiai namaha

Om Agnimukiai namaha

Om Sadamadiaiai namaha

Om Dasavaraiai namaha

(90)

Om Sahasra dala padmasthaiai namaha
Om Hamsa rupaiai namaha

Om Niranjanaiai namaha

Om Characharastaiai namaha

Om Chaturaiai namaha

Om Suria koti samaprabaiai namaha
Om Pancha varna mukiai namaha
Om Tatriiai namaha

Om Chandrakoti sussismitaiai namaha
Om Maha maiaiai namaha

(100)

Om Vichitrangiiai namaha

Om Maya pijanivasiniai namaha

Om Sarva tantra rupaiai namaha

Om Sarva yantra atmikaiai namaha
Om Jagaditaiai namaha

Om Mariadapalikaiai namaha

27



Om Maniaiai namaha
Om Maha mantra palapradaiai namaha

Que la gracia divina del Gayatri Mantra se derrame sobre ti (Gayatri kadaksham
paripurnam sidir bhavatu)

28



TERCERA PARTE

LA RESPIRACION RITMICA Y EL GAYATRI:

Antes de realizar algunas consideraciones acerca de la respiracion ritmica en conexion
con la practica del Gayatri Mantra, deseamos exponer algunas certezas.

En la actualidad, en occidente no es posible practicar el Gayatri mantra
combinado con ejercicios de respiracion o Pranayama.

El impedimento se comprende cuando se observa el tipo de alimento que se ingiere, la
inestabilidad mental a la que nos someten los diversos sistemas culturales y econdmicos, una
practica sexual que excede ampliamente el concepto de brahmacharya o persona dedicada a
Dios, relaciones perjudiciales que permean de un modo incorrecto nuestro campo magnético,
carencia de espacios libres de impurezas y consagrados exclusivamente a la practica
espiritual las 24 horas de los 365 dias del afno.

Pensamientos no-compasivos, excesivo e incrementado interés por el consumo
indiscriminado incluso de diversos articulos denominados espirituales, lecturas
inconvenientes para la paz mental, etc.

Por otra parte, la estructura fisica de la persona occidental, no esta acondicionada ni
posee la informacion celular correspondiente para soportar el supremo esfuerzo que demanda
el canto del Gayatri mantra con Pranayama.

Debemos hacer notar, que cada vez son mas las autoridades yoguicas del oriente
(India, Nepal, Tailandia, Tibet) que desaconsejan el Pranayama a los occidentales y
cuando lo autorizan, exigen que sea bajo una estricta supervision de un maestro
realizado en el arte espiritual del Pranayama.

Las autoridades en el arte espiritual de las ensefianzas del Gayatri mantra, Pranayama
y otros Mantras, no reconocen personas consagradas o expertas en Pranayama en occidente.
Al mismo tiempo, estas autoridades, advierten sobre los peligros que entrana una practica no
controlada por maestros realizados y ellos, reportan informacion acerca de individuos que
logran estados exaltados facilmente identificables con la psicosis.

A pesar de estas consideraciones, debemos mencionar incluso porque lo hemos visto y
escuchado, que algunos maestros expertos ensefian y autorizan ejercicios de Pranayama, pero
siempre y en todos los casos es una cuestion absolutamente individual; esto en la concepcion
oriental se describe como “de acuerdo al karma de cada uno”

Aun asi, consideramos nuestro deber exponer la totalidad del conocimiento tedrico que
hemos recopilado sobre la relacion entre Gayatri mantra y Pranayama que a continuacion
ofrecemos a modo de resumen.

La regulacion o control del ciclo respiratorio de acuerdo a ciertas reglas del sistema
yoguico es llamada Pranayama.

Prana significa el aire que respiramos y Ayama es el control sobre él.

En la respiracion normal inhalamos y exhalamos, no prestamos atencion a retener el
aire entre estos dos movimientos.

Como podemos ver, la respiracion normal tiene 3 estados: inhalacién - retencion -
exhalacion. Estos 3 estados respiratorios tienen cierta relacion; como resultado, cada ciclo
respiratorio produce cierto ritmo.

29



Esta respiracion sistematica es conocida como Pranayama.

Pranayama fue ideada por antiguos yoguis de la India. Pranayama produce maravillosos
resultados en la mente y en el cuerpo. Ellos también observaron que Pranayama y meditacion
tienen una relaciéon muy cercana. A menudo se enfatiza que el Pranayama es tan importante
como el Japa del Gayatri.

Mantra relacionado con el Pranayama:

Pranavasya parabrahmarishi Paramatma Devata dai-vi Gayatri chandah pranayame
viniyogah.

Om Bhur Om Bhuvah Om Svaha Om mahah Om janah Om tapah Om Sathyam

Om Tat Savitur Varenyam

Bhargo Devasya Dhimahi

Dhiyo yo Nah Prachodayat

Om apojyoti rasomritam Brahma Bhur Bhuvah svarom. Om.

En este Pranayama Mantra hay 3 partes diferentes:

1) Sapta Vyahriti

2) Gayatri

3) Siras

Las partes del mantra mencionadas arriba: Saptavyarti, Gayatri y Siras son utilizadas
para inhalar, retener y exhalar el aire respectivamente. Repitiendo el mantra mentalmente,
los ejercicios respiratorios serian hechos ritmicamente.

Hay 3 partes en Pranayama:

Inhalacion - retencion - exhalacion.

Puraka Kumbhaka Rechaka.

Como se hace el Pranayama:

1. Accion de inhalar: Puraka Kriya

Cerrar el orificio nasal derecho con el pulgar derecho. Inhalar aire a través del orificio
nasal izquierdo y simultdneamente cantar el Sapta Vyahriti.

Om Bhur Om Bhuvah Om Svaha Om mahah Om janah Om tapah Om
Sathyam

2. Accion de retener: Kumbhaka Kriya
Retener el aire inhalado. Con suavidad, cerrar el orificio nasal izquierdo con el segundo
dedo y el dedo mayor. Simultaneamente cantar mentalmente el Gayatri:

Om tatsaviturvarenyam Bhargo Devasya Dhimahi dhiyo yo Nah Prachodayat.

3. Accion de exhalar: Rechaka Kriya

Abrir el orificio nasal derecho lentamente levantando el pulgar mientras todavia
mantenemos cerrado el orificio izquierdo. Lentamente exhalar a través del orificio derecho

repitiendo mentalmente Sira:

Om apojyoti rasomritam Brahma Bhur Bhuvah svarom. Om.

30



Las 3 acciones hacen un ciclo contado como Pranayama.

Al principio un Pranayama puede llevar 20 - 25 segundos.

Gradualmente la duracion de un Pranayama puede ser llevada a 40 - 45 segundos.
Comenzando con 10 Pranayamas el nimero puede incrementarse hasta 108.

El Pranayama mencionado anteriormente pertenece al curso medio en duracion vy total
de tiempo.

No es ni demasiado inefectivo ni demasiado severo.

La duracion del Pranayama esta determinada por el mismo Mantra. Las 3 partes:
inhalacion, retencion y exhalacion también estan determinadas por las partes relevantes del
Mantra. Asi, todas las dudas que puedan surgir en las mentes de los principiantes son
resueltas.

Es necesario que el Mantra del Pranayama sea pronunciado comprendiendo su
significado.

Todas las actividades religiosas hindies comienzan con Achaman y Pranayam.

Los 7 Vyahritis, el Gayatri y los Siras deben ser pronunciados con el Omkar antepuesto;
mentalmente y al mismo tiempo, también debe realizarse el Pranayama.

Esta accion purifica al individuo y santifica el Karma.

Si este Mantra es cantado y comprendido su significado, los beneficios recogidos son
infinitos.

El Pranayama no es una accion fuera de contexto. La accion es gobernada por Dios y
las deidades. La accion de retener la respiracion junto con el Gayatri es gobernada por El
Sefior Vishnu.

Las otras dos acciones, inhalaciéon y exhalacion con el Vyahriti y los Siras
respectivamente, son gobernadas por Brahma y Rudra.

Existe otra descripcion de Pranayama, esta se refiere a que es de dos tipos y se menciona
en uno de los textos con autoridad llamado Vayu Purana.

"Pranayama es de dos tipos: Sagarbha y Agarbha.

El primero es la comprension del significado y el ultimo es, sin comprender el
significado, repetir mecanicamente.

El primero es mas beneficioso que el ultimo.”

El 3er Skanda, 28vo canto del Bhagavata, describe el Pranayama con énfasis debido.

El resumen del parrafo del texto del Bhagavata es el siguiente:

Deberiamos elegir un lugar para meditar y sentarnos en Padma (loto), swastika o
posicidn veera en un asiento adecuado.

Se deberia practicar sentarse en la postura elegida durante un largo tiempo sin sentir
dolor o fatiga.

El Pranayama debe realizarse conservando la columna vertebral, el cuello y la cabeza
erguidos.

La mente errante deberia atraerse hacia el punto de meditacion mediante el método
conocido como Pratyahara, un término yoguico.

Por medio del incremento gradual y constante del nimero (tal como se discutid
anteriormente) se puede controlar la mente sin demasiado esfuerzo en un corto tiempo.

Con la practica del Pranayama y el dominio del Pranavayu, un yogui obtendria
rapidamente pureza de mente y la mente vacilante puede ser fijada en el punto deseado.

Asi como el proceso de calentamiento y soplado purifica los metales minerales, el
Pranayama purifica la mente y el cuerpo.

31



Con el Pranayama pueden destruirse las transgresiones y superar los defectos; con el
Dharma se pueden superar inconvenientes y vicios que estdn firmemente adheridos a
nosotros; con Pratyahara, las deshonras y transgresiones que traemos de vidas pasadas.

Con la meditacion en el Gayatri mantra, sin dudas podemos liberarnos.

Cuando la mente ha obtenido la purificacion requerida y estd moldeada para la practica
yoguica, debemos concentrarnos entre las cejas y desear la forma de Dios con la practica de
la meditacion.

Nadie puede meditar en nada.

Asi Bhagavan da la resplandeciente y placentera forma del Sefior Vishnu.

El Sefior Kapila aconseja a su madre Devahuti meditar en la forma sonriente de Dios,
teniendo sefiales en Vajra, Ankusa, Dhvaja y Loto. Desde la cabeza hasta los pies.

En el Bhagavad Gita también el Sefior Krishna ha advertido la importancia del
Pranayama.

Aquellos interesados y dedicados al Pranayama, controlan el Prana y Apana Vayu
sistematicamente y ellos consagran Prana en Apana o Apana en Prana.

Esto equivale al hecho de que ejecutan la respiracion con Kumbhak. En otras palabras,
ejecutan el Pranayama.

Rechaka (exhalar), Puraka (inhalar) y Kumbhaka (retener) son los 3 estados del
Pranayama. El Pranayama deberia ser realizado orando a la deidad que gobierna el Mantra.

Para las personas pertenecientes a la clase de los Dwijas (los que tienen el privilegio de
Upanayanam), no hay mejor practica espiritual que el Pranayama y el Japa.

Reteniendo la respiracion, se desarrolla en el cuerpo una cantidad de calor. Después el
cuerpo suda. Los beneficios obtenidos con el Pranayama y el Japa no se obtienen con
peregrinaciones tenaces o sacrificios costosos.

Los vicios de una persona se eliminan con el Pranayama. La ejecucion del Pranayama
con un conocimiento adecuado de los Mantras no so6lo limpia las transgresiones. También
produce muchas virtudes y también finalmente la salvacion. Por lo tanto, los elegidos nunca
deberian perder la oportunidad. Deben trabajar duramente en el Pranayama.

El tema Pranayama ha sido descripto en otro texto con autoridad en el tema conocido
como Tantrasan por Sri Anandatirtha. El resumen del texto es el siguiente:

Escuchando los discursos de los discipulos y también mediante un proceso de
asimilacion, se deben resolver las dudas y contradicciones y obtener conocimientos decisivos
sobre Vishnu. Entonces, s6lo la meditacion con un propoésito es posible. Pero uno debe ir
paso a paso.

Habia dos formas de meditar en el Sefior Vishnu.

Una forma es pensar en los sagrados textos (Shastras) todo el tiempo. Asi sea en forma
de estudio, ensefiando, cantando, escribiendo, pensando, hablando, etc. La segunda forma es
meditar en Vishnu. Esto tiene cuatro pasos principales (los 8 pasos del yoga son reducidos a
4 principales):

Yama: abstenerse de matar, hablar la verdad, perseverar en los principios, celibato, no
aceptar regalos, etc.

Niyama: pureza, austeridades, contento, estudio de los Vedas, propiciar al Sefior
Vishnu, etc.

Asana: Asana significa postura. Aunque hay muchas posturas, con el propdsito de
sentarse por un largo tiempo, 3 posturas son convenientes. Ellas son: Swastik, Vira y
Padmasana.

32



Es muy importante para una persona que desea practicar (Sadhaka) sentarse en la
misma postura durante horas sin fatiga, dolor o calambres ya que todos estos problemas
causan disturbios en la concentracion.

Una persona que ha superado la fatiga, etc. de una postura es conocida como Jitasan,
maestro en la postura.

No hay necesidad de practicar posturas solas por separado. Esto deberia se una parte
inseparable de la meditacion. En el comienzo, el periodo de Pranayama es corto, por lo tanto
la duracioén de Asanas también.

En la medida en que gradualmente se incrementa la duracion de la meditacion,
automaticamente la duracion de la postura aumenta (una postura correcta deberia ser
aprendida desde el comienzo, ya que posturas incorrectas es posible que causen
problemas mas adelante).

Pranayama: Exhalacion, inhalacion y retencion de la respiracion son las 3 partes del
Pranayama.

Durante el Pranayama, si se recuerda al Sefior Vishnu en la mente durante todo el
proceso, este Pranayama es igual a Nidi - dhyasana, considerado como una meditacion real.

Las posturas, la observacion de la pureza, el Pranayama escuchando los Shastras y
asimildndolos, Japa y austeridades, todo esto si es hecho sin desear resultados excepto la
complacencia de Dios, entonces tal practica espiritual ayudard a la bienaventuranza.

Cualquier accion sin Rechaka, Puraka y Kumbhak no puede ser llamada
Pranayama.

Solamente sujetar la nariz y recitar el Mantra es unicamente una accion sin
sentido.

(Cuando no es Pranayama, como pueden derivarse los beneficios del Pranayama?

Si realmente el Pranayama es realizado, se acompaifia por las ventajas que ya se
mencionaran en los parrafos anteriores.

Es preferible que la practica de Pranayama se realice en la postura de loto.

Ninguna otra Asana o postura se compara a esta para facilitar y mantener la columna
vertebral erguida.

Si por alguna razén no es posible la Padmasana, entonces puede pensarse en otras
Asanas.

Sin violar los procedimientos ydguicos y sin exceder nuestros propios limites
personales debe realizarse el Pranayama.

La practica del Pranayama regularmente asegurard beneficios fisicos, mentales,
intelectuales y espirituales en un corto tiempo.

Esta es una de las mas faciles y efectivas herramientas para lograr los valores anteriores.
Esto es porque el cuerpo entero esta controlado por 5 PranaVayus (Prana, Apana, Vyana,
Udana y Samana). Pranayama es uno de los métodos para activar los 5 Prana Vayus del
estado de inactividad y también incita los plexos solares y demas chakras de energia a la
accion, asi el hombre se ubica en un estado de entusiasmo y vida.

Pranayama, Mantra y Omkar:

El PranaVasya Parabrahma Rishih, Paramatma Devata, Daivi Gayatri Chhandas. Esto
indica Rishi, Nombre de Dios, Forma Métrica y Utilidad.

El Mantra total consiste en 7 Vyahritis, Gayatri y Siras, como se explico antes.

Este Pranavasya Mantra, utilizado para realizar el Pranayama contiene 10 Oms u
Omkara. Cada nombre del Dios de origen sanscrito es antepuesto y pospuesto por Om.

33



Por ejemplo: Om Namo Narayana Om.

Cada Sutra de Brahmasutra es también antepuesto y pospuesto por Om.

Se dice para todos los Mantras Védicos que sin el primer Om hay posibilidad de
filtracion y sin el segundo Om es probable una filtracion total.

Cuando los textos sagrados mencionan la posibilidad de “filtraciones” se refieren a las
diversas energias que componen el cosmos, si bien todas tienen un proposito, esto es,
restituirse a la plena divinidad, muchas de ellas requieren de un largo y extraordinario proceso
evolutivo hasta alcanzar un estado de refinamiento y pureza.

El Pranayama Mantra consta de 10 Oms. En el comienzo, en el medio y al final, el
Omkar aparece en forma sobresaliente y cuando pronunciamos el Mantra podemos sentir la
influencia y regocijo espiritual.

A continuacion damos a conocer sagrados textos del libro Sri Devi Bhagavatam,
relacionados con el Gayatri Mantra.

Todo el conocimiento que los sabios y santos expresan y transmiten sobre el gayatri
mantra, en general, son extraidos de estos textos sagrados por ser considerados los mas
autorizados. La complejidad de entender las ideas expresadas en un idioma milenario solo
puede ser salvada por los eruditos.

Esa no es nuestra posicion.

De todos modos, la practica constante de la recitacion del Gayatri mantra, nos permite
intuir en la profundidad del ser, aquello que no es permeable a nuestro intelecto.

El conocimiento es beneficioso en tanto colabora con la practica de la recitacion pues
nutre las fuentes de nuestras mas profundas ansias: conocer aquello que amamos.

El texto Sri Devi Bhagavatam es una escritura sagrada para todas las corrientes
espirituales ya que es una ensefianza divina, mostrada vivencial e intelectualmente a sabios,
videntes, yoguis y autorealizados.A continuacion ofrecemos una traduccion libre de
importantes secciones de este sagrado texto y que estan referidos especificamente al gayatri
mantra.

La recitacion del Gayatri mantra es un compromiso de vida que involucra toda
nuestra vida, durante toda nuestra vida. Los textos pueden colaborar en alimentar
nuestro intelecto para comprender la Verdad Divina que se manifiesta en el Gayatri
mantra, pero lo esencial es la repeticion constante del Sri Gayatri Mantra.

34






ANEXO I
SRIMAD DEVI BHAGAVATAM
CANTO XII

CAPITULO 1

Narada dijo:

Oh Deva! Las Reglas del modo correcto de vivir (Sadachara) y la destruccion de todos
los pecados no se comparan con las glorias de la Devi Bhagavati que han sido descriptas por
ti. Y yo, también, he oido el néctar de las glorias de la Devi de Tu boca de loto.

El Chandrayana y otros Vratas, descriptos por ti, son muy dificiles de practicar.

A tal punto que son inaccesibles para la gente comun.

Por lo tanto, Sefior, describe en tu inmensa misericordia aquellas acciones que pueden
ser llevadas a cabo facilmente por las personas comunes, para que al mismo tiempo, puedan
obtener por estas practicas, los Siddhis y la Gracia de la Devi.

También, lo que t has descrito acerca del Gayatri con relacion a Sadachara, di cual es
el jefe y lider como también aquellos que son mds meritorios.

Oh el mejor de los Munis! Tt has dicho que hay 24 silabas en el Gayatri, ahora describe
sus Rishis, Chhandas, Devatas y otras cosas que deben ser conocidas con respecto a ellos y
asi satisface mis anhelos.

Sri Narayana dijo:

Oh Narada! Los dos veces nacido deberian hacer lo que tienen que hacer si estan
comprometidos en repetir su Gayatri solamente, asi estén o no capacitados para practicar el
Chandrayana y los otros Vratas.

Cualquier Brahmin que repite el Gayatri 3.000 veces y ofrece Anghya al sol en los tres
momentos Sandhya, los Devas lo reverencian; Que decir de las otras personas ordinarias. Sea
que practique Nyasa o no, si cualquiera repite el Gayatri Devi sinceramente, cuya naturaleza
es Existencia, Inteligencia y Bienaventuranza, y medita en ella, aun asi, logra obtener Siddhis
aunque sea con una sola silaba de este glorioso mantra.

Como resultado de esto, puede contender con el mejor de los Brahmanas, la luna y el
sol; mas aun, con Brahma, Vishnu y Maheshvara inclusive!

Oh Narada! Ahora te diré el orden adecuado de los Rishis, de los Chhandas y de los
Devatas de las 24 silabas del Gayatri.

Los Rishis, en orden adecuado son:

(1) Vama Deva,

(2) Attri,

3) Vasishta,

(4) Shukra,

(5) Kanva,

(6) Parashara,

(7) El sumamente irritable Vishvamitra,
(8) kapila,

9) Shaunaka,

36



(10) Sajnavalkya,

(11) Bharadvaja,

(12) El asceta Jamadagni,
(13) Gautama,

(14) Mudgala,

(15) Vedavyasa,

(16) Lomasha,

(17) Agastya,

(18) Kaushika,

(19) Vatsya,

(20) Pulastya,

(21) Manduka,

(22) El asceta en jefe Durvasa,
(23) Narada y

(24) Kashyapa.

Ahora acerca de los Chhandas:

(1) Gayatri,
(2) Ushnik,
3) Anushtup,
4) Brihati,
(%) Pankti,
(6) Trisnup,
(7) Jagati,
(8) Atijagati,
9) Shakkari,

(10)  Ati Shakkari,
(11)  Dhriti,
(12)  Ati Dhriti,

(13) Virat,

(14) Prastarapankti,
(15) Kriti,

(16) Prakriti,

(17) Akriti,

(18) Vikriti,
(19) Samkriti,
(20) Aksharapankti,

(21) Bhur,
(22) Bhuvah,
(23) Svah,

(24) Jyotishmati.

Los Devatas de las diferentes letras en el orden adecuado son:

37



(1
)
3)
4
)
(6)
(7)
®)
)
(10)
(11)
(12)
(13)
(14)
(15)
(16)
(17)
(18)
(19)
(20)
1)
(22)
(23)
(24)

Oh Narada! De esta manera te he narrado acerca de los Devatas de las 24 silabas.
El oir esto destruye todos los pecados y produce todos los resultados de la repeticion

Agni,
Prajapati,
Soma,
Ishana,
Savita,
Aditya,
Brihaspati,
Maitravaruna,
Bhagadeva,
Aryama,
Ganesha,
Tvashitra,
Pusha,
Indragni,
Vayu,
Vamadeva,
Maitra Varuni,
Vishvadema,
Matrika,
Vishnu,
Vasu,
Rudra Deva,
Kuvera, y

Los gemelos Ashvini Kumaras.

del Gayatri Mantra.

(Nota: Los Devatas, mencionados en el Gayatri Brahma Kalpa difieren de
aquellos que aqui se mencionan.

Se debe tener presente que los nombres de las divinidades varian de
acuerdo a las diversas escuelas y corrientes espirituales).

Aqui termina el primer capitulo del libro XII sobre la descripcion del Gayatri en
el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda

Vyasa.

38



CAPITULO II

Narayana dijo:
Oh Narada! Oh Gran Muni! Ahora escucha cuales son las Shaktis en orden adecuado
de las 24 silabas de la Gayatri Devi:

(1) Vama Devi,

(2) Priya,

3) Satya,

4) Vishva,

&) Bhadravilasini,
(6) Prabha Vati,
(7 Jaya,

(8) Shanta,

) Kanta,

(10) Durga,

(11) Sarasvati,
(12) Vidruma,
(13) Vishalesa,
(14) Vyapini,
(15) Vimala,
(16) Tamopaharini,
(17) Sukshma,
(18) Vishvayoni,
(19) Jaya,

(20) Vasha,

(21) Padmalaya,
(22) Parashobha,
(23) Bhadra, y
(24) Tripada.

Ahora escucha los respectivos colores de las diferente silabas de la Gayatri Devi:

(1) como flores de Champaka y Atasi,

(2) como Vidruma,

3) como cristal,

(4) como loto,

(5) como el Sol Naciente,

(6) blanco como la concha del caracol,
(7) blanco como la flor Kunda,
(8) como hojas de loto y Prabala,
9) como Padmaraga,

(10) como Indranilamani,

(11) como perlas,

(12) como Azafran,

39



(13) como el colirio negro del ojo,

(14) rojo,

(15) como el Vaidurya Mani,

(16) como Ksaudra; (arbol Champaka, miel, agua)
(17) como curcuma,

(18) como la flor Kunda; y la leche,

(19) como los rayos del Sol,

(20) como la cola del péjaro Shuka,
(21) como Shatapatra,

(22) como la flor Ketaki,

(23) como la flor Mallika vy,

(24) como la flor Karavira.

Ahora acerca de sus Tattvas:

(1) tierra,

@) agua,

3) fuego,

(4) aire,

(5) Akasha (éter),

(6) olfato,

(7) gusto,

(8) forma,

9) sonido,

(10) tacto,

(11) organo de reproduccion.
(12) ano,

(13) piernas,

(14) manos,

(15) palabra,

(16) Prana (respiracion vital),
(17) lengua,

(18) 0jos,

(19) piel,

(20) oidos,

(21) Prana ( respiracion ascendente),
(22) Apana,

(23) Vyana,

(24) Samana.

Ahora acerca de los 24 Mudras de las silabas:

(1) Sammukha,
(2) Samputa,
3) Vitata,

4) Vistrita,

40



&) Dvimukha,

(6) Trimukha,

(7) Chaturmukha,
(8) Panchamukha,
9) Sanmukha,

(10) Adhomukha,
(11) Vyapakanjali,
(12) Shakata,

(13) Yamapasha,
(14) Grathita,

(15) Sanmukhon Mukha,
(16) Vilamba,

(17) Mushtika,
(18) Matsya,

(19) Kurma,

(20) Varahaka,
(21) Simhakranta,
(22) Mahakranta,
(23) Mudgara, y
(24) Pallava.

Los Mahamudras del 4to pie del Gayatri son:

(1) Trishulayoni,
(2) Surabhi,

3) Aksha Mala,
(4) Linga, y

(%) Ambuja

Oh Narada! Asi te he descrito todo acerca de los Mudras, etc., de las diferentes silabas
del Gayatri.

Si durante (la repeticion), el Japam, uno piensa en todas ellas al mismo tiempo que lo
repite, todas sus imperfecciones son destruidas, su riqueza se incrementa y la fama lo asiste.

Aqui termina el segundo capitulo del Libro XII sobre la descripcion de las Shaktis,
etc., de las silabas del Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000
versos por Maharshi Veda Vyasa.

41



CAPITULO III

Narada hablo:

Oh Bhagavan! Tu eres el Seior de este mundo; Tu puedes mostrar tanto cortesia como
disgusto.

Tu eres especialmente versado en las 64 Kalas (artes del conocimiento); Tt eres el jefe
de los Yoguis; por lo tanto te pido que resuelvas mi duda.

Por medio de qué mérito (punyam) un hombre puede volverse libre de todos sus
pecados y limitaciones y puede realizar y volverse de la naturaleza de Brahman

Oh Sefor! Y cuales son los adecuados Rishis, Chhandas, Devatas, Dhyan, y Nyasa,
etc., de estos meritorios actos? Quiero escuchar.

Narayana dijo:

“Oh Narada! Hay solo una y tnica forma para esto y por lo tanto es muy secreta, te la
voy a revelar:

Es el Gayatri — Kavacha.

Puede destruir todos los pecados. Por consiguiente recitarlo o mantenerlo en el cuerpo
de uno le permite al hombre volverse libre de todas sus transgresiones y lograr que se
cumplan todos sus deseos y logra el Sayuya Mukti con la Devi (fundirse en el Cuerpo de la
Devi).

Ahora escucha, los Rishis, Chhandas, etc., de este Kavacha:

Brahma, Vishnu y Maheshvara son los Rishis; el Rig, Yajur, Sama y Atharva veda son
los Chhandas; el Parama Kala Gayatri de la naturaleza de Brahman es el Devata;

“Tat” en el Gayatri es el Bija;

“Bharga” es la Shakti; y,

“Dhiyah” es la Kilala; y su Viniyoga (aplicacion) es obtener la Moksha (liberacion).

Con las primeras cuatro silabas toca el corazon; con las siguientes tres toca la cabeza;
con las siguientes cuatro letras toca el penacho sobre la corona de la cabeza; con las siguientes
tres letras sobre la Kavacha; con las siguientes cuatro letras sobre los ojos y con las tltimas
cuatro hace el Nyasa, sobre todo el cuerpo repitiendo “Astraya Phat.”

Oh Narada!

Escucha ahora la Dhyanam del Gayatri, que concede todos los deseos.

La Gayatri Devi tiene cinco caras; una de las cuales es de color blanco; y las otras cuatro
son de color perla, Vidruma, dorada, y Nilakantamani respectivamente.

Cada cara tiene tres ojos; sobre la cabeza hay una corona de joyas y el digito de la luna
esta brillando ahi.

Su cuerpo esta compuesto de los 24 Tattvas.

Tiene tres manos:

Las manos superiores derecha e izquierda tienen dos lotos;

mas abajo, hay un disco y una concha;

mas abajo, hay una soga y una calavera;

mas abajo, hay un lazo y un aguijon y,

en las manos derecha e izquierda del fondo esta haciendo sefiales de “No temas” y Lista
para conceder las bendiciones.”

(Este texto pareciera estar incompleto porque en la tradicion espiritual de la India, la
Divina Madre Sri Gayatri, posee diez manos, como se puede apreciar en cualquier imagen.)

De esta manera, meditando sobre el Sri Gayatri, asi recita uno el Kavacha;

Que Gayatri Devi proteja mi frente;

42



Savitri Devi proteja mi derecha;

Sandhya Devi mi espalda y,

Devi Sarasvati, mi izquierda.

Parvati Devi proteja mis cavidades.
Jalashayini proteja el sudeste;

Yatudhana Bhayankari proteja mi sudoeste;
Pavamanavilasini mi noroeste;
Rudrarupini Rudrani proteja mi nordeste.
Brahmani proteja mi parte superior y,
Vaishnavi mis regiones inferiores.

Que la palabra en el Gayatri “Tat” proteja mis piernas;

Que la palabra en el Gayatri “Savitur” proteja mis rodillas;

Que la palabra en el Gayatri “Varenyam” proteja mis caderas;

Que la palabra en el Gayatri “Bhargah” mi ombligo;

Que la palabra en el Gayatri “Devasya” proteja mi corazon;

Que la palabra en el Gayatri “Dhimahi” proteja mi cuello;

Que la palabra en el Gayatri “Dhiyah” proteja mis ojos;

Que la palabra en el Gayatri “Yah” proteja mi frente;

Que la palabra en el Gayatri “Nah” proteja mi cabeza; y,

Que la palabra en el Gayatri “Prachodayat” proteja el penacho sobre la corona de mi
cabeza.

Nuevamente que las 24 silabas del Gayatri me protejan

“Tat” protege mi cabeza

“Sa” protege mi frente;

“Vi” protege mis 0jos;

“Tu” mis mejillas;

“Va” mis fosas nasales;

“Re” mi boca;

“ni” protege mi labio superior;

“Yah” protege mi labio inferior;

“Bha” mi cara interna;

“rgo” protege mis mejillas;

“De” mi garganta;

“Va” mis hombros;

“Sya” mi mano derecha;

“Dhi” mi ombligo;

“ma” mi corazon;

“Hi” mi abdomen,;

“Dhi” mi ombligo;

“Yo” mis caderas;

“Jo” mi ano;

“nah” mis muslos;

“Pra” mis rodillas;

“Cho” mis piernas;

“Da” mis talones;

“Ya” mis piernas; y que,

43



“at” proteja todos mis lados.

Oh Narada! Esta divina Kavacha de la Devi Gayatri puede frustrar cientos de miles de
obstaculos y maldades; puede conceder 64 Kalas y la liberacion.

Por la gloria de esta Kavacha, el hombre se puede liberar de todas las maldades y puede
lograr el estado de Brahma.

Ademas, quienquiera que lea o escuche esto, adquiere los frutos de hacer un regalo de
mil vacas.

Aqui termina el Tercer Capitulo del Libro XII sobre la descripcion de la Kavacha
de Sri Gayatri Devi en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos
por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO IV

Narada dijo:
“Oh Bhagavan! He escuchado todo acerca de la Kavacha y del mantra de

Sri Gayatri. Oh Deva! Oh Tu, Conocedor del presente, del pasado y del futuro!
Ahora cuenta acerca de la Hridaya, la mas elevada, la esencia esotérica o
interior del Gayatri, aferrandose a ella, si uno repite el Gayatri, adquiere

todos los Punyam (méritos.) Estoy deseoso de oir esto.

Narayana dijo!:

e Esta cuestion sobre el Hridaya del Gayatri esta explicitamente escrita en el Atharva
Veda. Ahora hablaré sobre eso, el gran secreto, en detalle.

¢ Escucha. Primero, considera al Gayatri, la Devi, la madre de los Vedas como de una
forma césmica (Vira rupa) y medita a todos los Devas como residiendo en Su Cuerpo.

e Considérate a ti mismo como la forma de la Devi y medita dentro de ti sobre los
Devatas, de esta manera: Los Pandits, los conocedores de los Vedas, dicen que quien no tiene
el valor y la constancia para adorar a Dios de este modo, no es un verdadero iniciado, pues
no seréd capaz de transformarse en el mismo Dios, en Deva; Por lo tanto debe establecerse
firmemente en la mente y el corazon del discipulo que existe una unidad eterna e infinita
entre el practicante y el Deva.

e Esta unidad absoluta se da dentro del cuerpo del aspirante.

Oh Narada: Ahora hablaré sobre la Hridaya del Gayatri, sabiendo que cada hombre es
capaz de volverse todos los Devas.

Escucha. El Rishi de este Gayatri Hridaya es Narayana; el Chhandas es Gayatri; y Sri
Parameshvari es la Devata.

Realiza este Nyasa como se menciond antes y siéntate en un lugar solitario, medita
intensamente sobre la Devi con tu corazén y tu cabeza bien calma. Ahora te estoy hablando
del Arthanyasa.

Oye. Medita en el Devata Dyau sobre tu cabeza;
los gemelos Ashvinis en las hileras de los dientes;

44



los dos Sandhyas sobre tu labios superior e inferior;

el Agni, Fuego, dentro de tu boca;

Sarasvati, sobre la lengua;

Brihaspati en el cuello;

los ocho Vasus en los dos pechos;

los Vayus, en los dos brazos;

el Paryanya Deva en el corazon;

Akasha, en el abdomen;

Antariksham (el espacio medio) en el ombligo;

Indra y Agni, en las caderas;

Prajapati la forma condensada, como si fuera de Vijnana, en las
articulaciones de la cadera; los montes Kailasha y Malaya en los dos muslos;

los Visvedevas en las dos rodillas;

Vishvamitra en las dos piernas; las trayectorias solares del norte y del
sur, la Uttarayana y la Dakshinayana en el ano;

los Pritis en los muslos;

la Tierra en las piernas;

el Vanaspati en los dedos de las manos y de los pies;

los Rishis en los vellos del cuerpo;

los Muhurtas en las ufias;

los planetas en los huesos;

las Ritus (estaciones) en la carne;

los Samvatsaras en los Nimisha (parpados),

el Sol y la Luna en el Dia y la noche respectivamente.

Pensando de esta forma, repite “Tomo refugio en la Divina y Sagrada Gayatri, la
jefa y la mas excelente, las de mil ojos” y toma refugio integramente en Ella.

Luego repite:

“Me inclino ante Tat Savitur Varenyam,”

“Me inclino ante el Sol Naciente del Este,”

“Me inclino ante el Aditya de la mafhana,”

“Me inclino ante el Gayatri, que reside en el Sol de la Mafana” y me inclino ante
todo.

“Oh Naradal!

Quienquiera que recite este Gayatri Hridaya a la mafiana encuentra destruidos todos los
pecados cometidos en la noche.

45



Quienquiera que recite esto por la tarde logra que se destruyan todos los pecados del
dia.

Quienquiera que recite esto por la tarde y por la mafiana puede descansar seguro de
haberse liberado de los pecados; obtiene los frutos de todos estos Tirthas; esta familiarizado
con todos los Devas:

Es salvado si ha dicho algo que no debe haber sido pronunciado.

Si se alimento con algo que no debe ser comido.

Si ha masticado y chupado algo que no debe ser ni masticado ni chupado;

Si ha hecho algo que no debe haber sido echo y si acepto cientos de miles de regalos
que no debieron haber sido aceptados.

Los pecados incurridos por comer con otros en una linea que no puede tocarlo.

Si dice mentiras, no sera tocado por los pecados de las mismas; aun si no es bramachari
y recita el Gayatri mantra, se volvera un Brahnachari.

Oh Naradal!

Que mas podré decirte de los resultados del Gayatri Hridaya:

Quienquiera que estudie esto, adquirird los frutos de la realizacion de mil sacrificios y
la repeticion del Gayatri sesenta mil veces. De hecho, obtendra Siddhi por esto.

El Brahmana que lea esto diariamente por la mafana sera liberado de todos los pecados
y subira al Brahma (Loka) y alli sera glorificado.

Esto ha sido pronunciado por Bhagavan Narayana mismo.

Aqui termina el Cuarto Capitulo del Libro XII sobre el Gayatri Hridaya en el
Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO V

Narada dijo:

"Conocedor de todo, muestras Tu gracia a los devotos! Tu has descripto este destructor
de los pecados Gayatri Hridaya.

Ahora describe Su Stava (himno de alabanza).

Narayana dijo:

"Oh Madre del Mundo! Oh Tu, que favoreces a Tus devotos!
Oh Tu, la Fuerza Primordial, Oh Omnipresente! jInfinita! jSri Sandhye!

Ante Ti me inclino.

Tu eres el Sandhya; Tu eres el Gayatri, Savitri y Sarasvati; Tu eres Brahmi,
Vaishnavi y Raudri y Tu eres rojo, blanco y negro (los colores del Gayatri), Savitri y
Sarasvati que asumes respectivamente.

Oh Bhagavati! Tu siempre eres meditada por los Munis como joven en la mafana,
llena de juventud al mediodia y anciana en la tarde.

Ante Ti me inclino.

T eres vista por los Tapasvis (ascetas) como Brahmani, montando sobre Hamsa
(cisne), Sarasvati montando sobre Garuda, y Savitri montando sobre el Toro.

T eres vista internamente por los ascetas como manifestacion del Rig Veda (en la
forma de Savitri) en este mundo, como manifestacion del Yajur Veda en el espacio

46



medio (Antariksham) y como manifestacion del Sama Veda en todas partes en el Rudra
Loka, transitando de esta manera por los tres mundos.

Ante Ti me inclino. Oh Devi!

T eres Rudrani en el Rudra Loka, Vaishnavi en el Vishnu Loka y Brahmani en
el Brahma Loka; De esta forma muestras Tu favor a los inmortales.

Oh Devi! Tu eres la Madre que deleita a los siete Rishis (de la Osa Mayor);

T eres Maya.

Tu otorgas varias bendiciones magnificas a Tus devotos ( Bhakthas.)

Tu has brotado de ojos y manos, lagrimas y sudor de Shiva y Shivaa.

Tua eres la Madre de las delicias, Durga Devi, recitada por los siguientes diez
nombres:

Varenya, Varada, Varishtha, Varavarnini, Garishtha, Varaha, Vararoha,
Nilaganga, Sandhya y Bhoga Mokshada.

Tu eres el Bhagirathi (el rio Ganges) en este mundo; el Bhogavati en el Patala; y
la Mandakini (la via lactea) en los cielos.

T eres en este mundo (Bhur Loka) la permanente Prithivi (tierra);

T eres el Vayu Shakti (poder del aire) en el espacio medio (Bhuvar Loka);

T eres la energia (el oceano de Tejas) en los cielos (Svar Loka);

Tu eres el Gran Siddhi en el Mahar Loka;

Tu eres Jana en el Janar Loka;

T eres Tapasvini en el Tapar Loka;

T eres Verdad (Verdadera Palabra) en el Sathya Lokam.

Tu eres Kamala en ele Vishnu Loka;

Gayatri en el Brahma Loka; y la otra mitad de Hara como Gauri en el Rudra
Loka.

Oh Devi!

Tu eres cantada como Prakriti: "Aham" - "Om Mahat" tattva y mas alla de eso
el mas alto Sarva Brahma rupini y Samyavashtha Prakriti.

T eres la Para Shakti; Tu eres la Parama Shakti;

Oh Devi!

Tu eres la Tri Shakti: la Ichchha Shakti (el poder de la voluntad), la Kriya Shakti
(el poder de la accion) y la Jnana Shakti (1a fuerza del conocimiento).

Tua eres el Ganga, el Yamuna, Vipasha, Sarasvati, Sarayu, Devika, Sindhu;
Narmada, Iravati, Godavari, Shatadru; Kaveri, Kaushiki, ChandraBhaga, Vitasta,
Gandaki, Tapini, Karatoya, Gomati, y Vetravati y los otros rios;

T eres los nervios Ida, Pingala y Sushumna;

Tua eres Gandhari, Hastajihva, Pusha, Apusha, Alambusha, Kuhu, Shankhini,
Pranavahini y los otros nervios del cuerpo;

Oh Devi!

T eres el poder vital en el loto del corazon;

T eres Svapna naika en la garganta;

T eres Sadadhara en el paladar;

Tu eres la Vindumalini Shakti en el espacio pituitario entre las cejas.

T eres l1a Kundalini en el Muladhara (plexo solar),

la Vyapini que se extiende hasta la raiz de los cabellos:

T eres Madhysana en la corona de la cabeza,

y Tu eres Manonmani en el Brahmarandhra.

47



Oh Devi!

,Que necesidad hay de declarar esto?

Es suficiente decir que todo lo que es visto en el universo; todo Eres Tu; Por lo
tanto, Oh Sri Sandhya Devi! Ante Ti me inclino.

Oh Narada!

Asi te he hablado acerca del Himno a gayatri ( Gayatri Stotra) que concede todos los
éxitos, destruye todos los pecados, y concede todos los méritos.

Quien lee esto en los periodos Sandhya, con toda la atencion, obtendra hijos si no los
tiene, obtendra riquezas si no las tiene.

No hay duda de ello.

Quienquiera que lea este Stotra, obtiene los frutos de todos los Tirthas, todas las
Tapasyas, todas las ofrendas, todos los sacrificios y todos los Yogas.

Disfruta la felicidad en este mundo y finalmente logra el Moksha.

Los Munis que estan involucrados en las Tapasyas leen este Stotra.

Durante el bafio, si uno lee esto, se sumerge bajo el agua, adquiere los frutos de ser
sumergido en el Sandhya.

Oh Narada! Esto es Verdad, esto es Verdad, Esto es verdad y no hay duda en esta
declaracion.

Quienquiera que escuche con devocion este Sandhya Stotra, como el néctar, sera
liberado de todos los pecados.

Aqui termina el Quinto Capitulo del Libro XII sobre el Gayatri Stotra en el
Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO VI

Narada djjo:

Oh Bhagavan! Oh Omnisapiente! Oh Tu versado en todos los Shastras! He oido de Tu
boca todos los secretos de los Srutis y los Smritis.

Ahora ,te pregunto, Oh Deva! ;Coémo el conocimiento de ese Veda Vidya (Saber) puede
ser obtenido por el cual todos los pecados son arrancados de raiz y destruidos, como se
obtiene el Brahmajfianam y como puede el Moksha ser obtenido?

(Como puede la muerte ser conquistada y como se pueden obtener los mejores
resultados en este mundo y en el proximo?

Oh El de ojos de Loto! Tu debes describir completamente todo esto para mi.

Narayana dijo:

"Oh Narada! Oh Altamente Versado! Sadhu! Sadhu! jEn efecto has formulado una
delicada pregunta!

Ahora te describiré los 1.008 nombres de la Gayatri Devi.

Escucha atentamente.

Estos auspiciosos nombres que destruyen todos los pecados fueron compuestos por
Brahma y recitados por El por primera vez.

Su Rishi es Brahma; El Chhandas es Anushtup; El Devata es Gayatri; Su Bija es
Halavarna (consonantes) y su Shakti es Svaravarna (vocales.)

48



Realiza el Agna Nyasa y el Kara Nyasa por la Matrika Varnas (que es, por las 50
silabas.)

Ahora escucha su Dhyanam, que hara bien a los Sadhakas (los practicantes.)

(N.B. - Amga Nyasa - Tocando los extremos del cuerpo con las manos acompafiado
por los Mantras apropiados. Kara Nyasa - asignacion de los diferentes partes de los dedos y
la mano a las diferentes deidades que usualmente se acompailan con plegarias y las
gesticulaciones correspondientes.)

Adoro a la Kumari (virgen) Gayatri Devi, la de ojos de Loto, montando sobre el
cisne (los Pranas), y sentada sobre un loto (creacion);

Quien tiene tres ojos y es de color rojo; y que es brillante y decorada con gemas y
joyas de color rojo, blanco, verde, azul, amarillo y otras variedades;

Que sostiene en sus manos Kundika, el rosario, el loto y hace gestos como lista
para conceder las deseadas bendiciones y en cuyo cuello esta suspendida la guirnalda
de flores rojas. Adoro a la Devi Gayatri.

Nota.- Los colores son las diferentes emociones y sentimientos.

Ahora recitaré los 1.008 nombres del Gayatri, comenzando con la silaba
"a"y yendo hacia la a, aa, i, ii, etc., en el adecuado orden alfabético.

Escucha, Sus métodos y acciones no pueden ser comprendidos por el
intelecto (Buddhi); Por lo tanto:

Ella es Achintya Lakshana; Ella es Avyakta (inmanifestada; inefable);

Ella es Arthamatrimaheshvari (porque es la controladora de Brahma,
etc.);

Ella es Amritarnava madhyastha, Ajita y Aparajita.

Tu eres Animadigunadhara, Arka mandalasamsthita, Ajara, Aja, Apara,
Adharma (ella no tiene Dharma, casta, etc.), Akshasutradhara, Adhara;
Akaradfkshakaranta (comenzando con la silaba "a" y terminando con la
silaba "ksha", asi se comprenden las 50 silabas), Arishadvargabhedini
(destruyendo las 5 pasiones), Anjanadripratikasha, Anjanadrinivasini, Aditi,
Ajapa, Avidya, Aravindanibhekshana, Antarvahihsthita, Avidyadhvamsini, y
Aantaratmika.

Tu eres Aja, Ajamukhavasa (residiendo en la boca de Brahma),
Aravindanibhanana, (por lo tanto llamada Vyanjanavarnatmika) Ardhamatra,
Arthadanajna (porque concede todos los Purusharthas.)

Arimandalamarddini, Asuraghni, Amavasya, Alakshighni, Antyajarchita.
Asi terminan los nombres que comienzan con "A".

49



Ahora los nombres con ""Aa"

Tu eres Aadi Lakshmi, Aadi Shakti, Aakriti, Aayatanana, Aadityapadavichara,
Aadituaparisevita, Aacharya, Aavartana; Aachara, y Aadi Murti nivasini.

Tu eres Aagneyi, Aamari, Aadya, Aaradhya, Aasanasthita, Aadhara nilaya (sentada en
el Muladhara) Aadhara (el refugio de todos), y Aakashanta nivasini (de la naturaleza de
Aham tattva); Tu eres Aadyakshara samayukta, Aantarakasharupini, Aadityamandalagata,
Aantaradhvanashini, (es decir, destructora del Moha de los Jivas).

Luego vienen los nombres con

Tu eres Indira, Ishtada, Ishta, Indivaranivekshana, Iravati, Indrapada,
Indrani, Indarupini, Ikshukodandasamyukta, Ishusandhanakarini,
Indranilasamakara, Idapingalarupini, Indrakshi, Ishvari, Devi
Ilhatrayavivarjita.

Tu eres Uma, Usha, Udunibha, Urvarukaphalanana, Uduprabha,
Udumati, Udupa, Udumadhyaga, Urdha, Urdhakeshi, Urdhadhogatibhedini,
Urdhavahupriya, Urmimalavaggranthadayini, Tu eres Rita, Rishi, Ritumati, (la
Creadora del mundo) Rishidevanamaskrita, Rigveda, Rinahartri,
Rishimandala charini, Riddhida, Rijumargastha, Rijuprada, Rigvedanilaya,
Rijvi, Lupta dharma pravartini, Lutarivarasam bhuta, Lutadivishaharini.

Tu eres Ekakshara, Ekamatra, Eka, Ekaikanishthita, Aindri,
Airavatarhuda, Aihikamushmikaprada, Omkara, Osadhi, Ota,
Otaprotanivasini, Aurbba, Aushadasampanna, Aupasanaphalaprada,

Andamadhyasthita, Ahkaramanurupini (Visargarupini).
Asi terminan los nombres que comienzan con vocales.

Ahora empiezan los nombres que comienzan con consonantes.

Tu eres Katyayani, Kalaratri, Kamakshi, Kamasundari, Kamala, Kamini, Kanta,
Kamada, Kalakanthini, Karikumbha stana bhara, Karavira Suvasini, Kalyani, Kundalavati,
Kurukshetranivasini Kuruvinda, dalakara, Kundalini y Kumudalaya.

Tu eres Kalajhibba, Karalasya, Kalika, Kalarupini, Kamaniyaguna, Kanti, Kaladhara,
Kumudvati, Kaushiki, Kamala Kara, Kamacharaprabhanjini.

Tu eres Kaumari, Karunapangi, Kakubanta (presidiendo sobre todos los
departamentos), y Karipriya.

Tu eres Keshari, Keshavanuta, Kadamba Kashumapriya, Kalindi, Kalika, Kafichi,
Kalashodbhavasamstuta.

Tu eres Kamamata, Kratumati, Kamarupa, Kripavati, Kumari, Kunda nilaya, Kirati,
Kiravahana, Kaikeyi, Kokilalapa, Ketaki kusumapriya, Kamandaludhara, Kali,
Karmanirmulakarini, Kalahansagati, Kaksha, Krita Kautukamangala, Kasturitilaka, Kamra,
Karindra Gamana, Kuhu, Karpuralepana, Krishna, Kapila, Kuharashraya, Kutastha,
Kudhara, Kamra, Kukshisthakhilavishtapa.

Asi terminan los nombres con Ka.

50



Ahora aquellos con Kha.

Tu eres Khadga Khetadhara, Kharbba, Khechari, Khagavahana, Khattanga dharini,
Khyata, Khagarajoparisthita, Khalaghni, Khanditajara, Khadakshyanapradayini, Khandendu
tilaka.

Tu eres Ganga, Ganesha guhapujita, Gayatri, Gomati, Gita, Gandhari, Ganalolupa,
Gautami, Gamini, Gadha, Gandharvapsarasevita, Govinda charana kranta, Gunatraya
vibhavita, Gandharvi, Gahvari, Gotra, Girisha, Gahana, Gami, Guhavasa, Gunavati (de
buenas cualidades), Gurupapapranashini, Gurbbi, Gunavati (de las tres gunas), Guhya,
Goptavya, Gunadayini, Girija, Guhyamatangi, Garudadhvajallabha, Garvapaharini, Goda
(Cielo enrejado), Gokulastna, Gadadhara, Gokarnanilaya sakta, y Guhyamandala vartini,

Ahora los nombres con "Gha".

Tu eres Gharmada, Ghanada, Ghanta, Ghora Danava marddini, Ghrini mantra mayi (del
Surya mantra, Ghrini es brillar).

Ghosha, Ghanasampatadayini, Ghantaravapriya, Ghrana, Ghrinisantushtikarini
(compalciendo al Sol),

Ghanarimandala, Ghurna, Ghritachi, Ghanavegini, Gfianadhatumayi,

Tu eres Charcha , Charchita, Charuhasini, Chatula, Chandika, Chitra, Chitramalyavi
bhusita, Chaturbhuja. Charu danta, Chaturi, Charitaprada, Chulika, Chitravastranta,
Chandramah Karna Kundala, Chandrahasa, Charu datri, Chakori, Ghandrahasini, Chandrika,
Chandradhatri, Chauri, Chora, Chandika, Chanchadvagvadini, Chaudrachuda,
Choravinashini, Charuchandana liptangi, Chanchachchamaravijita, ~Charumadhya,
Charugati, Chandila, Chandrarupini, Charuhoma priya, Charva, Charita, Chakrabahuka,
Chandramandalamadhyastha, Chandramandala

Darpana, Chakravakastani, Cheshta, Chitra, Charuvilasini, Chitsvarupa; Chandavati,
Chandrama, Chandanapriya, Chodayitri (como impulsando siempre a los Jivas a la accion).

Chiraprajna, Chataka, Charuhetuki,

Tu eres Chhatrayata, Chhatradhara, Chhaya, Chhandhahparichchhada, Chhaya Devi,
Chhidranakha, Chhannendriyavisarpini, Chhandonustuppratishthanta, Chhidropadrava
bhedini, Chheda, Chhatreshvari, Chhinna, Chhurika, y Chhelanpriya.

Tu eres Janani, Janmararahita, Jataveda, Jaganmayi, Jahnavi, Jatila, (Jetri) Jaramarana
varjita, Jambu dvipa vati, Jvala, Jayanti, Jalashalini, Jitendriya, Jitakrodha, Jitamotra,
Jagatpriya, Jatarupamayi, Jihva, Janaki, Jagati, Jara (Jaya) Janitri,

Jahnutanaya, Jagattrayahitaishini, Jvalamuli, Javapati, Jvara ghni, Jitavishtapa,
Jitakrantamayi, Jvala, Jagrati, Jvaradevata, Jvalanti, Jalada, Jyeshtha,

Jyaghosha sphota dinmukhi, Jambhini, Jrimbhana, Jrimbha Jvalanmanikya Kundala.
Jhinjhika, Jhananighosha, Jhanjha Maruta vegini, Jhallakivadya kushala, Nirupa, Nibhuja,
Tanka bhedini, Tanka banasamayukta, Tankini, Tanka bhedini, Tankiganakritaghosha,
Tankaniya mat orasa, Tankara Karini, Tha tha shavdaninadini.

Ahora los nombres que comienzan con ""Da" son:-

"Damari, Dakini, Dhimba,  Dundamaraikanirjita, = Damaritantramargastha,
Demdadamarunadini, Dindiravasaha, Dimbhalasat kridaparayana (danzando con alegria
en las batallas)

Luego Dhundhi vighnesha janani, Dhakka hasta, Dhilivraja (seguida por las Shiva
ganas), Nityajnana, Nirupama, Nirguna y rio Narmada. Mas:- Triguna, Tripada, Tantri,
Tulasi, Taruna, Taru, Trivikramapada kranta, Turiyapadagamini, Taruna ditya samkasha,

51



Tamasi, Tuhina, Tura, Trikalajfiana Sampanna, Trivali, Trilochana, Tri Shakti, Tripura,
Tungs, Turangavadana, Timingilagila, Tibra, Trisrota, Tamasadini, Tantra
mantravishesajiia, Tanumadhya,  Trivishtapa, Trisandhya, Tristani, = Toshasamstha,
Talapratapini, Tatankini, Tusharabha, Tuhinachala Vasini, Tantujalasamayukta, Tarahara
valipriya, Tilahomapriya, Tlrtha, Tsmals kusuma kriti, Taraka, Triyuta, Tanvi, Trisham
kuparivarita, Talodari, Tirobhasha, Tatamka priyavadini, Trijata, Tittiri, Trishna, Tribidha,
Taruna kriti, Tapta Kanchanasamkasha, Tapta kanchana bhushana, Traiyambaka, Trivarga,
Trikalajiianadayini, Tarpana, Triptida, Tripta, Tamasi, Tumvarustuta, Tarkshyastha,
Trigunakara, Tribhangi, Tanuvallari, Thatkari, Tharava, Thanta, Dohini, Dinavatsala,
Danavanta kari, Durga, Durgasuranivahrini, Devariti, Divaratri, Draupadi, Dundu bhisvana,
Devayani, Duravasa, Daridrya bhedini, Diva, Damodarapriya, Dipta, Digvasa, Digvimohini,
Danda karanya nilaya, Dandini, Deva pujita, Deva vandya, Divijada, Dveshini Danava kriti,
Dinana thatsuta, Diksha. Daivaha disvariupini, Dhatri, Dhanurdhara. Dhenur Dharini,
Dharmacharini, Dhurandhara, Dharadhara, Dhanada, Dhanya dohini, Dharmashila,
Dhanadhyaksa, = Dhanurvedavishadara, Dhriti, Dhanya, Dhritapada, Dharmarajapriya,
Dhruva, Dhumavati, Dhumakeshi Dharmashastraprakashini.

Nanda, Nandapriya, Nidra, Nrinuta, Nandanatmika, Narmmada Nalini, Nila,
Nilakanthasamashraya, Rudrani, = Narayanapriya, Nitya, Nirmmala, Nirgun, Nidhi,
Niradhara, Nirupama, Nityashuddha, Nirafjjana, Nadabindu Kalatita, Nadabindu Kalatmika,
Nrisimhini, Nagadhara, Nripangana vibhushita, Naraka Kleshanashini,
Narayanapadodbhava, Niravadya, Nirakara, Naradapriyakarini, Nanajyotih, Nidhida,
Nirmalatmika, Navasutradhara, Niti, Nirupa drava karini, Nandaja, Navaratnadhya,
Naimisharanya vasini, Navanitapriya, Nari, Nila jimuta nisvana, Nimeshini, Nadirupa,
Nilagriva, Nishisvari, Namavali, Nishumbhaghni, Nagaloka nivasini, Navajambu
nadaprakhya, Nagaloka dhidevata, Nupura Krantacharana, Narachitta pramodini,
Nimagnarakta nayana, Nirghata-sama-nisvasana, Nandanodya ranilaya, Nirvya
hoparicharini.

Parvati, Paramodhara, Parabrahmatmika, Pars, Panchkoshavinirmukta, Pafichapataka-
nashini, Para chitta vidhanajfia, Panchika, Paficharupini, Purnima, Parama Priti, Paratejah
prakashini, Purani. Paurushi, Punya, Pundari kanibhekshana, Patala tala nirmmagna, Prita,
Pritivivardhini, Pavani, Pada sahita, Peshala, Pavanashini Prajapati, Parishranta, Parvatastana
mandala, Padmapriya, = Padmasamstha, Padmakshi, Padmasambhava, @ Padmapatra,
Padmapada, Padmini, Priyabhashini, Pashupasha vinirmukta, Purandhri, Puravasini,
Pushkala, Purusa, Parbba, Parijata KusumaPriya, Pativrata, Pativrata, Pavitrangi,
Pushpahasa parayana, Prajiiavatisuta, Pautri, Putrapujya, Payasvini, Pattipashadhara, Pankti,
Pitrilokapradayini, Purani, Punyshila, Pranatarti vinashini, Pradyumnajanani, Pushta,
Pitamahaparigraha, = Pundarikapuravasa, Pundarikasamanana, Prithujangha, rithubhuja,
Prithupala, Prithudari, Pravalashobha, Pingakshi, Pitavasah, Prachapala, Prasava, Pushtida,
Punya, Pratishtha, Pranava, Pati, Pafichavarna, Panchavarni, Pafichika, Panjarasthita,
Paramaya, Parajyotih, Parapriti, Paragati, Parakashtha, Pareshani, Pavani, Pavaka Dyuti,
Punyabhadra, Parichchhedya, Pushpahasa, Prithudara, Pitangi, Pitavasana Pitashaya,
Pishachini, Pitakriya, Pishachaghni, Patalakshi, Patukriya, Pafichabhakshapriyachara,
Putana, pranaghatini, Punnagravanamadhyastha, Punyatirthanishevita, Panchangi,
Parashakti, Paramalhada karini, Pushpakandasthita, Pusha, Poshitakhilavistapa. Panapriya,
Pafichashikha, Pannagoparishayini, Panchamatratmika, Prithvi, Pathika, Prithudohini,
Purananyayamimansa, Patali, Pushpagandhini, Punyapraja, Paradatri,
Paramargaikagochara, Pravalashobha, Purnasha, Pranava, Pallabodari. Phalini, Phalada,

52



Phalgu, Phutkari, Phalakakriti, Phanindra bhogashayana, Phanimandalamandita, Balabala,
Bahumata, Balatapanibhamshuka, Balabhadrapriya, Vandya, Badava, Buddhisamstuta,
Bandidevi, Bilavati, Badishanghini, Balipriya, Bandhavi, Bodhita,
Buddhirbandhukakusumapriya, Bala bhanuprabhakara, Brahmi, Brahmana devata,
Brihaspatistuta, Brinda, Brindavana viharini, Balakini, Bilahara, Bilavasa Bahudaka,
Bahunetra, Bahupada,  Bahukarnavatamsika, Bahubahuyuta, Bijarupini, Bahurupini,
Bindunadakalatita, Bindunadasvarupini, Baddhagodhangulitrana, Badaryashramavasini,
Brindaraka, Brihatskanda, Brihati, Banapatini, Brindadhyaksha, @ Bahunuta, Vanita,
Bahuvikrama, Baddhapadmasanasina, Bilvapatratalasthita, Bhohidrumanijavasa, Badistha,
Bindu  darpana, Bala, Vanasanavati, Badavanalavegini, Brahmanda bahirantastha,
Brahmakankasutrini, Bhvani, Bhishanavati, Bhavini, Bhayaharini, Bhadrakali, Bhujangaksi,
Bharati, Bharatashaya, Bhairavi, Bhishanakara, Bhutida, Bhutimalini, Bhamini, Bhoganirata,
Bhadrada, Bhurivikrama, Bhutavasa, Bhrigulata, Bhargavi, Bhusurarchita, Bhagirati,
Bhogavati, Bhavanastha, Bhishagvara, Bhamini, Bhogini, Bhasha, Bhavani, Bhuridakshina,
Bhargatmika, Bhimavati, Bhavabandhavimochini, Bhajaniya, Bhutadhatri - ranjita,
Bhuvaneshvari, Bhujangavalaya,

Bhima, Bherunda, Bhagadheyini.

Tu eres Mata, Maya, Madhumati, Madhujihava, Manupriya, Mahadevi, Mahabhagia,
Malini, Minalochana, Mayatita, Madhumati, Madhudrava, Madhumansa, Manauvi,
Madhusambhuta, Mithilpuravasini, = Madhukaitabhasamhartri, Medini, Meghamalini,
Mandodara, Maha Maya, Maithili, Masrinapriya, Maha Lakshmi, Maha Kali, Maha Kanya,
Maheshvari, Mahendri, Merutanaya Mandarakusumarchita, Manjumanjiracharana,
Mokshada, Manjnbhashini, Madhuradravini, Mudra, Malaya, Malayanvita, Medha,
Marakatashyama. Magadhi, Menakatmaja, Mahamari, Mahavira, Mahashyama. Manustuta,
Matrika,  Mihirabhasa, = Mukundapada Vikrama, Muladharasthita, =~ Mugdha,
Manipuranivasini, Mrigakshi, Mahisharudha, Mahisharuramardini, Tu eres Yogasana,
Yogagaya, Yoga, Yauvanakashraya, Yauvani, Yuddhamadhyastha, Yamuna, Yugadharini,
Yakshini, Yogayukta, Yaksarajaprasutini, Yatra, Yana bidhauajna,
Yaduvanshasamudbhava, Yakaradi - Ha Karanta, (todos los  antahstha varnas), Yajusi,
Yajfia rupini, Yamini, Yoganirata. Yatudhana, bhayamkari, Rumkini, Ramani, Rama, Revati,
Renuka, Rati, Raudri, Raudrapriyakara Rama mata. Ratipriya, Rohini, Rajdaya, Reva, Rasa,
Rajivalochana, Rakeshi, Rupasampanna, Ratnasimhasanasthita, Raktamalyambaradhara,
Raktagandhanu lepana, Raja hamsa samarudha, Rambha, Raktavalipriya,
Ramaniyayugadhara, Rajitakhilabhutala, Rurucharmaparidhana, Rathini, Ratnamalika,
Rogeshi, Rogashamani, Ravini, Romaharshini, Ramachandra pada kranta,
Ravanachchhedakarini, Ratnavastra parichchhinva, Rathastha, Rukma bhushana,
Lajjadhidevata, Lola, Lalita, Lingadharini. Lakshmi, Lola, Luptavisha, Lokini,
Lokavishruta, Lajja, Lambodari, Lalana, Lokadharini Varada, Vandita, Vidya, Vaishnavi,
Vimalakriti, Varahi, Viraja, Varsha, Varalakshmi, Vilasini, Vinata, Vyomamadhyastha,
Varijasanasamsthita, Varuni, Venusambhuta, Vitihotra, Virupini,
Vayumandalamadhyastha, Vishnurupa, Vidhikriya, Vishnupatni, Vishnumati, Vishalakshi,
Vasundhara, Vamadevapriya, Vela, Vajrini, Vasudohini, Vedaksharaparitamgi,
Vajapedayaphalaprada, Vasavi, Vamajanani, Vaikuthanilaya, Vara, Vyasapriya
Varmadhara, Valmikiparisevita.

Tu eres Shakambhari, Shiva, Shanta, Sadara, Sharanagati, Shatodari, Shubhachara,
Shumbhasuramardini, Shobhabati, Shivakara, Shamkarardhasharirini, Sona (rojo),
Shubhashaya, Shubhra, Shirahsandhanakarini, Sharavati, Sharananda, Sharajjyotsna,

53



Shubhanana, Sharabha, Shulini, Shuddha, Shavari, Shukavahana, Shrimati, Shridharananda,
Shravananandayini, Sharvani, Sharbbarivandya, Shadbhasha, Shadritupriya,
Shadadharasthitadevi, Shanmukhapriyakarini, Shadamgarupasumati, Shurasuranamashkrita.

Tu eres sarasvati, Sadadhara, Sarvamangalakarini, Samaganapriya, Sukshma, Savitri,
Samasambhava, Sarvavasa, Sadananda, Sustani, Sagarambara, Sarvaishyaryapriya, Siddhi,
Sadhubandhuparakrama, Saptarshimandalagata, Somamandalavasini, Sarvajna,
Sandrakaruna, samanadhikavarjita, Sarvottunga, Sangahina, Sadguna, Sakaleshtada, Saragha
(abeja), Suryatanaya, Sukeshi, Somasamhati, Hiranyavarna, Harini, Hrimkari, Hamsavahini,
Kshaumavastraparitangi, Kshirabdhitanaya, Kshama, Gayatri, Savitri, Parvati, Sarasvati,
Vedagarbha, Vararoha, Sri Gayatri y Paramvika.

Oh Narada!

Asi te he descripto los 1.008 nombres de Gayatri; El escucharlos concede méritos,
destruye todos los pecados y da toda la prosperidad y la riqueza.

Especialmente en el Ashtamitithi (octavo dia lunar) si después de la meditacion
(dhyanam) adoracion, Homa y Japam, uno recita esto en compaiiia de los Brahmanas, obtiene
toda clase de satisfacciones.

Estos 1.008 nombres de Gayatri no deben ser dados a cualquiera de forma
indiscriminada.

Expliquen esto solo a quien es muy devoto, a quien es un Brahmana y a quien es un
discipulo obediente.

Incluso si algin devoto ha caido en las observancias del Achara (correcta forma de
vida), s¢ un buen amigo, mas no le reveles esto.

En toda casa que estos nombres se mantienen escritos, ninguna causa de temor puede
prosperar ahi y Lakshmi, la Diosa de la fortuna, aunque inestable, en esa casa se mantiene
firme.

Este gran secreto concede méritos a las personas, concede riqueza al pobre, concede el
Moksha a quienes estan deseosos de ella, y concede todos los deseos.

Cualquiera que lea esto, se cura de sus enfermedades y se libera de ataduras y
encarcelamiento.

Todos los Grandes Pecados, por ejemplo, asesinar Brahmanas, beber vino, robar oro, ir
con la esposa del propio Guru, aceptar regalos de personas malas y comer los alimentos
prohibidos, son destruidos.;Si completamente destruidos! Oh Narada!

De esta manera te he recitado este Gran Secreto.

Todas las personas, efectivamente, se unen a Brahma (Brahma sayujya) por esto.

Verdad. Verdad. Verdad. Aqui no cabe un minimo de duda.

Aqui termina el Sexto Capitulo del Libro XII sobre los 1008 nombres de Gayatri
en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda
Vyasa.

54



CAPITULO VII

Narada dijo:

He escuchado los 1.008 nombres o Nama Stotra equivalente en sus frutos a Sri Gayatri,
altamente potente en hacer una buena fortuna y tender a incrementar de forma espléndida la
riqueza y la prosperidad.

Ahora quiero escuchar acerca de como son realizadas las iniciaciones en los Mantras,
sin las cuales nadie, sea Brahmin, Kshattriya, Vaishya o Shudra, esta facultado para tener el
Devi Mantra.

Oh Senor! Describe amablemente las reglas ordinarias (Samanya) y especiales
(vishesha) de las mismas.

Narayana dijo!

Escucha. Te estoy contando acerca de las reglas de iniciacion (Diksha) de los
discipulos, puros de corazon.

Cuando son iniciados, se vuelven calificados recién y no antes de eso, para adorar a los
Devas, al Fuego y al Guru.

Ese método de instruccion y la accion y ceremonia religiosa se llama Diksha
(iniciacion) por la cual el Divino Conocimiento es impartido; y una vez que resplandece en
el corazén y la mente del iniciado ese conocimiento todas sus transgresiones son destruidas.

Por eso los Pandits de los Vedas y de los Tantras dicen, (El Divino
Conocimiento es como el relampago, fuego, levantandose y permeando el
cuerpo, la mente y el espiritu.) Este Diksha debe ser tomado por todos los

medios.

Esto concede excelentes méritos y resultados puros. Tanto el Guru como el Shishya
(discipulo) deben ser muy puros y veraces. (Este es el primer requisito esencial. Entonces los
resultados son instantaneos).

Primero de todo, el Guru realiza todos los deberes matutinos, toma su bafio y realiza su
Sandhya Vandanams.

Regresa a su casa desde el rio con su Kamandalu y observa maunam (silencio).

Luego, a fin de dar Diksha, entra en el cuarto asignado (Yaga Mandapa) y se sienta en
una Asana que es excelente y calculada para agradar a todos.

Realiza Acharana y hace Pranayama. Luego debe tomar agua en su vasija Arghya y
poner esencias y flores en ella, carga el agua con Phatakara mantra (eso es, condensar el
espiritu de la electricidad en ella).

Luego pronuncia el Phat mantra, rocia el agua en las entradas del cuarto de adoracion
y comienza su Puja.

Primeramente, en la parte de arriba de la puerta en una esquina invoca a la Deidad
Gananatha por Su mantra, en la otra esquina invoca a Sarasvati por Su mantra, en el medio,
invoca a Lakshmi Devi por Su mantra apropiado y las adora con flores.

Luego, sobre el lado derecho adora a Ganesha ya a Bighnesha; y sobre el lado izquierdo
adora a Kshettrapala y a Yamuna, la hija del Sol.

De manera similar, en la parte baja de la puerta, adora al Astra Devata por el Phat
mantra.

Luego considera el Mandapa completo con la presencia de la Devi, y ve todo el lugar
como impregnado por Ella completamente.

55



Después, repite el Phat mantra y destruye los obstaculos celestiales y también los del
espacio medio (Antariksha); Golpea el suelo tres veces con su taldon izquierdo y asi destruye
los obstéaculos terrenales.

Luego toca la rama izquierda sobre el lado izquierdo del choukat, adelanta el pie
derecho y entra en el Mandapa. Luego instala la Shanti Kumbha (la jarra de la paz) y ofrece
el Arghya ordinaria (Samanyargha).

Luego adora la Vasnutatha y la Padmayoni con flores y arroz Atapa y el agua Arghya,
en el sudoeste y luego purifica la Pancha Gavya.

A continuacion rocia todo el Mandapa y la puerta de entrada con el agua Arghya. Y,
mientras rocia con agua Arghya, considera todo el espacio de principio a fin como inspirado
con la presencia de la Devi y repite el Mula Mantra con devocién y rocia con Phat mantra.

El Karta, luego, pronuncia el mantra "Phat", para echar a todos los demonios del
Mandapa y pronuncia el mantra "Hum" rocia agua, alrededor, asi pacifica la atmodsfera y
lleva paz a los corazones de los presentes.

Luego se quema el incienso Dhupa adentro y se esparce Vikira (agua, pasta de sandalo,
yava, cenizas, hierba Dhurba con raices y arroz Atapa).

Luego se junta todo ese arroz, etc., nuevamente con una escoba hecha de hierba Kusha
a la esquina noreste del Mandapa; haciendo el Sankalap y pronunciando la Svasti Vichana
(invocacion de Dios), distribuye y complace a los pobres y huérfanos con alimento, ropa y
dinero.

Luego debe inclinarse hacia su propio Guru y sentarse humildemente en la suave
Asanam asignada para el con su cara hacia el este y meditar en la deidad (Ishta Deva) del
mantra que se le imparte al discipulo.

Luego de esta meditacion, realiza el Bhutashuddhi (purificacion de los elementos) y
realiza Nyasa, etc., del Deya mantra (el mantra que se le imparte al discipulo) de acuerdo a
las reglas que se establecen a continuacion:- estas son-

El Rishi de la cabeza; la Chhandas en la boca, el Ishta Devata en el corazén, Bija en el
ano y Shakti Nnyasa en las dos piernas.

Luego realiza un sonido aplaudiendo tres veces con sus palmas y asi bloquea todas las
maldades de la tierra y el espacio medio y luego Digbandhan (atar los cuartos) mediante el
mudra chhotika tres veces (chasqueando los dedos pulgar y mayor).

Luego realiza el Pranayama con el Mula mantra del Ishta Deva
correspondiente y realiza el Mantrika Nyasa en su propio cuerpo, asi: "Om
Am namah Shirasi, Om Am namah en la cara, Om Im namah en el ojo
derecho, Om Im namah en el ojo izquierdo y asi sucesivamente, asigna todas
las letras correspondientes a sus respectivos lugares. Luego realiza el

Karanga nyasa en los dedos y el Shadanga nyasa asi:
Dice: Om Hridayaya namah, tocando el corazon, pronuncia

Om Shirase svaha, tocando la cabeza;

Om Shikhayai Vasat, tocando la cresta;

Om Kavachaya Hum, tocando el Kavacha,

Om netratrayaya Vausat, tocando el ojo, y

Om Astraya Phat tocando ambos lados de la mano, la palma y el dorso.

56



Después finaliza el Nayasa realizando el Varnanyasa del Mula mantra en aquellos
lugares que se dice en los Kalpas analogos. (por ejemplo, garganta, corazon, brazos, piernas,
etc.).

Oh Narada!

Luego considera el interior de tu cuerpo el asiento de una auspiciosa Asana (postura) y
realiza el Nyasa del Dharma

sobre el lado derecho, Jiianam

en el lado izquierdo, de Vairagyam (sin pasion)

en el muslo izquierdo, prosperidad y

riqueza sobre el lado derecho,

de no Dharma en la boca y no Jiianam en el lado izquierdo,

Avairagyam (pasion) en el ombligo,

y pobreza en el lado derecho,

luego piensa en los pies de la Asana (el cuerpo) como Dharma, etc., y todo los miembros
como Adharma (no Dharma.)

En el medio de la Asana (cuerpo) por ejemplo, en el corazén considera Ananta Deva
como una suave cama y sobre ella un loto puro representando este universo de 5 elementos.

Luego realiza la Nyasa del Sol, de la Luna, enciende este loto e imagina al Sol
compuesto por 12 Kalas (digitos), la Luna constituida por 16 Kalas (digitos) y el Fuego
compuesto por 10 Kalas.

Terminado esto realiza el Nyasa de las Gunas Sattva, Rajas y Tamas, Atma, Antaratma,
Paramatma y Jiianatma y luego imagina todo esto como su Ishta altar donde el devoto medita
en su Ishta Devata, la Madre Suprema.

La Nyasa de asignacion sobre las diferentes partes del cuerpo de las distintas deidades
es usualmente acompanada con plegarias y las correspondientes gesticulaciones.

Luego el devoto realiza la adoracion mental del Deya Mantra Devata de acuerdo a las
reglas de su propio Kalpa; luego muestra todos los Mudras establecidos en el Kalpa para
satisfaccion del Deva.

Los Devas se complacen mucho cuando le son mostrados estos Mudras.

Oh Narada!

Ahora, sobre el propio lado izquierdo, se erige un hexagono; dentro del mismo una
figura circular; dentro de esta un cuadrado y luego un tridngulo dibujado dentro de este
cuadrado y sobre el se ve el Shankha Mudra.

Luego de finalizar el Pooja de las Seis Deidades en las seis esquinas del hexagono,
Fuego, etc., toma el tripode del Shankha (caracol) y lo rocia con Phat mantra, ubicandolo
dentro del tridngulo.

Pronuncia luego el Mantra "Mam Vahniman dalaya Dasha Kalatmane Amuka
Devya Arghyapatrasthanaya namah"

y adorando asi a la vasija Shankhya la ubica dentro del mandala.

Luego adora en el Shankha patra, las diez Kalas del fuego, comenzando desde el este,
luego el sudeste y asi sucesivamente.

Rocia el Shankha, el caracol, con el Mula Mantra y meditando en el, coloca el Shankha
(caracol) en el tripode. repitiendo el mantra "Am Surya Mandalaya Dvadashakalatmane
Amukodevya Arghyapatraya namah"adora en el Arghyapatra Shankha, rocia agua en el
Shankha con el mantra Sam Shankhya namah.

Adora en el correspondiente orden las 12 Kalas del Sol Tapini, Tapini, Dhumra, etc.,
pronunciando las cincuenta silabas del Matrika en un orden inverso (por ejemplo,

57



comenzando (ver el Sadara Tilaka) con Ksham, Ham, Sham, Sam, etc.,) y repitiendo el Mula
Mantra también en orden inverso, completa el Shankha, tres cuartos, con agua.

Luego realiza en el mismo el Nyasa de Chandrakala y pronunciando el Mantra "Um
Soma mandalaya Shoddashakalatmane Amukadevataya Arghyamrita namah, adorado
en este caracol.

Luego con Ankusha Mudra, invoca todas las tirthas ahi, repitiendo el Mantra "Gange
Cha Yamune chaiva, etc., y repite 8 veces el Mula Mantra (el Mantra basico).

Luego realiza el Shadamga Nyasa en el agua y con el Mantra. "Hrinda namabh, etc.,
adoracion y repitiendo 8 veces el Mula Mantra, cubriendolo con Matsyamundra.

Luego situa sobre el lado derecho del Shankha, la Prokshani Patra (la vasija Kosha de
la cual se toma el agua para rociar) y pone un poco de agua en ella.

Esta agua rocia y purifica todos los articulos de adoracion asi como también nuestro
propio cuerpo y considerando el propio Atman como puro y sagrado.

Luego de realizar estos trabajos y hasta que el Vishesharghya es ubicado, el devoto
debe erigir el Sarvato bhadra madala dentro del altar y poner el arroz Shali dentro de su
pericarpio, luego esparcir hierba Kusha sobre ese Mandala y ponerse un Kurcha, que se vea
bien y auspicioso usandolo, hecho de 27 hierbas Kusha anudado con Venyagra granthi.

Aqui adora el Adhara Shakti, Prakriti, Kurma, Shesha, Kshama, Sudhasindhu,
Manimandala, Kalpa vriksha e Ishta Devata y la Pitha. (Durga Devi yoga pithaya namah).
Luego toma una Kumbha de una pieza (jarra de agua) sin defectos, la lava por dentro con
Phat Mantra y la rodea tres veces con el cordon rojo simbolizando las tres Gunas.

Coloca dentro de esta jarra las Nava Ratna (nueve joyas) con Kurcha y adorandolas con
esencias y flores las pone en la jarra repitiendo el Pranava, y las ubica en el Pitha (asiento).

Luego considera la Pitha y la Kumbha (jarra de agua) como una y la misma y vierte
agua de las Tirthas, repitiendo en orden inverso el Matrika Varnas (de Ksha a Ka) y
completandolo, pensando en el Ishta Deva y repitiendo el mantra basico, pone las frescas y
nuevas ramitas (Pallavas) de arbol Ashvattha, Panasa y mango, etc., en la jarra y cubre su
bocay coloca en la jarra frutas, arroz y chashaka (miel) y las envuelve con dos prendas rojas.

Luego realiza el Prana - Prathishtha e invoca al espiritu de la Devi por medio del
Pranasthapana Mantra y muestra los Mudras, Avahana, etc., y asi complace a la Devi. Luego
realiza el Shodashopachara Puja de la Devi luego de meditar en Parameshvari de acuerdo a
las regulaciones del Kalpa.

Primero ofrece la "bienvenida" enfrente de la Devi luego ofrece debidamente el Padya,
Arghya, agua Achamaniya, Madhuparka, aceites, etc., para el bafo.

Después ofrece finas prendas de seda roja y varias joyas, ornamentos; repitiendo las
silabas Matrika electrificadas con el Deya Mantra, adorando todo el cuerpo de la Devi con
esencias y flores.

Luego ofrece a la Devi la dulce esencia mezcla de Kalaguru con alcanfor y pasta de
sandalo Kashniri mezclada con Kasturi y diferentes flores de agradable aroma, como por
ejemplo, las flores Kunda, etc.

Después ofrece el Dhupa preparado con Aguru, Guggula, Ushira, pasta de sandalo,
azucar y miel, y tiene por sabido que el Dhupa complace mucho a la Devi.

Luego ofrece varias luces y ofrendas de frutas, vegetales y alimentos.

Hace hincapié en rociar todo con el agua Kosha, asi purifica, antes de ello la ofrece a
la Devi.

Luego completa el Anga Pusha y el Avarana Puja de la Devi, luego realiza la
responsabilidad de Vaishvadeva.

58



Sobre el lado derecho de la Devi erige un altar (sthandila) cuadrado de un metro ochenta
e instala alli el Agni (Fuego).

Alli invoca a la Deidad, pensando en Su forma y adorandola con esencias y flores.
Luego con el Vyahriti Mantra con Svaha prefijado y Mula (Deya) Mantra realiza la
ceremonia Homa con oblaciones, charu y ghee, veinticinco veces.

Luego realiza Homa nuevamente con Vyahriti. Luego adora a la Devi con esencias,
etc., y considera a la Devi y al Pitha Devata como una y la misma.

Después despide al (visarjana) el Agni (Fuego). Ofrece valis (sacrificios) alrededor de
todos los Parshvadas de la Devi con el charu remanente de la Homa.

Ahora adora nuevamente a la Devi con 5 ofrendas y ofrece betel, sombrilla, chamara y
otras y repite el Mula Mantra mil veces.

Después de finalizar el Japam, coloca Karkari (una jarra de agua con pequefios agujeros
en el fondo, como en un tamiz) el arroz en la esquina noreste e invoca alli a la Devi y la
adora. Pronunciando el mantra "Raksha Raksha" humedece el lugar con agua que sale de
Karkari y repite el Phat mantra.

Luego adora nuevamente a la Devi, coloca Karkari en la posicion apropiada.

Asi el Guru finaliza la ceremonia Adhivasa (precedente), toma su comida con el
discipulo y esa noche duerme en el altar.

Oh Narada!

Ahora describo brevemente acerca del Homa Kunda (un agujero circular en el suelo
consagrado a la Deidad) y la ceremonia Samskara del Sthandila (el altar de sacrificio).
Pronunciando, primero, el Mula Mantra, ve, fija la mirada en el Kunda; luego lo rocia con
agua y Phat mantra y aleja los malos espiritus de ahi.

Luego con el mantra "Hum" lo rocia nuevamente con agua. Luego traza en su interior
tres lineas Pragagra y Udagagra (en los costados este y norte).

Rocidndolo con agua y el Pranava, adorando dentro del Pitha, pronunciando los mantras
de Adhara Saktaye namah a Amuka Devi Yoga Pithaya namah. Invoca, en ese Pitha, al
Altisimo, que es Shiva, Shiva con toda la unidad del corazén y adordndola con esencias y
ofrendas.

Luego imagina por un momento a la Devi tomando un bafio y como una con Shéankara.
Luego trae fuego en una vasija y tomando una pequefia pieza ardiente de la misma, la lanza
en la esquina sudoeste.

Luego purificandolo con la mirada y dejando las porciones de Kravyadah, imparte el
Chaitanya por medio del "Ram," el Vahnivija repite "Om" sobre el 7 veces.

Muestra luego el Dhenumudra y lo protege con Phat Kara y lo cubre, pone un velo, con
el mantra "Hum."

Luego gira el fuego, lo adora con pasta de sandalo, etc., tres veces sobre el Kunda y
con ambas rodillas en el suelo y repitiendo el Pranava, considera el Agni como el Virya de
Shiva y lo lanza sobre el Yoni de la Devi en el Pitha.

Luego ofrece Achamana, etc., al Deva y a la Devi y reverencia.

Luego enciende la llama con el mantra "Chit Pingala Hana Hana Daha Daha Pacha
Pacha Sarvajfia Jiiapaya Svaha"

Después pronuncia el Stotra al Agni Deva con gran amor, repitiendo el mantra "Agnim
Prajvalitam vande Jatavedam Hutashanam suvarna varnamamalam samiddham
visvatomukham."

59



Luego realiza el Shadamganyasa al Agni Deva "Om Sahasrarchchishe namah, Om
Svasti Purnaya Svaha," "Om Uttishtha Purushaya vasat," "Om Dhuma vyapine Hum Om
Sapta Jihvaya vausat" "Om Dhanur dharaya Phat."

Repitiendo los 6 mantras anteriores, realiza el Nyasa sobre el corazon, etc., los 6
lugares.

Ahora medita en el Agni como de color dorado, con 3 ojos, sentado en un loto y
sosteniendo en Sus 4 manos los signos de conceder bendiciones, Shakti, Svastika y la sefial
de "no temas"; también medita sobre Agni, como el asiento de la fortuna mas grande.

Luego humedece el Kunda sobre la parte superior del cinturon (mekhala) con agua.

Luego esparce la hierba Kusha alrededor y dibuja el Agni Yantra sobre ella, por
ejemplo, tridngulo, hexagono, circulo, figura de 8 pétalos y Bhupura; es preferible tener este
dibujo antes del Agnisthapana.

Ahora medita en esta solamente.

Luego, dentro del Yantra, recita "Vaishvanara Jataveda Lohitaksha sarvakarmani
Sadhaya Svaha" y adora a Agni.

Luego reverencia en el centro y en las esquinas del hexdgono reverencia el Saptajihva
(siete lenguas Hiranya, Gagana, Rakta, Krishna, Suprabha, Bahurupta, Atiraktika y luego
reverencia dentro del pericarpio del loto a los Anga Devatas.

Después recita los siguientes mantras dentro de los 8 pétalos:

"Om Agnaye Jatavedase namah"
"Om Agnaye Saptajihvaya namah"
"Om Agnaye Havyavahanaya namah"
"Om Agnaye Ashvodarajaya namah"
"Om Agnaye Vaishvanaraya namah"
"Om Agnaye Kaumara tejase namah"
"Om Agnaye Vishvamukhaya namah"
"Om Agnaye Devamukhaya namah"

y considerando las formas de sostener a Shakti y Svastik, adorandolas.

Luego considera a Indra y a los otros Lokapalas (Regentes de los diferentes cuartos)
ubicados en el este, sudeste, y asi sucesivamente junto con sus armas, el trueno y las otras
armas y de esta forma los reverencia.

Oh Narada!

Luego purifica el cucharén de sacrificio, etc., sruk, sruva, etc., y ghee; después,
tomando ghee con el sruva, sigue con la ceremonia Homa.

Divide el ghee de la Ajyasthali (la vasija en la cual se mantiene el ghee para los
propositos del Homa) en tres partes: toma ghee del lado derecho y diciendo "Om Agnaye
Svaha" ofrece oblaciones sobre el ojo derecho de Agni; toma ghee del lado izquierdo y
diciendo "Om Somaye Svaha" ofrece oblaciones sobre el 0jo izquierdo de Agni; toma ghee
del centro y diciendo "Om Agnishomabhyam Svaha" ofrece oblaciones sobre el ojo central
de Agni.

Nuevamente toma ghee del lado derecho y diciendo "Om Agnaye Svishtakrite Svaha"
ofrece oblaciones a la boca de Agni. Luego el devoto repite "Om Bhuh Svaha" Om Bhuvah
Svaha" "Om Svah Svaha" y ofrece tres veces las oblaciones; luego ofrece oblaciones tres
veces con el Agni mantra.

60



Después de esto, Oh Muni! por impregnacion y cada uno de los diez Samskaras,
ceremonia natal, tonsura, etc., repite el Pranava Mantra y ofrece las 8 oblaciones de ghee en
cada ocasion.

Ahora escucha los diez Samskaras:

(1) impregnacion,

(2) Pumsavan (una ceremonia que se realiza tan pronto como una mujer percibe
que el feto esta presto),

3) Simantonnayana (una ceremonia observada por mujeres en el cuarto sexto u
octavo mes de embarazo),

(4) Jata Karma (ceremonia en el nacimiento de un nifio),

(%) Namakarana (nombrar a un nifio),

(6) Nishkramana (una ceremonia realizada cuando un recién nacido es sacado
de la casa por primera vez al aire libre (usualmente en el cuarto mes),

(7) Annaprashana (cuando se pone el arroz en la boca del nifio),

(8) Chudakarana (la ceremonia de la primera tonsura),

9) Upanayana (sosteniendo el cordén del sacrificio),

(10) Godana y Udvaha (regalo de vacas y matrimonio).

Estos estan establecidos en los Vedas.
Luego reverencia a Shiva Parvati, el Padre y la Madre de Agni y los

despide.
Luego en nombre de Agni, ofrece cinco Samidhas (combustible)
remojadas en ghee y ofrece una oblacidon de ghee a cada uno de los Avarana

Devatas.

Luego toma el ghee con el Sruk y cubriéndolo con el Sruva, ofrece diez oblaciones a
Agni y Maha Ganesha con mantras terminados en Vaushat.

Los Maha Ganesha mantras son los siguientes:

1 Om Om Svaha,

) Om Shrim Svaha,

A3) Om Shrim Hrim Svaha,

“4) Om Shrim Hrim Klim Svaha,

5) Om Shrim Hrim Klim Glaum Svaha,

(6) Om Shrim Hrim Klim Glaum Gam Svaha,

@) Om Shrim Hrim Klim Glaum ityantah Gam Ganapataye Svaha,
t)) Om Vara Varada ityantah Svaha,

) Sarvajanam me Vasham ityanto Svaha, y

(10) Anaya Svaha ityantah.

Luego realiza en el Agni el Pitha Puja y medita en el Deya Ishtadeva y lo reverencia.
Luego ofrece 21 oblaciones a su cara, repitiendo el Mula Mantra.

Luego reflexiona en eso y Agni Deva como uno y el mismo, y luego nuevamente como
uno con Atman.

61



Luego ofrece oblaciones a cada uno de los Shadamga Devatas en forma separada.
Luego busca los Nadis (venas) de Vahni e Ishta Deva y ofrece 21 oblaciones.

Luego ofrece oblaciones a los dos Devas en forma separada.

Después ofrece 1.008 oblaciones al Ishta Deva con Til remojado en ghee o con los
materiales enumerados en el Kalpa. Oh Muni!

Asi finaliza la ceremonia Homa, considera que el Ishta Deva (la Devi), Agni y las
Deidades Avarana estan todos complacidos.

Luego por orden del Guru, el discipulo toma su bafio y realiza su Sandhya, etc., se pone
ropas nuevas (ropas y chadar) y ornamentos dorados.

Luego viene al Kunda con Kamandalu en su mano y con un corazén puro.

Se inclina ante los mayores y superiores en la asamblea y toma asiento en Asana.

Sri Guru Deva luego debe mirar al discipulo con ojos amables y piensa el Chaitanya
del discipulo dentro de su propio (el del Guru) cuerpo.

Luego el Guru Deva debe realizar el Homa y mirar al discipulo con contemplacion
divina, de modo que el discipulo se vuelva puro de corazén y sea capaz de obtener los favores
de los Devas.

Asi el Guru debe purificar todos los Adhvas (los pasajes) del cuerpo del discipulo.

Luego el Guru toca respectivamente los pies, 6rgano generativo, ombligo, corazon,
frente y la cabeza del discipulo con Kurcha (un manojo de hierba Kusha) y Til remojado en
ghee en su mano izquierda y ofrece con cada toque 8 oblaciones, repitiendo el mantra "Om
adya Sishyaya Kaladhvanam Shodhayami Svaha" etc.

Asi el Guru debe purificar en los pies (Kaladhva), en el 6rgano generativo (Tattvadha),
en el ombligo (Bhuvanadhva), en el corazon (Varnadhva), en la frente (Padadhva) y sobre la
cabeza (Mantradhva), los 6 Adhvas y piensa que todos ellos se disuelven en Brahma
(Brahmalina).

Luego, nuevamente, el Guru debe pensar en todos ellos como que renacen de Brahma
y transfiere el Chaitanya del discipulo que estaba en ¢l al discipulo.

Luego el Guru debe ofrecer Purnahuti y considerar al Ishta Devata, ubicado en el fuego
por el visarjana mantra a los propositos del Homa como dentro de la jarra de agua.

Realiza nuevamente el Vyarhiti Homa y ofrece todas las Amgahutis (oblaciones a todos
los miembros) del fuego y deja partir al fuego retirando la Deidad de la jarra, introduciéndola
en su propio cuerpo.

Pronunciando luego el Vausat Mantra debe atar los ojos del discipulo con un pedazo de
tela y debe traer al discipulo del Kunda al mandala y hacer que el discipulo ofrezca puspanjali
(flores en su palma) al Ishta Deva.

Luego debe retirar el vendaje o pieza de tela de sus ojos y pedirle que tome asiento en
la posicion Kusasana.

Asi el Guru, luego de haber purificado los elementos del cuerpo del discipulo y
realizado el Nyasa del Deya Mantra, debe hacer que el discipulo se siente en otro mandala.

Luego debe tocar la cabeza del discipulo con las ramas (Pallavas) del Kunda, repetir el
Matrika Mantra y hacer que tome un bafio con agua de la jarra que es considerada como el
asiento del Ishta Deva.

Luego, para proteccion del discipulo, debe rociarlo (abhisheka) con el agua de la vasija
Vardhani que ya se habia ubicado en la esquina noreste.

Luego el discipulo debe pararse y ponerse un par de ropas nuevas, embadurnar todo su
cuerpo con cenizas y sentarse cerca del Guru.

62



Después el misericordioso Guru debe considerar que la Shiva Shakti se ha desvanecido
ahora de su propio cuerpo y que la Fuerza Divina, la Devi, ha entrado en el cuerpo del
discipulo, o sea, cargo al discipulo con el pase.

Pensando ahora que el discipulo y el Devata son uno y lo mismo, el Guru debe ahora
reverenciar al discipulo con flores y esencias.

Entonces el Guru debe ubicar su mano derecha sobre la cabeza del discipulo y repetir
claramente en su oido derecho el Maha Mantra de la Maha Devi.

El discipulo repite también 108 veces y cae postrado en el piso ante el Guru y asi se
inclina ante el Guru, a quien el discipulo ahora piensa como la encarnacion del Devata.

El discipulo, el devoto del Guru, debe ahora dar como Dakshina toda su riqueza y
prosperidad de toda la vida al Guru.

Luego debe dar Dakshina a los sacerdotes y hacer caridades a las virgenes, los
Brahmanas, el pobre y el desamparado y los huérfanos, no debe ser miserable de ninguna
forma en el desembolso.

Oh Narada! De esta manera el discipulo debe considerarse bendecido y diariamente
debe permanecer comprometido en la repeticion del Maha Mantra.

Asi te he descripto el mas excelente Diksha.

Piensa en todo esto.

Siempre debes comprometerte en la adoracion de los pies de loto de la Gran Devi.

No hay Dharma mas elevado que este en el mundo para los Brahmanas.

Los seguidores de los Vedas deben impartir este Mantra de acuerdo a las reglas
establecidas en sus respectivos Grihya Sutras; y los Tantrikas también deben hacer lo mismo
a su propios Tantras.

El Vaidiks no debe seguir las reglas del Tantra y el Tantriks no debe seguir las reglas
Vaidik.

Asi dicen todos los Shastras.

Y esta es la doctrina Sanathan.

Narayana dijo:

Oh Narada! He descripto todo acerca del Diksha comun que me preguntaste.

Ahora la esencia en resumen es esta que tu debes mantener siempre incorporada en la
adoracion de la Para Shakti, la fuerza mas elevada, la Maha Devi.

Que mas decir sobre esto que me produce el mas elevado placer y Nirvana, la paz, que
traspasa todo entendimiento, de mi adoracion diaria como es debido a los Pies de Loto.
Vedavyasa dijo:

Oh Maharaja! Oh Janamejayan! Luego de haber dicho este Dikshatattva, el mas elevado
Yogui Bhagavan Narayana, meditado por los Yoguis, cerrd su ojos y entré en Samadhi, en
la meditacion de los Pies de Loto de la Devi.

Conociendo este elevado Tattva, Narada, el jefe de los Rishis, se inclind ante los pies
del Gran Guru Narayana y se retiro inmediatamente a realizar el tapasya de modo que el
también pudiera ver a la Maha Devi.

Aqui termina el Séptimo Capitulo del Libro Xll sobre el Dikshavidhi o
sobre las reglas de iniciacién en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam
de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

63



CAPITULO VIII

Janamejaya le dijo a Veda Vyasa:

Oh Bhagavan! Tu eres el conocedor de todos Dharmas y eres el jefe, la corona de los
Pundits, que conoce todos los Shastras.

Ahora te pregunto como es que el dos veces nacido ha cesado de adorar a la Shakti mas
elevada, el Gayatri y adoran ahora a otros Devatas, sobre la cara de las distintas ordenes en
los Shrutis, que el adorar a Gayatri es Nitya, que es, que debe ser hecha diariamente en todo
momento, especialmente durante los tres momentos Sandhya, por todos los que son dos veces
nacidos?

En este mundo algunos son devotos de Vishnu, algunos seguidores de Ganapati,
algunos siguen las doctrinas que prevalecen en China; algunos son seguidores de Buddha o
Charvaka; algunos de ellos visten nuevamente las cortezas de los arboles y otros vagan
desnudos.

Asi también varias personas son vistas sin tener una sefal de fe en los Vedas.

Oh Brahmana! Cual es la verdadera causa que subyace secretamente aqui en esto!
Menciona amablemente esto para mi.

Nuevamente son vistos muchos hombres, bien versados en varias logicas y metafisicas,
nuestros licenciados y doctores pero entonces, nuevamente, no tienen fe en los Vedas. Como
es esto?

Nadie quiere nada para si mismo que sea ominoso en forma consciente. Pero como
puede ser que los tan llamados hombres sabios estan completamente conscientes y aun asi
carecen maravillosamente de alguna sefial de fe en los Vedas?

Menciona amablemente esta causa subyacente, Oh Tu! El primer conocedor de los
Vedas!

Ademas aqui hay otra cuestion: Tu has descripto previamente las glorias de Manidvipa,
el mejor y mas elevado lugar de la Devi. Ahora quiero escuchar como es este Dvipa, mas
grande que lo grande.

Complace a este sirviente tuyo describiendo esto. Si el Guru esta complacido, revela
incluso el mas grande y mas elevado secreto esotérico al discipulo.

Suta dijo: Escuchando las palabras del rey Janamejaya, Bhagavan Veda Vyasa
comenzod a contestar las preguntas en el debido orden.

El oir esto incrementa la fe del dos veces nacido en los Vedas.

Vyasa dijo:

Bien ha sido preguntado por ti, Oh Rey! a su debido tiempo y en el momento apropiado.
Eres inteligente y parece que tienes fe en los Vedas.

Ahora respondo. Escucha.

En la antigiiedad, los Asuras, enloquecieron por orgullo, pelearon contra los Devas por
100 afios. La guerra fue extraordinaria y remarcable.

En esta gran guerra varias armas fueron utilizadas, variadas con numerosas Mayas o
ingeniosos dispositivos. Tendia a destruir todo el mundo.

Por la misericordia de la mas elevada y mas grande Shakti, Los Daityas fueron
superados por los Devas en esta gran guerra. Y ellos abandonaron los Cielos y la Tierra y se
fueron a regiones inferiores, el Patala.

64



Los Devas estaban todos deleitados y comenzaron a morar en sus propias hazafias y se
volvieron orgullosos. Comenzaron a decir: "Por que la victoria no serd nuestra. Por que
nuestras glorias no son grandes?

Somos por lejos los mejores!

Donde estan los Daityas?

Son demonios, sin poder. Donde estan la causas de la creacidn, preservacion y
transformacion. Somos todos gloriosos! Oh! Que puede ser dicho ante nosotros en favor de
los Asuras, los demonios?

De esta manera, no conociendo la Shakti mas elevada, los Devas fueron engafiados.

En este momento, viendo este aprieto de los Devas, la Madre del Mundo se apiadé de
los Devas y, en favor de ellos, Oh Rey! aparecio ante ellos en la forma de la mas adorada, la
Gran Luz Sagrada. Resplandecia como diez millones de Soles, y refrescante también como
diez millones de Lunas.

Era brillante y deslumbrante como diez millones de relampagos centelleantes, sin
manos ni pies, y extremadamente hermosa! Esto nunca habia sido visto anteriormente!

Viendo esta Extraordinaria, Hermosa Luz Amada, los Devas fueron tomados por
sorpresa; hablaron entre ellos, de esta manera: "Que es esto! Que es esto!" Es este el trabajo
de los Daityas o alguna otra gran Maya (magia) jugada por ellos o este es el trabajo de otro
creando la sorpresa de los Devas!

Oh Rey! Luego se reunieron y decidieron acercarse hacia esa Adorable Luz y
preguntarle que era.

Luego, determinarian su fuerza y decidirian que hacer después. De esta manera,
llegando a esta conclusion final, Indra llamé a Agni y dijo: O Agni! Tu eres el vocero de los
Devas. Por consiguiente, puedes ir primero y verificar que es esta Luz?

Escuchando asi las palabras de Indra, Agni, regocijado por su propio valor, partid
inmediatamente del lugar y fue hacia esta Luz.

Viendo que Agni venia, la Luz se dirigi6 hacia el de esta manera:

Quien eres? Cual es tu fuerza? Manifiesta esto ante Mi."

A esto Agni respondio:

"Soy Agni. Todos los yajiias, decretados en los Vedas son realizados a través mio. El
poder de quemar todo en este universo reside en mi."

Entonces esa adorable Luz recogio una insignificante hierba y dijo:

Oh Agni! Si tu puedes quemar todo en este universo, entonces puedes quemar esta paja
insignificante."

Agni hizo su mejor esfuerzo por quemar la paja pero no pudo hacerlo.

Se avergonzo y rapidamente volvid con los Devas. Interrogado por los Devas, Agni les
contd todo y dijo: Oh Devas! Sepan que en verdad el orgullo abrigado por nosotros de que
somos supremos es completamente falso."

Indra luego indagd a Vayu (viento) y dijo: "Oh Vayu! Tt moras en el universo, por
completo; por tus esfuerzos, todo esta en movimiento; por lo tanto tu eres el Prana de todo;
es posible que todas las fuerzas estén concentradas dentro tuyo.

Ve y verifica que es esta Luz. Realmente no veo otra persona aqui mas que tu que pueda
verificar esta gran Luz adorable.

Escuchando estas encomiables palabras de Indra, Vayt se sinti6 regocijado y fue de
una vez a ese lugar donde estaba esa Luz.

Viendo esto Vayu, la Luz, la Yaksha, (Semi Dios) el espiritu le pregunto en lenguaje
amable.

65



Quien eres?

Que fuerza hay en ti?

Expresa todo esto hacia mi."

En ese momento, Vayu le dijo en forma arrogante: "Soy Matarisvan, Soy Vayu; sobre
mi fuerza, puedo mover cualquier cosa y sostener todo. Es a través de mi fuerza que este
universo es, y esta vivo y activo con movimientos y trabajos.

Esa Elevada Masa de Luz luego replico:

Oh Vayu! Mueve esta paja que esta debajo de ti y si no puedes, abandona tu orgullo y
vuelve avergonzado con Indra."

En ese momento Vayu probo todo su poder pero, que pena! No pudo mover la paja ni
un poquito de ese lugar!

Vayu entonces abandono6 su orgullo y regres6 con los Devas y les cont6 todo acerca de
la Yaksha (una suerte de Semi Diosa; un espiritu) Oh Devas Nuestro orgullo es en vano, de
ninguna forma somos capaces de verificar la naturaleza de la Luz. Parece que esa Luz
sagrada, adorada por todos, es extraordinaria. Luego todos los Devas hablaron al unisono a
Indra:

"Ya que Tu eres el Rey de los Devas, es mejor que tu mismo averigiies la realidad de
su naturaleza."

Indra, entonces, con gran orgullo, fue el mismo a la Luz; La Luz, también, comenzo a
desaparecer gradualmente del lugar, y finalmente se desvaneci6 de la vista de Indra. Cuando
Indra not6 que ni siquiera podia hablarle a Esa Luz, sufrié un gran bochorno y comenzo a
concebir su propia insignificancia. Penso esto:

"No volveré con los Devas. Que les diré?

Nunca les revelaré mi inferioridad; Es mejor morir que hacer esto. Nuestro propio honor
es el tnico tesoro de lo grande e ilustre.

Si el honor se va, que propdsito tiene entonces el vivir?

Oh Rey! Luego Indra, el Sefior de los Devas, abandon6 su orgullo y tomo refugio en
Esa Gran Luz que a la vista, era larga, de un glorioso caracter.

En este momento, una voz celestial fue escuchada desde los Cielos:

“Oh Indra! Ve ahora y realiza el Japam, la recitacion del Maya Bija Mantra, el Mantra
basico de Maya. Luego, todos tus problemas cesaran."

Escuchando esta voz celestial, Indra comenzo a repetir el Maya Bija, el Mantra Semilla
de Maya, con extasiada concentracion y sin ninglin alimento.

Luego en el noveno dia lunar del mes de Chaitra cuando el Sol entr6 el meridiano, de
repente aparecié en ese lugar una Gran Masa de Luz como la que habia sido vista
anteriormente.

Indra vio, luego, dentro de la Masa de Luz, una forma de virgen en completa juventud.

El brillo de Su cuerpo era como el de diez millones de Soles Nacientes; y el color era
rojo rosado como el de una flor Java completamente abierta.

Sobre Su frente brillaba el digito de la Luna; Sus senos estaban llenos, y aunque
disimulados bajo la ropa, se veian muy hermosos.

Sostenia un nudo y un aguijon en Sus dos manos y Sus otras dos manos indicaban
signos de favor y valentia.

Su cuerpo estaba embellecido con varios ornamentos se veia auspicioso y
extremadamente amoroso; En ningun lugar se podia ver una mujer hermosa como Ella.

Era como un Kalpa Vriksha (arbol celestial que cumple todos los deseos); tenia tres
0jos y Su trenza de pelo estaba rodeada de guirnaldas Malati.

66



Era alabada desde los cuatro lados por los cuatro Vedas, encarnados, en sus formas
respectivas.

La brillantez de Sus dientes derramaban lustre sobre el suelo como si estuviera
ornamentado con joyas Padmaraga.

Su cara se veia sonriente. Su ropa era roja y Su cuerpo estaba cubierto con pasta de
sandalo.

Era la causa de todas las causas. Oh! Estaba llena de Misericordia. Oh Rey Janamejaya!
Asi Indra dijo, luego, el Uma Parvati Maheshvari Bhagavati y los pelos de su cuerpo se
erizaron de éxtasis.

Sus ojos estaban llenos de lagrimas de amor y profunda devocién e inmediatamente
cay¢ postrado ante los Pies de la Devi. Indra le cant6 varios himnos y la alabd.

Se puso muy contento y le preguntd "Oh Hermosa! Tu eres esa Gran Masa de Luz? Si
es asi, establece amablemente la causa de Tu aparicion."

Oh Rey! Escucha esto, la Bhagavati replico.

Esta mi Forma es Brahma, la Causa de todas las causas, el Asiento de Maya, el Testigo
de todo, infalible y libre de todo defecto o imperfeccion.

Lo que todos los Vedas y Upanishads tratan de establecer, lo que puede ser obtenido,
como es declarado por todas las reglas de austeridad, y por lo cual los Brahmanas practican
Brahmacharyan, Soy todo eso.

Te he contado acerca de ese Brahma, de la naturaleza de la Gran Luz Sagrada. Los
sabios declaran que ese Brahman es revelado por "Om" y "Hrim", las dos Bijas (silabas
misticas) que son mis dos primeros y principales Mantras en donde me mantengo oculto.

He creado este universo con Mis dos partes (en Mis dos aspectos); Por lo tanto mis Bija
mantras son dos. "Om" Bija es denominado como Sat — Chit - Ananda (existencia eterna,
inteligencia y bienaventuranza) y "Hrim" Bija es Maya Prakriti, la Conciencia
Indiferenciada, manifestada.

Ten es cuenta entonces, que Maya es la Mas Elevada Shakti y condceme como esa
Diosa Omnipresente en este momento revelada ante tus ojos, Como la luz de la Luna no se
diferencia de la Luna, de esta manera Maya Shakti en el estado de equilibrio no se diferencia
de Mi. El hombre poderoso y el poder que esgrime no son diferentes.

Realmente son uno y lo mismo. Durante el Pralaya (el Gran periodo de Latencia), esta
Maya yace latente en Mi, sin que haya ninguna diferencia.

Nuevamente en el momento de la creacion, esta Maya aparece como la fortificacion de
los Karmas de los Jivas.

Cuando esta Maya es potencial y existe latente en Mi, cuando Maya es Antarmukhi, es
llamada inmanifestada y cuando la Maya se vuelve kinética, cuando la Maya es Bahirmukhi,
cuando Ella esta en un estado kinético activo, se dice que esta manifestada.

No hay origen o comienzo de esta Maya. Maya es de la naturaleza de Brahma en un
estado de equilibrio.

Pero, durante el comienzo de la creacion, Su forma consistente de las diferentes Gunas
aparece, cuando Maya es Bahir Mukhi, Ella se vuelve Tamas, en Su estado Inmanifestado.
Oh Indra! Por esta razdn su estado de abstraccion, y se vuelve introspectivo, este es su estado
Antharmukhi; es conocida como Maya y externamente se ve en Su estado Bahirmukhi; es
denominada por Tamas y las otras Gunas.

De esto viene Sattva, luego Rajas y Brahma, Vishnu y Maheshvara son de la naturaleza
de las tres Gunas.

67



En Brahma prepondera el Rajo Guna; en Vishnu, prepondera la Sattva Guna y en
Maheshvara, la Causa de todas las causas, se dice que reside el Tamo Guna.

Brahma es conocido como del Cuerpo Denso; Vishnu es conocido como del Cuerpo
Sutil; y Rudra es conocido como del Cuerpo Causal y Yo Soy conocida como Turiya, que
trasciende todas las Gunas.

Esta Mi Forma de Turiya es llamada el estado de equilibrio de las tres Gunas.

Es el controlador interno de todo. Mas alla de esto Mi otro estado es llamado el Brahma
sin Forma (Brahman sin Formas).

Date cuenta, realmente, que Mis Formas son dos, con y sin atributos (Saguna y
Nirguna). Eso que esta mas alla de Maya y de las cualidades Mayicas es llamado Nirguna
(sin atributos Prakriticos) y lo que esta dentro de Maya es llamado Saguna.

Oh Indra! Luego de crear este universo, ingreso dentro de eso como el Controlador
Interno de todo y eso es lo que impulsa todos los Jivas siempre a sus apropiados esfuerzos y
acciones. Ten en cuenta realmente, que eso Soy Yo, lo que interconecta Brahma, Vishnu y
Rudra, las causas de los diferentes trabajos de creacion, preservacion y destruccion de este
universo; (Ellos realizan Sus funciones a Mi orden).

Por medio del terror a Mi el viento sopla; Por Mi terror, el Sol se mueve en el cielo;
Por Mi terror, Indra, Agni y Yama realizan Sus respectivos deberes. Soy el mejor y superior
a todos. todos me temen.

A través de Mi gracia Tu has obtenido la victoria en la batalla.

Date cuenta realmente, que Yo Soy eso que los hace danzar como inertes mufiecos de
madera como Mi mero instrumento.

Ustedes son meramente Mis funciones.

Soy la Totalidad Integra.

A veces les doy la victoria y a veces victoria a los Daityas; Si, hago todo como es Mi
voluntad, manteniendo mi debida independencia y, de acuerdo a los Karmas, con justicia Oh!
Ustedes, todos, me han olvidado por su orgullo y desvio sin sentido. Han sido arrastrados
profundamente en una horrenda ilusion por su vano egoismo.

Y sepan ahora que para favorecerlos, esta Mi Adorable Luz ha emanado
repentinamente. Por lo tanto, en adelante, descarten siempre de sus corazones todas sus vanas
jactancias y vagas charlas incoherentes.

Tomen refugio completamente en Mi con toda su cabeza, corazén y alma, en Mi forma
Sat - Chit - Ananda y estén seguros. (a veces los Devas olvidan y por lo tanto caen en
problemas).

Vyasa dijo: la Mula Prakriti, la Gran Devi, la Diosa del Universo, desaparecié de su
vista. Los Devas, por otra parte, comenzaron a alabarla inmediatamente, con extasiada
devocion. Desde ese dia, todos los Devas abandonaron su orgullo y se comprometieron en la
devota adoracion de la Devi.

Adoraron a Gayatri Devi diariamente en los tres momentos Sandhya y realizaron varios
Yajias y asi reverenciaron a Bhagavati diariamente.

Asi, en la Sathya Yuga, todos se comprometen en la repeticion del Gayatri Mantra y
adorando a la Diosa habitan dentro del Pranava y el Hrinkara. Entonces, ve por ti mismo, que
la adoracion de Vishnu o Shiva o la iniciacion en el Vishnu Mantra o en el Shiva Mantra no
se mencionan en ninguna parte de los Vedas como para ser realizados siempre y para siempre.
(Son realizados por un periodo y no requieren nada mas cuando los objetivos son cumplidos
solamente la adoracion de Gayatri es siempre obligatoria, para ser realizada en todos los
momentos que menciona en los Vedas

68



Oh Rey! Si un Brahmana no adora a Gayatri, ten por sabido que, entonces, con toda
seguridad, eso en todo sentido, se asegura descender cada vez mas bajo.

No hay duda de ello.

Un Brahmin no debe esperar, nunca, hacer otra cosa; se cumpliran todos sus deseos si
adora solamente a la Devi Gayatri. (Esta adoracion a Gayatri es la mas Elevada, la mas
Grande y la mas dificultosa de todas las tareas en el universo).

Si algin devoto de Shiva o Vishnu o de cualquier otra Deidad adora a su Deidad
deseada sin repetir el Gayatri, se asegura sufrir los tormentos de la interaccion de las
cuestiones materiales. (Aunque desgraciadamente en esta era de Kali Yuga el engaio y la
ilusion distraen las mentes de la recitacion del Gayatri, purificandose unos pocos.)

Oh Rey! Por esta razon, en esta Sathya Yuga, todos los Brahmanas se mantienen
completamente comprometidos en la adoracion de Gayatri y los Pies de Loto de la Devi
Bhagavati.

Aqui termina el Octavo Capitulo del Libro Xll sobre la apariencia de la
mas Alta Shakti en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000
versos por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO IX

Vyasa dijo:

"Oh Rey Janamejaya! Habia una vez, a cuenta de un mal giro del destino, (Karma) de
los seres humanos, Indra no hizo llover sobre esta tierra por 15 afios. Debido a la deficiencia
de lluvia, el hambre se presento en forma horrible; y casi todos los seres perdieron sus vidas.
Nadie podia contar en cada casa el nimero de personas muertas.

Por el hambre la gente empezo a comer caballos; algunos comenzaron a comer 0sos y
cerdos, algunos comenzaron a comer los cuerpos muertos mientras otros llevaban adelante
sus vidas como podian.

La gente estaba tan angustiada con el hambre que la madre no se contenia en comerse
a su bebe y el marido no se refrenaba en comer a su esposa.

Oh Rey! Los Brahmanas luego se unieron despues de la correspondiente discusion,
llegaron a la conclusion que deberian ir con el hermitafio Gautama quien seria capaz de
remover su angustia.

De esta manera todos ellos fueron rapidamente a la ermita del Muni Gautama.
Comenzaron diciendo:

"Escuchamos que no hay hambre en la ermita de Gautama. Varias personas han corrido
hasta alli desde distintos lugares." Asi llegando a una conclusion, los Brahmanas fueron al
Ashram de Gautama con sus vacas, sirvientes y familiares.

Algunos fueron desde el este, algunos desde el sur, algunos, desde el oeste y algunos
desde el norte. Asi desde varios lugares la gente se agrupo alli.

Viendo que venian los Brahmanas, el Rishi Gautama se inclino ante ellos y les dio una
cordial bienvenida y los sirvid con asientos, etc.

Cuando todos tomaron asiento y se calmaron y aquietaron, Gautama les pregunto sobre
su bienestar y la causa de su llegada.

69



Le describieron todo acerca del terrible hambre y sus propios estados y expresaron su
profundo pesar.

Viéndolos tan afligidos, el Muni les dijo que no temieran; ¢l dijo:

"Hoy soy bendecido con el arribo de grandes ascetas y personas honorables como
ustedes. Soy su sirviente. Consideren todas mis casas como suyas. Ponganse comodos. no
estén inquietos. Cudndo su sirviente esta vivo, que teme hacer su agasajo y a quien le teme?
Cuéndo los deméritos son transformados en buenos méritos por su simple vista, y cuando
ustedes han bendecido mi casa con el polvo de sus sagrados pies, entonces quien es mas
bendecido que yo?

Oh Vipras! Realicen amablemente sus Sandhyas y Japams y descansen aqui muy
comodamente.

Vyasa dijo: "Oh Rey Janamejaya! De esta manera consolando a los Brahmanas, el Rishi
Gautama comenz06 a adorar a Gayatri Devi con extasiado trance devocional.

"O Devi Gayatri! Reverencias hacia Ti! Tu eres la Gran Vidya, la Madre de los
Vedas, mas Elevada que lo mas Elevado; T eres Vyahriti representada por el Mantra
"Om Bhur Bhuvah Svah'"; Oh Madre! Tueres el estado de equilibrio, es decir, la
Turiya; Tu eres la Forma de Hrim; Tu eres Svah y Svadha; Tu concedes los deseos de
los Bhaktas. Tu eres el testigo de los tres estados, Jagrat (despertar), Svapna
(ensofiacion) y Sushupti (suefio profundo). Tu eres la Turiya y Sat —Chit - Ananda
Brahma. Oh Devi! Tu resides en la Orbita Solar y apareces como una rubicunda
muchacha en la mafiana, una joven doncella al mediodia y una negra anciana en la
tarde. Oh Devi! Reverencias hacia Ti! Ahora demuestra favor hacia nosotros en este
dificil momento de hambre en el que todos los seres estan tan cercanos en el camino de
la destruccion.

De esta manera alab6 y adord, la Madre del Mundo aparecio y le dio al Rishi una vasija
(copa) llena hasta el borde por medio de la cual cada uno puede ser alimentado y nutrido. La
Madre le dijo al Muni:

"Esta repleta vasija, dada por Mi a ti concedera cualquier cosa que desees."

Diciendo esto, la Devi Gayatri, Mas Alta que lo Mas Alto, desaparecio.

Luego, de acuerdo al deseo del Muni, salieron de esa copa, montaiias de arroz cocido,
varios curries y golosinas, montones de hierbas y forrajes, ropas de seda, varios ornamentos
y diversos articulos y vasijas para propositos de sacrificio.

De hecho lo que sea que el Muni Gautama deseaba, salia de la rebosante copa, dada por
la Devi Gayatri.

Luego el Muni Gautama llam¢ a los otros Munis que vinieron y les dio riquezas, granos,
ropas, ornamentos, y los cucharones y cucharas de sacrificio y vacas y bufalos para
propositos del sacrificio.

Los Munis luego se reunieron y realizaron varios Yajias. Todo el lugar, luego florecio
y se volvid tan prospero que se veia como un segundo cielo.

De hecho cualquier cosa buena y hermosa que existe en los Trilokas, todo salia de la
rebosante copa dada por la Devi Gayatri.

En este momento los Munis, con pasta de sdndalo en todo su cuerpo, y decorados con
ornamentos muy brillantes se veian como Dioses y sus esposas se veian como diosas.
Diariamente comenzaron a realizarse utsabs en el Ashram de Gautama.

En ninglin lado fueron vistas enfermedades o pestes y no habia ninguin temor por estas
cOsas.

Gradualmente el Ashram extendi6 sus limites a cien Yojanas (400 millas)

70



Escuchando esta grandeza de Gautama, muchas personas vinieron de diferentes
lugares.

Y el Muni Gautama, también, les dijo algunas palabras "arrojen el miedo" y
aliméntenlos. Los Devas, por otro lado, se complacieron mucho por los diferentes Yajnas y
alabaron la grandeza del Muni.

A tal punto que el famoso Indra Sefior de los Devas, se presento en el medio de la
asamblea y alabo su grandeza, de esta manera:

"Este Gautama ha cumplido todos nuestros deseos y realmente se ha vuelto un Kalpa
Vriksha (arbol celestial que concede todos los deseos). Si este hombre no hubiera hecho tales
cosas, en ese dificil momento de hambre, no hubiéramos tenido el Havih ofrecido en
sacrificios y el prospecto de nuestras vidas hubiera estado en riesgo.

Oh Rey Janamejaya! Asi el Muni Gautama aliment6 y nutri6 por 20 afios a todos los
Munis como sus hijos y ese lugar se volvid reconocido como el centro supremo (el Cuartel
General) de Gayatri Devi.

Aun hoy, todos los Munis realizan con devocion los Purascharanams y adoran tres
veces a la Bhagavati Gayatri Devi.

Aun hoy, la Devi es vista como una nifia en la mafiana, como una joven doncella al
mediodia y como una anciana en la tarde.

Entonces, una vez, Narada, de la mejor manera, vino ahi tocando su gran laud y
cantando en armonia las Mas Altas glorias de Gayatri y se sent6 en la asamblea con los
Munis.

Viendo la tranquilidad de corazén de Narada, que habia arribado, Gautama y los otros
Munis lo recibieron debidamente y lo adoraron con el Padya y el Arghya.

En el curso de la conversacion comenzé a describir las glorias de Gautama y dijo:

"Oh el Mejor de los Munis! He escuchado de la boca de Indra, en la asamblea de los
Devas, tus glorias como tu apoyo y alimentacion a los Munis de corazon puro y he venido a
verte.

Por la Gracia de Sri Bhagavati Gayatri Devi, tu ahora eres bendecido.

No hay duda de ello.

Diciendo esto, el Devarshi Narada entr6 en el templo de la Devi Gayatri y con los ojos
deleitados de amor, vio alli a la Devi y ofrecio los apropiados himnos de alabanza a Ella y
luego ascendio a los cielos.

Aqui, por otra parte, los Brahmanas que fueron alimentados por Gautama, se pusieron
celosos por tan alto honor ofrecido a Gautama e hicieron su mejor esfuerzo para que ningin
honor posterior le fuera rendido.

Luego acordaron no quedarse mas en ese Ashram, cuando la proxima estacion de
cosecha viniera.

Oh Rey! Pasaron algunos dias y cayeron buenas lluvias y habia abundancia de cultivos
en todas partes y el hambre ceso.

Escuchando esto, todos los Brahmanas unidos, lamentablemente Oh Rey! Maldijeron
al Rishi Gautama.

Sus padres y madres son bendecidos para que no alberguen ningun sentimiento de
celos! Todo esto es un maravilloso juego del poderoso tiempo; no puede ser expresado por
ninguna persona.

Oh Rey! Estos Brahmines crearon por Maya, una vaca vieja, que estaba por morir y la
empujaron al hall de sacrificio del Muni Gautama en el momento de la ceremonia Homa.

71



Viendo esta vaca entrando en el cerco donde el Homa estaba siendo realizado, Gautama
exclam6 "Hoom Hoom" cuando la vaca cay6 y murio.

Y los otros Brahmanas instantdneamente gritaron "Miren! Miren! El perverso Gautama
ha matado a la vaca."

Viendo este inconcebible evento, Gautama estaba totalmente perplejo y completando
su ceremonia Homa, entré en Samadhi y comenzo a pensar en la causa de esto.

Luego, sabiendo que esto habia sido preparado por la Maya de los Brahmines, se enojé
como Rudra en el momento de la disolucion; sus ojos estaban enrojecidos y maldijo a los
Rishis de esta manera:

"Oh viles Brahmines! Si estan dispuestos a causarme una maldad injustamente entonces
que sean renuentes a meditar y realizar el Japam de la Devi Gayatri, la Madre de los Vedas.
"Por este acto suyo, nunca estaran deseosos de realizar ningin acto Védico de sacrificio o
ninguna accidn concerniente a ello.

No hay duda de ello.

Siempre estaran reacios al Mantra de Shiva o al Tantra de Shiva.

Siempre estaran reacios a Mula Prakriti Sri Devi, a Su Dhyanam, mantra, cualquier
conversacion relativa a Ella; a la visita de Su lugar o Templo, a hacerle adoracion y otras
ceremonias, a ver el Gran Festival de la Devi, a cantar los nombres y las glorias de la Devi,
a sentarse ante la Devi y adorarla.

Oh viles Brahmanas! Siempre estaran adversos a ver los festivales de Shiva, la
adoracion de Shiva, la Rudraksha, las hojas de Bel, y la sagrada Bhashma (cenizas).

Seran completamente indiferentes a la practica de las correctas formas de vida como
estan presentadas en los Vedas y en los Smiritis, para preservar su buena conducta y observar
el camino del conocimiento al Advaita Jnanam, para practicar control de los sentidos y
castidad, para las practicas diarias de Sandhya Bandanam, para realizar las ceremonias
Agnihotra, para el estudio de los Vedas de acuerdo al propio Shakha o a los estudios diarios
relativos como a ensefiar dichas cosas o a dar, como presentes, vacas, etc., o a realizar las
Shraddhas de los padres, etc., o para realizar Krichchra Chandrayana y otras austeridades.

Oh viles Brahmanas!

Como estan listos para realizar estos actos malignos, tendran que sufrir por esto el
desistir de adorar a la Mas Adorable Sri Bhagavati Devi y adoraran a los otros Devas con fe
y devocion marcaran sus cuerpos con Shamkha, Chakra y otras sefiales.

Seguiran los Kapalikas, Bauddha Shastras y otras fracciones.

Venderan a su padre, madre, hermanos, hermanas, hijos e hijas e incluso también a sus
esposas!

Venderan los Vedas, Tirthas, y su Dharma. No sentirdn vergiienza de ninguna clase
por vender todo esto.

Ciertamente tendran fe en las opiniones Kapailka y Bauddha, Paficharatras y Kama
Shastras.

Oh viles Brahmanas!

No dudardn en ir con su madre, hijas o hermanas y ser siempre libertinos con otras
esposas y desperdiciar su tiempo en ello. Esto no es solamente para ustedes sino para todas
las mujeres y hombres que vendran en sus familias.

Que Gayatri Devi esté siempre indignada con ustedes y que les permita ir hasta el finas
de los infiernos Andha Kupa, etc.

72



Vyasas dijo: "Oh Janamejaya! De esta manera, tomando el agua que simboliza las
verdaderas reglas y leyes de la creacion y maldiciendo a los Brahmanas, el Muni Gautama
fue precipitadamente a ver a la Gayatri Devi y al llegar al templo se inclin6 ante Ella.

La Devi también estaba sorprendida al ver sus acciones.

Oh Rey!

Aun hoy Sus Pies de Loto se ven igualmente atonitos!

Entonces Gayatri Devi le dijo a Gautama con asombro:

"Oh Gautama! El veneno de la serpiente no disminuye si alimentas a las serpientes con
leche; de modo que nunca prestes atencion a estas cosas; los Karmas toman sus giros
particulares; es dificil decir cuando sucedera que cosa.

Ahora calmate. No te disculpes.

Escuchando estas palabras de la Devi, Gautama se inclind ante Ella y se fue por
consiguiente a su propio Ashram.

Por otra parte, los Brahmanas olvidaron todo lo referente a la maldicion de Gautama,
de los Vedas y del Gayatri Mantra.

Luego comenzaron a ver este evento como unico y extraordinario.

Todos unidos acto seguido arrepentidos fueron ante Gautama, cayeron postrados a sus
pies. Pero el no podia decir una palabra de la vergiienza. Solo ellos decian regularmente:
"Complécete, complacete con nosotros."

Cuando toda la asamblea de Brahmanas le rogd por favor y gracia, el Muni Gautama
se apiado y replico:

Mi palabra nunca resultara falsa.

Tendran que permanecer en el infierno Kumbhipaka hasta el momento en que Sri
Krishna tome Su encarnacion.

Luego naceran en la tierra en la era de Kali Yuga y lo que sea que he pronunciado
exactamente vendra dentro de ustedes.

Y si son enfaticos en evitar mi maldicion entonces vayan y adoren los Pies de Loto de
Sri Gayatri Devi.

No hay otro remedio.

Vyasa dijo:

Asi despidiendo a los Brahmanas, Gautama Muni pens6 que todo esto ocurri6 como
resultado del Prarabdha Karma y se volvi6 calmo y sereno.

Por esta razon, luego que Sri Krishna Maharaja ascendi6 a los Cielos, cuando comenzd
la era de Kali, aquellos Brahmanas maldecidos salieron del infierno Kumbhipaka y nacieron
en esta tierra como Brahmines, carentes de los tres Sandhyas, carentes de la devocion a
Gayatri, carentes de fe en los Vedas, abocados a las opiniones heréticas y sin disposicion a
realizar Agnihotra y otros sacrificios religiosos y deberes y estaban carentes de Svadha y
Svaha.

Olvidaron completamente a la Mula Prakriti Bhagavati Inmanifestada.

Algunos de ellos comenzaron a marcar en sus cuerpos varios signos
sectarios, por ejemplo, Taptamudra, etc.; algunos se volvieron Kapa likas;
algunos se volvieron Kaulas.

Varios de ellos, aunque instruidos, se volvieron libidinosos y adictos a las esposas de
otros y se ocuparon en malas y vanas disputas.

Por esto, seguramente tendran que volver de nuevo al infierno Kumbhipaka.

Entonces Oh Rey!

73



Adora con todo tu corazon y toda tu alma a Sri Bhagavati Parameshvari Devi.

La adoracion de Vishnu o Shiva suele no ser constante (para ser realizada a diario);
Solo la adoracion de la Shakti es para ser constantemente realizada.

Por esta razon quienquiera que no adore a la Shakti de seguro caera.

De esta manera he contestado todas tus preguntas.

Ahora te describiré el mas alto y hermoso lugar, Manidvipa de la Primordial Fuerza
Bhagavati, la Liberadora de esta esclavitud del mundo. Escucha.

Aqui termina el noveno capitulo del libro XII sobre la causa del Shraddha en los
otros Devas ademas de la Devi Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam
de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO X

Vyasa dijo:

"Oh Rey Janamejaya! Que es conocido en los Shrutis, en el Subala Upanishad, como
el Sarvaloka sobre el Brahmaloka, que es Manidvipa.

Aqui reside la Devi.

Esta region es superior a todas las otras regiones.

Por eso es llamado "Sarvaloka."

La Devi construy¢ su lugar desde tiempos inmemoriales de acuerdo a Su voluntad.

En el comienzo, la Devi Mula Prakriti Bhagavati construyé este lugar para Su
residencia, superior a Kailasha; Vaikuntha y Goloka.

Realmente ningtin otro lugar en este universo se puede comparar a el. Por lo tanto es
llamado Manidvipa o Sarvaloka como superior a todos los Lokas.

Este Manidvipa esta situado en la cumbre de todas las regiones y se asemeja a un
paraguas. Su sombra cae sobre el Brahmanda y destruye los dolores y sufrimientos de este
mundo. Rodeando a este Manidvipa existe un océano llamado Sudha Samudra, muchos
yojanas extensos y muchos yojanas profundos.

Muchas olas se levantan de acuerdo a los vientos. Varios peces, conchas y otros
animales acuaticos juegan y aqui la playa esta llena de arena clara como gemas.

Las costas se mantienen siempre frescas por las salpicaduras de las olas de agua que
golpean la playa.

Varias embarcaciones embellecen con diferentes agradables banderas se inclinan de
aqui para alla.

Diferentes arboles con gemas adornan la playa.

A través de este océano, hay un cerco de hierro, muy largo y siete yojanas extensas, tan
alto que bloquea los Cielos.

Dentro de este muro cercado los guardias militares expertos en la guerra y provistos
con diferentes armas corren placenteramente de aqui para alla.

Hay cuatro puertas o entradas; en cada puerta hay cientos de guardias y varias
muchedumbres de los devotos de la Devi.

En cualquier momento que algiin Deva viene a visitar a la Jagadishvari, sus Vahanas
(transportadores) y acompafiantes son detenidos aqui.

Oh Rey!

74



En este lugar suenan los repiques de las campanas de cientos de carrozas de los Devas
y los relinchos de sus caballos y los sonidos de sus pezuias.

Las Devis caminan por todas partes con baculos en sus manos y dando indicaciones
particulares a los servidores Devas.

Este lugar es tan ruidoso que nadie puede oir la palabra del otro.

Aqui son vistos miles de caballos adornados con arboles de gemas y joyas y tanques
llenos con abundantes y buenas aguas dulces.

Oh Rey!

Luego de este hay un segundo muro cercado, construido de metélico cobre blanco (una
amalgama de zinc o estafio y cobre); esta tan alto que casi toca los Cielos.

Es cien veces mas brillante que el muro cercado que lo precede; hay muchas puertas de
entradas principales y varios arboles aqui.

Que decir de los arboles que son mas que todos los arboles que se encuentran en este
universo y siempre tienen flores, frutos y nuevas hojas!

Todos los lugares estan aromatizados con su dulce fragancia!

Oh Rey! Ahora escucha, en resumen, los nombres de algunos de los arboles que son
encontrados alli: Panasa, Lodhra, Karnikara, Sinshapa, Deodara, Kanchanara, mango,
Sumeru, Likucha, Hingula, Ela, Labanga, arbol de fruta Kat, Patala, Muchukunda, Tala,
Tamala, Sala. Kankola, Nagabhdra, Punnaga, Pilu, Salvaka, Karpura, Ashvakarna,
Hastikarna, Talaparna, Pomegranate, Ganika, Bandhujiva, Jamvira, Kurandaka, Champeya,
Bandhujiva, Kanakavriksha, Kalagaru, (usualmente enrollados en todas partes con cobras,
serpientes negras muy venenosas) Sandalo, arbol Date, Yuthika, Talaparni, Sugercane, arbol
Kshira. Khadira, Bhallataka, Ruchaka, Kutaja, Arbol Bel y otros, el Talasi, Mallika y otras
plantas del bosque.

El lugar esta intercalado con varios bosques y jardines.

A intervalos hay pozos, tanques, etc., agregando mucho a la belleza del lugar.

Los cucti estan en lo alto de cada arbol y arrullan dulcemente, las abejas estan bebiendo
la miel y estdn zumbando por todas partes, los arboles emanan jugos y dulces fragancias por
todas partes.

Los arboles dan unas lindas sombras frescas.

Los arboles de todas las estaciones son vistos aqui; en las copas de los mismos estan
sentados pichones, loros, pdjaros femeninos de las especies Mayana y otros pajaros de
diferentes especies.

Se ven rios que fluyen a intervalos llevando muchos liquidos jugosos.

Los flamingos, cisnes y otros animales acuaticos estan jugando en ellos.

La brisa escabulle los perfumes de las flores y los lleva a todas partes.

Los venados juegan con esta brisa.

Los locos pavos reales salvajes danzan con locura y todo el lugar se ve muy lindo,
amoroso y encantador.

Luego de este cerco Kamsya viene el tercer muro cercado de cobre.

Es de forma cuadrada y alto como siete yojanas.

Dentro de este hay bosques de Kalpavrikshas, llevando hojas doradas y flores y frutos
como gemas.

Sus perfumes se esparcen a lo largo de diez yojanas y alegran las cosas en todas partes.
El rey de las estaciones siempre preserva este lugar.

El asiento del rey esta hecho de flores; bebe la miel de las flores; y, con ojos vibrantes,
vive siempre aqui con sus dos esposas llamadas Madhu Sri y Madhava Sri.

75



Las dos esposas de primavera tienen sus caras siempre sonrientes. Juegan con ramos de
flores. Este bosque es muy placentero.

Oh! La miel de las flores se ve aqui en abundancia.

Los perfumes de las exuberantes flores se esparcen a una distancia de diez yojanas.

Los Gandharbbas, los musicos, viven aqui con sus esposas.

Los lugares que rodean esto estan llenos de la belleza de la primavera y con el arrullo
de los cucu.

No hay duda que este lugar intensifica los deseos de las personas amorosas!

Oh Rey!

El que sigue es el muro cercado hecho de plomo.

Tiene la altura de siete yojanas. Dentro de este cerco esta el jardin del arbol Santanaka.

La fragancia de sus flores se extiende por diez yajanas.

Las flores se ven como el oro y siempre estan florecientes. Sus frutos son muy dulces.
Parecen estar impregnados con gotas de néctar.

En este jardin reside siempre la Estacion del Verano con sus dos esposas Shukra Sri y
Suchi Sri. Los habitantes de este lugar siempre permanecen bajo los arboles; de otra forma
seran abrasados por los rayos del verano.

Varios Siddhas y Devas habitan este lugar.

Las sensuales hembras aqui tienen sus cuerpos ungidos con pasta de sandalo y todos
embellecidos con guirnaldas de flores y andan con paso majestuoso de aqui para alla con
abanicos en sus manos.

Aqui se encuentra agua muy fresca y refrescante. Y debido al calor toda la gente aqui
utiliza esta agua.

Luego de este cerco de plomo viene el muro hecho de bronce, el quinto muro cercado.
Tiene siete yojanas de largo.

En el centro esta situado el jardin de los arboles de Hari Chandana. Es quien gobierna
en la estacion de lluvias.

Los relampagos son sus 0jos castafios; las nubes son su armadura, el trueno es su voz y
el arco iris es su flecha, rodeado por sus huestes hace llover incesantemente.

Tiene doce esposas:

(1) Nabhah Sri,

(2) Nabhahsya Sri,

3) Svarasya,

(4) Rasyasalini,

(%) Amba,

(6) Dula,

(7 Niratni,

(8) Abhramanti,

9) Megha Yantika,

(10) Varshayanti,

(11) Chivunika y,

(12) todos los arboles aqui son vistos con hojas nuevas y entrelazados con nuevas
enredaderas.

Todo el sitio esta completamente cubierto con frescas hojas verdes y ramitas.
Los rios siempre fluyen a pleno y la corriente, en efecto, es fuerte!

76



Aqui los tanques estan muy sucios como las mentes de las personas mundanas apegados
a las cosas mundanas.

Los devotos de la Devi, los Siddhas y los Devas y aquellos que consagraron en algin
momento de su vida tanques, pozos, y estanques para la satisfaccion de los Devas viven aqui
con sus esposas.

Oh Rey!

Luego de este cerco de bronce viene el sexto muro cercado hecho de cinco hierros
plegados.

Tiene siete yojanas de largo. En el centro esta situado el jardin de los arboles Mandara.
Este jardin esta embellecido con diferentes enredaderas, flores y hojas.

La Estacion del Otofio vive aqui con sus dos esposas Ishalakshmi y Urjalakshmi y El
es el soberano.

Varias personas Siddha viven aqui con sus esposas, bien vestidos.

Oh Rey!

Luego de este viene el séptimo muro cercado, con siete yojanas de largo y construido
en plata.

En el centro esta situado el jardin de los arboles Parijata. Estan llenos de ramos de
flores. Las fragancias de estos Parijatas se extienden hasta diez yojanas y alegran todas las
cosas alrededor.

Aquellos que son Devi Bhaktas y que realizan los trabajos de la Devi son deleitados
con esta fragancia.

La Estacion Hemanta (rocio) es el regente de este lugar. Vive aqui con sus dos esposas
Saha Sri y Sahasya Sri y con sus huestes.

Aquellos que son de naturaleza amorosa se complacen mediante esto. Aquellos que se
han vuelto perfectos por la realizacion de las Vratas de la Devi también viven aqui.

Oh Rey! Cerca de esta plata, viene el octavo muro cercado hecho de oro derretido.

Es de siete yojanas de largo.

En el centro esta el jardin de los arboles Kadamba. Los arboles estan siempre cubiertos
con frutas y flores y la miel que emana que emana siempre por todos los costados.

Los devotos de la Devi siempre beben esta miel y sienten una intensa delicia; la
Estacion del Rocio es el regente de este lugar.

Reside aqui con sus dos esposas Tapah Sri y Tapasya Sri y sus diferentes huestes, y
disfruta alegremente varios objetos de esparcimiento. Aquellos que han hecho varios regalos
para la satisfaccion de la Devi, aquellos grandes Siddha Purushas viven aqui con sus esposas
y parientes muy contentos en diferentes deleites.

Oh Rey!

Luego de este dorado muro cercado viene el noveno cerco hecho de Kum Kum rojo
(azafran) como gemas Pushparaga.

El suelo en el interior de este cerco, las zanjas o las cuencas para el agua cavadas
alrededor de sus raices estan construidas todas de gemas Pushparaga.

Luego de este muro hay otros muros amurallados construidos de otras diferentes gemas
y joyas; los sitios, bosques, arboles, flores, pajaros, rios, tanques, lotos, mandapas (salones)
y sus pilares estan todos construidos de aquellas gemas respectivamente. Solamente este es
recordado por aquellos que se acercan y mas cerca del centro es 100.000 veces mas brillante
que las alejadas de ellos.

77



Esta es la regla general observada en la construccion de estos cercos y los articulos
contenidos ahi. Aqui residen los Regentes de los diferentes lugares, los Dikpalas,
representando la suma total de los diferentes Dikpalas de cada Brahmanda y sus guardianes.

En el lado este esta ubicada la ciudad de Amaravati.

Aqui existen las encumbradas montafias y son vistos diferentes arboles. Indra, el Sefor
de los Devas, vive aqui. Cualquier belleza existe en los Cielos separados en los diferentes
lugares, mil veces, mas que eso, existen en el Cielo de este Indra cosmico, el de los mil ojos,
aqui.

Aqui Indra monta sobre el elefante Airavata, con rayo en su mano, vive con Sachi Devi
y otras damas inmortales y con las huestes de las fuerzas Deva.

En la esquina Agni (sudeste) en la ciudad de Agni. Esto representa la suma total de la
diferentes ciudades de Agni en distintos Brahmandas.

Aqui reside el Agni Deva muy contento con sus dos esposas Svaha y Svadha y con su
Vahana y los otros Devas.

En el sur esta ubicada la ciudad de Yama, el Dios de la Muerte. Aqui vive Dharma Raja
con una barra en su mano y con Chitragupta y otras diferentes huestes.

En la esquina sudoeste esta el lugar de los Rakshasas. Aqui reside Nirriti con el hacha
en su mano y con su esposa y otros Rakshasas.

En el oeste esta la ciudad de Varuna. Aqui Varuna raja reside con su esposa Varuni e
intoxicado con el trago de miel de Varuni; su arma es el lazo, su Vahama es el rey de los
peces y sus subditos son los animales acuaticos.

En la esquina noroeste vive Vayudeva. Aqui vive Pavana Deva con su esposa y con los
Yogis perfectos en la practica del Pranayama. Sostiene una bandera en su mano. Su Vahana
es el venado y su familia consiste de 49 Vayus.

En el norte residen los Yakshas. El corpulento rey de los Yakshas, Kuvera, vive aqui
con sus Shaktis Vriddhi y Riddhi, y en posesion de varias gemas y joyas. Sus generales
Manibhadra, Purnabhadra, Maniman, Manikandhara, Manibhusham, Manisragvi,
Manikarmukadhari, etc., viven aqui. En la esquina noreste esta situado el Rudra Loka,
adornado con invaluables gemas. Aqui vive el Rudra Deva. En Su espalda mantiene la funda
de flechas y sostiene un arco en su mano izquierda. Se ve muy enojado y su 0jos estan rojos
de furia. Hay otros Rudras como el con arcos y lanzas y otras armas, rodedndolo. Las caras
de algunos de ellos estan deformadas; algunas ciertamente son muy horribles! sale fuego de
la boca de algunos otros. Algunos tienen diez manos; otros tienen cien manos y otros tienen
mil manos; algunos tienen diez pies; algunos tienen diez cabezas mientras que otros tienen
tres 0jos. Aquellos que vagan en los espacios intermedios entre el cielo y la tierra, aquellos
que se mueven sobre la tierra, o los Rudras mencionados en el Rudradhyaya, todos viven
aqui.

Oh Rey! Isana, el Regente del lado noreste vive aqui con Bhadrakali y otros Matriganas,
con Kotis y Kotis de Rudranis y con Damaris y Vira Bhadras y varias otras Shaktis. En su
cuello hay una guirnalda de calaveras, en su mano hay un anillo de serpientes; viste una piel
de tigre; su atuendo superior es una piel de tigre y su cuerpo esta cubierto con las cenizas de
la muerte. Frecuentemente suena su Damaru; este sonido reverbera en todos lados, emite
grandes carcajadas llamadas Attahasya, reverberando a través de los cielos. Se mantiene
siempre rodeado de Pramathas y Bhutas; viven aqui.

78



Aqui termina el décimo capitulo del Libro Xll sobre la descripcion del
Mani Dvipa en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos
por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO XI

Vyasa dijo: "Oh Rey Janamejaya!

Después de este muro cercado Pusparaga mani viene el décimo muro cercado, hecho
de Padmaraga mani, rojo como el Kunkuma rojo y el Sol Naciente.

Tiene diez yojanas de alto. Todo su suelo, puertas de entrada y templos y enramadas
son todos de Padmaraga mani.

Dentro de este residen los 64 Kalas o Sub Shaktis adornados con varios ornamentos y
sosteniendo armas en sus manos.

Cada uno de ellos tiene un Loka separado (region) asignado y dentro de este Loka cada
uno de ellos ha de conseguir sus propias armas formidables, Vahanas, familias y lideres o
Gobernadores.

Oh Rey! Ahora escucha los nombres de los 64 Kalas:

Pingalakshi, Vishalakshi, Samriddhi, Vriddhi, Shraddha, Svaha, Svadha, Maya,
Safigiia, Vasundhara, Trilokadhatri, Savitri, Gayatri, Tridasheshvari, Surupa, Bahurupa,
Skandamata, Achyutapriya, Vimala, Amala, Aruni, Aaruni, Prakriti, Vikriti, Srishti, Sthiti,
Samrhiti, Sandhya, Mata, Sati, Hamsi, Mardika, Vajrika, Para, Devamata, Bhagavati,
Devaki, Kamalasana, Trimukhi, Saptamukhi, Surasura vimardini, Lamboshthi, Urdhakeshi,
Bahusirsha, Vrikodari Ratharekhahvaya, Shashireka, Gaganavega, Pavanavega,
Bhuvanapala, Madanatura, Ananga, Anangamathana, Anangamekhala, Anangakusuma,
Visvarupa, Suradika, Kshayamkari, Akshyobhya, Sathyavadini, Bahurupa, Shuchivrata,
Udara y Vagishi.

Estos son los 64 Kalas.

Todos ellos tienen caras luminosas y largas lenguas colgantes. Siempre sale Fuego de
las caras de todos ellos. Los ojos de todos estdn rojos de furia. Estdn pronunciando:
Beberemos toda el agua y asi secaremos todos los océanos; aniquilaremos el fuego,
detendremos el fluir del aire y asi lo controlaremos, hoy devoraremos todo el universo y asi
sucesivamente. Todos ellos tienen arcos y flechas en sus manos; todos estan avidos por
combatir.

Los cuatro lados estan retumbando con el choque ruidoso de sus dientes. Los cabellos
en sus cabezas estan todos aleonados y parados.

Cada uno de ellos tiene cien fuerzas Akshauhini a su mando.

Oh Rey! Que mas decir acerca de esto, que cada uno de ellos tiene el poder de destruir
un millon de Brahmandas; y sus cien fuerzas Akshauhini también pueden hacer lo mismo.

No hay nada que sea imposible para ellos. Lo que no pueden hacer no puede ser
concebido por la mente ni puede ser pronunciado con palabras.

Todas las guerras materiales existen dentro de sus cercos. Carrozas, caballos, elefantes,
armas y fuerzas son todos ilimitados.

Todas las guerras materiales estan listas en todo momento y en abundancia.

Luego viene el decimoprimer muro cercado construido con Gomedamani.

79



Tiene diez Yojanas de alto. Su color es como el brote reciente de la flor Java.

Todo el suelo, arboles, tanques, caballos, pilares, aves y otras cosas son todas rojas y
construidas de Gomedamani.

Aqui viven las 32 Maha Shaktis adornadas con varios ornamentos hechos de
Gomedamani y provistos con varias armas.

Siempre estan avidos de combatir. Sus ojos siempre estan rojos de furia; Sus rostros
son como Pishachas y sus manos son como Chakras (discos). "Perforalo," "golpéalo,"

"cortalo," "despedéazalo," "incéndialo," son las palabras que pronuncian constantemente.

Los habitantes del lugar siempre los adoran. Cada uno de ellos tiene
diez fuerzas Akshauhini. Estas son desmesuradamente poderosas. Es

imposible describir eso.

Parece que cada Shakti puede destruir fAcilmente un millon de Brahmandas.
Innumerables carrozas, elefantes, caballos, etc., y otras Vahanas estan aqui. En efecto
todas las guerras materiales de la Devi Bhagavati son vistas en este cerco Gomedamani.

Ahora menciono los nombres auspiciosos, destructores de los pecados
de estas Shaktis: Vidya, Hri, Pushti, Prajia, Sini vali, Kuhu, Rudra, Virya,
Prabha, Nanda, Poshani, Riddhida, Shubha, Kalaratri, maharatri, Bhadra Kali,
Kaparddini, Vikriti, Dandi, Mundini, Sendukhanda, Shikhandini, Nishumbha
shumbha mathani, Mahishasura marddini, Indrani, Rudrani, Shankaradha
saririni, Nari, Narayani Trishulini, Palini, Ambika y Hladini. (Ver el Dakshina
Murti Samhita y otros Tantras.)

No hay chance de que sean vencidos en ningun lado. Por lo tanto si
todas estas Shaktis se enojan al mismo tiempo, este Brahmanda deja de
existir.

Después de este cerco Gomeda viene el cerco hecho de diamantes.
Tiene diez yojanas de alto; en todos los costados hay puertas de entrada; las
puertas estan abisagradas alli con agradables mecanismos.

El arbol de los bellos y finisimos diamantes aqui tiene existencia propia.
Caminos reales, arboles y los espacios para regar sus raices, tanques, pozos,
reservas, Saranga y otros instrumentos estan todos hechos de diamantes.

Aqui vive Sri Bhuvaneshvari Devi con sus servidores.

Todas ellas estan orgullosas de su belleza algunas de ellas sostienen
abanicos en sus manos; algunas estan sosteniendo copas para beber agua;
algunas, betelunts; algunas estan sosteniendo sombrillas; alimentos;
algunas estan sosteniendo varias prendas; algunas flores; algunas luciendo
lentes; algunas, azafranes; algunas colirio, en tanto que otras estan
sosteniendo Sindura (plomo rojo). Algunas estan preparadas para realizar
los trabajos de pintura; algunas estan ansiosas por lavarse los pies; algunas

80



estan avidas por hacer Sus ornamentos de vestir; algunas estan ansiosas por
poner guirnaldas de flores en Su cuello. Todas ellas son habilidosas en
diferentes artes de entretenimiento y todas son jovenes.
Para ganar la Gracia de la Devi, consideran todo el universo como trivial.
Ahora te mencionaré los nombres de los sirvientes de la Devi, orgullosos
de tener montones de gestos y posturas amorosas. Escucha. Estos son:

Anangarupa,
Anangamadaua,
Madanatura,
Bhuvanavega,
Bhuvanapalika,
Sarvashishira,
Anangavedana,
Anangamekhala.

Estas son las ocho Sakhis. Cada una de ellas es tan leal como Vidyullata.
Cada una esta adornada con, varios ornamentos y habilidades en todas las
acciones.

Cuando caminan de aca para alla con baculos y cafas en sus manos al
servicio de la Devi, parece como si los relampagueantes centelleos brillaran

con luz intermitente por todas partes.

En la parte externa del muro cercado en los ocho lados estan ubicadas las moradas de
estas ocho Shakis y siempre estan abarrotadas de Vahanas y armas.

Después de este cerco de diamantes viene el decimotercer muro cercado hecho de
Vaidurya mani, su altura es de diez yojanas.

Hay puertas de entrada y portales en todos los costados.

La corte interna, las casas, las grandes rutas, pozos, tanques, estanques rios e incluso
las arenas estan todos hechos de Vaidurya mani.

En los ocho puntos residen las ocho Matrikas Brahmi, etc., con sus huestes.

Estas Matrikas representan la suma total de las Matrikas individuales en cada
Brahmanda. Ahora escucha sus nombres:

1. Brahmi,

2. Mabheshvari,
3. Kaumari,

4, Vaishnavi,
5. Varahi,

6. Indrani,

81



7. Chamunda y,
8. Mahalakshmi.

Sus formas son como las de Brahma, Rudra y otros. Siempre estan empefiados en hacer
el bien al universo y residen aqui con sus propias Vahanas y armas.

En los cuatro portones, las diferentes Vahanas de Bhagavati permanecen siempre
completamente equipadas.

En algtn lugar estan las Kotis y las Kotis de los elefantes. En algtn lugar estan las Kotis
y las Kotis de los caballos; en otros hay campamentos, casas, en otros hay cisnes, leones; en
otros hay Garudas; en otros hay pavos reales, toros y otros diferentes seres, todos
completamente equipados y arreglados con el debido respeto.

De forma similar los animales arriba mencionados estan unidos a los Kotis y a los Kotis
de las carrozas; hay cocheros (lacayos); en algunos lugares se agitan banderas en lo alto
como alcanzando los cielos y asi aportan belleza.

En otros lugares los carros etéreos estan organizados en filas, incontables, con varios
instrumentos de sonido en ellos, con banderas flameando en lo alto de los Cielos y provistos
con varias insignias y emblemas.

Oh Rey!

Luego de este cerco Vaidurya, viene el decimocuarto muro cercado construido con
Indranilamani; su altura es de diez yojanas.

La corte interna, casas, caminos, pozos, tanques y reservas, etc., estan todos construidos
con Indranilamani.

Hay un loto aqui que consiste de 16 pétalos que se extienden a varios yojanas de ancho
y brillan como un segundo Svdarshana Chakra.

En estos 16 pétalos residen las 16 Shaktis de Bhagavati, con sus huestes.

Ahora te menciono estos nombres, Escucha:

Karali,
Vikarali,
Uma,
Sarasvati,
Sri,
Durga,
Usha,
Lakshmi,
Shruti,
Smriti,
Dhriti,
Shraddha,
Medha,
Mati,
Kantiy,
Arya.

Estas son las 16 Shaktis. Son todas azul oscuro, el color de la fresca nube de lluvia;

esgrimen en sus manos hachas y escudos. Parece que siempre estan dvidos de combatir.
Oh Rey!

82



Estas Shaktis son las soberanas de todas las Shaktis separadas de los otros Brahmandas.
Estas son las fuerzas de la Sri Devi.

Siendo vigorizadas por la fuerza de la Devi, estan siempre rodeadas por diferentes
carrozas y fuerzas, varias otra Shaktis las siguen. Si quieren, pueden causar una gran
agitacion en todo el universo.

Tenia mil rostros? No he sido capaz de describir que cantidad de fuerza manejaban.

Ahora describo el quinceavo muro cercado: Escucha.

Luego de este cerco Indranilmani, viene el cerco hecho de perlas (mukta), muy ancho
y de diez yojanas de alto.

La corte interna, su espacio, arboles, estan todos construidos de perlas. Dentro de este
cerco hay un loto de ocho pétalos, todos de perlas.

En estos pétalos residen las ocho Shaktis, los consejeros y ministros de la Devi. Sus
aspectos, armas, vestimentas, deleites, todos son como los de la Sri Devi.

Su deber es informar a la Devi sobre que esta pasando en los Brahmandas. Son versadas
en todas la ciencias y artes y astutas en sus acciones. Son muy ingeniosas, diestras y astutas
en conocer de antemano los deseos e intenciones de Sri Devi y realizan en consecuencia
dichas cosas.

Cada una de ellas tiene muchas otras Shaktis que también viven aqui.

Por su Jnana Shakti saben todas las novedades que conciernen a los Jivas en cada
Brahmanda.

Ahora menciono los nombres de estas ocho Shaktis. Escucha.

Anangakusuma,
Anangakusumatura,
Anangamadana,
Ananga madanatura,
Bhuvanapala,
Gaganavega,
Sashirekhay,
Gaganarekha.

Estas son las ocho Shaktis. Se ven rojas como el Sol Naciente; y en sus cuatro manos
sostienen el lazo, el aguijon y las sefiales de conceder bendiciones y "no temas."

A cada instante informan a Sri Devi de Todos los Eventos del Brahmanda.

Luego de este viene el decimosexto muro cercado hecho de esmeralda (marakata); tiene
diez yojanas de alto; la corte interna, su espacio, las casas y todo esta construido de
esmeraldas (marakata mani).

Aqui existen todos los buenos objetos de deleites.

Este es hexagonal, con forma de Yantra. Y en cada esquina residen los Devas.

En las esquina este reside el Brahma de cuatro caras; vive con Gayatri Devi; sostiene
un Kamandalu, un rosario, sefiales indicando "no temas" y Danda (vara).

La Devi Gayatri también esta decorada con estos. Aqui todos los Vedas, Smritis, los
Puranas y diferentes armas existen encarnadas en sus respectivas formas.

Todos los Avataras de Brahma, Gayatri y Vyahritis que existen en este Brahmanda,
todos viven aqui.

En la esquina sudoeste vive Maha Vishnu con Savitri; sostiene una concha, un disco,
un mazo, y loto. Savitri también tiene todos estos. Los Avataras de Vishnu que existen en

&3



cada Brahmanda, Matsya, Kurma, etc., y todos los Avataras de Savitri que existen en cada
universo, todos habitan este lugar.

En la esquina noroeste existe Maha Rudra con Sarasvati. Ambos sostienen en sus manos
Parashu, rosario, sefiales concediendo bendiciones y de "no temas."

Todos los Avataras de Rudra y Parvati (Gauri, etc.,) enfrentados hacia el sur que existen
en todos los Brahmandas, habitan aqui.

Todos los jefes Agamas, 64 en nimero y todos los otros Tantras residen aqui,
encarnados en sus debidas formas.

En la esquina sudeste, el Sefior de la riqueza, Kuvera, de Bhagavati, rodeado por
caminos y almacenes reside aqui con Maha Lakshmi y sus huestes sosteniendo el jarron de
joyas (Mani Karandika).

En la esquina oeste siempre esta Madana con Rati, sosteniendo un lazo, un aguijon,
arco y flecha. Todos sus amorosos sirvientes residen aqui, encarnados en sus formas.

En la esquina noreste reside siempre el gran héroe Ganesha, el que remueve los
obstaculos, sosteniendo un lazo, un aguijon y con su Pushti Devi.

Oh Rey!

Todos los Vibhutis (manifestaciones) de Ganesha que existen en todo el universo
residen aqui. Que mas decir acerca de esto, que Brahma y todos los otros Devas y Devis
representan aqui la suma total de todos los Brahmas, Devas y Devis que existen en todos los
Brahmandas.

Todos estos adoran a Sri Bhagavati, desde sus propias esferas respectivas.

Oh Rey!

Luego viene el decimoséptimo muro cercado hecho de Prabala. Es rojo como el azafran
y tiene cien yojanas de alto.

Como en los anteriores, las corte interna, el suelo y las casas estan todos hechos de
Prabala. Las Diosas de los cinco elementos, Hrillekha, Gagana, Rakta, Karalika y
Mahochchhushma residen aqui.

Los colores y matices de los cuerpos de las Diosas se asemejan a los de los elementos
que cada una preside. Todas estan orgullosas de su juventud y sostienen en sus cuatro manos
el lazo, el aguijon y las sefiales concediendo bendiciones y "no temas."

Estan vestidas como Sri Devi y siempre residen aqui.

Luego de este viene el decimoctavo muro cercado construido de Navaratna (las nueve
joyas). Tiene muchos yojanas de ancho.

Este muro cercado es superior a todos los otros y también mas alto.

Sobre los cuatro lados existen innumerables casas, tanques, reservas, todos construidos
de Navaratna; estos pertenecen a las Devis, las Deidades precedentes de Amnayas (eso que
es estudiado o aprendido con el corazdn; los Vedas).

Las diez Maha Vidyas, Kali, Tara, etc., de Sri Devi y las Mahabhedas, es decir, todos
sus Avataras viven aqui con sus respectivas Avaranas, Vahanas y ornamentos.

Todos los Avataras de Sri Devi para el asesinato de los Daityas para mostrar favor a los
devotos viven aqui.

Ellos son:

Pshamkusheshvari,
Bhuvaneshvari,
Bhairavi,

Kapala Bhuvaneshvari,

84



Amkusha Bhuvaneshvari,

Pramada Bhuvaneshvari,

Sri Krodha Bhuvaneshvari,

Tripulashvarudha,

Nityaklinna,

Annapurna,

Tvarita, y,

los otros Avataras de Bhuvaneshvari y Kali y Tara y los otros Mahavidyas son
conocidos como Mahavidyas.

Viven aqui con sus Avarana Devatas, Vahans y ornamentos correspondientes.

(Nota: Las Deidades Avarana son las Deidades Servidoras de la Madre).

Aqui viven también las siete Kotis de las Devis que preceden sobre los maha Mantras,
todas brillantes y hermosas como los Soles Koti.

Oh Rey! Luego de este muro cercado viene el palacio jefe y de coronacion de Sri Devi,
construido con gemas Chintamani.

Todos los articulos dentro del mismo estan construidos con gemas Chintamani. Dentro
de este palacio se ven cientos de miles de pilares. Algunos de estos pilares estan construidos
de Suryakantamani, algunos estan construidos de Chandrakanta mani, y algunos estan
construidos de Vidyutkanta mani.

Oh Rey!

El lustre y brillo de estos pilares es tan fuerte que ningun articulo en este palacio es
visible a los ojos.

(Nota: El rostro de la Diosa Kali es tan brillante que aparece como una sombra, o sea,
negro).

Aqui termina el decimoprimer capitulo del libro Xll sobre la descripcién
de los muros cercados construidos de Padmaraga mani, etc., del Mani Dvipa
en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi
Veda Vyasa.

CAPITULO XlI

Vyasa dijo:

"Oh Rey Janamejaya!

El Ratnagriha, antes mencionado, es el lugar central, jefe y de coronacion de Mula
Prakriti. Las nueve joyas son:

1) Mukta,
2) Manikya,
3) Vaidurya,
“4) Gomeda,
) Vajra,

85



(6) Vidruma,

) Padmaraga,
¢) Marakata, y,
&) Nila.

Este esta situado en el centro de todos los cercos, dentro de este hay cuatro Mandapas,
es decir, salones construidos de cien mil (o sea innumerables) pilares.

Estos son los Srinigara Mandapa, Mukti Mandapa, Jiana Mandapa y Ekanta Mandapa;
en la parte superior hay marquesinas de diferentes colores; dentro hay muchos fragantes
articulos aromatizados por los Dhupas, etc. El brillo de cada uno de ellos es como el de un
Sol Koti.

En todos los costados de los cuatro Mandapas hay agradables grupos de jardines de
flores Kashmira, Mallika y Kunda. Varias fragancias y articulos aromatizados, por ejemplo,
de almizcle, etc., estdn completamente arreglados con el debido respeto.

Hay un gran tanque de lotos aqui; las gradas que llevan a el estdn construidas de joyas.
Su agua es néctar, en ella hay innumerables lotos florecientes y las abejas estan zumbando
siempre sobre ellos.

Muchas aves, cisnes, Karandavas, etc., se estan banando de aqui para alla. Las dulces
fragancias de los lotos estdn jugando en todos lados.

De hecho, todo el Manidvipa esta perfumado con varias cosas aromatizadas.

Dentro del Sringara Mandapa, la Devi Bhagavati esta ubicada en el centro en una Asana
(postura) y escucha las canciones entonadas por las otras Devis junto con los otros Devas.
De forma similar, sentada en la Mukti Mandapa, libera los Jivas de las ataduras del mundo.
Sentada en Jnana Mandapa, da instrucciones sobre Jiiana, y sentada en la cuarta Ekanta
Mandapa, consulta con Sus ministros, los Shakis, Ananga Kusuma, etc., sobre la creacion,
preservacion, etc., del universo.

Oh Rey! Ahora te describiré acerca del principal, Khas, cuarto de la Sri Devi. Escucha.

El palacio Khas Mahal de la Devi Bhagavati se llama Sri Chintamani Griha. Dentro del
mismo esta ubicada la plataforma elevada, el estrado y el sofa sobre donde la Devitoma Su
honorable postura.

Las diez Shakti - Tattvas forman las escaleras.

Las cuatro piernas son

(1) Brahma,

(2) Vishnu,

3) Rudra, y

(4) Maheshvara.

Sadashiva forma la cubierta superior. Sobre este impera Sri Bhuvaneshvara Maha Deva
el Supremo Arquitecto del Universo. Ahora escucha algo acerca de este Bhuvaneshvara.
Antes de la creacion mientras intentaba practicar deportes, dividié Su cuerpo en dos partes y
de la parte derecha cre6 a Bhuvaneshvara. Tiene cinco caras y cada una tiene tres ojos. Tiene
cuatro manos que sostienen un venado, sefiales que indican no temer, un hacha y sefales
concediendo bendiciones. Se ve de 16 afios. El lustre de Su cuerpo es mas hermoso que el
Koti Kandarpas y mas feroz que mil Soles; y al mismo tiempo fresca como los Soles Kori.
Su color es blanco cristal, y sobre Su regazo izquierdo esta siempre sentada Sri
Bhuvaneshvari Devi.

86



En la cadera de Sri Bhuvaneshvari, esta brillando el corsé con pequenas
campanas tintineantes, construido con diferentes joyas; los ornamentos
sobre los brazos estan hechos de oro pulido clavado con Vaiduryamanis; los
ornamentos Tatanka en Sus oidos son muy hermosos como Srichakra vy
realzan mucho la belleza de Su rostro de loto.

La belleza de su frente compite con, o desafia el brillo lunar del octavo
dia. Sus labios desafian totalmente las maduras frutas Bimba.

Su rostro brilla con la marca de Tilaka hecha de almizcle y azafran. La
divina corona sobre Su cabeza es embellecida con el Sol y la Luna hechos de
joyas; los ornamentos de la nariz son como la estrella Venus y estan
construidos de gemas transparentes, viéndose extremadamente hermosa y
derramando un lustre encantador hacia todos lados.

El cuello esta decorado con collares construidos con gemas y joyas. Sus
pechos estan agradablemente decorados con alcanfor y azafran. Su cuello
brilla como una concha decorada con disefios artisticos. Sus dientes se ven
como el fruto de la granada completamente madura. Sobre Su cabeza brilla
la corona de joyas.

Su rostro de loto esta embellecido con alaka como si fueran abejas
locas. Su ombligo es hermoso como remolinos en el rio Bhagirathi; Sus dedos
estan decorados con anillos de piedras; tiene tres ojos como hojas de loto;
el lustre de Su cuerpo brilla como Padmaragamani cortado, esculpido vy
afilado en piedra.

Los brazaletes estan adornados con tintineantes campanas de joyas; los
ornamentos del cuello y medallas estan clavados con gemas y joyas. Sus
manos resplandecen son las joyas de los dedos; la trenza del cabello de Su
cabeza esta entrelazada con una guirnalda de flores Mallika; Su canesu

(chaqueta corta) esta clavada con varias joyas.

Oh Rey! Sri Devi esta ligeramente inclinada por el peso de sus muy duros y altos
pechos. Tiene cuatro manos y esta sosteniendo un lazo, un aguijéon y las sefales de
concediendo bendiciones y "no temas." La toda hermosa, toda misericordiosa Devi esta llena
de bellezas y gestos de amor. Su voz es mas dulce que la del laud; el lustre de Su cuerpo es
como Kotis y Kotis de Soles y Lunas si se levantaran simultineamente en el cielo.

Las Shakis, sirvientes, los Devas y las Devis la rodean desde todos los costados. lichcha
Shakti, Jnana Shakti y Kriya, Kanti, siempre estdn todos presentes ante la Devi. Lajja, Tushti,
Pushti, Kirti, Kanti, Kshama, Dya, Buddhi, Medha, Smriti y Lakshmi son vistas siempre aqui
encarnadas en sus respectivas formas.

Las nueve Pitha Shaktis, Jaya, Vijaya, Ajita, Aparajita, Nitya, Vilasini, Dogdhiri,
Aghora y Mangala residen aqui siempre y estan al servicio de la Devi Bhuvaneshvari. Al

87



costado de la Devi estan los dos océanos de los tesoros; de estas corrientes de Navaratna, oro
y siete Dhatus (elementos) salen y asumen las formas de los rios y caen en el océano Sudha
Sindhu.

Porque dicha Devi Bhuvaneshvari, radiante con todos los poderes y prosperidades,
sentada sobre el regazo izquierdo de Bhuvaneshvara, que Lo tiene, sin duda adquiere Su
omnipotencia.

Oh Rey!

Ahora describiré las dimensiones de la Chintamani Griha. Escucha.

Es de mil yojanas de ancho; su centro es muy grande; las habitaciones ubicadas mas y
mas adelante son dos veces las que las preceden. Yace en Antariksha (el espacio intermedio)
sin ningun soporte.

En los momentos de la disolucién y la creacion se contrae y se expande como un pafio.
El lustre de esta Chitamani Griha es en comparacién mas brillante y hermoso que el de los
otros muros cercados.

Sri Devi Bhagavati habita siempre en este lugar.

Oh Rey!

Todos los grandes Bhaktas de la Devi en cada Brahmanda, en el Devaloka, en
Nagaloka, en el mundo de los hombres o en cualquier otro Loka, todos los que estuvieron
ocupados en la meditacion de la Devi en los lugares sagrados de la Devi y murieron alli,
todos vienen aqui y residen con la Devi con gran alegria y festividad.

De todos lados fluyen rios; algunos de ghee, algunos de leche, yogur, miel, néctar, jugo
de granada, jugo de jambu y algunos de jugo de mango, jugos de cafia de azucar fluyen de
todos lados. Aqui los arboles producen frutos de acuerdo a los deseos de uno y los pozos y
tanques producen agua también por deseo de la gente.

Nadie siente necesidad de nada aqui. Aqui nunca hay enfermedades, tristeza, vejez,
decrepitud, ansiedad, ira, celos, envidia y otras ideas bajas.

Todos los habitantes de este lugar estan llenos de juventud y se ven como mil Soles.

Todos disfrutan con sus esposas y adoran a Sri Bhuvaneshvari.

Algunos han logrado Salokya, algunos Samipya, algunos Sarupya y algunos han
logrado Sarshti y pasan sus dias en la mas elevada de las comodidades.

Los Devas que estan en cada Brahmanda todos viven aqui y adoran a Sri Devi.

Los siete koti Maha Mantras y Maha Vidyas aqui asumen formas y adoran a la Maha
Maya Sri Bhagavati, que es la naturaleza de Brahma.

Oh Rey!

De esta manera te he descripto todo acerca de este Manidvipa.

El lustre del Sol, la Luna y Kotis y Kotis de relampagos no pueden ser un Kotiavo de
una parte Koti de su lustre. En algunos lugares el lustre es como Vidrumamani; algunos como
Surya Kanta mani y algunos lugares se presentan brillantes como Kotis y Kotis de
realmpagos.

La luz en algunos lugares es como Sindura; en algunos lugares como Indranilamani; en
algunos lugares como Manikya, y en algunos lugares como diamantes. Algunos lugares
resplandecen como la conflagracion del fuego; y algunos lugares se ven como oro fundido;
algunos lugares parecen llenos del lustre de Chandrakantamani, y algunos lugares se ven
brillantes como Suryakantamani.

Aqui las montafias estan todas construidas de gemas y joyas; las puertas de entrada y
cercos estan construidos de gemas y joyas; los arboles y sus hojas son todas de gemas; de
hecho, todo lo que existe aqui esta hecho de gemas y joyas.

88



En algunos lugares numerosos pavos reales estan danzando; en algunos lugares los
cucus cautivan las mentes de las personas arrullando en el quinto tono y otras palomas,
pichones y loros hacen dulces sonidos estridentes. Millones y millones de tanques hay alli
con sus aguas puras como cristal.

Los lotos Rojos han florecido completamente y realzan la belleza del lugar. Las
cautivantes esencias de estos lotos se extienden a una distancia de cien yojanas a la redonda
y alegran las mentes de la gente.

Las hojas susurran con brisa gentil. Todo el cielo en lo alto esta radiante con el lustre
de las gemas y joyas Chintamani. Todos los costados estan iluminados con la brillantez de
las gemas y las joyas.

Oh Rey!

Estas joyas actian como lamparas. Y los aromatizados arboles dulces emiten su
fragancia y la transmiten a todas partes por medio de la brisa. Asi estos arboles sirven al
proposito de Dhup (esencia).

Los rayos de estas gemas atraviesan los orificios de las pantallas de las joyas sobre las
casas y caen sobre los espejos interiores, de esta forma producen una agradable apariencia
brillante que cautiva la mente y causa confusion.

Oh Rey!

Y que diré de este lugar, mas que esto, que todos los poderes y riquezas, todos los
amorosos sentimientos, todos los vestidos de etiqueta para entrevistas amorosas, todos los
esplendores, fuego, energia, belleza y brillo, la omnisciencia, la fuerza indomable, todas las
cualidades excelentes y toda la misericordia y bondad estan aqui presentes

Toda la bienaventuranza contenida y el Brahmananda pueden ser vistos siempre aqui!

Oh Rey!

De esta manera te he descripto acerca del Manidvipa, el lugar mas exaltado de la Devi
Bhagavati. Con su recuerdo todas las transgresiones son instantdneamente destruidas.

Es mas, si un hombre recuerda a la Devi y acerca de este lugar en el momento de su
muerte, con seguridad va alli.

Oh Rey! Quien diariamente lee los cinco capitulos, o sea, del octavo al duodécimo, con
seguridad no sera tocado por ningun obstadculo debido a los Bhutas, Pretas y Pishachas.
Especialmente, la recitacion de esto al momento de construir una nueva casa y en el momento
de Vatsuyaga aseguta todo lo bueno y auspicioso.

Aqui termina el décimo segundo capitulo del Libro XII sobre la descripcion del
ManiDvipa en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por
Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO XIII

Vyasa dijo: "O Rey Janamejaya! De esta manera he contestado todas tus amables
preguntas; tambien lo que Narayana le dijo al gran alma Narada es dicho por mi. El que
escucha este hermoso gran Puranam Sri Devi Bhagavatam ciertamente se vuelve querido por
la Devi y todas sus acciones fructifican con éxito.

Ahora en lo referente a tu afliccion mental, como previenes alguna mala caida a tu
difunto padre en su futura vida, Te aconsejo realizar el Jajiia en el nombre de Bhagavati; y
ciertamente tu padre sera salvado. Y serd mejor que tomes el mas excelente de los Mantras

89



de la Maha Devi apropiada, de acuerdo a las reglas; y tu vida humana serd coronada con
éxito; (tu vida serd salvada; asi tu tambien como tu padre seras salvado).

Suta dijo:

"Oh Rishis!

Escuchen esto, el Rey le pidio a Vyasa Deva la iniciacion en el Gran Devi Mantra y asi
que se vuelva su Guru.

Entonces fue debidamente iniciado de acuerdo a las reglas con el Gran Mantra de
Bhagavati unido con Pranava. Cuando lleg6 el periodo Navaratra, llamo6 a Dhaumya y otros
Brahmanas y realizo el Navaratra Vrata tan querido por la Devi, de acuerdo a su estado.

En este momento para satisfaccion de la Devi, motivo este Devi Bhagavata Purana para
ser leido por los Brahmanas y alimentar a innumerables Brahmanas y Kumaris (virgenes) y
dar en caridad montones de cosas a los pobres, huérfanos y a los nifilos Brahmines y asi
finalizar el Vrata.

Oh Rishis!

De esta manera completando el Devijajiia, mientras el Rey estaba sentado en su silla,
la feroz Devarshi Narada vino desde arriba jugando con su laud.

Viéndolo ahi, todo en un momento, el Rey se levantd y le rindio el debido respeto
ofreciéndole su asiento, con otras cosas necesarias.

Cuando la Devarshi se alivié de su labor de la jornada, el Rey le pregunto acerca de su
bienestar y luego pregunt6 por la causa de su llegada.

Oh Devarshi!

"Desde donde y para que has venido ahora?

Por tu llegada siento que soy bendecido y siento que mi Sefior ha venido a mi; ahora,
dime como te puedo ser util?.

Escuchando esto la Devi Narada dijo:

"Oh Rey!

Hoy vi en el Deva Loka un evento hermoso. Queria afanosamente informarte de eso.
Por eso he venido. Tu padre se encontré con un mal giro del destino por su mala accion.

Hoy vi que asumi6 una forma divina e iba sobre una carroza.

Los Devas lo alababan y los Apsaras los rodeaban. Parece que iba en ese atuendo al
Mani Dvipa.

Oh Rey! Realizaste el Navaratra Vrata y leiste el Devi Bhagavata; parece, como
resultado de esto, que tu padre ha sido recompensado con tan noble giro del destino.

Ahora has sido bendecido y tus acciones tienen sostenidos frutos.

Has liberado a tu padre del infierno y de este modo te has vuelto un ornamento en tu
familia. Hoy tu nombre y fama se han extendido al Devaloka.

Suta dijo:

O Rishis! Escuchen estas palabras de la boca de Narada, el Rey Janamejaya se puso
muy alegre y deleitado y cay6 postrado a los pies de Vyasas Deva de gloriosos actos y dijo:

Oh el Mejor de los Munis! Por tu gracia hoy he sido bendecido.

Ahora que retorno puedo efectuarte salvo inclinarme ante Ti. Rezo porque me
demuestres siempre favores y enseguida.

"Oh Rishis!

Escuchando estas palabras del Rey Janamejaya, Vadarayana Veda Vyasa lo bendijo y
le dijo con dulces palabras:

"Oh Rey!

Ahora abandona todas las otras acciones.

90



Lee siempre el Devi Bhagavata y adora los Pies de Loto de Sri Devi. Abandona toda
pereza y ahora realiza el Devi Jajila con gran éxito. Y seguramente seras capaz de cruzar este
cautiverio del mundo.

De hecho, este Purana es la esencia de todos los Puranas

Coémo pueden los otros Puranas ser comparados con este, en donde es establecida la
Devi Mula Prakriti?

Leyendo este Purusha de principio a fin produce el resultado de leer los Vedas. De
modo que las personas sabias deben tratar con su mejor esfuerzo de estudiar siempre esto.
Diciendo esto a Janamejaya, Veda Vyasa partio.

Luego Dhauma el de mente pura y los otros Brahmanas alabaron sumamente al Devi
Bhagavatam y fueron a sus deseados palacios.

Y el Rey Janamejaya, por otra parte, comenzé a leer y a escuchar siempre el Devi
Bhagavatam y paso sus dias felizmente gobernando su reino.

Aqui termina el decimotercer capitulo del libro XII sobre la descripcion del Ddevi
Yajiia de Janamejaya en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos
por Maharshi Veda Vyasa.

CAPITULO X1V

Suta dijo: "Oh Rishis!

En los tiempos antiguos, de la Cara de Loto de la Devi Bhagavati sali6 el Srimad
Bhagavatam en la forma de medio Sloka, como la definitiva conclusion de los Vedas. Acerca
de esto le dio instrucciones a Vishnu, durmiendo sobre una hoja de 4rbol Banyano, esa misma
cosa, Brahma mismo la expandi6 en cien Koti Slokas.

Entonces, Veda Vyasa, con el fin de ensenarle a su propio hijo Shuka Deva, los
condenso en 18.000 Slokas, en 12 libros y lo llam¢é Sri Mad Devi Bhagavatam, el presente
volumen. Este voluminoso libro que comprende cien Koti Slokas compilados por Brahma
aun existen en el Deva Loka.

No hay Purana como el Devi Bhagavatam, que concede tantos méritos, sagrado y capaz
de destruir todos los pecados.

La lectura de cada linea produce los frutos de realizar varios sacrificios Ashvamedha.

Los seres humanos adictos a los asuntos materiales obtendran el mérito de conceder
tierras a los Brahmanas y disfrutaran también todos los placeres del mundo y al final irdn a
la region de la Devi, si pueden escuchar, luego que ayunen y controlen sus pasiones, la
recitacion de este Puranam de la boca de un Pauranik Brahmana, que ha sido adorado, que
ha dado ropa y ornamentos y es considerado como un segundo Veda Vyasa.

Oh, si alguien escribe el Devi Bhagavatam completo con su propia mano o lo obtiene
manuscrito de principio a fin por un escritor y entrega a un Pauranik Brahmin el libro ubicado
en una caja con forma de ledn hecha de oro y una vaca que produce leche con su ternero con
oro como su retribucion de sacrificio; o si alimenta a tantos Brahmanas como el nimero de
capitulos del Devi Bhagavatam y adora como muchas Kumaris (chicas virgenes), con
azafran, pasta de Sandalo y ornamentos y los alimenta con Paysanna, obtiene el mérito de
dar tierras termina disfrutando todos los placeres del mundo y al final va a la region de la
Devi.

91



No necesita nada quien diariamente escucha con extasiada devocion este Devi
Bhagavatam. Quien no tiene riqueza obtiene fortuna en abundancia, los que son estudiantes
obtienen el conocimiento, el que no tiene hijos, obtiene hijos si escucha este Devi
Bhagavatam con verdadera devocion.

Una mujer estéril, o embarazada o cuya descendencia nunca vive mucho o quien tiene
un solo hijo, logra remover todos los defectos, si escucha este Devi Bhagavatam con
inalterable devocion.

La casa donde este Purana es adorado, Lakshmi y Sarasvati habitan alli, abandonando
sus hostilidades hacia los demas. Por la influencia de este Devi Bhagavatam los Dakinis,
Vetalas, Rakshases, y otros espiritus no pueden lanzar ni siquiera una mirada sobre su devoto.

Si alguien tiene fiebre y el Sri Devi Bhagavatam es leido tocandolo con atencion
concentrada, todas las dolencias desaparecen.

Por leer este Bhagavatam, cien veces incluso enfermedades mas graves que la tisis son
curadas.

Si luego de realizar el Sandhya, uno lee solamente un capitulo de este Bhagavatam con
una mente calma, pronto adquiere el Conocimiento Verdadero.

Oh Muni Shaukana! Mientras vas a leer este Bhagavatam, primero examina los
presagios y luego lee.

Ya te he contado sobre este tema.

Si durante el Sharadiya Puja (el Durga Puja otofial), en el periodo Navaratra, uno lee
con devocion este Bhagavatam, la Devi Bhagavati se complace enormemente y le confiere
mas resultados de los deseados.

Durante el periodo Navaratri todos pueden leer adecuadamente este libro para
satisfaccion de su Ishta Deva (su propia deidad) sea un Vaishnava, Shaiva, Saura, Ganapatya
o Shakta. Todos pueden leer esto para satisfaccion de Lakshmi, Uma y otras Shaktis. Los
Vaidik Brahmanas recitan esto diariamente para satisfaccion de Gayatri Devi. Este Puranam
no es contradictorio con ninguna creencia sectaria. La razén de esto es que cualquiera sea la
deidad que venera, debe adorar una Shakti u otra, esta establecida en todas partes. Por lo
tanto para satisfaccion de su propia Shakti, todos pueden leer esto, sin contradecir a los otros.
Nunca un Shudra o una mujer leen esto ellos mismos, aunque no sean ignorantes; es
preferible que escuchen esto de la boca de un Brahmana

Esta es la regla de los Shastras. (En ese caso las vibraciones y los resultados
consecuentes deben ser verdaderos.)

Oh Rishis!

Que mas decir de este libro que esto, que este Puranam es el mas excelente de todos y
que produce grandes méritos. Es la esencia de los Vedas. Te digo esto con gran certeza. No
hay la menor duda de esto.

Leer o escuchar esto produce resultados equivalentes a leer o escuchar los Vedas. Ahora
me inclino ante la Devi de la naturaleza de Hrim y establecida por Gayatri, de la naturaleza
de la existencia eterna, inteligencia y bienaventuranza, quien estimula nuestras actividades
hacia la comprension de varios temas.

De esta forma escuchando las excelentes palabras de Suta, el Gran Pauranik, todos los
Munis de Naimisharanya lo adoraron especialmente y como resultado de escuchar este
Puranam alegremente se volvieron sirvientes de los Pies de Loto de la Devi y lograron el mas
alto descanso.

Los Munis expresaron su humildad y gratitud a Suta asiduamente y se inclinaron ante
el una y otra vez. Y dijeron:

92



"Oh Suta!

Eres tu el que nos ha salvado de este océano del mundo."

De esta forma (el gran Bhagavata) Suta, la abeja que bebe la miel de los Pies de Loto
de la Devi, recito ante la asamblea de los mejores Munis este Puranam de principio a fin, el
secreto de todos los Nigamas y todas las glorias de la Devi Bhagavati. Luego de esto los
Rishis se inclinaron ante el y los bendijo y enaltecio.

Luego se fue a su lugar deseado. Aqui termina el Devi Bhagavatam y esta totalmente
completo.

FIN

Aqui termina el decimocuarto capitulo del libro XII sobre la recitacion de los
frutos de este Puranam en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos
por Maharshi Veda Vyasa.

Aqui termina también todo el tratado, Sri Mad Devi Bhagavatam.

Om Om Om Om Tat Sat. Om Hari Om.

93



