
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 

 

 

 
 

 

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACIÓN GAYATRI VEDANTA YOGA  con la 
única finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealización espiritual y NO PARA SER VENDIDO. 

 

 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

 

GAY
ATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


 1 

 



 
 
 

INDICE 

 
• Primera parte         3 

• Segunda parte         20 

• Tercera Parte         31 

• Anexo I - Srimad Devi Bhagavatam - Canto XII - Capítulo I 39 

• Capitulo 2          42 

• Capitulo 3          45 

• Capitulo 4          47 

• Capitulo 5          49 

• Capitulo 6          51 

• Capitulo 7          57 

• Capitulo 8          66 

• Capitulo 9          72  

• Capitulo 10         78 

• Capitulo 11         82 

• Capitulo 12         89 

• Capitulo 13         93 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMERA PARTE 
 

 

1- 

Existen diversas técnicas para un solo propósito: obtener la iluminación espiritual; esto 

es, canalizar la conciencia desde los niveles inferiores de energía hasta el más elevado. 

Cuando se practica alguna de estas técnicas, prevalece el estado de dicha. No es que 

uno disfrute de la dicha, sino que el practicante se funde en la dicha. 

Dios siempre es una experiencia que confiere iluminación y dicha eterna. Los hombres 

santos de todas las religiones han dejado testimonios imperecederos, hojas de ruta que todos 

–independientemente de su cultura, lengua o formas particulares de veneración- estamos 

llamados a transitar. 

 

2- 

Mantra es una invocación en el idioma sánscrito al ser supremo; es una energía 

espiritual encerrada en determinada combinación de los cincuenta sonidos originales. 

Los Mantras siempre han existido en forma latente, por lo que para ser considerado 

auténtico, debe reunir los siguientes requisitos: 

 

1) Debe haber sido revelado originalmente a un sabio que alcanzó la  realización 

por    medio de él y lo transmitió a otros. 

2) Debe tener una forma de Dios que lo presida. 

3) Debe tener una medida precisa. 

4) Debe tener BIJA (semilla) que le confiere los poderes, que es la esencia del 

mantra. 

5) Debe tener un poder divino dinámico (Shakti.) 

6) La repetición constante del mantra permite obtener la visión de lo divino. 

 

Las escuelas filosóficas que adhieren a la comprensión dualista de la espiritualidad 

(conocidas como escuelas Shankia) explican conceptualmente la palabra mantra del 

siguiente modo: 

Man significa Mente y  Tra  es Liberar. Liberar la mente con sus tendencias al  

constante apego a fin de obtener la iluminación. 

Otra explicación, esta vez proviene de las escuelas espiritualistas monistas (conocidas 

como Advaita o no-dual) 

 



 

 4 

“Ma” puede ser considerada una sílaba raíz, de allí se infiere el concepto de meditación 

y “Tra” es una sílaba raíz y una de sus implicancias es salvación. 

En este contexto, mantra significa que es una vibración trascendental que al meditar en 

el, salva del pesar y el dolor, de la infección de la dualidad de la vida material. 

El mantra por definición siempre y en todo los casos, escapa a cualquier aspecto o 

intento de racionalizarlo ya que es un poder que trasciende la finita capacidad de comprensión 

desde los sentidos. Es un poderoso poder espiritual que desarrolla determinados poderes si 

se lo utiliza de acuerdo con las regulaciones prescriptas y de los modos que señalan los textos 

sagrados. 

La escuela del pensamiento filosófico Advaita, sostiene que ‘todo es Dios’ o, que la 

divinidad esta oculta en la apariencia superficial de la ilusión. Esta posición explica que al 

significar que “ma” es meditación, esto implica que debe ser captado por la mente (a través 

de la repetición constante y del pensamiento constante en el mantra) y el otro aspecto que 

debe considerarse que “trana” es el esfuerzo que se debe realizar para que se establezca y 

conserve en la mente. 

 

3- 

El mantra sagrado que es la esencia de todo conocimiento espiritual, se encuentra en el 

Rig Veda y es llamado Gayatri Mantra, es el décimo mantra en el sutra 60 del  Mandala 10. 

Los Vedas son eternidad absoluta, sin principio ni final; es luz que ilumina lo creado, 

permea y sostiene lo existente. 

El Gayatri Mantra es el corazón de los sagrados vedas, por lo cual, no tiene nacimiento 

ni muerte. 

Es importante señalar y reflexionar que los Vedas “descendieron” desde las alturas 

celestiales como sonido, en sánscrito la palabra “Ghosha” alude al concepto de sonido. 

Ghosha es una metáfora trascendental que intenta expresar al Supremo Señor inhalando 

y exhalando; como consecuencia de Su respiración surgen los divinos Mantras. 

Cuando el Señor desde Su respiración hace surgir esas vibraciones divinas, en sánscrito 

es conocido como Brahmanaspati, con este nombre se quiere señalar que El, es el líder de las 

situaciones puesto que es el creador. 

Brahmanaspati es Brahman y se dice que “El cabalga sobre esos sonidos 

trascendentales”, los Mantras son sus portadores por lo cual, si el devoto desea obtener el 

poder divino oculto en el mantra que es Ghosha, debe ponerlo bajo control. 

La práctica constante, la meditación en las letras y palabras, la percepción de la 

vibración y la fe intensa permite poner bajo control del devoto al mantra Gayatri. 

Cuando profundizamos no solo con la repetición del mantra Gayatri sino al obtener 

información de maestros calificados y escrituras sagradas, concluimos que Gayatri deriva de 

una afirmación trascendental: Gay’antam Tri’yaete iti, esto evoca en el practicante y el 

estudioso el siguiente significado: Gayatri es esto, que protege y salva al que lo recita. 

Gayatri mantra es una plegaria, oración y sonido trascendental exhalado por Dios 

mismo por lo tanto, no admite pertenencia o es privativo de cultura alguna en particular, 

escuela espiritual o región geográfica.  

El Gayatri es trascendental a toda materialidad aunque sostiene y permea todo lo 

material por lo tanto puede y debe ser parte de la practica espiritual de cualquier persona en 

cualquier tiempo, circunstancia y lugar. 



 

 5 

El sufrimiento ya sea físico, mental, material o espiritual es parte integral de la 

experiencia de vida en la tierra, el Gayatri mantra es un poderoso sonido divino que ilumina 

la aparente superficialidad de las angustias y oscuridades del vivir. 

 

 

4- 

Declaran los sabios,  que la repetición del Gayatri Mantra no sólo libera al individuo de 

todas las energías malignas presentes, sino que remueve los efectos de todas las vidas 

pasadas. 

A lo largo de miles de años, encontramos enseñanzas en ese sentido en los textos 

sagrados y las comunicaciones que dejaron los santos a sus discípulos. Transcribimos algunas 

de ellas. 

 

 

Manú dice: 

Vayan a un bosque o a un lugar recluido, aquieten sus mentes, próximos al agua, reciten 

el Gayatri Mantra. Mediten en sus sílabas y moldeen sus mentes de acuerdo con esto. Pero 

este recitado deberá ser mental. 

 

De modo similar, Maharishi Yagnavalkya dice:  

Deberíamos recitar el Gayatri Mantra hasta que las estrellas sean visibles en la noche; 

y en la mañana, debe recitarse hasta la salida del sol. 

El recitado del Gayatri Mantra realizado de esta forma, convertirá todos los destinos 

malos en cenizas. Esto ha sido establecido por todas las autoridades Védicas. 

Un brahmín que recite el Gayatri 1.110 veces todos los días, no será tocado por el 

pecado. 

 

Bhaudhaya Smiriti dice: 

Colóquense frente al este, con una vasija de agua y sentado sobre la hierba se debe 

repetir el Gayatri Mantra 1.000 veces. 

 

Lagh Ashralayana Smriti dice: 

El brahmachari y el jefe de familia deben repetir el divino Gayatri con Om  Bhur  

Bhuvah  Svaha por lo menos 108 veces. Pero, si esto no es posible, se debe recitarlo por lo 

menos 28 veces. 

 

Todos los sabios védicos a lo largo de todos los tiempos, sostienen que el canto del 

Gayatri Mantra destruye los efectos malignos (demoníacos) y las tendencias del hombre 

hacia el error. 

 

Shankar Rishi dice: 

El temor y el miedo nunca tocarán a quien repita el Gayatri Mantra con  Om  Bhur 

Bhuvah  Svaha. 

El recitado del Gayatri Mantra 100 veces por día destruye las faltas del día y su 

repetición de 1.000 veces al día, levanta al hombre por encima de las tendencias malignas, 

alejando su mente de todo designio adverso. 

 



 

 6 

La repetición del Gayatri 10.000 veces destruye todos los pecados, clarifica la mente 

del hombre, y el recitado de 100.000 veces purifica el corazón incluso del más grande 

pecador. 

 

Shanker Rishi dice: 

Si las ofrendas son realizadas en el fuego, recitando el Gayatri, todos los pecados del 

practicante serán destruidos y todos sus deseos realizados. 

 

Atri Rishi dice: 

El practicante que recite el Gayatri Mantra 8.000 veces al día de frente al sol, si él no 

es ateo, será liberado de todos sus pecados. 

Cada parte del Gayatri fue extraída de los Vedas, igualmente, las tres letras internas de 

Om (aum) y los tres Bhur Bhuvah Svaha son derivados de los tres Vedas: Rig, Yajur y Sama. 

El significado de las tres grandes invocaciones: Bhur Bhuvah Svaha, nos eleva y nos 

coloca frente al Señor, quien es la base de la vida; Bhuvah es el nombre de Dios que libera 

la energía interna del aspirante de toda la miseria. Svaha, es el nombre del Señor como el que 

impregna al universo en su totalidad. 

 

Manú dice: 

La repetición del Gayatri con las sílabas Om Bhur Bhuvah Svaha, durante la mañana y 

la noche, traerá toda la recompensa y poderes que se encuentran en los Sagrados Vedas. 

 

Rabindra Nath Tagore dice: 

Los tres planos de Om Bhur Bhuvah Svaha deben ser traídos a la mente, porque 

constituyen el universo. En otras palabras, debe ser establecido en la mente que yo no 

pertenezco a ningún país en particular, pero soy un habitante del universo total. De esta 

forma, nos establecemos en el sol, la luna y las estrellas, por lo menos una vez al día, y así 

renovamos nuestros vínculos eternos con el universo manifiesto. 

Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimahi. 

Nosotros meditamos en el adorable y puro resplandor que da vida al universo. Pero, 

¿con qué fórmula podemos mantener su eslabón con este ilimitado poder que se manifiesta? 

La fórmula es: 

Dhiyo yo Nah Prachodayat. 

No hay dudas que Dios puede estimular nuestras facultades mentales y conducirnos 

hasta los actos nobles. ¿Con qué poder podemos ver la luz del sol? Los rayos del sol que se 

derraman sobre nosotros, nos hacen ver la luz. De forma similar, la luz que da vida en el 

universo, conduce nuestro intelecto para conocernos a nosotros mismos y al universo. 

Así, conocemos a Dios como el Director de nuestro intelecto. Conociendo este secreto, 

nos encontramos más cerca del universo y más cerca de Dios, y por Su gracia encontramos 

nuestros corazones libres de todos los demonios. 

Así nos acercamos a Dios. 

 

 

 

 

 

 



 

 7 

5- 

   OM 

   BHUR BHUVAH SVAHA 

   TAT SAVITUR VARENYAM 

   BHARGO DEVASYA DHIMAHI 

   DHIO YO NAH (f) PRACHODAYAT 

 

Significado: 

Meditamos en la Gloria de Dios que ha creado el universo, a quien es justo adorar, 

que es encarnación del conocimiento y luz, y que es el destructor de todas las energías 

malignas y de la ignorancia. Que Él ilumine nuestro intelecto. 

 

OM: símbolo de Dios sin forma, que todo lo impregna y por lo que todo tiene 

existencia. 

BHUR: Bhu-loka, es el plano físico. 

BHUVAH: Antariksha-loka, es el plano astral. 

SVAHA: Suarga-loka, es el plano celestial. 

TAT: Eso, lo que no puede ser comprendido por el intelecto o los métodos de 

razonamiento, es Paramatman, el ser trascendental (Tat tuam así, Tú eres Eso). 

SAVITUR: Ishvara, el controlador, la energía que está detrás del sol, La Divina Madre 

Sai. 

VARENYAM: a quien es justo adorar. 

BHARGO: destructor de todos los pecados y energías malignas, de la ignorancia, que 

es gloria y refulgencia. 

DEVASYA: resplandeciente, brillante. 

DHIO: bhudis, intelecto, entendimiento. 

IO: el cual, quien. 

NAH: nuestro. 

PRACHODAYAT: ilumine, guíe.  

 

 

Otra meditación - interpretación: 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha 

Dhimahi, nosotros meditamos 

Bhargo, en la Refulgencia Majestuosa e inexpresable del Espíritu Supremo 

Varenyam Devasya, de Esa Divina e inenarrable Realidad que trasciende todo 

entendimiento y  comprensión.  

Savitur, la fuente celestial que es origen de las dimensiones físicas, astral y celestial de 

la existencia que percibimos como Bhur, Bhuvah, Svaha. 

Tat, que Ese Supremo poder inalcanzable por el intelecto, 

Prachodayat, iluminar, bendecir y otorgarnos el entendimiento necesario, 

Yo Nah, a nuestro intelecto finito para comprender y aprehender la Suprema Verdad. 

 

 

6- 



 

 8 

Analizaremos con mayor profundidad algunos aspectos de cada palabra del Gayatri 

Mantra. 

Om es lo eterno.  

Om es todo este universo. Con Om, cantan los himnos del Sama Veda. Con Om se 

pronuncian los Shastras.  

Con Om, el sacerdote que oficia el sacrificio dice la respuesta. Con Om, Brahma 

comienza la creación. Con Om validamos el sacrificio. Con Om, el Brahmin antes de explicar 

sus conocimientos, exclama: "Puedo yo obtener la Eternidad”. Y así verdaderamente él la 

obtiene (Taittiriya Upanishad, capítulo 8). 

Om es Brahma. Om es la palabra de Brahma. Om es el sonido Brahman (Sabda - 

Brahman). Om es el sonido que proyecta el universo. Durante la disolución cósmica, el 

universo emerge en Om. 

Om no tiene principio. Om no tiene fin. Om existía antes de que el tiempo fuera creado. 

Om está a través del tiempo, espacio y causa.  

Om está más allá del pasado, presente y futuro. Om está detrás de lo inferior, de la 

tierra y de las regiones etéreas.  

Om está detrás del brillo (Sattvas), pasión (rajas) y oscuridad (tamas).  

Om está detrás del Brahma, el creador, Vishnu, el que preserva, y Shiva, el 

transformador. Om es el Supremo (Paratparah). 

Om moviliza el Prana o la fuerza vital cósmica.  

En el hombre, Om se expresa a través del Pranavayu o el aliento vital. Por lo tanto se 

llama Pranava.  

En el hombre, Om está detrás de la totalidad, lo sutil y los cuerpos circunstanciales. 

Está detrás del desvelo, del sueño y del estado de adormecimiento profundo de la conciencia. 

En cada respiración, el hombre lo expresa, lo repite inconscientemente e inevitablemente.  

Cada vibración del cuerpo y del universo emerge desde el Om, se sostiene en Om y 

regresa a Om. Cada susurro emerge desde Om.  

Un niño exclama "Om, Om"; los músicos susurran "Om, Om"; las abejas zumban 

"Om, Om"; el océano ruge "Om, Om". Para el hombre dolorido, el susurro lo consuela, para 

el hombre afligido, Om es la curación; a los poetas trae inspiración.  

A los filósofos, trae realización. Om es el consentimiento del hombre para que Dios 

entre dentro de él. Om es la expresión del que ve la Verdad.  

Om es Veda, la sabiduría de Dios. Om es el sonido de Dios (El Nada). Om es lo eterno, 

el mundo indestructible.  

Om es el néctar. 

Om es la única búsqueda de todos los santos. Om es la única búsqueda de todos los 

sabios. Om es la única búsqueda de todas las ciencias. Om es la única meta de todas las 

almas. Om es la única verdad, la cual es adorada en diversas formas. 

Om trae el equilibrio. Om proporciona sabiduría. Om es la raíz, Om es el soporte. Om 

lo impregna todo. Om lo sostiene todo.  

Om trae paz, gloria y poder. Om mata el ego, los deseos y las dudas. Om es la 

residencia del alma. Om es el lenguaje de Dios. Om se expresa por Dios, Om expresa a Dios. 

Por lo tanto, es la expresión del amor de Dios.  

Entonces, Om proviene del amor (Prema), que es Dios. 

BHUR: 

 



 

 9 

Es el plano terreno, representa e invoca lo físico y material, todo lo que tiene forma, los 

reinos minerales, vegetales, animales y su máxima expresión: el humano. 

 

Bhur Loka 

Coexisten siete mundos o energías inferiores (patalas lokas) o de naturaleza demoníaca, 

que se designan según su oscuridad decreciente: Atala, Vitala, Sutala, Rasatala, Mahatala, 

Patala. 

 

      ATALA 

VITALA 

  BHUR             SUTALA 

      RASA TALA 

      MAHA TALA 

       PATALA                                                   

 

 

 

 

 

 

 

BHUVAH: 

 

Bhuvah Loka 

Es el plano astral, es la energía interna que se sitúa entre lo denso del Bhur (con sus 

siete planos o energías malignas) y lo sutil de Svaha (con sus siete planos o estados de energía 

celestial). 

Bhuvah posee el enorme potencial de permitir al aspirante un vislumbre de la Gloria 

Suprema; en este plano se encuentran los seres de luz, los poderes angélicos y las energías 

santas de los iluminados de todas las religiones. 

 

 

SVAHA: 

 

En el plano energético de Svaha existen cuatro planos sutiles ascendentes y de mayor 

percepción y luz espiritual: Mahah, Janah, Tapah, Satyam. 

 

 

      MAHAH 

              SVAHA              JANAH 

      TAPAH 

      SATYAM 

 

Los siete planos o mundos (lokas) superiores y los siete planos inferiores, constituyen 

los catorce planos. 

Los siete planos superiores se relacionan con las esferas celestiales de santidad; los siete 

planos inferiores al encontrarse en Bhur, por lo tanto son fuerzas sutiles subconscientes. 



 

 10 

Bhur se relaciona con el centro energético umbilical, la energía Divina que lo preside 

en Sarasvati. 

Bhuvah está conectado con la energía Divina en Lakshmi y reside en el corazón. 

Svaha se sitúa en el entrecejo y lo preside la energía Divina de Parvati. 

 

 

7- 

Gayatri Mantra, la Madre Universal 

 

Supremo, el puro conocimiento es Parabrahman, Dios Sin Forma. Este conocimiento 

trascendente es el poder de la Madre Gayatri.  

Ella es la causa primera de lo que fue, lo que es y lo que será. 

Ella es conocida como Divina Madre Gayatri. 

La Divina Madre Gayatri ha hecho una promesa que se cumple a lo largo de los 

milenios: "Yo siempre estuve, estoy y estaré con ustedes. Soy trascendental. Tan pronto 

como ustedes realicen Mi forma en sus interiores, Yo estaré ahí para complacerlos. 

Yo estaré complacida con ustedes cuando canten el Nombre de Mi Divina Forma 

(Gayatri Mantra), los complaceré en todos sus deseos, les daré prosperidad y Bhakthi 

(devoción). 

Pídanme en los tiempos de confusión y dificultades y los guiaré." 

Esta descripción se encuentra en los Libros Sagrados y demuestra que Gayatri-Devi-

Mata, la Madre Divina Gayatri, es el origen de la sabiduría suprema.  

Ella es el conocimiento supremo.  

 

 

8- 

El Gayatri mantra como meditación 

 

La meditación en Gayatri Devi Mantra es conocida como Sandhyapasana, lo cual 

significa una meditación en la luz, todos los días. 

Los sabios del Himalaya dicen que es el método apropiado para obtener la iluminación 

en un corto tiempo. Mediten regularmente y con sinceridad, y obtengan con prontitud la 

gracia de Gayatri. 

Sandhya significa el encuentro continuo del día y la noche, es decir la oscuridad y la 

luz. Upasana significa meditación, así, Sandhyapasana es la meditación en la mañana 

temprano y los comienzos de la noche. 

Como esta meditación se realiza con el sol, también es conocida como 

Sandhyovandana o saludos a la luz de la verdad. 

Los comienzos de la mañana y la puesta del sol, dicen los sabios que son momentos de 

poder espiritual. Naturalmente, el alma viviente tiene balanceados sus tiempos respiratorios 

por lo que es un horario propicio. 

La práctica del canto del Gayatri Mantra meditado, destruye todo el karma y los 

pecados acumulados. Mediante esta práctica se abren las energías retenidas en el entrecejo 

(ojo de Shiva o tercer ojo). 

Esta práctica cura toda enfermedad y los días se prolongan sobre la tierra de un modo 

pacífico al tiempo que esta práctica ayuda a la humanidad a evolucionar. 



 

 11 

Algunos santos la practican cuatro veces al día, por la mañana, mediodía y comienzos 

de la noche y medianoche. 

Como mínimo debe hacerse dos veces al día. 

Las energías malas que pueblan todo el espacio no se aproximan a los que cantan el 

Gayatri Mantra en la forma prescripta. 

 

 

9- 

Meditando en el Gayatri Mantra 

 

OM: 

Todo es Om, todos los cuerpos vibran en Om, todos los seres y todas las cosas nacen, 

descansan y finalmente se funden en Om. 

Si viajáramos al infinito espacio, si bajáramos a las profundidades más extremas de los 

planetas, aún allí, descubriríamos que todo vibra en Om. 

Todo sonido, todo movimiento de los cuerpos en todos los universos, cada partícula de 

los cuerpos humanos, cada átomo de este mundo material tiene su base en Om. 

Om es la expresión más pura de Dios, el Todopoderoso. Expresa la energía ilimitada 

del Dios Uno y Único sin segundo que todo lo impregna, que está en todo y todo está en Él. 

Los sonidos musicales se sostienen en Om, la rotación de los planetas y el brillo del sol 

se producen por la sílaba sagrada Om. 

Cuando se canta el Gayatri Mantra, al pronunciar Om, se debe tener en cuenta esta 

Verdad pues nos conecta y nos hace uno con el vasto espacio que está más allá de nuestra 

capacidad de percepción. 

Cuando cantamos Om, convocamos a las energías celestiales, a los Devas, los seres 

puros de luz, a todos los ejércitos celestiales que están en la creación del Santo Bendito Sea. 

 

Bhur: 

Se localiza en la zona umbilical, es la Divina Madre Sarasvati (esposa del Señor 

Brahma), toda resplandeciente de luz, es la energía creadora, la voluntad generadora de todo 

lo bello y santo. Inspira serenidad y abre los canales de las energías que nos permiten 

asociarnos con los valores estéticos del mundo manifestado.  

La Divina Madre Sarasvati nos proporciona la fuerza creadora que permite desarrollar 

la música y la poesía; Bhur regenera las células y los grupos de neuronas en el cerebro que 

hacen de nuestra vida una manifestación sublime de belleza. 

Bhuvah: 

Es el centro energético del corazón, resplandece la Divina Madre Lakshmi,( la esposa 

del Señor Vishnu), con sus manos abiertas en señal de bendición nos otorga sus dones de 

salud y prosperidad, abre nuestros corazones para que sintamos la Presencia del Amado. 

Svaha: 

En el entrecejo, una luz dorada envuelve a la Divina Madre Parvati, esposa del Señor 

Shiva. Ella nos concede la gracia de abrir nuestros canales de energía espiritual por medio de 

los cuales comprendemos la realidad trascendental de la Visión de lo Divino manifestado. 

¿Cómo? 

 

Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimahi: 



 

 12 

Dios es el Om. Dios es la forma visible e invisible de Bhur Bhuvah Svaha; así como 

todo el universo reside en ti, del mismo modo estás en todo el universo.  

Cuando repites Tat Savitur Varenyam Bhargo Devasya Dhimahi, Dios está de pie 

con su mano derecha levantada: "Nada temas porque Yo estoy aquí". 

Élla es toda la Luz. Esa luz te envuelve y millones de partículas de luces espirituales 

rodean todo tu cuerpo. 

Baba es la Luz, estás en Él porque es Savitur, y así como el sol que ves ilumina esta 

parte del Universo, Sri gayatri el origen y sostenen de los miles de soles que iluminan la 

totalidad de los universos desconocidos. 

Gayatri remueve el karma de miles de encarnaciones y con Su sola voluntad cambia el 

destino de las personas, ofrece contento espiritual, iluminación y bienaventuranza sin límite. 

 

Dhiyo Yo Nah (f) Prachodayat: 

Mentalmente, inclinamos nuestras cabezas y besamos Sus Sagrados Pies. "Divina 

Madre , te ruego me otorgues la Gracia de Tu Luz". 

 

 

10- 

El Gayatri mantra es el protector de aquel que lo recita, por lo tanto es conocido como 

Annapurna, la Madre, la Energía Maternal, la Fuerza Divina que origina y sustenta la vida, 

por ello es que los sabios y realizados en el canto del Gayatri Mantra dicen que quienes 

reciten constantemente el mantra, siempre obtendrán refugio y sustento material de la Divina 

Madre. 

Esta afirmación de los sabios y santos que han realizado el Gayatri Mantra, no 

constituye una simple afirmación en el contexto de una enseñanza ‘religiosa’ o forma parte 

de un cuerpo doctrinario, es mas bien, la profunda experimentación en sus vidas del poder 

divino del Gayatri Mantra como expresión completa (purna) de la Madre (anna). 

 

 

11- 

El Poder de recitar el Gayatri mentalmente. 

El poder espiritual y la protección en la interacción material que otorga el mantra 

Gayatri se vuelve tremendamente poderosa cuando se lo recita mentalmente. 

La experiencia de los sabios y santos que han realizado el poder del Gayatri mantra, 

han consignado la siguiente escala de poder progresivo: 

 

• Cuando el Gayatri mantra de pronuncia de forma audible el beneficio que se obtiene 

es de una unidad. 

• Cuando el Gayatri mantra se pronuncia en forma de susurro, el beneficio que se 

obtiene es de diez unidades. 

• Cuando el Gayatri mantra se pronuncia sin sonido físico pero con movimiento de 

labios, el beneficio que se obtiene es de cien unidades. 

• Cuando el Gayatri mantra se realiza mentalmente, sin movimiento de labios, sin 

producir sonido alguno, el beneficio que se obtiene es de mil unidades. 



 

 13 

• Cuando el Gayatri mantra se pronuncia en espacios sagrados, templos consagrados, 

presencia de santos, imágenes divinas, ríos santos, etc. El beneficio que se obtiene no puede 

ser calculado. 

 

 

12- 

Beneficios adicionales 

Los sabios y santos que han realizado el Gayatri mantra, en la experiencia milenaria 

enseñan que para obtener resultados  inmediatos deberían seguirse las siguientes 

instrucciones: 

• El Gayatri Mantra cuando se canta  sentado sobre la hierba llamada Kosha, así, todas 

las imperfecciones causadas por las equivocaciones y desvios (papas, en sánscrito) son 

removidas. El aspecto corporal y el mental retornan a un estado de pureza original asociado 

con lo divino. 

• El Gayatri Mantra cuando se canta sentado sobre una tela de lana pura, el resultado 

es que todas las desdichas y sufrimientos psicológicos son removidos de inmediato. 

• El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de ciervo, confiere paz mental, la 

condición para esta practica es que el cuero de ciervo provenga de un animal cuyo fin haya 

sido natural y no por acción del hombre. 

• El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de un elefante hembra, confiere la 

remoción de las dolencias físicas. Las condiciones que rigen para esta pràctica son igual que 

la anterior. 

• El Gayatri Mantra cuando se canta sobre un cuero de tigre, confiere la liberación, 

incrementa el poder de renunciar a los objetos materiales. Las condiciones para esta pràctica 

son igual que para las dos anteriores. 

• El Gayatri Mantra cuando se canta con el cuerpo cubierto por cenizas que provienen 

de la incineración del estiércol de vaca. Esta practica equivale a todas las anteriores. 

 

 

13- 

Gayatri mantra: Forma y Sonido 

El Sagrado mantra Gayatri es sonido y tambien forma.  

En realidad si hay forma es porque hay sonido y si existe el sonido es porque hay forma. 

El sonido nos informa del poder divino que oculta y la forma es el sonido concretado, 

un punto concentrado e integrado que nos muestra la función y el divino poder. 

Cuando se recita el Gayatri Mantra y se fija la atención en la Divina Imagen, el 

practicante obtiene la visión de lo divino y asciende en la apertura de conciencia derivando 

los múltiples poderes y bendiciones celestiales. 

La Forma Divina es un medio que permite al practicante liberarse del poder ilusorio 

que lo encadena a las sensaciones superficiales que “Él es el Hacedor y Controlador”. 

La Forma Divina dispersa la ignorancia y el sufrimiento, evocando en el alma del 

practicante momentos de belleza y comunión espiritual indescriptible. 

La Forma Divina permite contemplar detrás de las espesas nubes de la ignorancia y la 

desidia el glorioso sol de la espiritualidad. 



 

 14 

La Divina Madre Gayatri es Dios sin forma, que para beneficio de los sinceros de 

corazón y de los practicantes que buscan consuelo para sus dolencias físicas, mentales y 

espirituales, asume una forma. 

El sonido Gayatri asume una forma concreta y es reverenciada y meditada desde el 

principio de los tiempos. 

Desde el punto de vista del sonido, el Gayatri se separa para nuestra comprensión en 

las siguientes “cinco caras”: 

• Om 

• Bhur Bhuvah Svaha 

• Tat Savitur Varenyam 

• Bhargo Devasya Dhimahi 

• Dhiyo yo Nah (f)Prachodayat 

 

Si consideramos que estas cinco divisiones del entero absoluto que es el Gayatri se 

expresa en toda la creación cósmica, estamos en condiciones de comprender que ‘las cinco 

caras’ expresan: 

• el éter 

• el aire 

• el fuego 

• el agua y, 

• la tierra. 

 

Cinco también son las envolturas, vainas o fundas que constituyen el cuerpo humano:  

• annamaya kosha 

• pranamaya kosha 

• manomaya kosha 

• vignanamaya kosha y,  

• anandamaya kosha. 

Cinco son los aires que sostiene la vida:  

• prana 

• apana 

• viana 

• udana 

• samana 

 

Cinco son los sentidos. 

• Vista 

• Gusto 

• Olfato 

• audición 

• Tacto 

 

Cinco son los órganos de los sentidos. 

• Ojos 

• Lengua 



 

 15 

• Nariz 

• Oídos 

• Piel 

 

 

El Gayatri como sonido y forma expresa la totalidad del sonido y los sonidos cósmicos, 

de la forma y las formas cósmicas. 

La pronunciación correcta de las “cinco caras” del Gayatri mantra produce un efecto 

benéfico sobre todo el cosmos independientemente de los beneficios individuales. 

 

 

14- 

La Forma del Gayatri y sus significados 

La Divina Madre Gayatri es una bellísima forma femenina que evoca en el alma, el 

aspecto maternal de la divinidad. 

Posee cinco caras, diez manos, diez ojos, dos pies y esta sentada sobre una flor de loto, 

generalmente representada de color rojo. 

Veamos algunos detalles de esta divina forma: 

 

• Rostro de color perla, esta es la primera cara y se la denomina así, porque en el 

conocimiento védico, se dice que las perlas son de naturaleza divina ya que se forman de las 

gotas de lluvia que, al caer del cielo, se impregnan de radiaciones celestiales. Esto es así, 

porque las caracolas, cuando están en la superficie del mar o en sus costas, se “alimentan” de 

esas gotas de lluvia y de ese modo se forman las perlas naturales. 

Las perlas naturales posen un brillo especial sumamente atractivo, por lo tanto a la 

primera cara de la forma del Gayatri, se le llama “brillo”. 

• Rostro de color rojo, la segunda cara se la denomina así, porque confiere a los que 

cantan o recitan el Gayatri mantra el principio de bendiciones sobre la mente. Este color 

también es asociado por los sabios con una de las nueve gemas preciosas que protegen a las 

personas de las influencias negativas de los planetas. 

• Rostro de color oro, la tercera cara se caracteriza por su luminosidad, confiere 

cualidades exquisitas y encanto natural al que recita el Gayatri mantra y medita en esta cara. 

• Rostro de color azul, la cuarta cara evoca en la persona que recita el Gayatri mantra, 

a Dios como Narayana. Narayana es un nombre de Dios que nos enseña que Él reside en el 

corazón de todos los seres de todos los mundos. Confiere riqueza espiritual y material. 

• Rostro de color blanco, esta cara evoca en el que recita y contempla la forma de la 

Divina Madre Gayatri, la pureza en su grado mas absoluto, una pureza de tal naturaleza que 

impregna todo lo creado aunque en la superficie se muestre como multiplicidad, por lo tanto, 

el que recita el Gayatri mantra naturalmente adquiere y desarrolla la bendición del Gayatri 

de poseer una mente limpia y un corazón puro. 

 

Recitar mentalmente el Gayatri mantra, del modo prescripto contemplando la Divina 

Imagen, en sánscrito se denomina Darshan, esto es, “visión de lo divino”. 

Esta visión divina tiene el poder de limpiar la ilusión, la maldad y la oscuridad de 

nuestros cuerpos y mentes, alejarnos de las energías que no constituyen un beneficio evidente 



 

 16 

para nuestras vidas y de las personas que de alguna manera – aunque sea inconscientemente 

– nos pueden dañar en el estado actual de conciencia que nos encontramos. 

Esto se relaciona directamente con los diez ojos que posee la Divina Forma, ya que si 

meditamos en ella, comprendemos que ‘miran’ hacia las diez direcciones del espacio. Su 

mirada compasiva todo lo abarca para proteger y neutralizar toda energía que perjudique a la 

persona que recita el Gayatri mantra. 

Así, los sabios y santos, recitan los siguientes mantras frente a la imagen de la Divina 

madre Gayatri: 

 

• Oeste  Tat Savitur Varenyam namaha 

• Este  Tat Purvajaya namaha 

• Sur  Tat Prataha Adityaya namaha 

• Norte  Tat Prataha Adityaya Pratishtayai namaha 

 

Como ya lo señalamos, la Forma Divina del Gayatri, posee diez manos y también 

contiene un profundo significado místico y poderes espirituales que transfiere al que recita 

el Gayatri mantra en la forma prescripta. 

Los sabios y santos en general aceptan que las diez manos son el encuentro entre el 

cielo y la tierra, “el arriba que se relaciona con el abajo”; el practicante del Gayatri mantra 

que se funde en la forma del Gayatri y adquiere sus dones y poderes. 

Dicen los sabios: cinco manos representan las bendiciones que se obtienen en este 

mundo físico y cinco manos confieren los estados de conciencia que conducen a la 

bienaventuranza y unión con lo divino. 

 

• Divina Mano 1: Su nombre es “Vara Hastam” es la promesa de otorgar beneficios 

y poderes a los que recitan el Gayatri mantra en la forma prescripta. 

• Divina Mano  2: Su nombre es “Abhaia Hastam” concede la gracia de erradicar el 

temor en cualquiera de las formas y modos que se nos presente. 

• Divina Mano 3: Su nombre es “Angusham”, es la promesa de mantener alejados y 

purificar de los malos elementos materiales y mentales de los que recitan el Gayatri mantra 

en la forma prescripta. 

• Divina Mano 4: Su nombre es “Chatai”, es la promesa de disipar y alejar energías 

internas y externas que impidan la unión con lo divino. 

• Divina Mano 5: Su nombre es “Kabala” es la promesa de conducirnos hacia la unión 

con lo divino. En algunas imágenes aparece un rosario de “Rudraksha“ su significado es 

similar puesto que el rosario (Japa mala) de Rudraksha confiere dones infinitos y conduce 

finalmente al estado de unión perfecta con el Absoluto Universal sin Forma. 

• Divina Mano  6: Su nombre es “Gadai” es para impedir que los elementos terrestres 

y físicos causen daño al que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta. Generalmente en 

las imágenes aparece como un trozo de acero alargado con una terminación esférica. 

• Divina Mano 7: Su nombre es “Zanca” es la promesa de ahuyentar todos los 

elementos negativos, tanto internos como externos y la seguridad del triunfo de la causa 

divina de la Divinidad Encarnada. Zanca es el caracol marino, cuyo sonido anunciaba la 

victoria del Señor Krishna en los campos de batalla del Kurukshetra y, es el mismo sonido 

que Hánuman produjo cuando el Señor Rama ingresó triunfalmente a la ciudad de lanka, 

luego de rescatar a su Divina Esposa Sita. 



 

 17 

• Divina Mano  8: Su nombre es “Chakra” es el recuerdo que se debe tener respecto 

a que todo esta en manos de Dios, que Él y solo Él es el Amo absoluto de todos los seres y 

todas las cosas, tal como lo proclaman los fieles creyentes de todas las religiones y tal como 

lo testimonian los sagrados textos de las diversas creencias. 

• Divina Mano  9: Su nombre es “Loto”, toda la bendición, sustento y amor fluyen de 

esa mano, allí, las energías de los aspectos múltiples de Dios se conjugan para darSe al devoto 

que recita el Gayatri mantra en la forma prescripta. 

• Divina Mano 10: Su nombre es igual que la anterior y confiere los mismos dones y 

gracia divina.  

 

Algunos sabios y santos prefieren representar estas dos últimas Divinas Manos, en una 

el ya citado “loto” y en la otra una vasija, representando con ello el aspecto dador del alimento 

y sustento no solo espiritual sino también material. 

La Divina Madre siempre se la representa sentada sobre una flor de loto de color rojo 

que simboliza la opulencia, el bienestar material, físico y espiritual.  

Se relaciona con las piedras preciosas que influyen positivamente cuando los astros no 

son favorables. Este conjunto de piedras son 9 y son conocidas como “Navaratnas”, deben 

estar dispuestas de un modo especial y conservar un orden prefijado por las escrituras 

sagradas. 

Estas mismas piedras preciosas están asociadas a las que están en las cinco coronas de 

Sus Divinas Cabezas, prometiendo al que canta el Gayatri mantra Divina Luz, protección y 

sustento, vida armoniosa y larga sin dolencias físicas y paz mental. 

Las piedras que están colocadas en las coronas de Sus Divinas Cabezas se denominan 

“piedras ratnakanta” por el motivo que se expuso anteriormente. 

De ninguna manera se puede inferir de este examen superficial que exponemos de la 

recopilación que realizamos de la forma de la Divina Madre Gayatri, que ella puede ser 

confinada exclusivamente a una forma o que ella es como forma un fin en sí mismo, nada 

mas alejado del pensamiento del practicante del Gayatri mantra. 

La Divina forma de Gayatri Mantra significa ver a Dios, absoluto, ilimitado, 

todopenetrante, eterno en la imagen del Gayatri mantra como forma para beneficio exclusivo 

del practicante del Gayatri mantra y este, extiende las bendiciones espirtuales que obtiene de 

la divina madre a toda la humanidad.. 

El Practicante del Gayatri no hace de la piedra-forma Dios sino que, ve en la 

piedra-forma a Dios como aliento y sustento de todo lo creado. 

Y esta visión de ver a Dios como la sustancia de todo, es patrimonio de todas las 

religiones, así lo declaran los sufíes en el Islam, los santos en el Cristianismo y los Tzadikim 

en la religión de Israel. 

 

Incluimos a continuación el Mandala del Gayatri Mantra. Millones de personas en todo 

el mundo rezan la plegaria Gayatri concentrados en esta forma geométrica. 

 

 

 

 

 



 

 18 

SEGUNDA PARTE 
 

 

ALGUNAS PARTICULARIDADES DEL GAYATRI MANTRA: 

 

1- 

Una vez que el tema del Gayatri Mantra es comprendido en su generalidad, es todavía 

natural que surjan algunas preguntas en la mente de los aspirantes espirituales (sadakas). Para 

satisfacer de algún modo las mentes inquisidoras, algunos aspectos especiales del Gayatri 

han sido compilados en los Upanishads y demás libros sagrados. 

Esta información contenida en los textos sagrados es lo suficientemente antigua; en 

verdad, ningún dato es nuevo. Pero la información se encuentra en numerosos textos que 

pueden contarse por miles. Intentaremos resumir los conceptos fundamentales según las dos 

grandes escuelas Advaita (no-dualista) y Shankia (dualista) que actualmente predominan en 

el oriente, para presentarlos en el presente trabajo. 

Para aquellos que deseen adquirir el Gayatri como un conocimiento completo (vidya), 

esta información es de utilidad. Sin embargo se debe recordar que el vidya o conocimiento 

completo ha de adquirirse bajo la dirección del maestro espiritual (guru). 

Cada sílaba del Gayatri Mantra es gobernada, controlada y está impregnada de 

una energía particular de Dios (deidades). 

De Rishis (videntes que trajeron de los cielos el conocimiento espiritual) y, 

Chhandas (métrica específica). 

Uno debe familiarizarse con este conocimiento, estudiándolo una y otra vez; el 

beneficio será proporcional al esfuerzo por adquirir el conocimiento. Esto le agrada a Dios 

y así obtenemos el logro anhelado. 

 

2- 

OM, sus ocho partes y las energías divinas asociadas: 

OM: sonido interno A – U - M: 

A: significa Supremo, superlativo comparado con cualquier otra entidad existente. 

U: significa perfecto, completo en todos los aspectos imaginables. 

M: significa sin límite, sin final. 

Omkar es llamado thara, que significa superior, lo que está situado más arriba. Esta 

es la raíz del significado de los Vedas. 

Los textos sagrados describen que OM consiste en ocho partes y que de cada una de 

esas ocho partes emana una energía divina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 19 

 

 

 

    OMKAR      Nombre de Dios como energías divinas 

                

           A 

       

                       Vishva, Krishna 

                           

           U 

       

                      Taijasa, Rama 

                 

           M 

 

                   Prajña, Narasimha 

               

         NAD 

  

                       Turiya, Varah 

 

       BINDU 

 

                         Atma, Vishnu 

 

     GHOSHA 

 

                 Antaratma, Paranjyoti 

 

       SANTA 

 

                   Paramatma, Brahma 

 

   ATISANTA 

 

                   Jñanatma, Vasudeva 

 

 

3- 

Emanación de todas palabras y sonidos asociados: 

Todos los sonidos y palabras que se usan en los intercambios mundanos y en los 

espirituales se considera que emanan desde el punto de convergencia Omkar.  

Lo siguiente emerge directamente del OM: 

1 - Bhur, Bhuvah, Svaha 

2 - Cincuenta y un letras del alfabeto  

      A hasta Ksa 

Las cincuenta y un letras del alfabeto y sus asociaciones son la posibilidad del lenguaje 

en este mundo. 

3 - Los tres Vyahritis son la causa del despertar de las tres partes del Gayatri.  

Desde las tres partes del Gayatri emanan las tres partes del Purusha Shukta, y de él 

emergen los tres Vedas.  

Las tres formas de los Vedas (Rig, Yajur, Sama) son las raíces del conocimiento total 

y absoluto. 

Podemos darnos cuenta de la importancia del Gayatri Mantra por el conocimiento y la 

comprensión de cada parte del mismo. 

Cada sílaba de los Vyahritis del Gayatri tienen un Rishi, Chhandas, y una forma de 

Dios que la preside y gobierna la energía. 

Es importante que el aspirante espiritual conserve todo este conocimiento en su mente 

y lo medite constantemente con el fin de observar el Japa (repetición) del Mantra Gayatri, 

resulte al cabo del tiempo altamente beneficioso y lleno de bendiciones. 

Así, el aspirante espiritual debe tomar conciencia, en toda ocasión que le sea posible, 

de la importancia que adquiere el Japa del Gayatri Mantra, no sólo para el avance individual, 



 

 20 

en el camino por obtener una visión de lo divino y hacer de ese modo de la vida personal una 

existencia divina, sino también en el servicio que se le presta a la humanidad y a todas las 

entidades vivientes en el proceso general de la evolución hacia lo divino. 

 

 

 

 

4- 

Energías divinas, Rishis y métrica de los Vyahritis: 

 

Vyahritis Rishi Dios (*) Métrica 

Om Bhur Viswamitra Agni Gayatri 

Om Bhuvah Jamadagni Vayú Usanik 

Om Svaha Bharadwaja Aditya Anustup 

Om Mahah Gautama Brihaspati Brihati 

Om Janah Atri Varuna Pankti 

Om Tapah Vasishta Indra Tristup 

Om Satyam Kashiapa Visvedeva Jagati 

 

(*) Como se ha mencionado reiteradamente, Dios es Uno y Único que se expresa en 

millones de formas y millones de nombres, y este es el sentido con el que se debe interpretar 

esta diversidad de nombres divinos presentada como “dioses”. 

 

 

5- 

Energías Divinas que gobiernan  e impregnan las diez partes del Gayatri: 

       

                       Tat                                     Aniruddha 

          Savitur                          Pradyumna 

        Varenyam                Sankarshana 

          Bhargo                           Vasudeva 

         Devasya                      Vishnu 

         Dhimahi                    Taijsa 

           Dhiyo                    Turiya 

             Yo          Prajña 

            Nah                          Purusottama 

                Prachodayat                  Narayana 

 

 

6- 

Las sílabas y su correspondencia con los Nombres de Dios: 

El Gayatri Mantra es alabado en toda la extensión de los mundos y es reconocido como 

Veda - Mata, la Madre Veda. Las veinticuatro sílabas del Gayatri se corresponden con 

veinticuatro energías divinas o formas de Dios. 

 

                      Gayatri                            Nombres de Dios 



 

 21 

Son las siguientes: 

 

 

 

                         Sílabas                   Nombres de Dios 

 

                  T                  Késhava 

      Tsa                Narayana 

          Vi                Madhava 

      Tuh                Govinda 

       Va                  Vishnu 

       Re                       Madhusudana 

       Ni               Trivikrama 

     Yam                 Vamana 

      Bha                 Sridhara 

      rgo                 Hrishikesha 

       de              Padmanabha 

       Va                Damodhara 

      Sya               Sankarshana 

      Dhi                Vasudeva 

      Ma               Pradyumna 

       Hi               Aniruddha 

                Dhi              Purushottama 

      Yo               Adhoksaja 

      Yo               Narasimha 

     Nah                                      Achyuta 

     Pra                Janardana 

     Cho                 Upendra 

      Da          Hari 

                Yat                            Srikrishna 

(algunos comentaristas sugieren que estas imágenes – representaciones mentales de los 

devotos – son puntos de energia divina que se expresan  de un modo autentico y real en el 

cuerpo fisico, mental y espiritual del que canta el gayatri mantra.) 

 

7- 

El Tantrasara: 

Un Texto Sagrado llamado “El Tantrasara de Sri Madwa” describe que hay veinticuatro 

letras en el Gayatri Mantra y se las denomina Varnas. 

 

1ra línea: ta, sa, vi, tu, va, re, ny, ya 

2da línea: bha, go, de, va, ya, dhi, ma. Hi 

3ra línea: dhi, yo, yo, na, para, cho, da, ya 

 

Por lo tanto el Gayatri Mantra consiste en 24 

 

 



 

 22 

8- 

Gayatri Varnamala Stotram: 

El siguiente texto es una versión libre, una traducción imperfecta pero 

que, nos aproxima a la gloria infinita del Gayatri mantra. 

El Varnamala Stotram no debería ser considerado como una guía que pueda justificar 

nuestros errores.  

Los hombres virtuosos deben tomarla como una guía para realizar las correcciones de 

los errores y pecados cometidos muchas veces involuntariamente.  

El Varnamala Stotram es una plegaria de renunciamiento, ya que se puede 

observar fácilmente que cada sílaba puede destruir con su enorme poder los errores y 

pecados individuales y colectivos. 

Recitando el Japa del Gayatri, éste actúa como un armonizador en todo lo que se refiere 

a destrucción de errores.  

Si nosotros experimentamos y observamos de cerca el poder del mantra, podemos 

concluir que cualquier persona, no importa lo contaminada que se encuentre, el Gayatri 

destruye toda tendencia maligna y toda energía de oscuridad. 

No solamente nulifica los efectos negativos, también confiere los raros beneficios de 

este mundo y de los otros mundos. 

La recompensa esencial de pronunciar el Gayatri Mantra es la obtención del 

Moksha, liberación, el Cielo Eterno. 

Cuando una persona tiene muchas actividades mundanas es proclive a cometer 

innumerables errores, ya sea consciente o inconscientemente. Para todo tipo de errores y 

pecados, la prescripción de la práctica diaria actúa como un poderoso antídoto a fin de 

que los errores sean quitados de nuestra cuenta kármica. Puede ser que por esta razón 

los antiguos Rishis prescribieron el Sandhya Gayatri Mantra, tres veces al día: por la 

mañana, al mediodía y al anochecer. 

Los sabios expresan enfáticamente que la actividad espiritual prescripta 

diariamente es mínima si se la compara con los beneficios que obtiene. 

  

A continuación transcribimos los versos del Gayatri Varnamala Stotram. 

La lectura diaria de estos versos del Stotram es una meditación activa altamente 

beneficiosa para el aspirante al tiempo que lo aproxima cada vez más a la grandeza 

inenarrable del Gayatri Mantra. 

 

1. OM tiene tres formas de tres colores: blanco, amarillo y rojo; los errores y pecados 

causados por medio de la vista y los oídos desaparecen instantáneamente cuando se pronuncia 

Om en el Japa del Gayatri Mantra. 

 

2. La primera letra Ta tiene la forma y el color de un loto, y de ese modo se reverencia 

a Brahma, Vishnu y Maheshvara.  

Al pronunciar esta letra dentro del Japa Gayatri, el pecado de matar a un brahmin (y 

por extensión cualquier daño intencional que se le pudiera haber causado) se destruye. 

 

3. La segunda letra, Tsa, posee un color blanco y la preside el Señor Késhava.  



 

 23 

La transgresión de matar una vaca (y por extensión todo daño que se le ocasione a los 

animales, sea intencional o no) desaparecen al pronunciar la letra Tsa dentro del Japa del 

Gayatri. 

 

4. La tercera letra del Gayatri, llamada Vi, es de color rojo y es venerada en la forma 

del Señor Shánkara.  

Las transgresiones causados por el contacto con mujeres son destruidas al pronunciar 

Vi dentro del Japa del Gayatri mantra. 

 

5.  La cuarta letra Tu es de color oscuro y está asociada con la adoración de la forma 

del Señor Indra.  

Las transgresiones por el robo de oro (y por extensión, de todo bien material) se 

destruyen pronunciando la letra Tu dentro del Japa del Gayatri mantra. 

 

6. La quinta letra Va es de color rojo, siempre venerada en la asociación con el Señor 

Ganesha.  

Las transgresiones cometidas por la causa de una mujer quedan anuladas con la letra 

Va dentro del Japa del Gayatri mantra. 

 

7. La letra Re es también de color rojo y se la venera asociada con el Dios Sol.  

Las transgresiones a causa del contacto con la mujer del maestro (y por extensión, todo 

tipo de pensamiento) desaparecen al pronunciar la letra Re dentro del Japa del Gayatri 

mantra. 

 

8. La letra Nya es del color de la leche; está asociada a la veneración de la Divina Madre 

Parvati.  

Las transgresiones relacionadas con comer alimentos prohibidos o indebidos se 

destruyen pronunciando la letra Nya dentro del Japa del Gayatri mantra. 

 

9. La letra Bha es del color de la sangre y su veneración está asociada a la divinidad 

Dharanidhara.  

Las transgresiones cometidas por alimentarse en lugares y compañías inadecuadas se 

destruyen cuando se pronuncia la letra Bha dentro del Japa del Gayatri mantra. 

 

10. La sílaba Rgo es de kataki/amarillo, y su veneración está asociada a Prajapati (con 

las cuatro Caras Sagradas de Brahma).  

Las transgresiones generales cometidas consciente o inconscientemente son destruidas 

al pronunciar la letra Rgo en el Japa del Gayatri mantra. 

 

11. La letra De es del color de Dios y es venerada asociada con la deidad Brihaspati.  

Las palabras pronunciadas indebidamente frente al maestro espiritual, por esconder 

pensamientos inadecuados, dudas o insultos, se anulan al pronunciarse la letra De en el Japa 

del Gayatri mantra. 

 

12. La letra Va es de color valati/verde y su veneración se asocia con la deidad de la 

luna. Las peores transgresiones cometidas, las que incluyen crímenes, son destruidas con la 

pronunciación de la letra Va en el Japa del Gayatri mantra. 



 

 24 

 

13. La letra Sya es del color del cobre y su veneración se asocia con Sri Dharani (la 

Madre Tierra).  

Las transgresiones acumuladas por matar o mutilar de cualquier forma a los animales 

se borran al pronunciar la letra Sya en el Japa del Gayatri mantra. 

 

14. La letra Dhi es del color del cobre y su veneración se asocia a la deidad 

Dharmadevata. Las transgresiones a causa de Sunicchista, el no alimentar a los perros (y por 

extensión, a todos los animales) al pronunciar la letra Dhi son borrados en el Japa del Gayatri 

mantra. 

 

15. La letra Ma es del color de la perla y su veneración se asocia a Mahadeva.  

Todos los tipos de transgresiones se limpian al pronunciar la letra Ma en el Japa del 

Gayatri mantra. 

 

16. La sílaba Hi es del color del oro y su veneración se asocia con Rudra.  

Las transgresiones causadas por los argumentos falsos y las mentiras se limpian al 

pronunciar la letra Hi en el Japa del Gayatri mantra. 

 

17. La letra Dhi es de color blanco transparente y su veneración se asocia al Atmán.  

Las transgresiones que nacen de nuestros cuerpos serán destruidas al pronunciar la letra 

Dhi en el Japa del Gayatri mantra. 

 

18. La letra Yo es del color del zafiro y se asocia con la veneración de los sabios.  

Las transgresiones que se acumulan por explotar a las personas y las cosas se anulan al 

pronunciar la letra Yo en el Japa del Gayatri mantra. 

 

19. Io es del color del aceite y su veneración se asocia con los pitru - devas.  

Las transgresiones que nacen de la acción tanto como de la inacción de la ignorancia 

se anulan con la recitación de la letra Io en el Japa del Gayatri mantra. 

 

20. La letra Na es del color del humo y su veneración se asocia con Vaya.  

Todas las transgresiones que nacen de los vicios (y por extensión, de todo tipo de 

imágenes e ilusiones) mentales, son destruidas al pronunciar la letra Na en el Japa del Gayatri 

mantra. 

 

21. La letra Pra es del color rojo sangre y su veneración se asocia con la deidad Esanya. 

Las transgresiones por consumir agua (y por extensión, cualquier tipo de líquidos) en lugares 

inadecuados son destruidas al pronunciar la letra Pra en el Japa del Gayatri mantra. 

 

22. La letra Co es del color del oro y su veneración se asocia con la deidad Esanya.  

Las transgresiones por consumir bebidas embriagantes se destruyen al pronunciar la 

letra Co en el Japa del Gayatri mantra. 

 

23. La letra Da es del color del océano, y su veneración se asocia a la deidad Sesa.  

Las transgresiones acumuladas por consumir reacciones, por acciones que no pueden 

ser expresadas, se destruyen por la pronunciación de la letra Da en el Japa del Gayatri mantra. 



 

 25 

 

24. La letra Ya es de color blanco y su veneración se asocia con Vaya.  

Las transgresiones acumuladas a causa del robo de la propiedad de un Brahmin (y por 

extensión, de todos los bienes materiales y propiedades de las personas), se destruyen con la 

pronunciación de la letra Ya en el Japa del Gayatri mantra. 

 

25. La letra Ta es de color azul y su veneración está asociada con Eswara.  

Las transgresiones acumuladas a causa de robar la propiedad (la riqueza de los templos 

y todo lo asociado con los asuntos espirituales) son destruidas con la pronunciación de la 

letra Ta en el Japa del Gayatri mantra. 

 

26. Manteniendo la majestuosidad de cada letra en el camino a seguir, si realizamos el 

Japa de cada letra - sílaba - palabra asociada con OM, los pecados de todo tipo se destruyen. 

 

27. Cantando el Gayatri Varna Mala Stotra todos los días, nos liberamos de todo tipo 

de errores, equivocaciones e ilusiones y así, siendo puros, podemos alcanzar Brahma Loka y 

ser felices allí. 

9- 

Gayatri Ashtotra Sada Namavali 

 

Estos 108 Mantras constituyen una alabanza a la divina Madre Gayatri, 

millones de personas en el mundo recitan estos nombres, mostrando así, su 

amor y agradecimiento al sustento y base de la creación material. 

 

Om Sri Gaiatriai namaha 

Om Jaganmate namaha 

Om Parabrahma Svarupaia namaha 

Om paramarta Pradaia namaha 

Om Japiaiai namaha 

Om Brahma Tejo Vivardinai namaha 

Om Brahmastra Rupiniai namaha 

Om Baviaiai namaha 

Om Trikala Tieia Rupiniai namaha 

Om Trimurti Rupaiai namah     

(10) 

Om Sarvagnaiai namaha 

Om Vedamatre namaha 

Om Manonmaiiai namaha 

Om Balikaiai namaha 

Om Taruniai namaha 

Om Vrudaiai namaha 

Om Suriamandala vasiniai namaha 

Om Mandehatanava dhvansakariniai namah 

Om Sarva Karanaiai namah 

Om Hamsarutaiai namaha 

(20) 



 

 26 

Om Vrisharutaiai namaha 

Om Garudarohiniai namaha 

Om Shubhaiai namaha 

Om Shadgutshiniai namaha 

Om Tripadaiai namaha 

Om Panchasirshaiai namah 

Om Trilochanaiai namaha 

Om Trivedarupaiai namaha 

Om trividaiai namaha 

(30) 

Om Trivargaphaladainiai namaha 

Om Dasahasthaiai namaha  

Om Chandravardanaiai namaha 

Om Viswamitra varapradaiai namaha 

Om Dasaiudadharaiai namaha 

Om  Nitiaiai namaha 

Om Santhushtaiai namaha 

Om Brahmapujitaiai namaha 

Om Adishaktiai namaha 

Om Mahavidiaiai namaha 

(40) 

Om  Sushumnagiaiai namaha 

Om  Sarasvastiaiai namaha 

Om Chaturvimsadiatcharadiaiai namaha 

Om Savitriai namaha 

Om Sativatsalaiai namaha 

Om Sandiaiai namaha 

Om Ratriai namaha 

Om Pradagiaiai namaha 

Om Sankiaiana namaha 

Om Sarveshvariai namaha 

 (50) 

Om Sarvavidiaiai namaha 

Om Sarvamantrataie namaha. 

Om Aviaiaiai namaha 

Om Shuddavidiaiai namaha 

Om Shudavastraiai namaha 

Om Shuklamalianu lebanaiai namaha 

Om Surasindusamaiai namaha 

Om Soumiaiai namaha 

Om Brahmalokanivasiniai namaha 

Om Pranava pradipartiartaiai namaha 

(60) 

Om Pranatotdarana kshamaiai namaha 

Om Jalanjali susantushtaiai namaha 

Om Jalagarbaiai namaha 



 

 27 

Om Jalapriaiai namaha 

Om Suahaiai namaha 

Om Suadaiai namaha 

Om Sutasamstaiai namaha 

Om Sriushad voushad vashat kriaiai namaha 

Om Surabiai namaha 

Om Shodasa  kalaiai namaha 

(70) 

Om Minibrinda nishevitaiai namaha 

Om Igna priaiai namaha 

Om Iagna murtiai namaha 

Om Sriksruvajia suarupiniai namaha 

Om Atchamaladaraia namaha 

Om Atchamalasamstaiai namaha 

Om Atcharakrutiai namaha 

Om Maduchamdasa namaha 

Om Rushipritaiai namaha 

Om Suachandaiai namaha 

(80) 

Om Echandasam nidaia namaha 

Om Anguliparva samstanaiai namha 

Om Chaturvimsati mudrikaiai namaha 

Om Brahmamurtiai namaha 

Om Rudrashikaiai namaha 

Om Sahasra Paramambikaiai namaha 

Om Vishnu hrudkaiai namaha 

Om Agnimukiai namaha 

Om Sadamadiaiai namaha 

Om Dasavaraiai namaha 

(90) 

Om Sahasra dala padmasthaiai namaha 

Om Hamsa rupaiai namaha 

Om Niranjanaiai namaha 

Om Characharastaiai namaha 

Om Chaturaiai namaha 

Om Suria koti samaprabaiai namaha 

Om Pancha varna mukiai namaha 

Om Tatriiai namaha 

Om Chandrakoti sussismitaiai namaha 

Om Maha maiaiai namaha 

(100) 

Om Vichitrangiiai namaha 

Om Maya pijanivasiniai namaha 

Om Sarva tantra rupaiai namaha 

Om Sarva yantra atmikaiai namaha 

Om Jagaditaiai namaha 

Om Mariadapalikaiai namaha 



 

 28 

Om Maniaiai namaha 

Om Maha mantra palapradaiai namaha 

 

Que la gracia divina del Gayatri Mantra se derrame sobre ti  (Gayatri kadaksham 

paripurnam  sidir bhavatu) 

 

 

 

                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 29 

TERCERA PARTE 
 

 

 

LA RESPIRACIÓN RÍTMICA Y EL GAYATRI: 

Antes de realizar algunas consideraciones acerca de la respiración rítmica en conexión 

con la practica del Gayatri Mantra, deseamos  exponer algunas certezas. 

En la actualidad, en occidente no es posible practicar el Gayatri mantra 

combinado con ejercicios de respiración o Pranayama. 

El impedimento se comprende cuando se observa el tipo de alimento que se ingiere, la 

inestabilidad mental a la que nos someten los diversos sistemas culturales y económicos, una 

practica sexual que excede ampliamente el concepto de brahmacharya o persona dedicada a 

Dios, relaciones perjudiciales que permean de un modo incorrecto nuestro campo magnético, 

carencia de espacios libres de impurezas y consagrados exclusivamente a la practica 

espiritual las 24 horas de los 365 días del año. 

Pensamientos no-compasivos, excesivo e incrementado interés por el consumo 

indiscriminado incluso de diversos artículos denominados espirituales, lecturas 

inconvenientes para la paz mental, etc. 

Por otra parte, la estructura física de la persona occidental, no esta acondicionada ni 

posee la información celular correspondiente para soportar el supremo esfuerzo que demanda 

el canto del Gayatri mantra con Pranayama. 

Debemos hacer notar, que cada vez son mas las autoridades yóguicas del oriente 

(India, Nepal, Tailandia, Tíbet) que desaconsejan el Pranayama a los occidentales y 

cuando lo autorizan, exigen que sea bajo una estricta supervisión  de un maestro 

realizado en el arte espiritual del Pranayama. 

Las autoridades en el arte espiritual de las enseñanzas del Gayatri mantra, Pranayama 

y otros Mantras, no reconocen personas consagradas o expertas en Pranayama en occidente. 

Al mismo tiempo, estas autoridades, advierten sobre los peligros que entraña una practica no 

controlada por maestros realizados y ellos, reportan información acerca de individuos que 

logran estados exaltados fácilmente identificables con la psicosis. 

A pesar de estas consideraciones, debemos mencionar incluso porque lo hemos visto y 

escuchado, que algunos maestros expertos enseñan y autorizan ejercicios de Pranayama, pero 

siempre y en todos los casos es una cuestión absolutamente individual; esto en la concepción 

oriental se describe como “de acuerdo al karma de cada uno” 

Aun así, consideramos nuestro deber exponer la totalidad del conocimiento teórico que 

hemos recopilado sobre la relación entre Gayatri mantra y Pranayama que a continuación 

ofrecemos a modo de resumen. 

 

La regulación o control del ciclo respiratorio de acuerdo a ciertas reglas del sistema 

yóguico es llamada Pranayama. 

Prana significa el aire que respiramos y Ayama es el control sobre él. 

En la respiración normal inhalamos y exhalamos, no prestamos atención a retener el 

aire entre estos dos movimientos. 

Como podemos ver, la respiración normal tiene 3 estados: inhalación - retención - 

exhalación. Estos 3 estados respiratorios tienen cierta relación; como resultado, cada ciclo 

respiratorio produce cierto ritmo. 



 

 30 

Esta respiración sistemática es conocida como Pranayama. 

Pranayama fue ideada por antiguos yoguis de la India. Pranayama produce maravillosos 

resultados en la mente y en el cuerpo. Ellos también observaron que Pranayama y meditación 

tienen una relación muy cercana. A menudo se enfatiza que el Pranayama es tan importante 

como el Japa del Gayatri. 

Mantra relacionado con el Pranayama: 

Pranavasya parabrahmarishi Paramatma Devata dai-vi Gayatri chandah pranayame 

viniyogah. 

Om Bhur Om Bhuvah Om Svaha Om mahah Om janah Om tapah Om Sathyam 

Om Tat Savitur Varenyam  

Bhargo Devasya Dhimahi  

Dhiyo yo Nah Prachodayat 

Om apojyoti rasomritam Brahma Bhur Bhuvah svarom. Om. 

 

En este Pranayama Mantra hay 3 partes diferentes: 

1) Sapta Vyahriti 

2) Gayatri 

3) Siras 

Las partes del mantra mencionadas arriba: Saptavyarti, Gayatri y Siras son utilizadas 

para inhalar, retener y exhalar el aire respectivamente. Repitiendo el mantra mentalmente, 

los ejercicios respiratorios serían hechos rítmicamente. 

Hay 3 partes en Pranayama: 

Inhalación - retención - exhalación. 

Puraka Kumbhaka Rechaka. 

 

Cómo se hace el Pranayama: 

1. Acción de inhalar: Puraka Kriya 

Cerrar el orificio nasal derecho con el pulgar derecho. Inhalar aire a través del orificio 

nasal izquierdo y simultáneamente cantar el Sapta Vyahriti. 

 

Om Bhur Om Bhuvah Om Svaha Om mahah Om janah Om tapah Om 

Sathyam 

 

2. Acción de retener: Kumbhaka Kriya 

Retener el aire inhalado. Con suavidad, cerrar el orificio nasal izquierdo con el segundo 

dedo y el dedo mayor. Simultáneamente cantar mentalmente el Gayatri: 

 

Om tatsaviturvarenyam Bhargo Devasya Dhimahi dhiyo yo Nah Prachodayat. 

 

3. Acción de exhalar: Rechaka Kriya 

Abrir el orificio nasal derecho lentamente levantando el pulgar mientras todavía 

mantenemos cerrado el orificio izquierdo. Lentamente exhalar a través del orificio derecho 

repitiendo mentalmente Sira: 

 

Om apojyoti rasomritam Brahma Bhur Bhuvah svarom. Om. 

 



 

 31 

Las 3 acciones hacen un ciclo contado como Pranayama. 

Al principio un Pranayama puede llevar 20 - 25 segundos.  

Gradualmente la duración de un Pranayama puede ser llevada a 40 - 45 segundos. 

Comenzando con 10 Pranayamas el número puede incrementarse hasta 108. 

El Pranayama mencionado anteriormente pertenece al curso medio en duración  y total 

de tiempo. 

No es ni demasiado inefectivo ni demasiado severo.  

La duración del Pranayama está determinada por el mismo Mantra. Las 3 partes: 

inhalación, retención y exhalación también están determinadas por las partes relevantes del 

Mantra. Así, todas las dudas que puedan surgir en las mentes de los principiantes son 

resueltas. 

Es necesario que el Mantra del Pranayama sea pronunciado comprendiendo su 

significado. 

Todas las actividades religiosas hindúes comienzan con Achaman y Pranayam.  

Los 7 Vyahritis, el Gayatri y los Siras deben ser pronunciados con el Omkar antepuesto; 

mentalmente y al mismo tiempo, también debe realizarse el Pranayama. 

Esta acción purifica al individuo y santifica el Karma.  

Si este Mantra es cantado y comprendido su significado, los beneficios recogidos son 

infinitos. 

El Pranayama no es una acción fuera de contexto. La acción es gobernada por Dios y 

las deidades. La acción de retener la respiración junto con el Gayatri es gobernada por El 

Señor  Vishnu.  

Las otras dos acciones, inhalación y exhalación con el Vyahriti y los Siras 

respectivamente, son gobernadas por Brahma y Rudra. 

Existe otra descripción de Pranayama, esta se refiere a que es de dos tipos y se menciona 

en uno de los textos con autoridad llamado Vayú Purana. 

"Pranayama es de dos tipos: Sagarbha y Agarbha. 

El primero es la comprensión del significado y el último es, sin comprender el 

significado, repetir mecánicamente.  

El primero es más beneficioso que el último.” 

El 3er Skanda, 28vo canto del Bhagavata, describe el Pranayama con énfasis debido. 

El resumen del párrafo del texto del Bhagavata es el siguiente: 

Deberíamos elegir un lugar para meditar y sentarnos en Padma (loto), swastika o 

posición veera en un asiento adecuado. 

Se debería practicar sentarse en la postura elegida durante un largo tiempo sin sentir 

dolor o fatiga.  

El Pranayama debe realizarse conservando la columna vertebral, el cuello y la cabeza 

erguidos.  

La mente errante debería atraerse hacia el punto de meditación mediante el método 

conocido como Pratyahara, un término yóguico.  

Por medio del incremento gradual y constante del número (tal como se discutió 

anteriormente) se puede controlar la mente sin demasiado esfuerzo en un corto tiempo. 

Con la práctica del Pranayama y el dominio del Pranavayu, un yogui obtendría 

rápidamente pureza de mente y la mente vacilante puede ser fijada en el punto deseado. 

Así como el proceso de calentamiento y soplado purifica los metales minerales, el 

Pranayama purifica la mente y el cuerpo. 



 

 32 

Con el Pranayama pueden destruirse las transgresiones y superar los defectos; con el 

Dharma se pueden superar inconvenientes y vicios que están firmemente adheridos a 

nosotros; con Pratyahara, las deshonras y transgresiones que traemos de vidas pasadas. 

Con la meditación en el Gayatri mantra, sin dudas podemos liberarnos. 

Cuando la mente ha obtenido la purificación requerida y está moldeada para la práctica 

yóguica, debemos concentrarnos entre las cejas y desear la forma de Dios con la práctica de 

la meditación. 

Nadie puede meditar en nada.  

Así Bhagavan da la resplandeciente y placentera forma del Señor Vishnu.  

El Señor Kapila aconseja a su madre Devahuti meditar en la forma sonriente de Dios, 

teniendo señales en Vajra, Ankusa, Dhvaja y Loto. Desde la cabeza hasta los pies. 

En el Bhagavad Gita también el Señor Krishna ha advertido la importancia del 

Pranayama. 

Aquellos interesados y dedicados al Pranayama, controlan el Prana y Apana Vayu 

sistemáticamente y ellos consagran Prana en Apana o Apana en Prana.  

Esto equivale al hecho de que ejecutan la respiración con Kumbhak. En otras palabras, 

ejecutan el Pranayama. 

Rechaka (exhalar), Puraka (inhalar) y Kumbhaka (retener) son los 3 estados del 

Pranayama. El Pranayama debería ser realizado orando a la deidad que gobierna el Mantra.  

Para las personas pertenecientes a la clase de los Dwijas (los que tienen el privilegio de 

Upanayanam), no hay mejor práctica espiritual que el Pranayama y el Japa. 

Reteniendo la respiración, se desarrolla en el cuerpo una cantidad de calor. Después el 

cuerpo suda. Los beneficios obtenidos con el Pranayama y el Japa no se obtienen con 

peregrinaciones tenaces o sacrificios costosos. 

Los vicios de una persona se eliminan con el Pranayama. La ejecución del Pranayama 

con un conocimiento adecuado de los Mantras no sólo limpia las transgresiones. También 

produce muchas virtudes y también finalmente la salvación. Por lo tanto, los elegidos nunca 

deberían perder la oportunidad. Deben trabajar duramente en el Pranayama. 

El tema Pranayama ha sido descripto en otro texto con autoridad en el tema conocido 

como Tantrasan por Sri Anandatirtha. El resumen del texto es el siguiente: 

Escuchando los discursos de los discípulos y también mediante un proceso de 

asimilación, se deben resolver las dudas y contradicciones y obtener conocimientos decisivos 

sobre Vishnu. Entonces, sólo la meditación con un propósito es posible. Pero uno debe ir 

paso a paso. 

Había dos formas de meditar en el Señor Vishnu.  

Una forma es pensar en los sagrados textos (Shastras) todo el tiempo. Así sea en forma 

de estudio, enseñando, cantando, escribiendo, pensando, hablando, etc. La segunda forma es 

meditar en Vishnu. Esto tiene cuatro pasos principales (los 8 pasos del yoga son reducidos a 

4 principales): 

Yama: abstenerse de matar, hablar la verdad, perseverar en los principios, celibato, no 

aceptar regalos, etc. 

Niyama: pureza, austeridades, contento, estudio de los Vedas, propiciar al Señor 

Vishnu, etc. 

Asana: Asana significa postura. Aunque hay muchas posturas, con el propósito de 

sentarse por un largo tiempo, 3 posturas son convenientes. Ellas son: Swastik, Vira y 

Padmasana. 

 



 

 33 

Es muy importante para una persona que desea practicar (Sadhaka) sentarse en la 

misma postura durante horas sin fatiga, dolor o calambres ya que todos estos problemas 

causan disturbios en la concentración.  

Una persona que ha superado la fatiga, etc. de una postura es conocida como Jitasan, 

maestro en la postura. 

No hay necesidad de practicar posturas solas por separado. Esto debería se una parte 

inseparable de la meditación. En el comienzo, el período de Pranayama es corto, por lo tanto 

la duración de Asanas también. 

 En la medida en que gradualmente se incrementa la duración de la meditación, 

automáticamente la duración de la postura aumenta (una postura correcta debería ser 

aprendida desde el comienzo, ya que posturas incorrectas es posible que causen 

problemas más adelante). 

Pranayama: Exhalación, inhalación y retención de la respiración son las 3 partes del 

Pranayama.  

Durante el Pranayama, si se recuerda al Señor Vishnu en la mente durante todo el 

proceso, este Pranayama es igual a Nidi - dhyasana, considerado como una meditación real.  

Las posturas, la observación de la pureza, el Pranayama escuchando los Shastras y 

asimilándolos, Japa y austeridades, todo esto si es hecho sin desear resultados excepto la 

complacencia de Dios, entonces tal práctica espiritual ayudará a la bienaventuranza.  

Cualquier acción sin Rechaka, Puraka y Kumbhak no puede ser llamada 

Pranayama. 

Solamente sujetar la nariz y recitar el Mantra es únicamente una acción sin 

sentido.  

¿Cuándo no es Pranayama, cómo pueden derivarse los beneficios del Pranayama?  

Si realmente el Pranayama es realizado, se acompaña por las ventajas que ya se 

mencionaran en los párrafos anteriores. 

Es preferible que la práctica de Pranayama se realice en la postura de loto. 

Ninguna otra Asana o póstura se compara a esta para facilitar y mantener la columna 

vertebral erguida. 

Si por alguna razón no es posible la Padmasana, entonces puede pensarse en otras 

Asanas. 

Sin violar los procedimientos yóguicos y sin exceder nuestros propios límites 

personales debe realizarse el Pranayama. 

La práctica del Pranayama regularmente asegurará beneficios físicos, mentales, 

intelectuales y espirituales en un corto tiempo. 

Esta es una de las más fáciles y efectivas herramientas para lograr los valores anteriores. 

Esto es porque el cuerpo entero está controlado por 5 PranaVayus (Prana, Apana, Vyana, 

Udana y Samana). Pranayama es uno de los métodos para activar los 5 Prana Vayus del 

estado de inactividad y también incita los plexos solares y demas chakras de energia a la 

acción, así el hombre se ubica en un estado de entusiasmo y vida. 

 

Pranayama, Mantra y Omkar: 

El PranaVasya Parabrahma Rishih, Paramatma Devata, Daivi Gayatri Chhandas. Esto 

indica Rishi, Nombre de Dios, Forma Métrica y Utilidad.  

El Mantra total consiste en 7 Vyahritis, Gayatri y Siras, como se explicó antes. 

Este Pranavasya Mantra, utilizado para realizar el Pranayama contiene 10 Oms u 

Omkara. Cada nombre del Dios de origen sánscrito es antepuesto y pospuesto por Om.  



 

 34 

Por ejemplo: Om Namo Narayana Om.  

Cada Sutra de Brahmasutra es también antepuesto y pospuesto por Om. 

Se dice para todos los Mantras Védicos que sin el primer Om hay posibilidad de 

filtración y sin el segundo Om es probable una filtración total. 

Cuando los textos sagrados mencionan la posibilidad de “filtraciones” se refieren a las 

diversas energías que componen el cosmos, si bien todas tienen un propósito, esto es, 

restituirse a la plena divinidad, muchas de ellas requieren de un largo y extraordinario proceso 

evolutivo hasta alcanzar un estado de refinamiento y pureza. 

El Pranayama Mantra consta de 10 Oms. En el comienzo, en el medio y al final, el 

Omkar aparece en forma sobresaliente y cuando pronunciamos el Mantra podemos sentir la 

influencia y regocijo espiritual.  

 

 

A continuación damos a conocer sagrados textos del libro Sri Devi Bhagavatam, 

relacionados con el Gayatri Mantra. 

Todo el conocimiento que los sabios y santos expresan y transmiten sobre el gayatri 

mantra, en general, son extraidos de estos textos sagrados por ser considerados los mas 

autorizados. La complejidad de entender las ideas expresadas en un idioma milenario solo 

puede ser salvada por los eruditos.  

Esa no es nuestra posición. 

De todos modos, la practica constante de la recitación del Gayatri mantra, nos permite 

intuir en la profundidad del ser, aquello que no es permeable a nuestro intelecto. 

El conocimiento es beneficioso en tanto colabora con la practica de la recitación pues 

nutre las fuentes de nuestras mas profundas ansias: conocer aquello que amamos. 

 

 

El texto Sri Devi Bhagavatam es una escritura sagrada para todas las corrientes 

espirituales ya que es una enseñanza divina, mostrada vivencial e intelectualmente a sabios, 

videntes, yoguis y autorealizados.A continuación ofrecemos una traducción libre de 

importantes secciones de este sagrado texto y que estàn referidos específicamente al gayatri 

mantra. 

La recitación del Gayatri mantra es un compromiso de vida que involucra toda 

nuestra vida, durante toda nuestra vida. Los textos pueden colaborar en alimentar 

nuestro intelecto para comprender la Verdad Divina que se manifiesta en el Gayatri 

mantra, pero lo esencial es la repetición constante del Sri Gayatri Mantra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 35 

Mandala del Sri Gayatri Mantra 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 36 

ANEXO I 
SRIMAD DEVI BHAGAVATAM 

CANTO XII 
 

CAPÍTULO I 

 

Narada dijo: 

Oh Deva! Las Reglas del modo correcto de vivir (Sadachara) y la destrucción de todos 

los pecados no se comparan con las glorias de la Devi Bhagavati que han sido descriptas por 

ti. Y yo, también, he oído el néctar de las glorias de la Devi de Tu boca de loto. 

El Chandrayana y otros Vratas, descriptos por ti, son muy difíciles de practicar. 

A tal punto que son inaccesibles para la gente común. 

Por lo tanto, Señor, describe en tu inmensa misericordia aquellas acciones que pueden 

ser llevadas a cabo fácilmente por las personas comunes, para que al mismo tiempo, puedan 

obtener por estas practicas, los Siddhis y la Gracia de la Devi. 

También, lo que tú has descrito acerca del Gayatri con relación a Sadachara, di cual es 

el jefe y líder como también aquellos que son más meritorios. 

Oh el mejor de los Munis! Tú has dicho que hay 24 sílabas en el Gayatri, ahora describe 

sus Rishis, Chhandas, Devatas y otras cosas que deben ser conocidas con respecto a ellos y 

así satisface mis anhelos. 

Sri Narayana dijo:  

Oh Narada! Los dos veces nacido deberían hacer lo que tienen que hacer si están 

comprometidos en repetir su  Gayatri solamente, así estén o no capacitados para practicar el 

Chandrayana y los otros Vratas. 

Cualquier Brahmin que repite el Gayatri 3.000 veces y ofrece Anghya al sol en los tres 

momentos Sandhya, los Devas lo reverencian; Que decir de las otras personas ordinarias. Sea 

que practique Nyasa o no, si cualquiera repite el Gayatri Devi sinceramente, cuya naturaleza 

es Existencia, Inteligencia y Bienaventuranza, y medita en ella, aun así, logra obtener Siddhis 

aunque sea con una sola sílaba de este glorioso mantra. 

Como resultado de esto, puede contender con el mejor de los Brahmanas, la luna y el 

sol; mas aun, con Brahma, Vishnu y Maheshvara inclusive!  

Oh Narada! Ahora te diré el orden adecuado de los Rishis, de los Chhandas y de los 

Devatas de las 24 sílabas del Gayatri. 

 

Los Rishis, en orden adecuado son: 

 

(1) Vama Deva,  

(2) Attri, 

(3) Vasishta,  

(4) Shukra, 

(5)  Kanva,  

(6)  Parashara, 

(7)     El sumamente irritable Vishvamitra, 

(8)     kapila,  

(9)     Shaunaka,  



 

 37 

(10) Sajnavalkya, 

(11) Bharadvaja, 

(12) El asceta Jamadagni,  

(13) Gautama,  

(14) Mudgala,  

(15) Vedavyasa,  

(16) Lomasha,  

(17) Agastya,  

(18) Kaushika,  

(19) Vatsya,  

(20) Pulastya,  

(21) Manduka,  

(22) El asceta en jefe Durvasa,  

(23) Narada y  

(24) Kashyapa. 

 

Ahora acerca de los Chhandas:  

 

(1)    Gayatri,  

(2)    Ushnik,  

(3)    Anushtup,  

(4)     Brihati,  

(5)     Pankti,  

(6)     Trisnup, 

(7)      Jagati,  

(8)      Atijagati,  

(9)      Shakkari, 

(10) Ati Shakkari,  

(11) Dhriti, 

(12) Ati Dhriti, 

(13) Virat,  

(14) Prastarapankti, 

(15) Kriti, 

(16) Prakriti, 

(17) Akriti, 

(18) Vikriti, 

(19) Samkriti, 

(20) Aksharapankti,  

(21) Bhur,  

(22) Bhuvah, 

(23) Svah,  

(24) Jyotishmati. 

 

 

Los Devatas de las diferentes letras en el orden adecuado son: 

 



 

 38 

(1)     Agni,  

(2)     Prajapati,  

(3)     Soma, 

(4)     Ishana,  

(5)     Savita,  

(6)     Aditya, 

(7)     Brihaspati,  

(8)     Maitravaruna,  

(9)     Bhagadeva,  

(10) Aryama,  

(11) Ganesha,  

(12) Tvashitra, 

(13) Pusha, 

(14) Indragni, 

(15) Vayú,  

(16) Vamadeva, 

(17) Maitra Varuni,  

(18) Vishvadema,  

(19) Matrika, 

(20) Vishnu, 

(21) Vasu,  

(22) Rudra Deva, 

(23) Kuvera, y  

(24) Los gemelos Ashvini Kumaras. 

 

Oh Narada! De esta manera te he narrado acerca de los Devatas de las 24 sílabas. 

El oír esto destruye todos los pecados y produce todos los resultados de la repetición 

del Gayatri Mantra. 

(Nota: Los Devatas, mencionados en el Gayatri Brahma Kalpa difieren de 

aquellos que aquí se mencionan. 

Se debe tener presente que los nombres de las divinidades varían de 

acuerdo a las diversas escuelas y corrientes espirituales). 

 

Aquí termina el primer capítulo del libro XII sobre la descripción del Gayatri en 

el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda 

Vyasa. 

 

 

 

 

 

 

  



 

 39 

CAPÍTULO II 
 

Narayana dijo: 

Oh Narada! Oh Gran Muni! Ahora escucha cuales son las Shaktis en orden adecuado 

de las 24 sílabas de la Gayatri Devi: 

 

(1) Vama Devi,  

(2) Priya,  

(3) Satya,  

(4) Vishva, 

(5)  Bhadravilasini, 

(6)  Prabha Vati,  

(7)     Jaya,  

(8)     Shanta, 

(9)      Kanta,  

(10)  Durga,  

(11) Sarasvati, 

(12) Vidruma,  

(13) Vishalesa, 

(14) Vyapini,  

(15) Vimala, 

(16) Tamopaharini,  

(17) Sukshma,  

(18) Vishvayoni, 

(19) Jaya, 

(20) Vasha, 

(21) Padmalaya, 

(22) Parashobha,  

(23) Bhadra, y 

(24) Tripada. 

 

 

Ahora escucha los respectivos colores de las diferente sílabas de la Gayatri Devi: 

 

(1) como flores de Champaka y Atasi,  

(2) como Vidruma,  

(3) como cristal, 

(4) como loto,  

(5) como el Sol Naciente, 

(6) blanco como la concha del caracol, 

(7) blanco como la flor Kunda,  

(8) como hojas de loto y Prabala, 

(9) como Padmaraga, 

(10) como Indranilamani,  

(11) como perlas,  

(12) como Azafrán, 



 

 40 

(13) como el colirio negro del ojo,  

(14) rojo,  

(15) como el Vaidurya Mani,  

(16) como Ksaudra; (arbol Champaka, miel, agua) 

(17) como cúrcuma,  

(18) como la flor Kunda; y la leche, 

(19) como los rayos del Sol, 

(20) como la cola del pájaro Shuka, 

(21) como Shatapatra, 

(22) como la flor Ketaki, 

(23) como la flor Mallika y, 

(24) como la flor Karavira. 

 

Ahora acerca de sus Tattvas: 

 

(1)    tierra, 

(2)    agua,  

(3)    fuego,  

(4)    aire,  

(5)    Akasha (éter),  

(6)    olfato, 

(7)     gusto, 

(8)     forma, 

(9)     sonido, 

(10) tacto, 

(11) órgano de reproducción. 

(12) ano, 

(13) piernas,  

(14) manos, 

(15) palabra, 

(16) Prana (respiración vital), 

(17) lengua,  

(18) ojos,  

(19) piel,  

(20) oídos,  

(21) Prana ( respiración ascendente), 

(22) Apana, 

(23) Vyana, 

(24) Samana. 

 

Ahora acerca de los 24 Mudras de las sílabas: 

 

(1)    Sammukha,  

(2)    Samputa,  

(3)    Vitata,  

(4)    Vistrita, 



 

 41 

(5)     Dvimukha,  

(6)     Trimukha,  

(7)     Chaturmukha, 

(8)      Pañchamukha, 

(9)      Sanmukha,  

(10) Adhomukha,  

(11) Vyapakanjali, 

(12) Shakata,  

(13) Yamapasha, 

(14) Grathita, 

(15) Sanmukhon Mukha, 

(16) Vilamba,  

(17) Mushtika,  

(18) Matsya,  

(19) Kurma,  

(20) Varahaka,  

(21) Simhakranta, 

(22) Mahakranta,  

(23) Mudgara, y 

(24) Pallava. 

 

 

Los Mahamudras del 4to pie del Gayatri son: 

 

(1)    Trishulayoni,  

(2)    Surabhi,  

(3)    Aksha Mala,  

(4)    Linga, y  

(5)   Ambuja 

 

Oh Narada! Así te he descrito todo acerca de los Mudras, etc., de las diferentes sílabas 

del Gayatri. 

Si durante (la repetición), el Japam, uno piensa en todas ellas al mismo tiempo que lo 

repite, todas sus imperfecciones son destruidas, su riqueza se incrementa y la fama  lo asiste. 

 

Aquí termina el segundo capítulo del Libro XII sobre la descripción de las Shaktis, 

etc., de las sílabas del Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 

versos por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

 

 

  



 

 42 

CAPÍTULO III 

 

Narada habló: 

Oh Bhagavan! Tú eres el Señor de este mundo; Tu puedes mostrar tanto cortesía como 

disgusto.  

Tú eres especialmente versado en las 64 Kalas (artes del conocimiento); Tú eres el jefe 

de los Yoguis;  por lo tanto te pido que resuelvas mi duda. 

Por medio de qué mérito (punyam) un hombre puede volverse libre de todos sus 

pecados y limitaciones y puede realizar y volverse de la naturaleza de Brahman 

Oh Señor! Y cuales son los adecuados Rishis, Chhandas, Devatas, Dhyan,  y Nyasa, 

etc., de estos meritorios actos? Quiero escuchar. 

Narayana dijo: 

“Oh Narada! Hay solo una y única forma para esto y por lo tanto es muy secreta, te la 

voy a revelar: 

Es el Gayatri – Kavacha. 

Puede destruir todos los pecados. Por consiguiente recitarlo o mantenerlo en el cuerpo 

de uno le permite al hombre volverse libre de todas sus transgresiones y lograr que se 

cumplan todos sus deseos y logra el Sayuya Mukti con la Devi (fundirse en el Cuerpo de la 

Devi). 

Ahora escucha, los Rishis, Chhandas, etc., de este Kavacha: 

Brahma, Vishnu y Maheshvara son los Rishis; el Rig, Yajur, Sama y Atharva veda son 

los Chhandas; el Parama Kala Gayatri de la naturaleza de Brahman es el Devata; 

“Tat” en el Gayatri es el Bija; 

“Bharga” es la Shakti; y, 

“Dhiyah” es la Kilala; y su Viniyoga (aplicación) es obtener la Moksha (liberación). 

Con las primeras cuatro sílabas toca el corazón; con las siguientes tres toca la cabeza; 

con las siguientes cuatro letras toca el penacho sobre la corona de la cabeza; con las siguientes 

tres letras sobre la Kavacha; con las siguientes cuatro letras sobre los ojos y con las últimas 

cuatro hace el Nyasa, sobre todo el cuerpo repitiendo “Astraya Phat.” 

Oh Narada!  

Escucha ahora la Dhyanam del Gayatri, que concede todos los deseos. 

La Gayatri Devi tiene cinco caras; una de las cuales es de color blanco; y las otras cuatro 

son de color perla, Vidruma, dorada, y Nilakantamani respectivamente. 

Cada cara tiene tres ojos; sobre la cabeza hay una corona de joyas y el dígito de la luna 

esta brillando ahí. 

Su cuerpo esta compuesto de los 24 Tattvas. 

Tiene tres manos: 

Las manos superiores derecha e izquierda tienen dos lotos;  

mas abajo, hay un disco y una concha;  

mas abajo, hay una soga y una calavera; 

mas abajo, hay un lazo y un aguijón y, 

en las manos derecha e izquierda del fondo esta haciendo señales de “No temas” y Lista 

para conceder  las bendiciones.” 

(Este texto pareciera estar incompleto porque en la tradición espiritual de la India, la 

Divina Madre Sri Gayatri, posee diez manos, como se puede apreciar en cualquier imagen.) 

De esta manera, meditando sobre el Sri Gayatri, así recita uno el Kavacha; 

Que Gayatri Devi proteja mi frente; 



 

 43 

Savitri Devi proteja mi derecha; 

Sandhya Devi mi espalda y, 

Devi Sarasvati, mi izquierda. 

Parvati Devi proteja mis cavidades. 

Jalashayini proteja el sudeste; 

Yatudhana Bhayankari proteja mi sudoeste; 

Pavamanavilasini mi noroeste; 

Rudrarupini Rudrani proteja mi nordeste.  

Brahmani proteja mi parte superior y, 

Vaishnavi mis regiones inferiores. 

 

Que la palabra en el Gayatri “Tat” proteja mis piernas; 

Que la palabra en el Gayatri “Savitur” proteja mis rodillas; 

Que la palabra en el Gayatri “Varenyam” proteja mis caderas; 

Que la palabra en el Gayatri “Bhargah” mi ombligo; 

Que la palabra en el Gayatri “Devasya” proteja mi corazón; 

Que la palabra en el Gayatri “Dhimahi” proteja mi cuello; 

Que la palabra en el Gayatri “Dhiyah” proteja mis ojos;  

Que la palabra en el Gayatri “Yah” proteja mi frente;  

Que la palabra en el Gayatri “Nah” proteja mi cabeza; y, 

Que la palabra en el Gayatri “Prachodayat” proteja el penacho sobre la corona de mi 

cabeza. 

Nuevamente que las 24 sílabas del Gayatri me protejan 

“Tat”  protege mi cabeza 

“Sa”   protege mi frente;  

“Vi”   protege mis ojos;  

“Tu”  mis mejillas;  

“Va”  mis fosas nasales; 

“Re”  mi boca;  

“ni”    protege mi labio superior; 

“Yah” protege mi labio inferior;  

“Bha” mi cara interna;  

“rgo”  protege mis mejillas;  

“De”  mi garganta;  

“Va”  mis hombros;  

“Sya” mi mano derecha;  

“Dhi” mi ombligo; 

“ma”  mi corazón;  

“Hi”   mi abdomen;  

“Dhi” mi ombligo;  

“Yo”  mis caderas;  

“Io”   mi ano;  

“nah” mis muslos;  

“Pra” mis rodillas;  

“Cho” mis piernas;  

“Da”   mis talones; 

“Ya”   mis piernas; y que, 



 

 44 

“at”    proteja todos mis lados. 

 

Oh Narada! Esta divina Kavacha de la Devi Gayatri puede frustrar cientos de miles de 

obstáculos y maldades; puede conceder 64 Kalas y la liberación. 

Por la gloria de esta Kavacha, el hombre se puede liberar de todas las maldades y puede 

lograr el estado de Brahma.  

Además, quienquiera que lea o escuche esto, adquiere los frutos de hacer un regalo de 

mil vacas. 
 

Aquí termina el Tercer Capítulo del Libro XII sobre la descripción de la Kavacha 

de Sri Gayatri Devi en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos 

por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO IV 

 

Narada dijo:  

“Oh Bhagavan! He escuchado todo acerca de la Kavacha y del mantra de 

Sri Gayatri. Oh Deva! Oh Tu, Conocedor del presente, del pasado y del futuro! 

Ahora cuenta acerca de la Hridaya, la mas elevada, la esencia esotérica o 

interior del Gayatri, aferrándose a ella, si uno repite el Gayatri, adquiere 

todos los Punyam (méritos.) Estoy deseoso de oír esto. 

Narayana dijo!: 

• Esta cuestión sobre el Hridaya del Gayatri esta explícitamente escrita en el Atharva 

Veda. Ahora hablaré sobre eso, el gran secreto, en detalle. 

• Escucha. Primero, considera al Gayatri, la Devi, la madre de los Vedas como de una 

forma cósmica (Vira rupa) y medita a todos los Devas como residiendo en Su Cuerpo. 

• Considérate a ti mismo como la forma de la Devi y medita dentro de ti sobre los 

Devatas, de esta manera: Los Pandits, los conocedores de los Vedas, dicen que quien no tiene 

el valor y la constancia para adorar a Dios de este modo, no es un verdadero iniciado, pues 

no será capaz de transformarse en el mismo Dios, en Deva; Por lo tanto debe establecerse 

firmemente en la mente y el corazón del discípulo que existe una unidad eterna e infinita 

entre el practicante y el Deva. 

• Esta unidad absoluta se da dentro del cuerpo del aspirante. 

 

Oh Narada: Ahora hablaré sobre la Hridaya del Gayatri, sabiendo que cada hombre es 

capaz de volverse todos los Devas. 

Escucha. El Rishi de este Gayatri Hridaya es Narayana; el Chhandas es Gayatri; y Sri 

Parameshvari es la Devata. 

Realiza este Nyasa como se mencionó antes y siéntate en un lugar solitario, medita 

intensamente sobre la Devi con tu corazón y tu cabeza bien calma. Ahora te estoy hablando 

del Arthanyasa.  

Oye. Medita en el Devata Dyau sobre tu cabeza;  

los gemelos Ashvinis en las hileras de los dientes; 



 

 45 

los dos Sandhyas sobre tu labios superior e inferior; 

el Agni, Fuego, dentro de tu boca;  

Sarasvati, sobre la lengua; 

Brihaspati en el cuello; 

los ocho Vasus en los dos pechos;  

los Vayus, en los dos brazos; 

el Paryanya Deva en el corazón;  

Akasha, en el abdomen;  

Antariksham (el espacio medio) en el ombligo; 

Indra y Agni, en las caderas; 

Prajapati la forma condensada, como si fuera de Vijnana, en las 

articulaciones de la cadera; los montes Kailasha y Malaya en los dos muslos; 

los Visvedevas en las dos rodillas;  

Vishvamitra en las dos piernas; las trayectorias solares del norte y del 

sur, la Uttarayana y la Dakshinayana en el ano; 

los Pritis en los muslos; 

la Tierra en las piernas;  

el Vanaspati en los dedos de las manos y de los pies; 

los Rishis en los vellos del cuerpo; 

los Muhurtas en las uñas; 

los planetas en los huesos; 

las Ritus (estaciones) en la carne;  

los Samvatsaras en los Nimisha (párpados), 

el Sol y la Luna en el Día y la noche respectivamente.  

Pensando de esta forma, repite “Tomo refugio en la Divina y Sagrada Gayatri, la 

jefa y la más excelente, las de mil ojos” y toma refugio íntegramente en Ella. 

 

Luego repite: 

 

“Me inclino ante Tat Savitur Varenyam,”  

“Me inclino ante el Sol Naciente del Este,”  

“Me inclino ante el Aditya de la mañana,” 

“Me inclino ante el Gayatri, que reside en el Sol de la Mañana” y me inclino ante 

todo. 

“Oh Narada!  

Quienquiera que recite este Gayatri Hridaya a la mañana encuentra destruidos todos los 

pecados cometidos en la noche. 



 

 46 

Quienquiera que recite esto por la tarde logra que se destruyan todos los pecados del 

día.  

Quienquiera que recite esto por la tarde y por la mañana puede descansar seguro de 

haberse liberado de los pecados; obtiene los frutos de todos estos Tirthas; esta familiarizado 

con todos los Devas:  

Es salvado si ha dicho algo que no debe haber sido pronunciado. 

Si se alimentò con algo que no debe ser comido. 

Si ha masticado y chupado algo que no debe ser ni masticado ni chupado; 

Si ha hecho algo que no debe haber sido echo y si aceptó cientos de miles de regalos 

que no debieron haber sido aceptados. 

Los pecados incurridos por comer con otros en una línea que no puede tocarlo. 

Si dice mentiras, no será tocado por los pecados de las mismas; aun si no es bramachari 

y recita el Gayatri mantra, se volverá un Brahnachari. 

Oh Narada!  

Que más podré decirte de los resultados del Gayatri Hridaya: 

Quienquiera que estudie esto, adquirirá los frutos de la realización de mil sacrificios y 

la repetición del Gayatri sesenta mil veces. De hecho, obtendrá Siddhi por esto. 

El Brahmana que lea esto diariamente por la mañana será liberado de todos los pecados 

y subirá al Brahma (Loka) y allí será glorificado. 

Esto ha sido pronunciado por Bhagavan Narayana mismo. 

 

Aquí termina el Cuarto Capítulo del Libro XII sobre el Gayatri Hridaya en el 

Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO V 

 

Narada dijo: 

"Conocedor de todo,  muestras Tu gracia a los devotos! Tu has descripto este destructor 

de los pecados Gayatri Hridaya. 

Ahora describe Su Stava (himno de alabanza). 

Narayana dijo:  

"Oh Madre del Mundo! Oh Tu, que favoreces a Tus devotos! 

Oh Tu, la Fuerza Primordial, Oh Omnipresente! ¡Infinita! ¡Sri Sandhye! 

Ante Ti me inclino. 

Tu eres el Sandhya; Tu eres el Gayatri, Savitri y Sarasvati; Tu eres Brahmi, 

Vaishnavi y Raudri y Tu eres rojo, blanco y negro (los colores del Gayatri), Savitri y 

Sarasvati que asumes respectivamente. 

Oh Bhagavati! Tu siempre eres meditada por los Munis como joven en la mañana, 

llena de juventud al mediodía y anciana en la tarde. 

Ante Ti me inclino. 

Tú eres vista por los Tapasvis (ascetas) como Brahmani, montando sobre Hamsa 

(cisne), Sarasvati montando sobre Garuda, y Savitri montando sobre el Toro. 

Tú eres vista internamente por los ascetas como manifestación del Rig Veda (en la 

forma de Savitri) en este mundo, como manifestación del Yajur Veda en el espacio 



 

 47 

medio (Antariksham) y como manifestación del Sama Veda en todas partes en el Rudra 

Loka, transitando de esta manera por los tres mundos. 

Ante Ti me inclino. Oh Devi! 

Tú eres Rudrani en el Rudra Loka, Vaishnavi en el Vishnu Loka y Brahmani en 

el Brahma Loka; De esta forma muestras Tu favor a los inmortales. 

Oh  Devi! Tú eres la Madre que deleita a los siete Rishis (de la Osa Mayor); 

Tú eres Maya. 

Tu otorgas varias bendiciones magnificas a Tus devotos ( Bhakthas.)  

Tu has brotado de ojos y manos, lagrimas y sudor de Shiva y Shivaa.  

Tú eres la Madre de las delicias, Durga Devi, recitada por los siguientes diez 

nombres: 

Varenya, Varada, Varishtha, Varavarnini, Garishtha, Varaha, Vararoha, 

Nilaganga, Sandhya y Bhoga Mokshada. 

Tu eres el Bhagirathi (el río Ganges) en este mundo; el Bhogavati en el Patala; y 

la Mandakini (la vía láctea) en los cielos. 

Tú eres en este mundo (Bhur Loka) la permanente Prithivi (tierra); 

Tú eres el Vayú Shakti (poder del aire) en el espacio medio (Bhuvar Loka);  

Tú eres la energía (el oceano de Tejas) en los cielos (Svar Loka); 

Tú eres el Gran Siddhi en el Mahar Loka;  

Tú eres Jana en el Janar Loka;  

Tú eres Tapasvini en el Tapar Loka; 

Tú eres Verdad (Verdadera Palabra) en el Sathya Lokam. 

Tú eres Kamala en ele Vishnu Loka; 

Gayatri en el Brahma Loka; y la otra mitad de Hara como Gauri en el Rudra 

Loka. 

Oh Devi! 

Tú eres cantada como Prakriti: "Aham" - "Om Mahat" tattva y más allá de eso 

el mas alto Sarva Brahma rupini y Samyavashtha Prakriti. 

Tú eres la Para Shakti; Tú eres la Parama Shakti;  

Oh Devi!  

Tu eres la Tri Shakti: la Ichchha Shakti (el poder de la voluntad), la Kriya Shakti 

(el poder de la acción) y la Jnana Shakti (la fuerza del conocimiento). 

Tú eres el Ganga, el  Yamuna, Vipasha, Sarasvati, Sarayu, Devika, Sindhu; 

Narmada, Iravati, Godavari, Shatadru; Kaveri, Kaushiki, ChandraBhaga, Vitasta, 

Gandaki, Tapini, Karatoya, Gomati, y Vetravati y los otros ríos;  

Tú eres los nervios Ida, Pingala y Sushumna; 

Tú eres Gandhari, Hastajihva, Pusha, Apusha, Alambusha, Kuhu, Shankhini, 

Pranavahini y los otros nervios del cuerpo;  

Oh Devi! 

Tú eres el poder vital en el loto del corazón; 

Tú eres Svapna naika en la garganta;  

Tú eres Sadadhara en el paladar; 

Tu eres la Vindumalini Shakti en el espacio pituitario entre las cejas. 

Tú eres la Kundalini en el Muladhara (plexo solar),  

la Vyapini que se extiende hasta la raíz de los cabellos: 

Tú eres Madhysana en la corona de la cabeza, 

y Tu eres Manonmani en el Brahmarandhra. 



 

 48 

Oh Devi!  

¿Que necesidad hay de declarar esto? 

Es suficiente decir que todo lo que es visto en el universo; todo Eres Tu; Por lo 

tanto, Oh Sri Sandhya Devi! Ante Ti me inclino. 

 

Oh Narada!  

Así te he hablado acerca del Himno a gayatri ( Gayatri Stotra) que concede todos los 

éxitos, destruye todos los pecados, y concede todos los méritos. 

Quien lee esto en los periodos Sandhya, con toda la atención, obtendrá hijos si no los 

tiene, obtendrá riquezas si no las tiene. 

No hay duda de ello. 

Quienquiera que lea este Stotra, obtiene los frutos de todos los Tirthas, todas las 

Tapasyas, todas las ofrendas, todos los sacrificios y todos los Yogas. 

Disfruta la felicidad en este mundo y finalmente logra el Moksha. 

Los Munis que están involucrados en las Tapasyas leen este Stotra. 

Durante el baño, si uno lee esto, se sumerge bajo el agua, adquiere los frutos de ser 

sumergido en el Sandhya.  

Oh Narada! Esto es Verdad, esto es Verdad, Esto es verdad y no hay duda en esta 

declaración. 

Quienquiera que escuche con devoción este Sandhya Stotra, como el néctar, será 

liberado de todos los pecados. 

 

Aquí termina el Quinto Capítulo del Libro XII sobre el Gayatri Stotra en el 

Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO VI 

 

Narada dijo: 

Oh Bhagavan! Oh Omnisapiente! Oh Tu versado en todos los Shastras! He oído de Tu 

boca todos los secretos de los Srutis y los Smritis. 

Ahora ,te pregunto, Oh Deva! ¿Cómo el conocimiento de ese Veda Vidya (Saber) puede 

ser obtenido por el cual todos los pecados son arrancados de raíz y destruidos, como se 

obtiene el Brahmajñanam y como puede el Moksha ser obtenido? 

¿Cómo puede la muerte ser conquistada y como se pueden obtener los mejores 

resultados en este mundo y en el próximo? 

Oh El de ojos de Loto! Tu debes describir completamente todo esto para mi. 

Narayana dijo:  

"Oh Narada! Oh Altamente Versado! Sadhu! Sadhu! ¡En efecto has formulado una 

delicada pregunta!  

Ahora te describiré los 1.008 nombres de la Gayatri Devi. 

Escucha atentamente. 

Estos auspiciosos nombres que destruyen todos los pecados fueron compuestos por 

Brahma y recitados por Él por primera vez. 

Su Rishi es Brahma; El Chhandas es Anushtup; El Devata es Gayatri; Su Bija es 

Halavarna (consonantes) y su Shakti es Svaravarna (vocales.) 



 

 49 

Realiza el Agna Nyasa y el Kara Nyasa por la Matrika Varnas (que es, por las 50 

sílabas.) 

Ahora escucha su Dhyanam, que hará bien a los Sadhakas (los practicantes.) 

(N.B. - Amga Nyasa - Tocando los extremos del cuerpo con las manos acompañado 

por los Mantras apropiados. Kara Nyasa - asignación de los diferentes partes de los dedos y 

la mano a las diferentes deidades que usualmente se acompañan con plegarias y las 

gesticulaciones correspondientes.) 

Adoro a la Kumari (virgen) Gayatri Devi, la de ojos de Loto, montando sobre el 

cisne (los Pranas), y sentada sobre un loto (creación); 

Quien tiene tres ojos y es de color rojo; y que es brillante y decorada con gemas y 

joyas de color rojo, blanco, verde, azul, amarillo y otras variedades; 

Que sostiene en sus manos Kundika, el rosario, el loto y hace gestos como lista 

para conceder las deseadas bendiciones y en cuyo cuello esta suspendida la guirnalda 

de flores rojas. Adoro a la Devi Gayatri. 

 

Nota.- Los colores son las diferentes emociones y sentimientos. 

 

Ahora recitaré los 1.008 nombres del Gayatri, comenzando con la sílaba 

"a" y yendo hacia la a, aa, i, ii, etc., en el adecuado orden alfabético. 

Escucha, Sus métodos y acciones no pueden ser comprendidos por el 

intelecto (Buddhi); Por lo tanto: 

Ella es Achintya Lakshana; Ella es Avyakta (inmanifestada; inefable);  

Ella es Arthamatrimaheshvari (porque es la controladora de Brahma, 

etc.);  

Ella es Amritarnava madhyastha, Ajita y Aparajita.  

Tu eres Animadigunadhara, Arka mandalasamsthita, Ajara, Aja, Apara, 

Adharma (ella no tiene Dharma, casta, etc.), Akshasutradhara, Adhara; 

Akaradfkshakaranta (comenzando con la sílaba "a" y terminando con la 

sílaba "ksha", así se comprenden las 50 sílabas), Arishadvargabhedini 

(destruyendo las 5 pasiones), Anjanadripratikasha, Anjanadrinivasini, Aditi, 

Ajapa, Avidya, Aravindanibhekshana, Antarvahihsthita, Avidyadhvamsini, y 

Aantaratmika. 

Tu eres Aja, Ajamukhavasa (residiendo en la boca de Brahma), 

Aravindanibhanana, (por lo tanto llamada Vyanjanavarnatmika) Ardhamatra, 

Arthadanajna (porque concede todos los Purusharthas.) 

Arimandalamarddini, Asuraghni, Amavasya, Alakshighni, Antyajarchita. 

Así terminan los nombres que comienzan con "A". 

 



 

 50 

Ahora los nombres con "Aa"  

Tu eres Aadi Lakshmi, Aadi Shakti, Aakriti, Aayatanana, Aadityapadavichara, 

Aadituaparisevita, Aacharya, Aavartana; Aachara, y Aadi Murti nivasini. 

Tu eres Aagneyi, Aamari, Aadya, Aaradhya, Aasanasthita, Aadhara nilaya (sentada en 

el Muladhara) Aadhara (el refugio de todos), y Aakashanta nivasini (de la naturaleza de 

Aham tattva); Tu eres Aadyakshara samayukta, Aantarakasharupini, Aadityamandalagata, 

Aantaradhvanashini, (es decir, destructora del Moha de los Jivas). 

 

Luego vienen los nombres con "I." 

Tu eres Indira, Ishtada, Ishta, Indivaranivekshana, Iravati, Indrapada, 

Indrani, Indarupini, Ikshukodandasamyukta, Ishusandhanakarini, 

Indranilasamakara, Idapingalarupini, Indrakshi, Ishvari, Devi 

Ihatrayavivarjita. 

Tu eres Uma, Usha, Udunibha, Urvarukaphalanana, Uduprabha, 

Udumati, Udupa, Udumadhyaga, Urdha, Urdhakeshi, Urdhadhogatibhedini, 

Urdhavahupriya, Urmimalavaggranthadayini, Tu eres Rita, Rishi, Ritumati, (la 

Creadora del mundo) Rishidevanamaskrita, Rigveda, Rinahartri, 

Rishimandala charini, Riddhida, Rijumargastha, Rijuprada, Rigvedanilaya, 

Rijvi, Lupta dharma pravartini, Lutarivarasam bhuta, Lutadivishaharini. 

Tu eres Ekakshara, Ekamatra, Eka, Ekaikanishthita, Aindri, 

Airavatarhuda, Aihikamushmikaprada, Omkara, Osadhi, Ota, 

Otaprotanivasini, Aurbba, Aushadasampanna, Aupasanaphalaprada, 

Andamadhyasthita, Ahkaramanurupini (Visargarupini). 

Así terminan los nombres que comienzan con vocales. 

 

Ahora empiezan los nombres que comienzan con consonantes. 

Tu eres Katyayani, Kalaratri, Kamakshi, Kamasundari, Kamala, Kamini, Kanta, 

Kamada, Kalakanthini, Karikumbha stana bhara, Karavira Suvasini, Kalyani, Kundalavati, 

Kurukshetranivasini Kuruvinda, dalakara, Kundalini y Kumudalaya. 

Tu eres Kalajhibba, Karalasya, Kalika, Kalarupini, Kamaniyaguna, Kanti, Kaladhara, 

Kumudvati, Kaushiki, Kamala Kara, Kamacharaprabhanjini.  

Tu eres Kaumari, Karunapangi, Kakubanta (presidiendo sobre todos los 

departamentos), y Karipriya. 

Tu eres Keshari, Keshavanuta, Kadamba Kashumapriya, Kalindi, Kalika, Kañchi, 

Kalashodbhavasamstuta. 

Tu eres Kamamata, Kratumati, Kamarupa, Kripavati, Kumari, Kunda nilaya, Kirati, 

Kiravahana, Kaikeyi, Kokilalapa, Ketaki kusumapriya, Kamandaludhara, Kali, 

Karmanirmulakarini, Kalahansagati, Kaksha, Krita Kautukamangala, Kasturitilaka, Kamra, 

Karindra Gamana, Kuhu, Karpuralepana, Krishna, Kapila, Kuharashraya, Kutastha, 

Kudhara, Kamra, Kukshisthakhilavishtapa. 

Así terminan los nombres con Ka. 

 



 

 51 

Ahora aquellos con Kha. 

Tu eres Khadga Khetadhara, Kharbba, Khechari, Khagavahana, Khattanga dharini, 

Khyata, Khagarajoparisthita, Khalaghni, Khanditajara, Khadakshyanapradayini, Khandendu 

tilaka. 

Tu eres Ganga, Ganesha guhapujita, Gayatri, Gomati, Gita, Gandhari, Ganalolupa, 

Gautami, Gamini, Gadha, Gandharvapsarasevita, Govinda charana kranta, Gunatraya 

vibhavita, Gandharvi, Gahvari, Gotra, Girisha, Gahana, Gami, Guhavasa, Gunavati (de 

buenas cualidades), Gurupapapranashini, Gurbbi, Gunavati (de las tres gunas), Guhya, 

Goptavya, Gunadayini, Girija, Guhyamatangi, Garudadhvajallabha, Garvapaharini, Goda 

(Cielo enrejado), Gokulastna, Gadadhara, Gokarnanilaya sakta, y Guhyamandala vartini, 

 

Ahora los nombres con "Gha". 

Tu eres Gharmada, Ghanada, Ghanta, Ghora Danava marddini, Ghrini mantra mayi (del 

Surya mantra, Ghrini es brillar).  

Ghosha, Ghanasampatadayini, Ghantaravapriya, Ghrana, Ghrinisantushtikarini 

(compalciendo al Sol), 

Ghanarimandala, Ghúrna, Ghritachi, Ghanavegini, Gñanadhatumayi, 

Tu eres Charcha , Charchita, Charuhasini, Chatula, Chandika, Chitra, Chitramalyavi 

bhusita, Chaturbhuja. Charu danta, Chaturi, Charitaprada, Chulika, Chitravastranta, 

Chandramah Karna Kundala, Chandrahasa, Charu datri, Chakori, Ghandrahasini, Chandrika, 

Chandradhatri, Chauri, Chora, Chandika, Chanchadvagvadini, Chaudrachuda, 

Choravinashini, Charuchandana liptangi, Chanchachchamaravijita, Charumadhya, 

Charugati, Chandila, Chandrarupini, Charuhoma priya, Charva, Charita, Chakrabahuka, 

Chandramandalamadhyastha, Chandramandala 

Darpana, Chakravakastani, Cheshta, Chitra, Charuvilasini, Chitsvarupa; Chandavati, 

Chandrama, Chandanapriya, Chodayitri (como impulsando siempre a los Jivas a la acción). 

Chiraprajna, Chataka, Charuhetuki, 

Tu eres Chhatrayata, Chhatradhara, Chhaya, Chhandhahparichchhada, Chhaya Devi, 

Chhidranakha, Chhannendriyavisarpini, Chhandonustuppratishthanta, Chhidropadrava 

bhedini, Chheda, Chhatreshvari, Chhinna, Chhurika, y Chhelanpriya.  

Tu eres Janani, Janmararahita, Jataveda, Jaganmayi, Jahnavi, Jatila, (Jetri) Jaramarana 

varjita, Jambu dvipa vati, Jvala, Jayanti, Jalashalini, Jitendriya, Jitakrodha, Jitamotra, 

Jagatpriya, Jatarupamayi, Jihva, Janaki, Jagati, Jara (Jaya) Janitri, 

Jahnutanaya, Jagattrayahitaishini, Jvalamuli, Javapati, Jvara ghni, Jitavishtapa, 

Jitakrantamayi, Jvala, Jagrati, Jvaradevata, Jvalanti, Jalada, Jyeshtha, 

Jyaghosha sphota dinmukhi, Jambhini, Jrimbhana, Jrimbha Jvalanmanikya Kundala. 

Jhinjhika, Jhananighosha, Jhanjha Maruta vegini, Jhallakivadya kushala, Nirupa, Nibhuja, 

Tanka bhedini, Tanka banasamayukta, Tankini, Tanka bhedini, Tankiganakritaghosha, 

Tankaniya mat orasa, Tankara Karini, Tha tha shavdaninadini. 

 

Ahora los nombres que comienzan con "Da" son:- 

"Damari, Dakini, Dhimba, Dundamaraikanirjita, Damaritantramargastha,  

Demdadamarunadini,  Dindiravasaha,   Dimbhalasat  kridaparayana (danzando con alegria 

en las batallas)  

Luego Dhundhi vighnesha janani, Dhakka hasta, Dhilivraja (seguida por las Shiva 

ganas), Nityajnana, Nirupama, Nirguna y rio Narmada.  Mas:- Triguna, Tripada, Tantri, 

Tulasi,  Taruna, Taru, Trivikramapada  kranta,  Turiyapadagamini, Taruna ditya samkasha, 



 

 52 

Tamasi, Tuhina, Tura, Trikalajñana Sampanna, Trivali, Trilochana, Tri Shakti, Tripura,  

Tungs, Turangavadana, Timingilagila, Tibra,   Trisrota, Tamasadini, Tantra 

mantravishesajña, Tanumadhya,  Trivishtapa, Trisandhya, Tristani,  Toshasamstha, 

Talapratapini, Tatankini, Tusharabha, Tuhinachala Vasini, Tantujalasamayukta, Tarahara 

valipriya, Tilahomapriya, Tlrtha, Tsmals kusuma kriti, Taraka, Triyuta, Tanvi, Trisham 

kuparivarita, Talodari, Tirobhasha, Tatamka priyavadini, Trijata, Tittiri, Trishna, Tribidha, 

Taruna kriti, Tapta  Kanchanasamkasha,  Tapta kanchana bhushana, Traiyambaka, Trivarga, 

Trikalajñanadayini, Tarpana, Triptida,  Tripta,  Tamasi, Tumvarustuta, Tarkshyastha, 

Trigunakara, Tribhangi, Tanuvallari, Thatkari, Tharava, Thanta, Dohini, Dinavatsala, 

Danavanta kari, Durga, Durgasuranivahrini, Devariti, Divaratri, Draupadi, Dundu bhisvana, 

Devayani, Duravasa, Daridrya bhedini, Diva, Damodarapriya, Dipta, Digvasa, Digvimohini, 

Danda karanya  nilaya, Dandini, Deva pujita, Deva vandya, Divijada, Dveshini  Danava kriti, 

Dinana thatsuta, Diksha. Daivaha disvariupini, Dhatri, Dhanurdhara. Dhenur Dharini, 

Dharmacharini, Dhurandhara, Dharadhara, Dhanada, Dhanya dohini, Dharmashila, 

Dhanadhyaksa,  Dhanurvedavishadara, Dhriti, Dhanya, Dhritapada, Dharmarajapriya, 

Dhruva, Dhumavati, Dhumakeshi  Dharmashastraprakashini. 

Nanda, Nandapriya, Nidra, Nrinuta, Nandanatmika, Narmmada Nalini, Nila, 

Nilakanthasamashraya, Rudrani,  Narayanapriya, Nitya, Nirmmala, Nirgun, Nidhi, 

Niradhara, Nirupama, Nityashuddha, Nirañjana,  Nadabindu Kalatita, Nadabindu Kalatmika, 

Nrisimhini, Nagadhara, Nripangana vibhushita, Naraka Kleshanashini, 

Narayanapadodbhava, Niravadya, Nirakara, Naradapriyakarini, Nanajyotih, Nidhida, 

Nirmalatmika, Navasutradhara, Niti, Nirupa drava karini, Nandaja, Navaratnadhya, 

Naimisharanya vasini, Navanitapriya, Nari, Nila  jimuta nisvana, Nimeshini, Nadirupa, 

Nilagriva, Nishisvari, Namavali, Nishumbhaghni, Nagaloka nivasini, Navajambu  

nadaprakhya, Nagaloka dhidevata, Nupura Krantacharana, Narachitta pramodini, 

Nimagnarakta nayana, Nirghata-sama-nisvasana, Nandanodya ranilaya, Nirvya 

hoparicharini. 

Parvati, Paramodhara, Parabrahmatmika, Pars, Panchkoshavinirmukta, Pañchapataka-

nashini, Para chitta vidhanajña, Panchika, Pañcharupini, Purnima, Parama Priti, Paratejah 

prakashini, Purani. Paurushi, Punya, Pundari kanibhekshana,  Patala tala nirmmagna, Prita, 

Pritivivardhini, Pavani, Pada sahita, Peshala, Pavanashini Prajapati, Parishranta, Parvatastana 

mandala, Padmapriya,  Padmasamstha, Padmakshi, Padmasambhava,  Padmapatra, 

Padmapada, Padmini,  Priyabhashini, Pashupasha vinirmukta, Purandhri, Puravasini, 

Pushkala, Purusa, Parbba, Parijata KusumaPriya,  Pativrata, Pativrata, Pavitrangi, 

Pushpahasa parayana, Prajñavatisuta, Pautri, Putrapujya, Payasvini, Pattipashadhara,  Pankti, 

Pitrilokapradayini, Purani, Punyshila, Pranatarti vinashini, Pradyumnajanani, Pushta, 

Pitamahaparigraha,  Pundarikapuravasa, Pundarikasamanana, Prithujangha, rithubhuja, 

Prithupala, Prithudari, Pravalashobha, Pingakshi,  Pitavasah, Prachapala, Prasava, Pushtida, 

Punya, Pratishtha, Pranava, Pati, Pañchavarna, Panchavarni, Pañchika,  Panjarasthita, 

Paramaya, Parajyotih, Parapriti, Paragati, Parakashtha, Pareshani, Pavani, Pavaka Dyuti,  

Punyabhadra,  Parichchhedya, Pushpahasa, Prithudara, Pitangi, Pitavasana Pitashaya, 

Pishachini, Pitakriya, Pishachaghni, Patalakshi,  Patukriya, Pañchabhakshapriyachara, 

Putana, pranaghatini, Punnagravanamadhyastha, Punyatirthanishevita,  Panchangi, 

Parashakti, Paramalhada karini, Pushpakandasthita, Pusha, Poshitakhilavistapa. Panapriya, 

Pañchashikha,  Pannagoparishayini, Panchamatratmika, Prithvi, Pathika, Prithudohini, 

Purananyayamimansa, Patali, Pushpagandhini,  Punyapraja, Paradatri, 

Paramargaikagochara, PravaLashobha, Purnasha, Pranava, Pallabodari. Phalini, Phalada, 



 

 53 

Phalgu, Phutkari, Phalakakriti, Phanindra bhogashayana, Phanimandalamandita, Balabala, 

Bahumata,  Balatapanibhamshuka, Balabhadrapriya, Vandya, Badava, Buddhisamstuta, 

Bandidevi, Bilavati, Badishanghini,  Balipriya, Bandhavi, Bodhita, 

Buddhirbandhukakusumapriya, Bala bhanuprabhakara, Brahmi, Brahmana devata, 

Brihaspatistuta, Brinda, Brindavana viharini, BaIakini, Bilahara, Bilavasa Bahudaka, 

Bahunetra, Bahupada,  Bahukarnavatamsika, Bahubahuyuta, Bijarupini, Bahurupini, 

Bindunadakalatita, Bindunadasvarupini, Baddhagodhangulitrana, Badaryashramavasini, 

Brindaraka, Brihatskanda, Brihati, Banapatini, Brindadhyaksha,  Bahunuta, Vanita, 

Bahuvikrama, Baddhapadmasanasina, Bilvapatratalasthita,  Bhohidrumanijavasa, Badistha, 

Bindu  darpana, Bala, Vanasanavati, Badavanalavegini, Brahmanda bahirantastha, 

Brahmakankasutrini, Bhvani, Bhishanavati, Bhavini, Bhayaharini, Bhadrakali, Bhujangaksi, 

Bharati, Bharatashaya, Bhairavi, Bhishanakara, Bhutida, Bhutimalini, Bhamini, Bhoganirata, 

Bhadrada, Bhurivikrama, Bhutavasa, Bhrigulata, Bhargavi, Bhusurarchita, Bhagirati, 

Bhogavati, Bhavanastha, Bhishagvara, Bhamini, Bhogini, Bhasha, Bhavani, Bhuridakshina, 

Bhargatmika, Bhimavati, Bhavabandhavimochini, Bhajaniya, Bhutadhatri - ranjita,  

Bhuvaneshvari, Bhujangavalaya,  

Bhima, Bherunda, Bhagadheyini.  

Tu eres Mata, Maya, Madhumati, Madhujihava,  Manupriya, Mahadevi, Mahabhagia, 

Malini, Minalochana, Mayatita, Madhumati, Madhudrava, Madhumansa, Manavi, 

Madhusambhuta, Mithilpuravasini,  Madhukaitabhasamhartri, Medini, Meghamalini, 

Mandodara, Maha Maya, Maithili, Masrinapriya, Maha Lakshmi,  Maha Kali, Maha Kanya, 

Maheshvari, Mahendri, Merutanaya Mandarakusumarchita, Manjumanjiracharana, 

Mokshada, Manjnbhashini, Madhuradravini, Mudra, Malaya, Malayanvita, Medha, 

Marakatashyama. Magadhi,  Menakatmaja, Mahamari, Mahavira, Mahashyama. Manustuta, 

Matrika, Mihirabhasa, Mukundapada Vikrama,  Muladharasthita, Mugdha, 

Manipuranivasini, Mrigakshi, Mahisharudha, Mahisharuramardini, Tu eres Yogasana,  

Yogagaya, Yoga, Yauvanakashraya, Yauvani, Yuddhamadhyastha, Yamuna, Yugadharini, 

Yakshini, Yogayukta,  Yaksarajaprasutini, Yatra, Yana bidhauajna, 

Yaduvanshasamudbhava, Yakaradi - Ha Karanta, (todos los    antahstha varnas), Yajusi, 

Yajña rupini, Yamini, Yoganirata. Yatudhana, bhayamkari, Rumkini, Ramani, Rama, Revati, 

Renuka,  Rati, Raudri, Raudrapriyakara Rama mata. Ratipriya, Rohini, Rajdaya, Reva, Rasa, 

Rajivalochana, Rakeshi,  Rupasampanna, Ratnasimhasanasthita, Raktamalyambaradhara, 

Raktagandhanu lepana, Raja hamsa samarudha,  Rambha, Raktavalipriya, 

Ramaniyayugadhara, Rajitakhilabhutala, Rurucharmaparidhana, Rathini, Ratnamalika,  

Rogeshi, Rogashamani, Ravini, Romaharshini, Ramachandra pada kranta, 

Ravanachchhedakarini, Ratnavastra parichchhinva, Rathastha, Rukma bhushana, 

Lajjadhidevata, Lola, Lalita, Lingadharini. Lakshmi, Lola,  Luptavisha, Lokini, 

Lokavishruta, Lajja, Lambodari, Lalana, Lokadharini Varada, Vandita, Vidya, Vaishnavi, 

Vimalakriti, Varahi, Viraja, Varsha, Varalakshmi, Vilasini, Vinata, Vyomamadhyastha, 

Varijasanasamsthita, Varuni, Venusambhuta,  Vitihotra,  Virupini, 

Vayumandalamadhyastha, Vishnurupa, Vidhikriya, Vishnupatni, Vishnumati, Vishalakshi,  

Vasundhara, Vamadevapriya, Vela, Vajrini, Vasudohini, Vedaksharaparitamgi, 

Vajapedayaphalaprada, Vasavi,  Vamajanani, Vaikuthanilaya, Vara, Vyasapriya 

Varmadhara, Valmikiparisevita. 

Tu eres Shakambhari, Shiva, Shanta, Sadara, Sharanagati, Shatodari, Shubhachara, 

Shumbhasuramardini, Shobhabati, Shivakara, Shamkarardhasharirini, Sona (rojo), 

Shubhashaya, Shubhra, Shirahsandhanakarini, Sharavati, Sharananda, Sharajjyotsna, 



 

 54 

Shubhanana, Sharabha, Shulini, Shuddha, Shavari, Shukavahana, Shrimati, Shridharananda, 

Shravananandayini, Sharvani, Sharbbarivandya, Shadbhasha, Shadritupriya, 

Shadadharasthitadevi, Shanmukhapriyakarini, Shadamgarupasumati, Shurasuranamashkrita. 

Tu eres sarasvati, Sadadhara, Sarvamangalakarini, Samaganapriya, Sukshma, Savitri, 

Samasambhava, Sarvavasa, Sadananda, Sustani, Sagarambara, Sarvaishyaryapriya, Siddhi, 

Sadhubandhuparakrama, Saptarshimandalagata, Somamandalavasini, Sarvajña, 

Sandrakaruna, samanadhikavarjita, Sarvottunga, Sangahina, Sadguna, Sakaleshtada, Saragha 

(abeja), Suryatanaya, Sukeshi, Somasamhati, Hiranyavarna, Harini, Hrimkari, Hamsavahini, 

Kshaumavastraparitangi, Kshirabdhitanaya, Kshama, Gayatri, Savitri, Parvati, Sarasvati, 

Vedagarbha, Vararoha, Sri Gayatri y Paramvika. 

 

Oh Narada! 

Así te he descripto los 1.008 nombres de Gayatri; El escucharlos concede méritos, 

destruye todos los pecados y da toda la prosperidad y la riqueza. 

Especialmente en el Ashtamitithi (octavo día lunar) si después de la meditación 

(dhyanam) adoración, Homa y Japam, uno recita esto en compañía de los Brahmanas, obtiene 

toda clase de satisfacciones. 

Estos 1.008 nombres de Gayatri no deben ser dados a cualquiera de forma 

indiscriminada. 

Expliquen esto solo a quien es muy devoto, a quien es un Brahmana y a quien es un 

discípulo obediente. 

Incluso si algún devoto ha caído en las observancias del Achara (correcta forma de 

vida), sé un buen amigo, mas no le reveles esto. 

En toda casa que estos nombres se mantienen escritos, ninguna causa de temor puede 

prosperar ahí y Lakshmi, la Diosa de la fortuna, aunque inestable, en esa casa se mantiene 

firme. 

Este gran secreto concede méritos a las personas, concede riqueza al pobre, concede el 

Moksha a quienes están deseosos de ella, y concede todos los deseos. 

Cualquiera que lea esto, se cura de sus enfermedades y se libera de  ataduras y 

encarcelamiento. 

Todos los Grandes Pecados, por ejemplo, asesinar Brahmanas, beber vino, robar oro, ir 

con la esposa del propio Guru, aceptar regalos de personas malas y comer los alimentos 

prohibidos, son destruidos.¡Si completamente destruidos! Oh Narada! 

De esta manera te he recitado este Gran Secreto. 

Todas las personas, efectivamente, se unen a Brahma (Brahma sayujya) por esto. 

Verdad. Verdad. Verdad. Aquí no cabe un mínimo de duda. 

 

Aquí termina el Sexto Capítulo del Libro XII sobre los 1008 nombres de Gayatri 

en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi Veda 

Vyasa. 

 

 

 

  



 

 55 

CAPÍTULO VII 

 

Narada dijo: 

He escuchado los 1.008 nombres o Nama Stotra equivalente en sus frutos a Sri Gayatri, 

altamente potente en hacer una buena fortuna y tender a incrementar de forma espléndida la 

riqueza y la prosperidad. 

Ahora quiero escuchar acerca de como son realizadas las iniciaciones en los Mantras, 

sin las cuales nadie, sea Brahmin, Kshattriya, Vaishya o Shudra, esta facultado para tener el 

Devi Mantra. 

Oh Señor! Describe amablemente las reglas ordinarias (Samanya) y especiales 

(vishesha) de las mismas. 

Narayana dijo! 

Escucha. Te estoy contando acerca de las reglas de iniciación (Diksha) de los 

discípulos, puros de corazón. 

Cuando son iniciados, se vuelven calificados recién y no antes de eso, para adorar a los 

Devas, al Fuego y al Guru. 

Ese método de instrucción y la acción y ceremonia religiosa se llama Diksha 

(iniciación) por la cual el Divino Conocimiento es impartido; y una vez que resplandece en 

el corazón y la mente del iniciado ese conocimiento todas sus transgresiones son destruidas. 

Por eso los Pandits de los Vedas y de los Tantras dicen, (El Divino 

Conocimiento es como el relámpago, fuego, levantándose y permeando el 

cuerpo, la mente y el espíritu.) Este Diksha debe ser tomado por todos los 

medios. 

Esto concede excelentes méritos y resultados puros. Tanto el Guru como el Shishya 

(discípulo) deben ser muy puros y veraces. (Este es el primer requisito esencial. Entonces los 

resultados son instantáneos). 

Primero de todo, el Guru realiza todos los deberes matutinos, toma su baño y realiza su 

Sandhya Vandanams. 

Regresa a su casa desde el río con su Kamandalu y observa maunam (silencio). 

Luego, a fin de dar Diksha, entra en el cuarto asignado (Yaga Mandapa) y se sienta en 

una Asana que es excelente y calculada para agradar a todos. 

Realiza Acharana y hace Pranayama. Luego debe tomar agua en su vasija Arghya y 

poner esencias y flores en ella, carga el agua con Phatakara mantra (eso es, condensar el 

espíritu de la electricidad en ella).  

Luego pronuncia el Phat mantra, rocía el agua en las entradas del cuarto de adoración 

y comienza su Puja. 

Primeramente, en la parte de arriba de la puerta en una esquina invoca a la Deidad 

Gananatha por Su mantra, en la otra esquina invoca a Sarasvati por Su mantra, en el medio, 

invoca a Lakshmi Devi por Su mantra apropiado y las adora con flores. 

Luego, sobre el lado derecho adora a Ganesha ya a Bighnesha; y sobre el lado izquierdo 

adora a Kshettrapala y a Yamuna, la hija del Sol.  

De manera similar, en la parte baja de la puerta, adora al Astra Devata por el Phat 

mantra. 

Luego considera el Mandapa completo con la presencia de la Devi, y ve todo el lugar 

como impregnado por Ella completamente. 



 

 56 

Después, repite el Phat mantra y destruye los obstáculos celestiales y también los del 

espacio medio (Antariksha); Golpea el suelo tres veces con su talón izquierdo y así destruye 

los obstáculos terrenales. 

Luego toca la rama izquierda sobre el lado izquierdo del choukat, adelanta el pie 

derecho y entra en el Mandapa. Luego instala la Shanti Kumbha (la jarra de la paz) y ofrece 

el Arghya ordinaria (Samanyargha). 

Luego adora la Vasnutatha y la Padmayoni con flores y arroz Atapa y el agua Arghya, 

en el sudoeste y luego purifica la Pancha Gavya. 

A continuación rocía todo el Mandapa y la puerta de entrada con el agua Arghya. Y, 

mientras rocía con agua Arghya, considera todo el espacio de principio a fin como inspirado 

con la presencia de la Devi y repite el Mula Mantra con devoción y rocia con Phat mantra. 

El Karta, luego, pronuncia el mantra "Phat", para echar a todos los demonios del 

Mandapa y pronuncia el mantra "Hum" rocía agua, alrededor, así pacifica la atmósfera y 

lleva paz a los corazones de los presentes. 

Luego se quema el incienso Dhupa adentro y se esparce Vikira (agua, pasta de sándalo, 

yava, cenizas, hierba Dhurba con raíces y arroz Atapa). 

Luego se junta todo ese arroz, etc., nuevamente con una escoba hecha de hierba Kusha 

a la esquina noreste del Mandapa; haciendo el Sankalap y pronunciando la Svasti Vichana 

(invocación de Dios), distribuye y complace a los pobres y huérfanos con alimento, ropa y 

dinero. 

Luego debe inclinarse hacia su propio Guru y sentarse humildemente en la suave 

Asanam asignada para el con su cara hacia el este y meditar en la deidad (Ishta Deva) del 

mantra que se le imparte al discípulo. 

Luego de esta meditación, realiza el Bhutashuddhi (purificación de los elementos) y 

realiza Nyasa, etc., del Deya mantra (el mantra que se le imparte al discípulo) de acuerdo a 

las reglas que se establecen a continuación:- estas son- 

El Rishi de la cabeza; la Chhandas en la boca, el Ishta Devata en el corazón, Bija en el 

ano y Shakti Nnyasa en las dos piernas. 

Luego realiza un sonido aplaudiendo tres veces con sus palmas y así bloquea todas las 

maldades de la tierra y el espacio medio y luego Digbandhan (atar los cuartos) mediante el 

mudra chhotika tres veces (chasqueando los dedos pulgar y mayor). 

Luego realiza el Pranayama con el Mula mantra del Ishta Deva 

correspondiente y realiza el Mantrika Nyasa en su propio cuerpo, así: "Om 

Am namah Shirasi, Om Am namah en la cara, Om Im namah en el ojo 

derecho, Om Im namah en el ojo izquierdo y así sucesivamente, asigna todas 

las letras correspondientes a sus respectivos lugares. Luego realiza el 

Karanga nyasa en los dedos y el Shadanga nyasa así:  

Dice: Om Hridayaya namah, tocando el corazón, pronuncia 

 

Om Shirase svaha, tocando la cabeza; 

Om Shikhayai Vasat, tocando la cresta;  

Om Kavachaya Hum, tocando el Kavacha,  

Om netratrayaya Vausat, tocando el ojo, y  

Om Astraya Phat tocando ambos lados de la mano, la palma y el dorso.  

 



 

 57 

Después finaliza el Nayasa realizando el Varnanyasa del Mula mantra en aquellos 

lugares que se dice en los Kalpas análogos. (por ejemplo, garganta, corazón, brazos, piernas, 

etc.). 

Oh Narada!  

Luego considera el interior de tu cuerpo el asiento de una auspiciosa Asana (postura) y 

realiza el Nyasa del Dharma 

sobre el lado derecho, Jñanam  

en el lado izquierdo, de Vairagyam (sin pasión)  

en el muslo izquierdo, prosperidad y  

riqueza sobre el lado derecho,  

de no Dharma en la boca y no Jñanam en el lado izquierdo, 

Avairagyam (pasión) en el ombligo,  

y pobreza en el lado derecho, 

luego piensa en los pies de la Asana (el cuerpo) como Dharma, etc., y todo los miembros 

como Adharma (no Dharma.) 

En el medio de la Asana (cuerpo) por ejemplo, en el corazón considera Ananta Deva 

como una suave cama y sobre ella un loto puro representando este universo de 5 elementos.  

Luego realiza la Nyasa del Sol, de la Luna, enciende este loto e imagina al Sol 

compuesto por 12 Kalas (dígitos), la Luna constituida por 16 Kalas (dígitos) y el Fuego 

compuesto por 10 Kalas. 

Terminado esto realiza el Nyasa de las Gunas Sattva, Rajas y Tamas, Atma, Antaratma, 

Paramatma y Jñanatma y luego imagina todo esto como su Ishta altar donde el devoto medita 

en su Ishta Devata, la Madre Suprema. 

La Nyasa de asignación sobre las diferentes partes del cuerpo de las distintas deidades 

es usualmente acompañada con plegarias y las correspondientes gesticulaciones.  

Luego el devoto realiza la adoración mental del Deya Mantra Devata de acuerdo a las 

reglas de su propio Kalpa; luego muestra todos los Mudras establecidos en el Kalpa para 

satisfacción del Deva. 

Los Devas se complacen mucho cuando le son mostrados estos Mudras. 

Oh Narada! 

Ahora, sobre el propio lado izquierdo, se erige un hexágono; dentro del mismo una 

figura circular; dentro de esta un cuadrado y luego un triángulo dibujado dentro de este 

cuadrado y sobre el se ve el Shankha Mudra. 

Luego de finalizar el Pooja de las Seis Deidades en las seis esquinas del hexágono, 

Fuego, etc., toma el trípode del Shankha (caracol) y lo rocía con Phat mantra, ubicándolo 

dentro del triángulo. 

Pronuncia luego el Mantra "Mam Vahniman dalaya Dasha Kalatmane Amuka 

Devya Arghyapatrasthanaya namah" 

y adorando así a la vasija Shankhya la ubica dentro del mandala. 

Luego adora en el Shankha patra, las diez Kalas del fuego, comenzando desde el este, 

luego el sudeste y así sucesivamente. 

Rocía el Shankha, el caracol, con el Mula Mantra y meditando en el, coloca el Shankha 

(caracol) en el trípode. repitiendo el mantra "Am Surya Mandalaya Dvadashakalatmane 

Amukodevya Arghyapatraya namah"adora en el Arghyapatra Shankha, rocía agua en el 

Shankha con el mantra Sam Shankhya namah.  

Adora en el correspondiente orden las 12 Kalas del Sol Tapini, Tapini, Dhumra, etc., 

pronunciando las cincuenta sílabas del Matrika en un orden inverso (por ejemplo, 



 

 58 

comenzando (ver el Sadara Tilaka) con Ksham, Ham, Sham, Sam, etc.,) y repitiendo el Mula 

Mantra también en orden inverso, completa el Shankha, tres cuartos, con agua. 

Luego realiza en el mismo el Nyasa de Chandrakala y pronunciando el Mantra "Um 

Soma mandalaya Shoddashakalatmane Amukadevataya Arghyamrita namah, adorado 

en este caracol. 

Luego con Ankusha Mudra, invoca todas las tirthas ahí, repitiendo el Mantra "Gange 

Cha Yamune chaiva, etc., y repite 8 veces el Mula Mantra (el Mantra básico). 

Luego realiza el Shadamga Nyasa en el agua y con el Mantra. "Hrinda namah, etc., 

adoración y repitiendo 8 veces el Mula Mantra, cubriendolo con Matsyamundra. 

Luego sitúa sobre el lado derecho del Shankha, la Prokshani Patra (la vasija Kosha de 

la cual se toma el agua para rociar) y pone un poco de agua en ella. 

Esta agua rocía y purifica todos los artículos de adoración así como también nuestro 

propio cuerpo y considerando el propio Atman como puro y sagrado. 

Luego de realizar estos trabajos y hasta que el Vishesharghya es ubicado, el devoto 

debe erigir el Sarvato bhadra madala dentro del altar y poner el arroz Shali dentro de su 

pericarpio, luego esparcir hierba Kusha sobre ese Mandala y ponerse un Kurcha, que se vea 

bien y auspicioso usándolo, hecho de 27 hierbas Kusha anudado con Venyagra granthi. 

Aquí adora el Adhara Shakti, Prakriti, Kurma, Shesha, Kshama, Sudhasindhu, 

Manimandala, Kalpa vriksha e Ishta Devata y la Pitha. (Durga Devi yoga pithaya namah). 

Luego toma una Kumbha de una pieza (jarra de agua) sin defectos, la lava por dentro con 

Phat Mantra y la rodea tres veces con el cordón rojo simbolizando las tres Gunas. 

Coloca dentro de esta jarra las Nava Ratna (nueve joyas) con Kurcha y adorándolas con 

esencias y flores las pone en la jarra repitiendo el Pranava, y las ubica en el Pitha (asiento). 

Luego considera la Pitha y la Kumbha (jarra de agua) como una y la misma y vierte 

agua de las Tirthas, repitiendo en orden inverso el Matrika Varnas (de Ksha a Ka) y 

completándolo, pensando en el Ishta Deva y repitiendo el mantra básico, pone las frescas y 

nuevas ramitas (Pallavas) de árbol Ashvattha, Panasa y mango, etc., en la jarra y cubre su 

boca y coloca en la jarra frutas, arroz y chashaka (miel) y las envuelve con dos prendas rojas. 

Luego realiza el Prana - Prathishtha e invoca al espíritu de la Devi por medio del 

Pranasthapana Mantra y muestra los Mudras, Avahana, etc., y así complace a la Devi. Luego 

realiza el Shodashopachara Puja de la Devi luego de meditar en Parameshvari de acuerdo a 

las regulaciones del Kalpa.  

Primero ofrece la "bienvenida" enfrente de la Devi luego ofrece debidamente el Padya, 

Arghya, agua Achamaniya, Madhuparka, aceites, etc., para el baño. 

Después ofrece finas prendas de seda roja y varias joyas, ornamentos; repitiendo las 

sílabas Matrika electrificadas con el Deya Mantra, adorando todo el cuerpo de la Devi con 

esencias y flores. 

Luego ofrece a la Devi la dulce esencia mezcla de Kalaguru con alcanfor y pasta de 

sándalo Kashniri mezclada con Kasturi y diferentes flores de agradable aroma, como por 

ejemplo, las flores Kunda, etc. 

Después ofrece el Dhupa preparado con Aguru, Guggula, Ushira, pasta de sándalo, 

azúcar y miel, y tiene por sabido que el Dhupa complace mucho a la Devi. 

Luego ofrece varias luces y ofrendas de frutas, vegetales y alimentos. 

Hace hincapié en rociar todo con el agua Kosha, así purifica, antes de ello la ofrece a 

la Devi. 

Luego completa el Anga Pusha y el Avarana Puja de la Devi, luego realiza la 

responsabilidad de Vaishvadeva.  



 

 59 

Sobre el lado derecho de la Devi erige un altar (sthandila) cuadrado de un metro ochenta 

e instala allí el Agni (Fuego). 

Allí invoca a la Deidad, pensando en Su forma y adorándola con esencias y flores. 

Luego con el Vyahriti Mantra con Svaha prefijado y Mula (Deya) Mantra realiza la 

ceremonia Homa con oblaciones, charu y ghee, veinticinco veces. 

Luego realiza Homa nuevamente con Vyahriti. Luego adora a la Devi con esencias, 

etc., y considera a la Devi y al Pitha Devata como una y la misma. 

Después despide  al (visarjana) el Agni (Fuego). Ofrece valis (sacrificios) alrededor de 

todos los Parshvadas de la Devi con el charu remanente de la Homa. 

Ahora adora nuevamente a la Devi con 5 ofrendas y ofrece betel, sombrilla, chamara y 

otras y repite el Mula Mantra mil veces. 

Después de finalizar el Japam, coloca Karkari (una jarra de agua con pequeños agujeros 

en el fondo, como en un tamiz) el arroz en la esquina noreste e invoca allí a la Devi y la 

adora. Pronunciando el mantra "Raksha Raksha" humedece el lugar con agua que sale de 

Karkari y repite el Phat mantra. 

Luego adora nuevamente a la Devi, coloca Karkari en la posición apropiada. 

Así el Guru finaliza la ceremonia Adhivasa (precedente), toma su comida con el 

discípulo y esa noche duerme en el altar. 

 

Oh Narada!  

Ahora describo brevemente acerca del Homa Kunda (un agujero circular en el suelo 

consagrado a la Deidad) y la ceremonia Samskara del Sthandila (el altar de sacrificio). 

Pronunciando, primero, el Mula Mantra, ve, fija la mirada en el Kunda; luego lo rocía con 

agua y Phat mantra y aleja los malos espíritus de ahí. 

Luego con el mantra "Hum" lo rocía nuevamente con agua. Luego traza en su interior 

tres líneas Pragagra y Udagagra (en los costados este y norte). 

Rociándolo con agua y el Pranava, adorando dentro del Pitha, pronunciando los mantras 

de Adhara Saktaye namah a Amuka Devi Yoga Pithaya namah. Invoca, en ese Pitha, al 

Altísimo, que es Shiva, Shiva con toda la unidad del corazón y adorándola con esencias y 

ofrendas. 

Luego imagina por un momento a la Devi tomando un baño y como una con Shánkara. 

Luego trae fuego en una vasija y tomando una pequeña pieza ardiente de la misma, la lanza 

en la  esquina sudoeste. 

Luego purificándolo con la mirada y dejando las porciones de Kravyadah, imparte el 

Chaitanya por medio del "Ram," el Vahnivija repite "Om" sobre el 7 veces. 

Muestra luego el Dhenumudra y lo protege con Phat Kara y lo cubre, pone un velo, con 

el mantra "Hum."  

Luego gira el fuego, lo adora con pasta de sándalo, etc., tres veces sobre el Kunda y 

con ambas rodillas en el suelo y repitiendo el Pranava, considera el Agni como el Virya de 

Shiva y lo lanza sobre el Yoni de la Devi en el Pitha. 

Luego ofrece Achamana, etc., al Deva y a la Devi y reverencia. 

Luego enciende la llama con el mantra "Chit Pingala Hana Hana Daha Daha Pacha 

Pacha Sarvajña Jñapaya Svaha" 

Después pronuncia el Stotra al Agni Deva con gran amor, repitiendo el mantra "Agnim 

Prajvalitam vande Jatavedam Hutashanam suvarna varnamamalam samiddham 

visvatomukham."  



 

 60 

Luego realiza el Shadamganyasa al Agni Deva "Om Sahasrarchchishe namah, Om 

Svasti Purnaya Svaha," "Om Uttishtha Purushaya vasat," "Om Dhuma vyapine Hum Om 

Sapta Jihvaya vausat" "Om Dhanur dharaya Phat."  

Repitiendo los 6 mantras anteriores, realiza el Nyasa sobre el corazón, etc., los 6 

lugares.  

Ahora medita en el Agni como de color dorado, con 3 ojos, sentado en un loto y 

sosteniendo en Sus 4 manos los signos de conceder bendiciones, Shakti, Svastika y la señal 

de "no temas"; también medita sobre Agni, como el asiento de la fortuna mas grande. 

Luego humedece el Kunda sobre la parte superior del cinturón (mekhala) con agua. 

Luego esparce la hierba Kusha alrededor y dibuja el Agni Yantra sobre ella, por 

ejemplo, triángulo, hexágono, círculo, figura de 8 pétalos y Bhupura; es preferible tener este 

dibujo antes del Agnisthapana. 

Ahora medita en esta solamente. 

Luego, dentro del Yantra, recita "Vaishvanara Jataveda Lohitaksha sarvakarmani 

Sadhaya Svaha" y adora a Agni. 

Luego reverencia en el centro y en las esquinas del hexágono reverencia el Saptajihva 

(siete lenguas Hiranya, Gagana, Rakta, Krishna, Suprabha, Bahurupta, Atiraktika y luego 

reverencia dentro del pericarpio del loto a los Anga Devatas. 

Después recita los siguientes mantras dentro de los 8 pétalos: 

 

"Om Agnaye Jatavedase namah" 

"Om Agnaye Saptajihvaya namah"  

"Om Agnaye Havyavahanaya namah"  

"Om Agnaye Ashvodarajaya namah" 

"Om Agnaye Vaishvanaraya namah" 

"Om Agnaye Kaumara tejase namah" 

"Om Agnaye Vishvamukhaya namah" 

"Om Agnaye Devamukhaya namah"  

 

y considerando las formas de sostener a Shakti y Svastik, adorándolas. 

Luego considera a Indra y a los otros Lokapalas (Regentes de los diferentes cuartos) 

ubicados en el este, sudeste, y así sucesivamente junto con sus armas, el trueno y las otras 

armas y de esta forma los reverencia. 

Oh Narada! 

Luego purifica el cucharón de sacrificio, etc., sruk, sruva, etc., y ghee; después, 

tomando ghee con el sruva, sigue con la ceremonia Homa. 

Divide el ghee de la Ajyasthali (la vasija en la cual se mantiene el ghee para los 

propósitos del Homa) en tres partes: toma ghee del  lado derecho y diciendo "Om Agnaye 

Svaha" ofrece oblaciones sobre el ojo derecho de Agni; toma ghee del  lado izquierdo y 

diciendo "Om Somaye Svaha" ofrece oblaciones sobre el ojo izquierdo de Agni; toma ghee 

del centro y diciendo "Om Agnishomabhyam Svaha" ofrece oblaciones sobre el ojo central 

de Agni. 

Nuevamente toma ghee del  lado derecho y diciendo "Om Agnaye Svishtakrite Svaha" 

ofrece oblaciones a la boca de Agni. Luego el devoto repite "Om Bhuh Svaha" Om Bhuvah 

Svaha" "Om Svah Svaha" y ofrece tres veces las oblaciones; luego ofrece oblaciones tres 

veces con el Agni mantra. 



 

 61 

Después de esto, Oh Muni! por impregnación y cada uno de los diez Samskaras, 

ceremonia natal, tonsura, etc., repite el Pranava Mantra y ofrece las 8 oblaciones de ghee en 

cada ocasión. 

Ahora escucha los diez Samskaras: 

 

(1) impregnación,  

(2) Pumsavan (una ceremonia que se realiza tan pronto como una mujer percibe 

que el feto esta presto),  

(3) Simantonnayana (una ceremonia observada por mujeres en el cuarto sexto u 

octavo mes de embarazo),  

(4) Jata Karma (ceremonia en el nacimiento de un niño),  

(5) Namakarana (nombrar a un niño),  

(6) Nishkramana (una ceremonia realizada cuando un recién nacido es sacado 

de la casa por primera vez al aire libre (usualmente en el cuarto mes), 

(7) Annaprashana (cuando se pone el arroz en la boca del niño),  

(8) Chudakarana (la ceremonia de la primera tonsura),  

(9) Upanayana (sosteniendo el cordón del sacrificio), 

(10) Godana y Udvaha (regalo de vacas y matrimonio).  

 

Estos están establecidos en los Vedas. 

Luego reverencia a Shiva Parvati, el Padre y la Madre de Agni y los 

despide.  

Luego en nombre de Agni, ofrece cinco Samidhas (combustible) 

remojadas en ghee y ofrece una oblación de ghee a cada uno de los Avarana 

Devatas. 

Luego toma el ghee con el Sruk y cubriéndolo con el Sruva, ofrece diez oblaciones a 

Agni y Maha Ganesha con mantras terminados en Vaushat.  

 

Los Maha Ganesha mantras son los siguientes: 

 

(1)  Om Om Svaha,  

(2)  Om Shrim Svaha, 

(3)  Om Shrim Hrim Svaha,  

(4)  Om Shrim Hrim Klim Svaha, 

(5)  Om Shrim Hrim Klim Glaum Svaha,  

(6)  Om Shrim Hrim Klim Glaum Gam Svaha,  

(7)  Om Shrim Hrim Klim Glaum ityantah Gam Ganapataye Svaha,  

(8)  Om Vara Varada ityantah Svaha,  

(9)  Sarvajanam me Vasham ityanto Svaha, y  

(10) Anaya Svaha ityantah. 

 

Luego realiza en el Agni el Pitha Puja y medita en el Deya Ishtadeva y lo reverencia. 

Luego ofrece 21 oblaciones a su cara, repitiendo el Mula Mantra. 

Luego reflexiona en eso y Agni Deva como uno y el mismo, y luego nuevamente como 

uno con Atman. 



 

 62 

Luego ofrece oblaciones a cada uno de los Shadamga Devatas en forma separada. 

Luego busca los Nadis (venas) de Vahni e Ishta Deva y ofrece 21 oblaciones. 

Luego ofrece oblaciones a los dos Devas en forma separada.  

Después ofrece 1.008 oblaciones al Ishta Deva con Til remojado en ghee o con los 

materiales enumerados en el Kalpa. Oh Muni! 

Así finaliza la ceremonia Homa, considera que el Ishta Deva (la Devi), Agni y las 

Deidades Avarana están todos complacidos. 

Luego por orden del Guru, el discípulo toma su baño y realiza su Sandhya, etc., se pone 

ropas nuevas (ropas y chadar) y ornamentos dorados. 

Luego viene al Kunda con Kamandalu en su mano y con un corazón puro. 

Se inclina ante los mayores y superiores en la asamblea y toma asiento en Asana. 

Sri Guru Deva luego debe mirar al discípulo con ojos amables y piensa el Chaitanya 

del discípulo dentro de su propio (el del Guru) cuerpo. 

Luego el Guru Deva debe realizar el Homa y mirar al discípulo con contemplación 

divina, de modo que el discípulo se vuelva puro de corazón y sea capaz de obtener los favores 

de los Devas. 

Así el Guru debe purificar todos los Adhvas (los pasajes) del cuerpo del discípulo. 

Luego el Guru toca respectivamente los pies, órgano generativo, ombligo, corazón, 

frente y la cabeza del discípulo con Kurcha (un manojo de hierba Kusha) y Til remojado en 

ghee en su mano izquierda y ofrece con cada toque 8 oblaciones, repitiendo el mantra "Om 

adya Sishyaya Kaladhvanam Shodhayami Svaha" etc. 

Así el Guru debe purificar en los pies (Kaladhva), en el órgano generativo (Tattvadha), 

en el ombligo (Bhuvanadhva), en el corazón (Varnadhva), en la frente (Padadhva) y sobre la 

cabeza (Mantradhva), los 6 Adhvas y piensa que todos ellos se disuelven en Brahma 

(Brahmalina). 

Luego, nuevamente, el Guru debe pensar en todos ellos como que renacen de Brahma 

y transfiere el Chaitanya del discípulo que estaba en él al discípulo. 

Luego el Guru debe ofrecer Purnahuti y considerar al Ishta Devata, ubicado en el fuego 

por el visarjana mantra a los propósitos del Homa como dentro de la jarra de agua. 

Realiza nuevamente el Vyarhiti Homa y ofrece todas las Amgahutis (oblaciones a todos 

los miembros) del fuego y deja partir al fuego retirando la Deidad de la jarra, introduciéndola 

en su propio cuerpo. 

Pronunciando luego el Vausat Mantra debe atar los ojos del discípulo con un pedazo de 

tela y debe traer al discípulo del Kunda al mandala y hacer que el discípulo ofrezca puspanjali 

(flores en su palma) al Ishta Deva. 

Luego debe retirar el vendaje o pieza de tela de sus ojos y pedirle que tome asiento en 

la posición Kusasana. 

Así el Guru, luego de haber purificado los elementos del cuerpo del discípulo y 

realizado el Nyasa del Deya Mantra, debe hacer que el discípulo se siente en otro mandala. 

Luego debe tocar la cabeza del discípulo con las ramas (Pallavas) del Kunda, repetir el 

Matrika Mantra y hacer que tome un baño con agua de la jarra que es considerada como el 

asiento del Ishta Deva. 

Luego, para protección del discípulo, debe rociarlo (abhisheka) con el agua de la vasija 

Vardhani que ya se había ubicado en la esquina noreste. 

Luego el discípulo debe pararse y ponerse un par de ropas nuevas, embadurnar todo su 

cuerpo con cenizas y sentarse cerca del Guru. 



 

 63 

Después el misericordioso Guru debe considerar que la Shiva Shakti se ha desvanecido 

ahora de su propio cuerpo y que la Fuerza Divina, la Devi, ha entrado en el cuerpo del 

discípulo, o sea, cargo al discípulo con el pase. 

Pensando ahora que el discípulo y el Devata son uno y lo mismo, el Guru debe ahora 

reverenciar al discípulo con flores y esencias. 

Entonces el Guru debe ubicar su mano derecha sobre la cabeza del discípulo y repetir 

claramente en su oído derecho el Maha Mantra de la Maha Devi. 

El discípulo repite también 108 veces y cae postrado en el piso ante el Guru y así se 

inclina ante el Guru, a quien el discípulo ahora piensa como la encarnación del Devata. 

El discípulo, el devoto del Guru, debe ahora dar como Dakshina toda su riqueza y 

prosperidad de toda la vida al Guru. 

Luego debe dar Dakshina a los sacerdotes y hacer caridades a las vírgenes, los 

Brahmanas, el pobre y el desamparado y los huérfanos, no debe ser miserable de ninguna 

forma en el desembolso.  

Oh Narada! De esta manera el discípulo debe considerarse bendecido y diariamente 

debe permanecer comprometido en la repetición del Maha Mantra. 

Así te he descripto el mas excelente Diksha. 

Piensa en todo esto. 

Siempre debes comprometerte en la adoración de los pies de loto de la Gran Devi. 

No hay Dharma mas elevado que este en el mundo para los Brahmanas.  

Los seguidores de los Vedas deben impartir este Mantra de acuerdo a las reglas 

establecidas en sus respectivos Grihya Sutras; y los Tantrikas también deben hacer lo mismo 

a su propios Tantras. 

El Vaidiks no debe seguir las reglas del Tantra y el Tantriks no debe seguir las reglas 

Vaidik. 

Así dicen todos los Shastras. 

Y esta es la doctrina Sanathan. 

Narayana dijo: 

Oh Narada! He descripto todo acerca del Diksha común que me preguntaste.  

Ahora la esencia en resumen es esta que tú debes mantener siempre incorporada en la 

adoración de la Para Shakti, la fuerza mas elevada, la Maha Devi. 

Que mas decir sobre esto que me produce el mas elevado placer y Nirvana, la paz, que 

traspasa todo entendimiento, de mi adoración diaria como es debido a los Pies de Loto. 

Vedavyasa dijo: 

Oh Maharaja! Oh Janamejayan! Luego de haber dicho este Dikshatattva, el mas elevado 

Yogui Bhagavan Narayana, meditado por los Yoguis, cerró su ojos y entró en Samadhi, en 

la meditación de los Pies de Loto de la Devi. 

Conociendo este elevado Tattva, Narada, el jefe de los Rishis, se inclinó ante los pies 

del  Gran Guru Narayana y se retiro inmediatamente a realizar el tapasya de modo que el 

también pudiera ver a la Maha Devi. 

 

 

Aquí termina el Séptimo Capítulo del Libro XII sobre el Dikshavidhi o 

sobre las reglas de iniciación en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam 

de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa. 



 

 64 

 

 

CAPÍTULO VIII 

 

Janamejaya le dijo a Veda Vyasa:  

Oh Bhagavan! Tú eres el conocedor de todos Dharmas y eres el jefe, la corona de los 

Pundits, que conoce todos los Shastras. 

Ahora te pregunto como es que el dos veces nacido ha cesado de adorar a la Shakti mas 

elevada, el Gayatri y adoran ahora a otros Devatas, sobre la cara de las distintas ordenes en 

los Shrutis, que el adorar a Gayatri es Nitya, que es, que debe ser hecha diariamente en todo 

momento, especialmente durante los tres momentos Sandhya, por todos los que son dos veces 

nacidos? 

En este mundo algunos son devotos de Vishnu, algunos seguidores de Ganapati, 

algunos siguen las doctrinas que prevalecen en China; algunos son seguidores de Buddha o 

Charvaka; algunos de ellos visten nuevamente las cortezas de los arboles y otros vagan 

desnudos. 

Así también varias personas son vistas sin tener una señal de fe en los Vedas. 

Oh Brahmana! Cuál es la verdadera causa que subyace secretamente aquí en esto! 

Menciona amablemente esto para mi. 

Nuevamente son vistos muchos hombres, bien versados en varias lógicas y metafísicas, 

nuestros licenciados y doctores pero entonces, nuevamente, no tienen fe en los Vedas. Cómo 

es esto?  

Nadie quiere nada para si mismo que sea ominoso en forma consciente. Pero como 

puede ser que los tan llamados hombres sabios están completamente conscientes y aun así 

carecen maravillosamente de alguna señal de fe en los Vedas? 

Menciona amablemente esta causa subyacente, Oh Tu! El primer conocedor de los 

Vedas! 

Además aquí hay otra cuestión: Tu has descripto previamente las glorias de Manidvipa, 

el mejor y mas elevado lugar de la Devi. Ahora quiero escuchar como es este Dvipa, mas 

grande que lo grande.  

Complace a este sirviente tuyo describiendo esto. Si el Guru esta complacido, revela 

incluso el mas grande y mas elevado secreto esotérico al discípulo. 

Suta dijo: Escuchando las palabras del rey Janamejaya, Bhagavan Veda Vyasa 

comenzó a contestar las preguntas en el debido orden. 

El oír esto incrementa la fe del dos veces nacido en los Vedas. 

Vyasa dijo: 

Bien ha sido preguntado por ti, Oh Rey! a su debido tiempo y en el momento apropiado. 

Eres inteligente y parece que tienes fe en los Vedas. 

Ahora respondo. Escucha. 

En la antigüedad, los Asuras, enloquecieron por orgullo, pelearon contra los Devas por 

100 años. La guerra fue extraordinaria y remarcable.  

En esta gran guerra varias armas fueron utilizadas, variadas con numerosas Mayas o 

ingeniosos dispositivos. Tendía a destruir todo el mundo. 

Por la misericordia de la mas elevada y mas grande Shakti, Los Daityas fueron 

superados por los Devas en esta gran guerra. Y ellos abandonaron los Cielos y la Tierra y se 

fueron a regiones inferiores, el Patala. 



 

 65 

Los Devas estaban todos deleitados y comenzaron a morar en sus propias hazañas y se 

volvieron orgullosos. Comenzaron a decir: "Por que la victoria no será nuestra. Por que 

nuestras glorias no son grandes?  

Somos por lejos los mejores! 

Donde están los Daityas?  

Son demonios, sin poder. Donde están la causas de la creación, preservación y 

transformación. Somos todos gloriosos! Oh! Que puede ser dicho ante nosotros en favor de 

los Asuras, los demonios?  

De esta manera, no conociendo la Shakti mas elevada, los Devas fueron engañados. 

En este momento, viendo este aprieto de los Devas, la Madre del Mundo se apiadó de 

los Devas y, en favor de ellos, Oh Rey! apareció ante ellos en la forma de la mas adorada, la 

Gran Luz Sagrada. Resplandecía como diez millones de Soles, y refrescante también como 

diez millones de Lunas. 

Era brillante y deslumbrante como diez millones de relámpagos centelleantes, sin 

manos ni pies, y extremadamente hermosa! Esto nunca había sido visto anteriormente! 

Viendo esta Extraordinaria, Hermosa Luz Amada, los Devas fueron tomados por 

sorpresa; hablaron entre ellos, de esta manera: "Que es esto! Que es esto!" Es este el trabajo 

de los Daityas o alguna otra gran Maya (magia) jugada por ellos o este es el trabajo de otro 

creando la sorpresa de los Devas! 

Oh Rey! Luego se reunieron y decidieron acercarse hacia esa Adorable Luz y 

preguntarle que era.  

Luego, determinarían su fuerza y decidirían que hacer después. De esta manera, 

llegando a esta conclusión final, Indra llamó a Agni y dijo: O Agni! Tú eres el vocero de los 

Devas.  Por consiguiente, puedes ir primero y verificar que es esta Luz? 

Escuchando así las palabras de Indra, Agni, regocijado por su propio valor, partió 

inmediatamente del lugar y fue hacia esta Luz.  

Viendo que Agni venía, la Luz se dirigió hacia el de esta manera: 

Quien eres? Cuál es tu fuerza? Manifiesta esto ante Mí." 

A esto Agni respondió:  

"Soy Agni. Todos los yajñas, decretados en los Vedas son realizados a través mío. El 

poder de quemar todo en este universo reside en mi." 

Entonces esa adorable Luz recogió una insignificante hierba y dijo: 

Oh Agni! Si tu puedes quemar todo en este universo, entonces puedes quemar esta paja 

insignificante." 

Agni hizo su mejor esfuerzo por quemar la paja pero no pudo hacerlo. 

Se avergonzó y rápidamente volvió con los Devas. Interrogado por los Devas, Agni les 

contó todo y dijo: Oh Devas! Sepan que en verdad el orgullo abrigado por nosotros de que 

somos supremos es completamente falso." 

Indra luego indagó a Vayú (viento) y dijo: "Oh Vayú! Tú moras en el universo, por 

completo; por tus esfuerzos, todo esta en movimiento; por lo tanto tu eres el Prana de todo; 

es posible que todas las fuerzas estén concentradas dentro tuyo.  

Ve y verifica que es esta Luz. Realmente no veo otra persona aquí mas que tu que pueda 

verificar esta gran Luz adorable. 

Escuchando estas encomiables palabras de Indra, Vayú se sintió regocijado y fue de 

una vez a ese lugar donde estaba esa Luz.  

Viendo esto Vayú, la Luz, la Yaksha, (Semi Dios) el espíritu le pregunto en lenguaje 

amable. 



 

 66 

Quien eres?  

Que fuerza hay en ti? 

Expresa todo esto hacia mi."  

En ese momento, Vayú le dijo en forma arrogante: "Soy Matarisvan, Soy Vayú; sobre 

mi fuerza, puedo mover cualquier cosa y sostener todo. Es a través de mi fuerza que este 

universo es, y esta vivo y activo con movimientos y trabajos. 

Esa Elevada Masa de Luz luego replicó: 

Oh Vayú! Mueve esta paja que esta debajo de ti y si no puedes, abandona tu orgullo y 

vuelve avergonzado con Indra." 

En ese momento Vayú probó todo su poder pero,  que pena! No pudo mover la paja ni 

un poquito de ese lugar! 

Vayú entonces abandonó su orgullo y regresó con los Devas y les contó todo acerca de 

la Yaksha (una suerte de Semi Diosa; un espíritu) Oh Devas Nuestro orgullo es en vano, de 

ninguna forma somos capaces de verificar la naturaleza de la Luz. Parece que esa Luz 

sagrada, adorada por todos, es extraordinaria. Luego todos los Devas hablaron al unísono a 

Indra: 

"Ya que Tu eres el Rey de los Devas, es mejor que tu mismo averigües la realidad de 

su naturaleza." 

Indra, entonces, con gran orgullo, fue el mismo a la Luz; La Luz, también, comenzó a 

desaparecer gradualmente del lugar, y finalmente se desvaneció de la vista de Indra. Cuando 

Indra notó que ni siquiera podía hablarle a Esa Luz, sufrió un gran bochorno y comenzó a 

concebir su propia insignificancia. Pensó esto: 

"No volveré con los Devas. Que les diré? 

Nunca les revelaré mi inferioridad; Es mejor morir que hacer esto. Nuestro propio honor 

es el único tesoro de lo grande e ilustre. 

Si el honor se va, que propósito tiene entonces el vivir?  

Oh Rey! Luego Indra, el Señor de los Devas, abandonó su orgullo y tomó refugio en 

Esa Gran Luz que a la vista, era larga, de un glorioso carácter. 

En este momento, una voz celestial fue escuchada desde los Cielos:  

“Oh Indra! Ve ahora y realiza el Japam, la recitación del Maya Bija Mantra, el Mantra 

básico de Maya. Luego, todos tus problemas cesarán." 

Escuchando esta voz celestial, Indra comenzó a repetir el Maya Bija, el Mantra Semilla 

de Maya, con extasiada concentración y sin ningún alimento. 

Luego en el noveno día lunar del mes de Chaitra cuando el Sol entró el meridiano, de 

repente apareció en ese lugar una Gran Masa de Luz como la que había sido vista 

anteriormente. 

Indra vio, luego, dentro de la Masa de Luz, una forma de virgen en completa juventud. 

El brillo de Su cuerpo era como el de diez millones de Soles Nacientes; y el color era 

rojo rosado como el de una flor Java completamente abierta.  

Sobre Su frente brillaba el dígito de la Luna; Sus senos estaban llenos, y aunque 

disimulados bajo la ropa, se veían muy hermosos. 

Sostenía un nudo y un aguijón en Sus dos manos y Sus otras dos manos indicaban 

signos de favor y valentía. 

Su cuerpo estaba embellecido con varios ornamentos se veía auspicioso y 

extremadamente amoroso; En ningún lugar se podía ver una mujer hermosa como Ella. 

Era como un Kalpa Vriksha (árbol celestial que cumple todos los deseos); tenía tres 

ojos y Su trenza de pelo estaba rodeada de guirnaldas Malati.  



 

 67 

Era alabada desde los cuatro lados por los cuatro Vedas, encarnados, en sus formas 

respectivas. 

La brillantez de Sus dientes derramaban lustre sobre el suelo como si estuviera 

ornamentado con joyas Padmaraga. 

Su cara se veía sonriente. Su ropa era roja y Su cuerpo estaba cubierto con pasta de 

sándalo. 

Era la causa de todas las causas. Oh! Estaba llena de Misericordia. Oh Rey Janamejaya! 

Así Indra dijo, luego, el Uma Parvati Maheshvari Bhagavati y los pelos de su cuerpo se 

erizaron de éxtasis.  

Sus ojos estaban llenos de lagrimas de amor y profunda devoción e inmediatamente 

cayó postrado ante los Pies de la Devi. Indra le cantó varios himnos y la alabó. 

Se puso muy contento y le preguntó "Oh Hermosa! Tu eres esa Gran Masa de Luz? Si 

es así, establece amablemente la causa de Tu aparición."  

Oh Rey! Escucha esto, la Bhagavati replicó. 

Esta mi Forma es Brahma, la Causa de todas las causas, el Asiento de Maya, el Testigo 

de todo, infalible y libre de todo defecto o imperfección. 

Lo que todos los Vedas y Upanishads tratan de establecer, lo que puede ser obtenido, 

como es declarado por todas las reglas de austeridad, y por lo cual los Brahmanas practican 

Brahmacharyan, Soy todo eso. 

Te he contado acerca de ese Brahma, de la naturaleza de la Gran Luz Sagrada. Los 

sabios declaran que ese Brahman es revelado por "Om" y "Hrim", las dos Bijas (sílabas 

místicas) que son mis dos primeros y principales Mantras en donde me mantengo oculto. 

He creado este universo con Mis dos partes (en Mis dos aspectos); Por lo tanto mis Bija 

mantras son dos. "Om" Bija es denominado como Sat – Chit - Ananda (existencia eterna, 

inteligencia y bienaventuranza) y "Hrim" Bija es Maya Prakriti, la Conciencia 

Indiferenciada, manifestada.  

Ten es cuenta entonces, que Maya es la Mas Elevada Shakti y conóceme como esa 

Diosa Omnipresente en este momento revelada ante tus ojos, Como la luz de la Luna  no se 

diferencia de la Luna, de esta manera Maya Shakti en el estado de equilibrio no se diferencia 

de Mi. El hombre poderoso y el poder que esgrime no son diferentes. 

Realmente son uno y lo mismo. Durante el Pralaya (el Gran periodo de Latencia), esta 

Maya yace latente en Mi, sin que haya ninguna diferencia. 

Nuevamente en el momento de la creación, esta Maya aparece como la fortificación de 

los Karmas de los Jivas. 

Cuando esta Maya es potencial y existe latente en Mi, cuando Maya es Antarmukhi, es 

llamada inmanifestada y cuando la Maya se vuelve kinética, cuando la Maya es Bahirmukhi, 

cuando Ella esta en un estado kinético activo, se dice que esta manifestada.  

No hay origen o comienzo de esta Maya. Maya es de la naturaleza de Brahma en un 

estado de equilibrio. 

Pero, durante el comienzo de la creación, Su forma consistente de las diferentes Gunas 

aparece, cuando Maya es Bahir Mukhi, Ella se vuelve Tamas, en Su estado Inmanifestado. 

Oh Indra! Por esta razón su estado de abstracción, y se vuelve introspectivo, este es su estado 

Antharmukhi; es conocida como Maya y externamente se ve en Su estado Bahirmukhi; es 

denominada por Tamas y las otras Gunas. 

De esto viene Sattva, luego Rajas y Brahma, Vishnu y Maheshvara son de la naturaleza 

de las tres Gunas. 



 

 68 

En Brahma prepondera el Rajo Guna; en Vishnu, prepondera la Sattva Guna y en 

Maheshvara, la Causa de todas las causas, se dice que reside el Tamo Guna.  

Brahma es conocido como del Cuerpo Denso; Vishnu es conocido como del Cuerpo 

Sutil; y Rudra es conocido como del Cuerpo Causal y Yo Soy conocida como Turiya, que 

trasciende todas las Gunas. 

Esta Mi Forma de Turiya es llamada el estado de equilibrio de las tres Gunas. 

Es el controlador interno de todo. Mas allá de esto Mi otro estado es llamado el Brahma 

sin Forma (Brahman sin Formas).  

Date cuenta, realmente, que Mis Formas son dos, con y sin atributos (Saguna y 

Nirguna). Eso que esta mas allá de Maya y de las cualidades Mayicas es llamado Nirguna 

(sin atributos Prakríticos) y lo que esta dentro de Maya es llamado Saguna.  

Oh Indra! Luego de crear este universo, ingreso dentro de eso como el Controlador 

Interno de todo y eso es lo que impulsa todos los Jivas siempre a sus apropiados esfuerzos y 

acciones. Ten en cuenta realmente, que eso Soy Yo, lo que interconecta Brahma, Vishnu y 

Rudra, las causas de los diferentes trabajos de creación, preservación y destrucción de este 

universo; (Ellos realizan Sus funciones a Mi orden).  

Por medio del terror a Mi el viento sopla; Por Mi terror, el Sol se mueve en el cielo; 

Por Mi terror, Indra, Agni y Yama realizan Sus respectivos deberes. Soy el mejor y superior 

a todos. todos me temen. 

A través de Mi gracia Tu has obtenido la victoria en la batalla. 

Date cuenta realmente, que Yo Soy eso que los hace danzar como inertes muñecos de 

madera como Mi mero instrumento. 

Ustedes son meramente Mis funciones.  

Soy la Totalidad Integra.  

A veces les doy la victoria y a veces victoria a los Daityas; Si, hago todo como es Mi 

voluntad, manteniendo mi debida independencia y, de acuerdo a los Karmas, con justicia Oh! 

Ustedes, todos, me han olvidado por su orgullo y desvío sin sentido. Han sido arrastrados 

profundamente en una horrenda ilusión por su vano egoísmo. 

Y sepan ahora que para favorecerlos, esta Mi Adorable Luz ha emanado 

repentinamente. Por lo tanto, en adelante, descarten siempre de sus corazones todas sus vanas 

jactancias y vagas charlas incoherentes.  

Tomen refugio completamente en Mi con toda su cabeza, corazón y alma, en Mi forma 

Sat - Chit - Ananda y estén seguros. (a veces los Devas olvidan y por lo tanto caen en 

problemas). 

Vyasa dijo: la Mula Prakriti, la Gran Devi, la Diosa del Universo, desapareció de su 

vista. Los Devas, por otra parte, comenzaron a alabarla inmediatamente, con extasiada 

devoción. Desde ese día, todos los Devas abandonaron su orgullo y se comprometieron en la 

devota adoración de la Devi. 

Adoraron a Gayatri Devi diariamente en los tres momentos Sandhya y realizaron varios 

Yajñas y así reverenciaron a Bhagavati diariamente.  

Así, en la Sathya Yuga, todos se comprometen en la repetición del Gayatri Mantra y 

adorando a la Diosa habitan dentro del Pranava y el Hrinkara. Entonces, ve por ti mismo, que 

la adoración de Vishnu o Shiva o la iniciación en el Vishnu Mantra o en el Shiva Mantra no 

se mencionan en ninguna parte de los Vedas como para ser realizados siempre y para siempre. 

(Son realizados por un periodo y no requieren nada mas cuando los objetivos son cumplidos 

solamente la adoración de Gayatri es siempre obligatoria, para ser realizada en todos los 

momentos que menciona en los Vedas 



 

 69 

Oh Rey! Si un Brahmana no adora a Gayatri, ten por sabido que, entonces, con toda 

seguridad, eso en todo sentido, se asegura descender cada vez mas bajo.  

No hay duda de ello. 

Un Brahmin no debe esperar, nunca, hacer otra cosa; se cumplirán todos sus deseos si 

adora solamente a la Devi Gayatri. (Esta adoración a Gayatri es la mas Elevada, la mas 

Grande y la mas dificultosa de todas las tareas en el universo). 

Si algún devoto de Shiva o Vishnu o de cualquier otra Deidad adora a su Deidad 

deseada sin repetir el Gayatri, se asegura sufrir los tormentos de la interacción de las 

cuestiones materiales. (Aunque desgraciadamente en esta era de Kali Yuga el engaño y la 

ilusión distraen las mentes de la recitación del Gayatri, purificándose unos pocos.)  

Oh Rey! Por esta razón, en esta Sathya Yuga, todos los Brahmanas se mantienen 

completamente comprometidos en la adoración de Gayatri y los Pies de Loto de la Devi 

Bhagavati. 

 

Aquí termina el Octavo Capítulo del Libro XII sobre la apariencia de la 

mas Alta Shakti en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 

versos por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO IX 

 

Vyasa dijo: 

"Oh Rey Janamejaya! Había una vez, a cuenta de un mal giro del destino, (Karma) de 

los seres humanos, Indra no hizo llover sobre esta tierra por 15 años. Debido a la deficiencia 

de lluvia, el hambre se presento en forma horrible; y casi todos los seres perdieron sus vidas. 

Nadie podía contar en cada casa el número de personas muertas. 

Por el hambre la gente empezo a comer caballos; algunos comenzaron a comer osos y 

cerdos, algunos comenzaron a comer los cuerpos muertos mientras otros llevaban adelante 

sus vidas como podian. 

La gente estaba tan angustiada con el hambre que la madre no se contenía en comerse 

a su bebe y el marido no se refrenaba en comer a su esposa. 

Oh Rey! Los Brahmanas luego se unieron despues de la correspondiente discusión, 

llegaron a la conclusión que deberían ir con el hermitaño Gautama quien sería capaz de 

remover su angustia. 

De esta manera todos ellos fueron rapidamente a la ermita del Muni Gautama. 

Comenzaron diciendo: 

"Escuchamos que no hay hambre en la ermita de Gautama. Varias personas han corrido 

hasta allí desde distintos lugares." Así llegando a una conclusión, los Brahmanas fueron al 

Ashram de Gautama con sus vacas, sirvientes y familiares. 

Algunos fueron desde el este, algunos desde el sur, algunos, desde el oeste y algunos 

desde el norte. Así desde varios lugares la gente se agrupó alli. 

Viendo que venian los Brahmanas, el Rishi Gautama se inclino ante ellos y les dio una 

cordial bienvenida y los sirvió con asientos, etc. 

Cuando todos tomaron asiento y se calmaron y aquietaron, Gautama les pregunto sobre 

su bienestar y la causa de su llegada. 



 

 70 

Le describieron todo acerca del terrible hambre y sus propios estados y expresaron su 

profundo pesar. 

Viéndolos tan afligidos, el Muni les dijo que no temieran; él dijo: 

"Hoy soy bendecido con el arribo de grandes ascetas y personas honorables como 

ustedes. Soy su sirviente. Consideren todas mis casas como suyas. Pónganse cómodos. no 

estén inquietos. Cuándo su sirviente esta vivo, que teme hacer su agasajo y a quien le teme? 

Cuándo los deméritos son transformados en buenos méritos por su simple  vista, y cuando 

ustedes han bendecido mi casa con el polvo de sus sagrados pies, entonces quien es mas 

bendecido que yo? 

Oh Vipras! Realicen amablemente sus Sandhyas y Japams y descansen aquí muy 

cómodamente. 

Vyasa dijo: "Oh Rey Janamejaya! De esta manera consolando a los Brahmanas, el Rishi 

Gautama comenzó a adorar a Gayatri Devi con extasiado trance devocional. 

"O Devi Gayatri! Reverencias hacia Ti! Tú eres la Gran Vidya, la Madre de los 

Vedas, mas Elevada que lo mas Elevado; Tú eres Vyahriti representada por el Mantra 

"Om Bhur Bhuvah Svah"; Oh Madre! Tueres el estado de equilibrio, es decir, la 

Turiya; Tú eres la Forma de Hrim; Tu eres Svah y Svadha; Tu concedes los deseos de 

los Bhaktas. Tu eres el testigo de los tres estados, Jagrat (despertar), Svapna 

(ensoñación) y Sushupti (sueño profundo). Tu eres la Turiya y Sat –Chit - Ananda 

Brahma. Oh Devi! Tu resides en la Órbita Solar y apareces como una rubicunda 

muchacha en la mañana, una joven doncella al mediodía y una negra anciana en la 

tarde. Oh Devi! Reverencias hacía Ti! Ahora demuestra favor hacía nosotros en este 

dificil momento de hambre en el que todos los seres estan tan cercanos en el camino de 

la destrucción. 

De esta manera alabó y adoró, la Madre del Mundo apareció y le dio al Rishi una vasija 

(copa) llena hasta el borde por medio de la cual cada uno puede ser alimentado y nutrido. La 

Madre le dijo al Muni: 

"Esta repleta vasija, dada por Mi a ti concederá cualquier cosa que desees." 

Diciendo esto, la Devi Gayatri, Mas Alta que lo Mas Alto, desapareció. 

Luego, de acuerdo al deseo del Muni, salieron de esa copa, montañas de arroz cocido, 

varios curries y golosinas, montones de hierbas y forrajes, ropas de seda, varios ornamentos 

y diversos artículos y vasijas para propósitos de sacrificio. 

De hecho lo que sea que el Muni Gautama deseaba, salía de la rebosante copa, dada por 

la Devi Gayatri.  

Luego el Muni Gautama llamó a los otros Munis que vinieron y les dio riquezas, granos, 

ropas, ornamentos, y los cucharones y cucharas de sacrificio y vacas y bufalos para 

propósitos del sacrificio.  

Los Munis luego se reunieron y realizaron varios Yajñas. Todo el lugar, luego floreció 

y se volvió tan próspero que se veía como un segundo cielo.  

De hecho cualquier cosa buena y hermosa que existe en los Trilokas, todo salía de la 

rebosante copa dada por la Devi Gayatri. 

En este momento los Munis, con pasta de sándalo en todo su cuerpo, y decorados con 

ornamentos muy brillantes se veían como Dioses y sus esposas se veían como diosas. 

Diariamente comenzaron a realizarse utsabs en el Ashram de Gautama. 

En ningún lado fueron vistas enfermedades o pestes y no había ningún temor por estas 

cosas.  

Gradualmente el Ashram extendió sus límites a cien Yojanas (400 millas)  



 

 71 

Escuchando esta grandeza de Gautama, muchas personas vinieron de diferentes 

lugares. 

Y el Muni Gautama, también, les dijo algunas palabras "arrojen el miedo" y 

aliméntenlos. Los Devas, por otro lado, se complacieron mucho por los diferentes Yajnas y 

alabaron la grandeza del Muni. 

A tal punto que el famoso Indra Señor de los Devas, se presento en el medio de la 

asamblea y alabó su grandeza, de esta manera: 

"Este Gautama ha cumplido todos nuestros deseos y realmente se ha vuelto un Kalpa 

Vriksha (árbol celestial que concede todos los deseos). Si este hombre no hubiera hecho tales 

cosas, en ese difícil momento de hambre, no hubiéramos tenido el Havih ofrecido en 

sacrificios y el prospecto de nuestras vidas hubiera estado en riesgo. 

Oh Rey Janamejaya! Así el Muni Gautama alimentó y nutrió por 20 años a todos los 

Munis como sus hijos y ese lugar se volvió reconocido como el centro supremo (el Cuartel 

General) de Gayatri Devi.  

Aun hoy, todos los Munis realizan con devoción los Purascharanams y adoran tres 

veces a la Bhagavati Gayatri Devi. 

Aun hoy, la Devi es vista como una niña en la mañana, como una joven doncella al 

mediodía y como una anciana en la tarde. 

Entonces, una vez, Narada, de la mejor manera, vino ahí tocando su gran laúd y 

cantando en armonía las Mas Altas glorias de Gayatri y se sentó en la asamblea con los 

Munis.  

Viendo la tranquilidad de corazón de Narada, que había arribado, Gautama y los otros 

Munis lo recibieron debidamente y lo adoraron con el Padya y el Arghya. 

En el curso de la conversación comenzó a describir las glorias de Gautama y dijo: 

"Oh el Mejor de los Munis! He escuchado de la boca de Indra, en la asamblea de los 

Devas, tus glorias como tu apoyo y alimentación a los Munis de corazón puro y he venido a 

verte. 

Por la Gracia de Sri Bhagavati Gayatri Devi, tu ahora eres bendecido. 

No hay duda de ello.  

Diciendo esto, el Devarshi Narada entró en el templo de la Devi Gayatri y con los ojos 

deleitados de amor, vio allí a la Devi y ofreció los apropiados himnos de alabanza a Ella y 

luego ascendió a los cielos. 

Aquí, por otra parte, los Brahmanas que fueron alimentados por Gautama, se pusieron 

celosos por tan alto honor ofrecido a Gautama e hicieron su mejor esfuerzo para que ningún 

honor posterior le fuera rendido. 

Luego acordaron no quedarse mas en ese Ashram, cuando la próxima estación de 

cosecha viniera. 

Oh Rey! Pasaron algunos días y cayeron buenas lluvias y había abundancia de cultivos 

en todas partes y el hambre cesó. 

Escuchando esto, todos los Brahmanas unidos, lamentablemente Oh Rey! Maldijeron 

al Rishi Gautama. 

Sus padres y madres son bendecidos para que no alberguen ningún sentimiento de 

celos! Todo esto es un maravilloso juego del poderoso tiempo; no puede ser expresado por 

ninguna persona. 

Oh Rey! Estos Brahmines crearon por Maya, una vaca vieja, que estaba por morir y la 

empujaron al hall de sacrificio del Muni Gautama en el momento de la ceremonia Homa. 



 

 72 

Viendo esta vaca entrando en el cerco donde el Homa estaba siendo realizado, Gautama 

exclamó "Hoom Hoom" cuando la vaca cayó y murió.  

Y los otros Brahmanas instantáneamente gritaron "Miren! Miren! El perverso Gautama 

ha matado a la vaca." 

Viendo este inconcebible evento, Gautama estaba totalmente perplejo y completando 

su ceremonia Homa, entró en Samadhi y comenzó a pensar en la causa de esto.  

Luego, sabiendo que esto había sido preparado por la Maya de los Brahmines, se enojó 

como Rudra en el momento de la disolución; sus ojos estaban enrojecidos y maldijo a los 

Rishis de esta manera: 

"Oh viles Brahmines! Si están dispuestos a causarme una maldad injustamente entonces 

que sean renuentes a meditar y realizar el Japam de la Devi Gayatri, la Madre de los Vedas. 

"Por este acto suyo, nunca estarán deseosos de realizar ningún acto Védico de sacrificio o 

ninguna acción concerniente a ello. 

No hay duda de ello.  

Siempre estarán reacios al Mantra de Shiva o al Tantra de Shiva. 

Siempre estarán reacios a Mula Prakriti Sri Devi, a Su Dhyanam, mantra, cualquier 

conversación relativa a Ella; a la visita de Su lugar o Templo, a hacerle adoración y otras 

ceremonias, a ver el Gran Festival de la Devi, a cantar los nombres y las glorias de la Devi, 

a sentarse ante la Devi y adorarla. 

Oh viles Brahmanas! Siempre estarán adversos a ver los festivales de Shiva, la 

adoración de Shiva, la Rudraksha, las hojas de Bel, y la sagrada Bhashma (cenizas).  

Serán completamente indiferentes a la práctica de las correctas formas de vida como 

están presentadas en los Vedas y en los Smritis, para preservar su buena conducta y observar 

el camino del conocimiento al Advaita Jnanam, para practicar control de los sentidos y 

castidad, para las prácticas diarias de Sandhya Bandanam, para realizar las ceremonias 

Agnihotra, para el estudio de los Vedas de acuerdo al propio Shakha o a los estudios diarios 

relativos como a enseñar dichas cosas o a dar, como presentes, vacas, etc., o a realizar las 

Shraddhas de los padres, etc., o para realizar Krichchra Chandrayana y otras austeridades.  

Oh viles Brahmanas! 

Como están listos para realizar estos actos malignos, tendrán que sufrir por esto el 

desistir de adorar a la Mas Adorable Sri Bhagavati Devi y adorarán a los otros Devas con fe 

y devoción marcarán sus cuerpos con Shamkha, Chakra y otras señales. 

Seguirán los Kapalikas, Bauddha Shastras y otras fracciones. 

Venderán a su padre, madre, hermanos, hermanas, hijos e hijas e incluso también a sus 

esposas! 

Venderán los Vedas, Tirthas, y su  Dharma. No sentirán vergüenza de ninguna clase 

por vender todo esto. 

Ciertamente tendrán fe en las opiniones Kapailka y Bauddha, Pañcharatras y Kama 

Shastras. 

Oh viles Brahmanas! 

No dudarán en ir con su madre, hijas o hermanas y ser siempre libertinos con otras 

esposas y desperdiciar su tiempo en ello. Esto no es solamente para ustedes sino para todas 

las mujeres y hombres que vendrán en sus familias.  

Que Gayatri Devi esté siempre indignada con ustedes y que les permita ir hasta el finas 

de los infiernos Andha Kupa, etc. 



 

 73 

Vyasas dijo: "Oh Janamejaya! De esta manera, tomando el agua que simboliza las 

verdaderas reglas y leyes de la creación y maldiciendo a los Brahmanas, el Muni Gautama 

fue precipitadamente a ver a la Gayatri Devi y al llegar al templo se inclinó ante Ella. 

La Devi también estaba sorprendida al ver sus acciones.  

Oh Rey!  

Aun hoy Sus Pies de Loto se ven igualmente atónitos! 

Entonces Gayatri Devi le dijo a Gautama con asombro: 

"Oh Gautama! El veneno de la serpiente no disminuye si alimentas a las serpientes con 

leche; de modo que nunca prestes atención a estas cosas; los Karmas toman sus giros 

particulares; es difícil decir cuando sucederá que cosa. 

Ahora cálmate. No te disculpes.  

Escuchando estas palabras de la Devi, Gautama se inclinó ante Ella y se fue por 

consiguiente a su propio Ashram. 

Por otra parte, los Brahmanas olvidaron todo lo referente a la maldición de Gautama, 

de los Vedas y del Gayatri Mantra. 

Luego comenzaron a ver este evento como único y extraordinario. 

Todos unidos acto seguido arrepentidos fueron ante Gautama, cayeron postrados a sus 

pies. Pero el no podía decir una palabra de la vergüenza. Solo ellos decían regularmente: 

"Complácete, complácete con nosotros." 

Cuando toda la asamblea de Brahmanas le rogó por favor y gracia, el Muni Gautama 

se apiadó y replicó: 

Mi palabra nunca resultará falsa. 

Tendrán que permanecer en el infierno Kumbhipaka hasta el momento en que Sri 

Krishna tome Su encarnación. 

Luego nacerán en la tierra en la era de Kali Yuga y lo que sea que he pronunciado 

exactamente vendrá dentro de ustedes. 

Y si son enfáticos en evitar mi maldición entonces vayan y adoren los Pies de Loto de 

Sri Gayatri Devi. 

No hay otro remedio. 

Vyasa dijo: 

Así despidiendo a los Brahmanas, Gautama Muni pensó que todo esto ocurrió como 

resultado del Prarabdha Karma y se volvió calmo y sereno. 

Por esta razón, luego que Sri Krishna Maharaja ascendió a los Cielos, cuando comenzó 

la era de Kali, aquellos Brahmanas maldecidos salieron del infierno Kumbhipaka y nacieron 

en esta tierra como Brahmines, carentes de los tres Sandhyas, carentes de la devoción a 

Gayatri, carentes de fe en los Vedas, abocados a las opiniones heréticas y sin disposición a 

realizar Agnihotra y otros sacrificios religiosos y deberes y estaban carentes de Svadha y 

Svaha.  

Olvidaron completamente a la Mula Prakriti Bhagavati Inmanifestada. 

Algunos de ellos comenzaron a marcar en sus cuerpos varios signos 

sectarios, por ejemplo, Taptamudra, etc.; algunos se volvieron Kapa likas; 

algunos se volvieron Kaulas. 

Varios de ellos, aunque instruidos, se volvieron libidinosos y adictos a las esposas de 

otros y se ocuparon en malas y vanas disputas. 

Por esto, seguramente tendrán que volver de nuevo al infierno Kumbhipaka. 

Entonces Oh Rey! 



 

 74 

Adora con todo tu corazón y toda tu alma a Sri Bhagavati Parameshvari Devi.  

La adoración de Vishnu o Shiva suele no ser  constante (para ser realizada a diario); 

Solo la adoración de la Shakti es para ser constantemente realizada.  

Por esta razón quienquiera  que no adore a la Shakti de seguro caerá. 

De esta manera he contestado todas tus preguntas. 

Ahora te describiré el mas alto y hermoso lugar, Manidvipa de la Primordial Fuerza 

Bhagavati, la Liberadora de esta esclavitud del mundo. Escucha. 

 

Aquí termina el noveno capítulo del libro XII sobre la causa del Shraddha en los 

otros Devas además de la Devi Gayatri en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam 

de 18.000 versos por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO X 

 

Vyasa dijo: 

"Oh Rey Janamejaya! Que es conocido en los Shrutis, en el Subala Upanishad, como 

el Sarvaloka sobre el Brahmaloka, que es Manidvipa. 

Aquí reside la Devi. 

Esta región es superior a todas las otras regiones. 

Por eso es llamado "Sarvaloka." 

La Devi construyó su lugar desde tiempos inmemoriales de acuerdo a Su voluntad. 

En el comienzo, la Devi Mula Prakriti Bhagavati construyó este lugar para Su 

residencia, superior a Kailasha; Vaikuntha y Goloka.  

Realmente ningún otro lugar en este universo se puede comparar a el. Por lo tanto es 

llamado Manidvipa o Sarvaloka como superior a todos los Lokas.  

Este Manidvipa esta situado en la cumbre de todas las regiones y  se asemeja a un 

paraguas. Su sombra cae sobre el Brahmanda y destruye los dolores y sufrimientos de este 

mundo. Rodeando a este Manidvipa existe un océano llamado Sudha Samudra, muchos 

yojanas extensos y muchos yojanas profundos. 

Muchas olas se levantan de acuerdo a los vientos. Varios peces, conchas y otros 

animales acuáticos juegan y aquí la playa esta llena de arena clara como gemas.  

Las costas se mantienen siempre frescas por las salpicaduras de las olas de agua que 

golpean la playa. 

Varias embarcaciones embellecen con diferentes agradables banderas se inclinan de 

aquí para allá. 

Diferentes árboles con gemas adornan la playa. 

A través de este océano, hay un cerco de hierro, muy largo y siete yojanas extensas, tan 

alto que bloquea los Cielos. 

Dentro de este muro cercado los guardias militares expertos en la guerra y provistos 

con diferentes armas corren placenteramente de aquí para allá.  

Hay cuatro puertas o entradas; en cada puerta hay cientos de guardias y varias 

muchedumbres de los devotos de la Devi. 

En cualquier momento que algún Deva viene a visitar a la Jagadishvari, sus Vahanas 

(transportadores) y acompañantes son detenidos aquí.  

Oh Rey! 



 

 75 

En este lugar suenan los repiques de las campanas de cientos de carrozas de los Devas 

y los relinchos de sus caballos y los sonidos de sus pezuñas.  

Las Devis caminan por todas partes con báculos en sus manos y dando indicaciones 

particulares a los servidores Devas. 

Este lugar es tan ruidoso que nadie puede oír la palabra del otro. 

Aquí son vistos miles de caballos adornados con arboles de gemas y joyas y tanques 

llenos con abundantes y buenas aguas dulces.  

Oh Rey! 

Luego de este hay un segundo muro cercado, construido de metálico cobre blanco (una 

amalgama de zinc o estaño y cobre); esta tan alto que casi toca los Cielos.  

Es cien veces mas brillante que el muro cercado que lo precede; hay muchas puertas de 

entradas principales y varios arboles aquí. 

Que decir de los arboles que son mas que todos los arboles que se encuentran en este 

universo y siempre tienen flores, frutos y nuevas hojas!  

Todos los lugares están aromatizados con su dulce fragancia! 

Oh Rey! Ahora escucha, en resumen, los nombres de algunos de los arboles que son 

encontrados allí: Panasa, Lodhra, Karnikara, Sinshapa, Deodara, Kanchanara, mango, 

Sumeru, Likucha, Hingula, Ela, Labanga, árbol de fruta Kat, Patala, Muchukunda, Tala, 

Tamala, Sala. Kankola, Nagabhdra, Punnaga, Pilu, Salvaka, Karpura, Ashvakarna, 

Hastikarna, Talaparna, Pomegranate, Ganika, Bandhujiva, Jamvira, Kurandaka, Champeya, 

Bandhujiva, Kanakavriksha, Kalagaru, (usualmente enrollados en todas partes con cobras, 

serpientes negras muy venenosas) Sándalo, árbol Date, Yuthika, Talaparni, Sugercane, árbol 

Kshira. Khadira, Bhallataka, Ruchaka, Kutaja, Árbol Bel y otros, el Talasi, Mallika y otras 

plantas del bosque.  

El lugar esta intercalado con varios bosques y jardines. 

A intervalos hay pozos, tanques, etc., agregando mucho a la belleza del lugar. 

Los cucú están en lo alto de cada árbol y arrullan dulcemente, las abejas están bebiendo 

la miel y están zumbando por todas partes, los árboles emanan jugos y dulces fragancias por 

todas partes. 

Los árboles dan unas lindas sombras frescas.  

Los árboles de todas las estaciones son vistos aquí; en las copas de los mismos están 

sentados pichones, loros, pájaros femeninos de las especies Mayana y otros pájaros de 

diferentes especies.  

Se ven ríos que fluyen a intervalos llevando muchos líquidos jugosos. 

Los flamingos, cisnes y otros animales acuáticos están jugando en ellos. 

La brisa escabulle los perfumes de las flores y los lleva a todas partes. 

Los venados juegan con esta brisa. 

Los locos pavos reales salvajes danzan con locura y todo el lugar se ve muy lindo, 

amoroso y encantador.  

Luego de este cerco Kamsya viene el tercer muro cercado de cobre. 

Es de forma cuadrada y alto como siete yojanas. 

Dentro de este hay bosques de Kalpavrikshas, llevando hojas doradas y flores y frutos 

como gemas. 

Sus perfumes se esparcen a lo largo de diez yojanas y alegran las cosas en todas partes. 

El rey de las estaciones siempre preserva este lugar. 

El asiento del rey esta hecho de flores; bebe la miel de las flores; y, con ojos vibrantes, 

vive siempre aquí con sus dos esposas llamadas Madhu Sri y Madhava Sri. 



 

 76 

Las dos esposas de primavera tienen sus caras siempre sonrientes. Juegan con ramos de 

flores. Este bosque es muy placentero. 

Oh! La miel de las flores se ve aquí en abundancia.  

Los perfumes de las exuberantes flores se esparcen a una distancia de diez yojanas. 

Los Gandharbbas, los músicos, viven aquí con sus esposas. 

Los lugares que rodean esto están llenos de la belleza de la primavera y con el arrullo 

de los cucú.  

No hay duda que este lugar intensifica los deseos de las personas amorosas! 

Oh Rey! 

El que sigue es el muro cercado hecho de plomo. 

Tiene la altura de siete yojanas. Dentro de este cerco esta el jardín del árbol Santanaka. 

La fragancia de sus flores se extiende por diez yajanas. 

Las flores se ven como el oro y siempre están florecientes. Sus frutos son muy dulces. 

Parecen estar impregnados con gotas de néctar. 

En este jardín reside siempre la Estación del Verano con sus dos esposas Shukra Sri y 

Suchi Sri. Los habitantes de este lugar siempre permanecen bajo los árboles; de otra forma 

serán abrasados por los rayos del verano. 

Varios Siddhas y Devas habitan este lugar.  

Las sensuales hembras aquí tienen sus cuerpos ungidos con pasta de sándalo y todos 

embellecidos con guirnaldas de flores y andan con paso majestuoso de aquí para allá con 

abanicos en sus manos.  

Aquí se encuentra agua muy fresca y refrescante. Y debido al calor toda la gente aquí 

utiliza esta agua.  

Luego de este cerco de plomo viene el muro hecho de bronce, el quinto muro cercado. 

Tiene siete yojanas de largo. 

En el centro esta situado el jardín de los árboles de Hari Chandana. Es quien gobierna 

en la estación de lluvias. 

Los relámpagos son sus ojos castaños; las nubes son su armadura, el trueno es su voz y 

el arco iris es su flecha, rodeado por sus huestes hace llover incesantemente. 

Tiene doce esposas: 

 

(1) Nabhah Sri, 

(2) Nabhahsya Sri,  

(3) Svarasya, 

(4) Rasyasalini,  

(5) Amba, 

(6) Dula, 

(7) Niratni, 

(8) Abhramanti,  

(9) Megha Yantika,  

(10) Varshayanti,  

(11) Chivunika y, 

(12) todos los árboles aquí son vistos con hojas nuevas y entrelazados con nuevas    

           enredaderas.  

 

Todo el sitio esta completamente cubierto con frescas hojas verdes y ramitas. 

Los ríos siempre fluyen a pleno y la corriente, en efecto, es fuerte! 



 

 77 

Aquí los tanques están muy sucios como las mentes de las personas mundanas apegados 

a las cosas mundanas. 

Los devotos de la Devi, los Siddhas y los Devas y aquellos que consagraron en algún 

momento de su vida tanques, pozos, y estanques para la satisfacción de los Devas viven aquí 

con sus esposas. 

Oh Rey! 

Luego de este cerco de bronce viene el sexto muro cercado hecho de cinco hierros 

plegados.  

Tiene siete yojanas de largo. En el centro esta situado el jardín de los árboles Mandara. 

Este jardín esta embellecido con diferentes enredaderas, flores y hojas. 

La Estación del Otoño vive aquí con sus dos esposas Ishalakshmi y Urjalakshmi y Él 

es el  soberano. 

Varias personas Siddha viven aquí con sus esposas, bien vestidos. 

Oh Rey! 

Luego de este viene el séptimo muro cercado, con siete yojanas de largo y construido 

en plata. 

En el centro esta situado el jardín de los árboles Parijata. Están llenos de ramos de 

flores. Las fragancias de estos Parijatas se extienden hasta diez yojanas y alegran todas las 

cosas alrededor. 

Aquellos que son Devi Bhaktas y que realizan los trabajos de la Devi son deleitados 

con esta fragancia.  

La Estación Hemanta (rocío) es el regente de este lugar. Vive aquí con sus dos esposas 

Saha Sri y Sahasya Sri y con sus huestes. 

Aquellos que son de naturaleza amorosa se complacen mediante esto. Aquellos que se 

han vuelto perfectos por la realización de las Vratas de la Devi también viven aquí. 

Oh Rey! Cerca de esta plata, viene el octavo muro cercado hecho de oro derretido. 

Es de siete yojanas de largo.  

En el centro esta el jardín de los árboles Kadamba. Los árboles están siempre cubiertos 

con frutas y flores y la miel que emana que emana siempre por todos los costados.  

Los devotos de la Devi siempre beben esta miel y sienten una intensa delicia; la 

Estación del Rocío es el regente de este lugar. 

Reside aquí con sus dos esposas Tapah Sri y Tapasya Sri y sus diferentes huestes, y 

disfruta alegremente varios objetos de esparcimiento. Aquellos que han hecho varios regalos 

para la satisfacción de la Devi, aquellos grandes Siddha Purushas viven aquí con sus esposas 

y parientes muy contentos en diferentes deleites. 

Oh Rey! 

Luego de este dorado muro cercado viene el noveno cerco hecho de Kum Kum rojo 

(azafrán) como gemas Pushparaga. 

El suelo en el interior de este cerco, las zanjas o las cuencas para el agua cavadas 

alrededor de sus raíces están construidas todas de gemas Pushparaga.  

Luego de este muro hay otros muros amurallados construidos  de otras diferentes gemas 

y joyas; los sitios, bosques, árboles, flores, pájaros, ríos, tanques, lotos, mandapas (salones) 

y sus pilares están todos construidos de aquellas gemas respectivamente. Solamente este es 

recordado por aquellos que se acercan y mas cerca del centro es 100.000 veces mas brillante 

que las alejadas de ellos.  



 

 78 

Esta es la regla general observada en la construcción de estos cercos y los artículos 

contenidos ahí. Aquí residen los Regentes de los diferentes lugares, los Dikpalas, 

representando la suma total de los diferentes Dikpalas de cada Brahmanda y sus guardianes.  

En el lado este esta ubicada la ciudad de Amaravati. 

Aquí existen las encumbradas montañas y son vistos diferentes árboles. Indra, el Señor 

de los Devas, vive aquí. Cualquier belleza existe en los Cielos separados en los diferentes 

lugares, mil veces, mas que eso, existen en el Cielo de este Indra cósmico, el de los mil ojos, 

aquí. 

Aquí Indra monta sobre el elefante Airavata, con rayo en su mano, vive con Sachi Devi 

y otras damas inmortales y con las huestes de las fuerzas Deva. 

En la esquina Agni (sudeste) en la ciudad de Agni. Esto representa la suma total de la 

diferentes ciudades de Agni en distintos Brahmandas.  

Aquí reside el Agni Deva muy contento con sus dos esposas Svaha y Svadha y con su 

Vahana y los otros Devas.  

En el sur esta ubicada la ciudad de Yama, el Dios de la Muerte. Aquí vive Dharma Raja 

con una barra en su mano y con Chitragupta y otras diferentes huestes.  

En la esquina sudoeste esta el lugar de los Rakshasas. Aquí reside Nirriti con el hacha 

en su mano y con su esposa y otros Rakshasas. 

 

En el oeste esta la ciudad de Varuna. Aquí Varuna raja reside con su esposa Varuni e 

intoxicado con el trago de miel de Varuni; su arma es el lazo, su Vahama es el rey de los 

peces y sus subditos son los animales acuáticos. 

En la esquina noroeste vive Vayudeva. Aquí vive Pavana Deva con su esposa y con los 

Yogis perfectos en la práctica del Pranayama. Sostiene una bandera en su mano. Su Vahana 

es el venado y su familia consiste de 49 Vayus.  

En el norte residen los Yakshas. El corpulento rey de los Yakshas, Kuvera, vive aquí 

con sus Shaktis Vriddhi y Riddhi, y en posesión de varias gemas y joyas. Sus generales 

Manibhadra, Purnabhadra, Maniman, Manikandhara, Manibhusham, Manisragvi, 

Manikarmukadhari, etc., viven aquí. En la esquina noreste esta situado el Rudra Loka, 

adornado con invaluables gemas. Aquí vive el Rudra Deva. En Su espalda mantiene la funda 

de flechas y sostiene un arco en su mano izquierda. Se ve muy enojado y su ojos están rojos 

de furia. Hay otros Rudras como el con arcos y lanzas y otras armas, rodeándolo. Las caras 

de algunos de ellos están deformadas; algunas ciertamente son muy horribles! sale fuego de 

la boca de algunos otros. Algunos tienen diez manos; otros tienen cien manos y otros tienen 

mil manos; algunos tienen diez pies; algunos tienen diez cabezas mientras que otros tienen 

tres ojos. Aquellos que vagan en los espacios intermedios entre el cielo y la tierra, aquellos 

que se mueven sobre la tierra, o los Rudras mencionados en el Rudradhyaya, todos viven 

aquí.  

Oh Rey! Isana, el Regente del lado noreste vive aquí con Bhadrakali y otros Matriganas, 

con Kotis y Kotis de Rudranis y con Damaris y Vira Bhadras y varias otras Shaktis. En su 

cuello hay una guirnalda de calaveras, en su mano hay un anillo de serpientes; viste una piel 

de tigre; su atuendo superior es una piel de tigre y su cuerpo esta cubierto con las cenizas de 

la muerte. Frecuentemente suena su Damaru; este sonido reverbera en todos lados, emite 

grandes carcajadas llamadas Attahasya, reverberando a través de los cielos. Se mantiene 

siempre rodeado de Pramathas y Bhutas; viven aquí. 

 



 

 79 

Aquí termina el décimo capítulo del Libro XII sobre la descripción del 

Mani Dvipa en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos 

por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO XI 

 

Vyasa dijo: "Oh Rey Janamejaya!  

Después de este muro cercado Pusparaga mani viene el décimo muro cercado, hecho 

de Padmaraga mani, rojo como el Kunkuma rojo y el Sol Naciente. 

Tiene diez yojanas de alto. Todo su suelo, puertas de entrada y templos y enramadas 

son todos de Padmaraga mani. 

Dentro de este residen los 64 Kalas o Sub Shaktis adornados con varios ornamentos y 

sosteniendo armas en sus manos.  

Cada uno de ellos tiene un Loka separado (región) asignado y dentro de este Loka  cada 

uno de ellos ha de conseguir sus propias armas formidables, Vahanas, familias y lideres o 

Gobernadores. 

Oh Rey! Ahora escucha los nombres de los 64 Kalas: 

Pingalakshi, Vishalakshi, Samriddhi, Vriddhi, Shraddha, Svaha, Svadha, Maya, 

Sañgña, Vasundhara, Trilokadhatri, Savitri, Gayatri, Tridasheshvari, Surupa, Bahurupa, 

Skandamata, Achyutapriya, Vimala, Amala, Aruni, Aaruni, Prakriti, Vikriti, Srishti, Sthiti, 

Samrhiti, Sandhya, Mata, Sati, Hamsi, Mardika, Vajrika, Para, Devamata, Bhagavati, 

Devaki, Kamalasana, Trimukhi, Saptamukhi, Surasura vimardini, Lamboshthi, Urdhakeshi, 

Bahusirsha, Vrikodari Ratharekhahvaya, Shashireka, Gaganavega, Pavanavega, 

Bhuvanapala, Madanatura, Ananga, Anangamathana, Anangamekhala, Anangakusuma, 

Visvarupa, Suradika, Kshayamkari, Akshyobhya, Sathyavadini, Bahurupa, Shuchivrata, 

Udara y Vagishi. 

Estos son los 64 Kalas.  

Todos ellos tienen caras luminosas y largas lenguas colgantes. Siempre sale Fuego de 

las caras de todos ellos. Los ojos de todos están rojos de furia. Están pronunciando: 

Beberemos toda el agua y así secaremos todos los océanos; aniquilaremos el fuego, 

detendremos el fluir del aire y así lo controlaremos, hoy devoraremos todo el universo y así 

sucesivamente. Todos ellos tienen arcos y flechas en sus manos; todos están ávidos por 

combatir.  

Los cuatro lados están retumbando con el choque ruidoso de sus dientes. Los cabellos 

en sus cabezas están todos aleonados y parados.  

Cada uno de ellos tiene cien fuerzas Akshauhini a su mando. 

Oh Rey! Que mas decir acerca de esto, que cada uno de ellos tiene el poder de destruir 

un millón de Brahmandas;  y sus cien fuerzas Akshauhini también pueden hacer lo mismo. 

No hay nada que sea imposible para ellos. Lo que no pueden hacer no puede ser 

concebido por la mente ni puede ser pronunciado con palabras.  

Todas las guerras materiales existen dentro de sus cercos. Carrozas, caballos, elefantes, 

armas y fuerzas son todos ilimitados.  

Todas las guerras materiales están listas en todo momento y en abundancia. 

Luego viene el decimoprimer muro cercado construido con Gomedamani. 



 

 80 

Tiene diez Yojanas de alto. Su color es como el brote reciente de la flor Java. 

Todo el suelo, árboles, tanques, caballos, pilares, aves y otras cosas son todas rojas y 

construidas de Gomedamani. 

Aquí viven las 32 Maha Shaktis adornadas con varios ornamentos hechos de 

Gomedamani y provistos con varias armas. 

Siempre están ávidos de combatir. Sus ojos siempre están rojos de furia; Sus rostros 

son como Pishachas y sus manos son como Chakras (discos). "Perfóralo," "golpéalo," 

"córtalo," "despedázalo," "incéndialo," son las palabras que pronuncian constantemente. 

Los habitantes del lugar siempre los adoran. Cada uno de ellos tiene 

diez fuerzas Akshauhini. Estas son desmesuradamente poderosas. Es 

imposible describir eso. 

Parece que cada Shakti puede destruir fácilmente un millón de Brahmandas. 

Innumerables carrozas, elefantes, caballos, etc., y otras Vahanas están aquí. En efecto 

todas las guerras materiales de la Devi Bhagavati son vistas en este cerco Gomedamani. 

Ahora menciono los nombres auspiciosos, destructores de los pecados 

de estas Shaktis: Vidya, Hri, Pushti, Prajña, Sini vali, Kuhu, Rudra, Virya, 

Prabha, Nanda, Poshani, Riddhida, Shubha, Kalaratri, maharatri, Bhadra Kali, 

Kaparddini, Vikriti, Dandi, Mundini, Sendukhanda, Shikhandini, Nishumbha 

shumbha mathani, Mahishasura marddini, Indrani, Rudrani, Shankaradha 

saririni, Nari, Narayani Trishulini, Palini, Ambika y Hladini. (Ver el Dakshina 

Murti Samhita y otros Tantras.) 

No hay chance de que sean vencidos en ningún lado. Por lo tanto si 

todas estas Shaktis se enojan al mismo tiempo, este Brahmanda deja de 

existir. 

Después de este cerco Gomeda viene el cerco hecho de diamantes. 

Tiene diez yojanas de alto; en todos los costados hay puertas de entrada; las 

puertas están abisagradas allí con agradables mecanismos. 

El árbol de los bellos y finísimos diamantes aquí tiene existencia propia. 

Caminos reales, árboles y los espacios para regar sus raíces, tanques, pozos, 

reservas, Saranga y otros instrumentos están todos hechos de diamantes. 

Aquí vive Sri Bhuvaneshvari Devi con sus servidores. 

Todas ellas están orgullosas de su belleza algunas de ellas sostienen 

abanicos en sus manos; algunas están sosteniendo copas para beber agua; 

algunas, betelunts; algunas están sosteniendo sombrillas; alimentos; 

algunas están sosteniendo varias prendas; algunas flores; algunas luciendo 

lentes; algunas, azafranes; algunas colirio, en tanto que otras están 

sosteniendo Sindura (plomo rojo). Algunas están preparadas para realizar 

los trabajos de pintura; algunas están ansiosas por lavarse los pies; algunas 



 

 81 

están ávidas por hacer Sus ornamentos de vestir; algunas están ansiosas por 

poner guirnaldas de flores en Su cuello. Todas ellas son habilidosas en 

diferentes artes de entretenimiento y todas son jóvenes. 

Para ganar la Gracia de la Devi, consideran todo el universo como trivial. 

Ahora te mencionaré los nombres de los sirvientes de la Devi, orgullosos 

de tener montones de gestos  y posturas amorosas. Escucha. Estos son: 

 

Anangarupa,  

Anangamadaua,  

Madanatura, 

Bhuvanavega,  

Bhuvanapalika,  

Sarvashishira,  

Anangavedana,  

Anangamekhala. 

 

Estas son las ocho Sakhis. Cada una de ellas es tan leal como Vidyullata. 

Cada una esta adornada con, varios ornamentos y habilidades en todas las 

acciones. 

Cuando caminan de acá para allá con báculos y cañas en sus manos al 

servicio de la Devi, parece como si los relampagueantes centelleos brillaran 

con luz intermitente por todas partes. 

En la parte externa del muro cercado en los ocho lados están ubicadas las moradas de 

estas ocho Shakis y siempre están abarrotadas de Vahanas y armas. 

Después de este cerco de diamantes viene el decimotercer muro cercado hecho de 

Vaidurya mani, su altura es de diez yojanas.  

Hay puertas de entrada y portales en todos los costados. 

La corte interna, las casas, las grandes rutas, pozos, tanques, estanques ríos e incluso 

las arenas están todos hechos de Vaidurya mani. 

En los ocho puntos residen las ocho Matrikas Brahmi, etc., con sus huestes. 

Estas Matrikas representan la suma total de las Matrikas individuales en cada 

Brahmanda. Ahora escucha sus nombres: 

 

1. Brahmi, 

2. Maheshvari, 

3. Kaumari, 

4. Vaishnavi, 

5. Varahi, 

6. Indrani,  



 

 82 

7. Chamunda y,  

8. Mahalakshmi. 

 

Sus formas son como las de Brahma, Rudra y otros. Siempre están empeñados en hacer 

el bien al universo y residen aquí con sus propias Vahanas y armas. 

En los cuatro portones, las diferentes Vahanas de Bhagavati permanecen siempre 

completamente equipadas.  

En algún lugar están las Kotis y las Kotis de los elefantes. En algún lugar están las Kotis 

y las Kotis de los caballos; en otros hay campamentos, casas, en otros hay cisnes, leones; en 

otros hay Garudas; en otros hay pavos reales, toros y otros diferentes seres, todos 

completamente equipados y arreglados con el debido respeto. 

De forma similar los animales arriba mencionados están unidos a los Kotis y a los Kotis 

de las carrozas; hay  cocheros (lacayos); en algunos lugares se agitan banderas en lo alto 

como alcanzando los cielos y así aportan belleza.  

En otros lugares los carros etéreos están organizados en filas, incontables, con varios 

instrumentos de sonido en ellos, con banderas flameando en lo alto de los Cielos y provistos 

con varias insignias y emblemas. 

Oh Rey!  

Luego de este cerco Vaidurya, viene el decimocuarto muro cercado construido con 

Indranilamani; su altura es de diez yojanas. 

La corte interna, casas, caminos, pozos, tanques y reservas, etc., están todos construidos 

con Indranilamani. 

Hay un loto aquí que consiste de 16 pétalos que se extienden a varios yojanas de ancho 

y brillan como un segundo Svdarshana Chakra. 

En estos 16 pétalos residen las 16 Shaktis de Bhagavati, con sus huestes.  

Ahora te menciono estos nombres, Escucha:  

 

Karali,  

Vikarali, 

Uma,  

Sarasvati,  

Sri,  

Durga,  

Usha, 

Lakshmi,  

Shruti, 

Smriti,  

Dhriti,  

Shraddha,  

Medha,  

Mati,  

Kanti y, 

Arya. 

 

Estas son las 16 Shaktis. Son todas azul oscuro, el color de la fresca nube de lluvia; 

esgrimen en sus manos hachas y escudos. Parece que siempre están ávidos de combatir. 

Oh Rey! 



 

 83 

Estas Shaktis son las soberanas de todas las Shaktis separadas de los otros Brahmandas. 

Estas son las fuerzas de la Sri Devi. 

Siendo vigorizadas por la fuerza de la Devi, están siempre rodeadas por diferentes 

carrozas y fuerzas, varias otra Shaktis las siguen. Si quieren, pueden causar una gran 

agitación en todo el universo.  

Tenía mil rostros? No he sido capaz de describir que cantidad de fuerza manejaban. 

Ahora describo el quinceavo muro cercado: Escucha. 

Luego de este cerco Indranilmani, viene  el cerco hecho de perlas (mukta), muy ancho 

y de diez yojanas de alto. 

La corte interna, su espacio, árboles, están todos construidos de perlas. Dentro de este 

cerco hay un loto de ocho pétalos, todos de perlas. 

En estos pétalos residen las ocho Shaktis, los consejeros y ministros de la Devi. Sus 

aspectos, armas, vestimentas, deleites, todos son como los de la Sri Devi. 

Su deber es informar a la Devi sobre que esta pasando en los Brahmandas. Son versadas 

en todas la ciencias y artes y astutas en sus acciones. Son muy ingeniosas, diestras y astutas 

en conocer de antemano los deseos e intenciones de Sri Devi y realizan en consecuencia 

dichas cosas. 

Cada una de ellas tiene muchas otras Shaktis que también viven aquí. 

Por su Jnana Shakti saben todas las novedades que conciernen a los Jivas en cada 

Brahmanda. 

Ahora menciono los nombres de estas ocho Shaktis. Escucha. 

 

Anangakusuma, 

Anangakusumatura, 

Anangamadana,  

Ananga madanatura,  

Bhuvanapala,  

Gaganavega,  

Sashirekha y, 

Gaganarekha. 

 

Estas son las ocho Shaktis. Se ven rojas como el Sol Naciente; y en sus cuatro manos 

sostienen el lazo, el aguijón y las señales de conceder bendiciones y "no temas." 

A cada instante informan a Sri Devi de Todos los Eventos del Brahmanda. 

Luego de este viene el decimosexto muro cercado hecho de esmeralda (marakata); tiene 

diez yojanas de alto; la corte interna, su espacio, las casas y todo esta construido de 

esmeraldas (marakata mani). 

Aquí existen todos los buenos objetos de deleites. 

Este es hexagonal, con forma de Yantra. Y en cada esquina residen los Devas. 

En las esquina este reside el Brahma de cuatro caras; vive con Gayatri Devi; sostiene 

un Kamandalu, un rosario, señales indicando "no temas" y Danda (vara). 

La Devi Gayatri también esta decorada con estos. Aquí todos los Vedas, Smritis, los 

Puranas y diferentes armas existen encarnadas en sus respectivas formas. 

Todos los Avataras de Brahma, Gayatri y Vyahritis que existen en este Brahmanda, 

todos viven aquí. 

En la esquina sudoeste vive Maha Vishnu con Savitri; sostiene una concha, un disco, 

un mazo, y loto. Savitri también tiene todos estos. Los Avataras de Vishnu que existen en 



 

 84 

cada Brahmanda, Matsya, Kurma, etc., y todos los Avataras de Savitri que existen en cada 

universo, todos habitan este lugar. 

En la esquina noroeste existe Maha Rudra con Sarasvati. Ambos sostienen en sus manos 

Parashu, rosario, señales concediendo bendiciones y de "no temas." 

Todos los Avataras de Rudra y Parvati (Gauri, etc.,) enfrentados hacia el sur que existen 

en todos los Brahmandas, habitan aquí. 

Todos los jefes Agamas, 64 en número y todos los otros Tantras residen aquí, 

encarnados en sus debidas formas. 

En la esquina sudeste, el Señor de la riqueza, Kuvera, de Bhagavati, rodeado por 

caminos y almacenes reside aquí con Maha Lakshmi y sus huestes sosteniendo el jarrón de 

joyas (Mani Karandika). 

En la esquina oeste siempre esta Madana con Rati, sosteniendo un lazo, un aguijón, 

arco y flecha. Todos sus amorosos sirvientes residen aquí, encarnados en sus formas. 

En la esquina noreste reside siempre el gran héroe Ganesha, el que remueve los 

obstáculos, sosteniendo un lazo, un aguijón y con su Pushti Devi. 

Oh Rey! 

Todos los Vibhutis (manifestaciones) de Ganesha que existen en todo el universo 

residen aquí. Que mas decir acerca de esto, que Brahma y todos los otros Devas y Devis 

representan aquí la suma total de todos los Brahmas, Devas y Devis que existen en todos los 

Brahmandas.  

Todos estos adoran a Sri Bhagavati, desde sus propias esferas respectivas. 

Oh Rey! 

Luego viene el decimoséptimo muro cercado hecho de Prabala. Es rojo como el azafrán 

y tiene cien yojanas de alto.  

Como en los anteriores, las corte interna, el suelo y las casas están todos hechos de 

Prabala. Las Diosas de los cinco elementos, Hrillekha, Gagana, Rakta, Karalika y 

Mahochchhushma residen aquí.  

Los colores y matices de los cuerpos de las Diosas se asemejan a los de los elementos 

que cada una preside. Todas están orgullosas de su juventud y sostienen en sus cuatro manos 

el lazo, el aguijón y las señales concediendo bendiciones y "no temas." 

Están vestidas como Sri Devi y siempre residen aquí. 

Luego de este viene el decimoctavo muro cercado construido de Navaratna (las nueve 

joyas). Tiene muchos yojanas de ancho. 

Este muro cercado es superior a todos los otros y también mas alto. 

Sobre los cuatro lados existen innumerables casas, tanques, reservas, todos construidos 

de Navaratna; estos pertenecen a las Devis, las Deidades precedentes de Amnayas (eso que 

es estudiado o aprendido con el corazón; los Vedas).  

Las diez Maha Vidyas, Kali, Tara, etc., de Sri Devi y las Mahabhedas, es decir, todos 

sus Avataras viven aquí con sus respectivas Avaranas, Vahanas y ornamentos. 

Todos los Avataras de Sri Devi para el asesinato de los Daityas para mostrar favor a los 

devotos viven aquí.  

Ellos son:  

 

Pshamkusheshvari, 

Bhuvaneshvari,  

Bhairavi,  

Kapala Bhuvaneshvari, 



 

 85 

Amkusha Bhuvaneshvari, 

Pramada Bhuvaneshvari,  

Sri Krodha Bhuvaneshvari, 

Tripulashvarudha, 

Nityaklinna, 

Annapurna,  

Tvarita, y, 

los otros Avataras de Bhuvaneshvari y Kali y Tara y los otros Mahavidyas son 

conocidos como Mahavidyas.  

 

Viven aquí con sus Avarana Devatas, Vahans y ornamentos correspondientes. 

(Nota: Las Deidades Avarana son las Deidades Servidoras de la Madre). 

Aquí viven también las siete Kotis de las Devis que preceden sobre los maha Mantras, 

todas brillantes y hermosas como los Soles Koti. 

Oh Rey! Luego de este muro cercado viene el palacio jefe y de coronación de Sri Devi, 

construido con gemas Chintamani. 

Todos los artículos dentro del mismo están construidos con gemas Chintamani. Dentro 

de este palacio se ven cientos de miles de pilares. Algunos de estos pilares están construidos 

de Suryakantamani, algunos están construidos de Chandrakanta mani, y algunos están 

construidos de Vidyutkanta mani.  

Oh Rey!  

El lustre y brillo de estos pilares es tan fuerte que ningún artículo en este palacio es 

visible a los ojos. 

(Nota: El rostro de la Diosa Kali es tan brillante que aparece como una sombra, o sea, 

negro).  

 

Aquí termina el decimoprimer capítulo del libro XII sobre la descripción 

de los muros cercados construidos de Padmaraga mani, etc., del Mani Dvipa 

en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por Maharshi 

Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO XII 

 

Vyasa dijo: 

"Oh Rey Janamejaya!  

El Ratnagriha, antes mencionado, es el lugar central, jefe y de coronación de Mula 

Prakriti. Las nueve joyas son: 

 

(1) Mukta,  

(2) Manikya,  

(3) Vaidurya, 

(4)  Gomeda,  

(5) Vajra, 



 

 86 

(6)  Vidruma, 

(7)  Padmaraga, 

(8)  Marakata, y, 

(9)  Nila.  

 

Este esta situado en el centro de todos los cercos, dentro de este hay cuatro Mandapas, 

es decir, salones construidos de cien mil (o sea innumerables) pilares.  

Estos son los Srinigara Mandapa, Mukti Mandapa, Jñana Mandapa y Ekanta Mandapa; 

en la parte superior hay marquesinas de diferentes colores; dentro hay muchos fragantes 

artículos aromatizados por los Dhupas, etc. El brillo de cada uno de ellos es como el de un 

Sol Koti. 

En todos los costados de los cuatro Mandapas hay agradables grupos de jardines de 

flores  Kashmira, Mallika y Kunda. Varias fragancias y artículos aromatizados, por ejemplo, 

de almizcle, etc., están completamente arreglados con el debido respeto. 

Hay un gran tanque de lotos aquí; las gradas que llevan a el están construidas de joyas. 

Su agua es néctar, en ella hay innumerables lotos florecientes y las abejas están zumbando 

siempre sobre ellos.  

Muchas aves, cisnes, Karandavas, etc., se están bañando de aquí para allá. Las dulces 

fragancias de los lotos están jugando en todos lados. 

De hecho, todo el Manidvipa esta perfumado con varias cosas aromatizadas. 

Dentro del Sringara Mandapa, la Devi Bhagavati esta ubicada en el centro en una Asana 

(postura) y escucha las canciones entonadas por las otras Devis junto con los otros Devas. 

De forma similar, sentada en la Mukti Mandapa, libera los Jivas de las ataduras del mundo. 

Sentada en Jnana Mandapa, da instrucciones sobre Jñana, y sentada en la cuarta Ekanta 

Mandapa, consulta con Sus ministros, los Shakis, Ananga Kusuma, etc., sobre la creación, 

preservación, etc., del universo. 

Oh Rey! Ahora te describiré acerca del principal, Khas, cuarto de la Sri Devi. Escucha.  

El palacio Khas Mahal de la Devi Bhagavati se llama Sri Chintamani Griha. Dentro del 

mismo esta ubicada la plataforma elevada, el estrado y el sofá sobre donde la Devitoma Su 

honorable postura.  

Las diez Shakti - Tattvas forman las escaleras.  

Las cuatro piernas son  

 

(1) Brahma,  

(2) Vishnu,  

(3) Rudra, y  

(4) Maheshvara.  

 

Sadashiva forma la cubierta superior. Sobre este impera Sri Bhuvaneshvara Maha Deva 

el Supremo Arquitecto del Universo. Ahora escucha algo acerca de este Bhuvaneshvara. 

Antes de la creación mientras intentaba practicar deportes, dividió Su cuerpo en dos partes y 

de la parte derecha creó a Bhuvaneshvara. Tiene cinco caras y cada una tiene tres ojos. Tiene 

cuatro manos que sostienen un venado, señales que indican no temer, un hacha y señales 

concediendo bendiciones. Se ve de 16 años. El lustre de Su cuerpo es mas hermoso que el 

Koti Kandarpas y mas feroz que mil Soles; y al mismo tiempo fresca como los Soles Kori. 

Su color es blanco cristal, y sobre Su regazo izquierdo esta siempre sentada Sri 

Bhuvaneshvari Devi. 



 

 87 

En la cadera de Sri Bhuvaneshvari, esta brillando el corsé con pequeñas 

campanas tintineantes, construido con diferentes joyas; los ornamentos 

sobre los brazos están hechos de oro pulido clavado con Vaiduryamanis; los 

ornamentos Tatanka en Sus oídos son muy hermosos como Srichakra y 

realzan mucho la belleza de Su rostro de loto.  

La belleza de su frente compite con, o desafía el brillo lunar del octavo 

día. Sus labios desafían totalmente las maduras frutas Bimba.  

Su rostro brilla con la marca de Tilaka hecha de almizcle y azafrán. La 

divina corona sobre Su cabeza es embellecida con el Sol y la Luna hechos de 

joyas; los ornamentos de la nariz son como la estrella Venus y están 

construidos de gemas transparentes, viéndose extremadamente hermosa y 

derramando un lustre encantador hacia todos lados.  

El cuello esta decorado con collares construidos con gemas y joyas. Sus 

pechos estan agradablemente decorados con alcanfor y azafrán. Su cuello 

brilla como una concha decorada con diseños artísticos. Sus dientes se ven 

como el fruto de la granada completamente madura. Sobre Su cabeza brilla 

la corona de joyas.  

Su rostro de loto esta embellecido con alaka como si fueran abejas 

locas. Su ombligo es hermoso como remolinos en el río Bhagirathi; Sus dedos 

están decorados con anillos de piedras; tiene tres ojos como hojas de loto;  

el lustre de Su cuerpo brilla como  Padmaragamani cortado, esculpido y 

afilado en piedra.  

Los brazaletes están adornados con tintineantes campanas de joyas; los 

ornamentos del cuello y medallas están clavados con gemas y joyas. Sus 

manos resplandecen son las joyas de los dedos; la trenza del cabello de Su 

cabeza esta entrelazada con una guirnalda de flores Mallika; Su canesú 

(chaqueta corta) esta clavada con varias joyas.  

Oh Rey! Sri Devi está ligeramente inclinada por el peso de sus muy duros y altos 

pechos. Tiene cuatro manos y esta sosteniendo un lazo, un aguijón y las señales de 

concediendo bendiciones y "no temas." La toda hermosa, toda misericordiosa Devi esta llena 

de bellezas y gestos de amor. Su voz es mas dulce que la del laúd; el lustre de Su cuerpo es 

como Kotis y Kotis de Soles y Lunas si se levantaran simultáneamente en el cielo.  

Las Shakis, sirvientes, los Devas y las Devis la rodean desde todos los costados. Iichcha 

Shakti, Jnana Shakti y Kriya, Kanti, siempre están todos presentes ante la Devi. Lajja, Tushti, 

Pushti, Kirti, Kanti, Kshama, Dya, Buddhi, Medha, Smriti y Lakshmi son vistas siempre aquí 

encarnadas en sus respectivas formas.  

Las nueve Pitha Shaktis, Jaya, Vijaya, Ajita, Aparajita, Nitya, Vilasini, Dogdhiri, 

Aghora y Mangala residen aquí siempre y están al servicio de la Devi Bhuvaneshvari. Al 



 

 88 

costado de la Devi están los dos océanos de los tesoros; de estas corrientes de Navaratna, oro 

y siete Dhatus (elementos) salen y asumen las formas de los ríos y caen en el océano Sudha 

Sindhu. 

Porque dicha Devi Bhuvaneshvari, radiante con todos los poderes y prosperidades, 

sentada sobre el regazo izquierdo de Bhuvaneshvara, que Lo tiene, sin duda adquiere Su 

omnipotencia. 

Oh Rey! 

Ahora describiré las dimensiones de la Chintamani Griha. Escucha. 

Es de mil yojanas de ancho; su centro es muy grande; las habitaciones ubicadas mas y 

mas adelante son dos veces las que las preceden. Yace en Antariksha (el espacio intermedio) 

sin ningún soporte. 

En los momentos de la disolución y la creación se contrae y se expande como un paño. 

El lustre de esta Chitamani Griha es en comparación mas brillante y hermoso que el de los 

otros muros cercados. 

Sri Devi Bhagavati habita siempre en este lugar. 

Oh Rey! 

Todos los grandes Bhaktas de la Devi en cada Brahmanda, en el Devaloka, en 

Nagaloka, en el mundo de los hombres o en cualquier otro Loka, todos los que estuvieron 

ocupados en la meditación de la Devi en los lugares sagrados de la Devi y murieron allí, 

todos vienen aquí y residen con la Devi con gran alegría y festividad. 

De todos lados fluyen ríos; algunos de ghee, algunos de leche, yogur, miel, néctar, jugo 

de granada, jugo de jambu y algunos de jugo de mango, jugos de caña de azúcar fluyen de 

todos lados. Aquí los árboles producen frutos de acuerdo a los deseos de uno  y los pozos y 

tanques producen agua también por deseo de la gente. 

Nadie siente necesidad de nada aquí. Aquí nunca hay enfermedades, tristeza, vejez, 

decrepitud, ansiedad, ira, celos, envidia  y otras ideas bajas. 

Todos los habitantes de este lugar están llenos de juventud y se ven como mil Soles. 

Todos disfrutan con sus esposas y adoran a Sri Bhuvaneshvari. 

Algunos han logrado Salokya, algunos Samipya, algunos Sarupya y algunos han 

logrado Sarshti y pasan sus días en la mas elevada de las comodidades.  

Los Devas que están en cada Brahmanda todos viven aquí y adoran a Sri Devi. 

Los siete koti Maha Mantras y Maha Vidyas aquí asumen formas y adoran a la Maha 

Maya Sri Bhagavati, que es la naturaleza de Brahma. 

Oh Rey!  

De esta manera te he descripto todo acerca de este Manidvipa. 

El lustre del Sol, la Luna y Kotis y Kotis de relámpagos no pueden ser un Kotiavo de 

una parte Koti de su lustre. En algunos lugares el lustre es como Vidrumamani; algunos como 

Surya Kanta mani y algunos lugares se presentan brillantes como Kotis y Kotis de 

realmpagos.  

La luz en algunos lugares es como Sindura; en algunos lugares como Indranilamani; en 

algunos lugares como Manikya, y en algunos lugares como diamantes. Algunos lugares 

resplandecen como la conflagración del fuego; y algunos lugares se ven como oro fundido; 

algunos lugares parecen llenos del lustre de Chandrakantamani, y algunos lugares se ven 

brillantes como Suryakantamani. 

Aquí las montañas están todas construidas de gemas y joyas; las puertas de entrada y 

cercos están construidos de gemas y joyas; los árboles y sus hojas son todas de gemas; de 

hecho, todo lo que existe aquí esta hecho de gemas y joyas. 



 

 89 

En algunos lugares numerosos pavos reales están danzando; en algunos lugares los 

cucús cautivan las mentes de las personas arrullando en el quinto tono y otras palomas, 

pichones y loros hacen dulces sonidos estridentes. Millones y millones de tanques hay allí 

con sus aguas puras como cristal. 

Los lotos Rojos han florecido completamente y realzan la belleza del lugar. Las 

cautivantes esencias de estos lotos se extienden a una distancia de cien yojanas a la redonda 

y alegran las mentes de la gente. 

Las hojas susurran con brisa gentil. Todo el cielo en lo alto esta radiante con el lustre 

de las gemas y joyas Chintamani. Todos los costados están iluminados con la brillantez de 

las gemas y las joyas.  

Oh Rey! 

Estas joyas actúan como lámparas. Y los aromatizados árboles dulces emiten su 

fragancia y la transmiten a todas partes por medio de la brisa. Así estos árboles sirven al 

propósito de Dhup (esencia).  

Los rayos de estas gemas atraviesan los orificios de las pantallas de las joyas sobre las 

casas y caen sobre los espejos interiores, de esta forma producen una agradable apariencia 

brillante que cautiva la mente y causa confusión. 

Oh Rey! 

Y que diré de este lugar, mas que esto, que todos los poderes y riquezas, todos los 

amorosos sentimientos, todos los vestidos de etiqueta para entrevistas amorosas, todos los 

esplendores, fuego, energía, belleza y brillo, la omnisciencia, la fuerza indomable, todas las 

cualidades excelentes y toda la misericordia y bondad están aquí presentes 

Toda la bienaventuranza contenida y el Brahmananda pueden ser vistos siempre aquí! 

Oh Rey! 

De esta manera te he descripto acerca del Manidvipa, el lugar mas exaltado de la Devi 

Bhagavati. Con su recuerdo todas las transgresiones son instantáneamente destruidas. 

Es mas, si un hombre recuerda a la Devi y acerca de este lugar en el momento de su 

muerte, con seguridad va allí. 

Oh Rey! Quien diariamente lee los cinco capítulos, o sea, del octavo al duodécimo, con 

seguridad no será tocado por ningun obstáculo debido a los Bhutas, Pretas y Pishachas. 

Especialmente, la recitación de esto al momento de construir una nueva casa y en el momento 

de Vatsuyaga aseguta todo lo bueno y auspicioso. 

 

Aquí termina el décimo segundo capítulo del Libro XII sobre la descripción del 

ManiDvipa en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos por 

Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

CAPÍTULO XIII 

 

Vyasa dijo: "O Rey Janamejaya! De esta manera he contestado todas tus amables 

preguntas; tambien lo que Narayana le dijo al gran alma Narada es dicho por mí. El que 

escucha este hermoso gran Puranam Sri Devi Bhagavatam ciertamente se vuelve querido por 

la Devi y todas sus acciones fructifican con éxito.  

Ahora en lo referente a tu aflicción mental, como previenes alguna mala caída a tu 

difunto padre en su futura vida, Te aconsejo realizar el Jajña en el nombre de Bhagavati; y 

ciertamente tu padre será salvado. Y será mejor que tomes el mas excelente de los Mantras 



 

 90 

de la Maha Devi apropiada, de acuerdo a las reglas; y tu vida humana será coronada con 

éxito; (tu vida será salvada; así tu tambien como tu padre serás salvado). 

Suta dijo: 

"Oh Rishis! 

Escuchen esto, el Rey le pidió a Vyasa Deva la iniciación en el Gran Devi Mantra y así 

que se vuelva su Guru. 

Entonces fue debidamente iniciado de acuerdo a las reglas con el Gran Mantra de 

Bhagavati unido con Pranava. Cuando llegó el periodo Navaratra, llamó a Dhaumya y otros 

Brahmanas y realizó el Navaratra Vrata tan querido por la Devi, de acuerdo a su estado. 

En este momento para satisfacción de la Devi, motivo este Devi Bhagavata Purana para 

ser leído por los Brahmanas y alimentar a innumerables Brahmanas y Kumaris (vírgenes) y 

dar en caridad montones de cosas a los pobres, huérfanos y a los niños Brahmines y así 

finalizar el Vrata.  

Oh Rishis! 

De esta manera completando el Devijajña, mientras el Rey estaba sentado en su silla, 

la feroz Devarshi Narada vino desde arriba jugando con su laúd.  

Viéndolo ahí, todo en un momento, el Rey se levantó y le rindió el debido respeto 

ofreciéndole su asiento, con otras cosas necesarias. 

Cuando la  Devarshi se alivió de su labor de la jornada, el Rey le pregunto acerca de su 

bienestar y luego preguntó por la causa de su llegada. 

Oh Devarshi!  

"Desde donde y para que has venido ahora? 

Por tu llegada siento que soy bendecido y siento que mi Señor ha venido a mi; ahora, 

dime como te puedo ser útil?. 

Escuchando esto la Devi Narada dijo: 

"Oh Rey! 

Hoy vi en el Deva Loka un evento hermoso. Quería afanosamente informarte de eso. 

Por eso he venido. Tu padre se encontró con un mal giro del destino por su mala acción. 

Hoy vi que asumió una forma divina e iba sobre una carroza. 

Los Devas lo alababan y los Apsaras los rodeaban. Parece que iba en ese atuendo al 

Mani Dvipa. 

Oh Rey! Realizaste el Navaratra Vrata y leíste el Devi Bhagavata; parece, como 

resultado de esto, que tu padre ha sido recompensado con tan noble giro del destino. 

Ahora has sido bendecido y tus acciones tienen sostenidos frutos. 

Has liberado a tu padre del infierno y de este modo te has vuelto un ornamento en tu 

familia. Hoy tu nombre y fama se han extendido al Devaloka. 

Suta dijo: 

O Rishis! Escuchen estas palabras de la boca de Narada, el Rey Janamejaya se puso 

muy alegre y deleitado y cayó postrado a los pies de Vyasas Deva de gloriosos actos y dijo: 

Oh el Mejor de los Munis! Por tu gracia hoy he sido bendecido.  

Ahora que retorno puedo efectuarte salvo inclinarme ante Ti. Rezo porque me 

demuestres siempre favores y enseguida. 

"Oh Rishis! 

Escuchando estás palabras del Rey Janamejaya, Vadarayana Veda Vyasa lo bendijo y 

le dijo con dulces palabras: 

"Oh Rey! 

Ahora abandona todas las otras acciones. 



 

 91 

Lee siempre el Devi Bhagavata y adora los Pies de Loto de Sri Devi. Abandona toda 

pereza y ahora realiza el Devi Jajña con gran éxito. Y seguramente serás capaz de cruzar este 

cautiverio del mundo.  

De hecho, este Purana es la esencia de todos los Puranas 

Cómo pueden los otros Puranas ser comparados con este, en donde es establecida la 

Devi Mula Prakriti?  

Leyendo este Purusha de principio a fin produce el resultado de leer los Vedas. De 

modo que las personas sabias deben tratar con su mejor esfuerzo de estudiar siempre esto. 

Diciendo esto a Janamejaya, Veda Vyasa partió.  

Luego Dhauma el de mente pura y los otros Brahmanas alabaron sumamente al Devi 

Bhagavatam y fueron a sus deseados palacios. 

Y el Rey Janamejaya, por otra parte, comenzó a leer y a escuchar siempre el Devi 

Bhagavatam y pasó sus días felizmente gobernando su reino. 

 

Aquí termina el decimotercer capítulo del libro XII sobre la descripción del Ddevi 

Yajña de Janamejaya en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos 

por Maharshi Veda Vyasa. 

 

 

 

CAPÍTULO XIV 

 

Suta dijo: "Oh Rishis! 

En los tiempos antiguos, de la Cara de Loto de la Devi Bhagavati salió el Srimad 

Bhagavatam en la forma de medio Sloka, como la definitiva conclusión de los Vedas. Acerca 

de esto le dio instrucciones a Vishnu, durmiendo sobre una hoja de árbol Banyano, esa misma 

cosa, Brahma mismo la expandió en cien Koti Slokas. 

Entonces, Veda Vyasa, con el fin de enseñarle a su propio hijo Shuka Deva, los 

condenso en 18.000 Slokas, en 12 libros y lo llamó Sri Mad Devi Bhagavatam, el presente 

volumen. Este voluminoso libro que comprende cien Koti Slokas compilados por Brahma 

aún existen en el Deva Loka. 

No hay Purana como el Devi Bhagavatam, que concede tantos méritos, sagrado y capaz 

de destruir todos los pecados. 

La lectura de cada línea produce los frutos de realizar varios sacrificios Ashvamedha. 

Los seres humanos adictos a los asuntos materiales obtendrán el mérito de conceder 

tierras a los Brahmanas y disfrutarán también todos los placeres del mundo y al final irán a 

la región de la Devi, si pueden escuchar, luego que ayunen y controlen sus pasiones, la 

recitación de este Puranam de la boca de un Pauranik Brahmana, que ha sido adorado, que 

ha dado ropa y ornamentos y es considerado como un segundo Veda Vyasa. 

Oh, si alguien escribe el Devi Bhagavatam completo con su propia mano o lo obtiene 

manuscrito de principio a fin por un escritor y entrega a un Pauranik Brahmin el libro ubicado 

en una caja con forma de león hecha de oro y una vaca que produce leche con su ternero con 

oro como su retribución de sacrificio; o si alimenta a tantos Brahmanas como el número de 

capítulos del Devi Bhagavatam y adora como muchas Kumaris (chicas vírgenes), con 

azafrán, pasta de Sándalo y ornamentos y los alimenta con Paysanna, obtiene el mérito de 

dar tierras termina disfrutando todos los placeres del mundo y al final va a la región de la 

Devi. 



 

 92 

No necesita nada quien diariamente escucha con extasiada devoción este Devi 

Bhagavatam. Quien no tiene riqueza obtiene fortuna en abundancia, los que son estudiantes 

obtienen el conocimiento, el que no tiene hijos, obtiene hijos si escucha este Devi 

Bhagavatam con verdadera devoción.  

Una mujer estéril, o embarazada o cuya descendencia nunca vive mucho o quien tiene 

un solo hijo, logra remover todos los defectos, si escucha este Devi Bhagavatam con 

inalterable devoción.  

La casa donde este Purana es adorado, Lakshmi y Sarasvati habitan allí, abandonando 

sus hostilidades hacia los demás. Por la influencia de este Devi Bhagavatam los Dakinis, 

Vetalas, Rakshases, y otros espíritus no pueden lanzar ni siquiera una mirada sobre su devoto. 

Si alguien tiene fiebre y el Sri Devi Bhagavatam es leído tocándolo con atención 

concentrada, todas las dolencias desaparecen. 

Por leer este Bhagavatam, cien veces incluso enfermedades mas graves que la tisis son 

curadas. 

Si luego de realizar el Sandhya, uno lee solamente un capítulo de este Bhagavatam con 

una mente calma, pronto adquiere el Conocimiento Verdadero. 

Oh Muni Shaukana! Mientras vas a leer este Bhagavatam, primero examina los 

presagios y luego lee. 

Ya te he contado sobre este tema. 

Si durante el Sharadiya Puja (el Durga Puja otoñal), en el periodo Navaratra, uno lee 

con devoción este Bhagavatam, la Devi Bhagavati se complace enormemente y le confiere 

mas resultados de los deseados. 

Durante el periodo Navaratri todos pueden leer adecuadamente este libro para 

satisfacción de su Ishta Deva (su propia deidad) sea un Vaishnava, Shaiva, Saura, Ganapatya 

o Shakta. Todos pueden leer esto para satisfacción de Lakshmi, Uma y otras Shaktis. Los 

Vaidik Brahmanas recitan esto diariamente para satisfacción de Gayatri Devi. Este Puranam 

no es contradictorio con ninguna creencia sectaria. La razón de esto es que cualquiera sea la 

deidad que venera, debe adorar una Shakti u otra, esta establecida en todas partes. Por lo 

tanto para satisfacción de su propia Shakti, todos pueden leer esto, sin contradecir a los otros. 

Nunca un Shudra o una mujer leen esto ellos mismos, aunque no sean ignorantes; es 

preferible que escuchen esto de la boca de un Brahmana 

Esta es la regla de los Shastras. (En ese caso las vibraciones y los resultados 

consecuentes deben ser verdaderos.) 

Oh Rishis!  

Que mas decir de este libro que esto, que este Puranam es el mas excelente de todos y 

que produce grandes méritos. Es la esencia de los Vedas. Te digo esto con gran certeza. No 

hay la menor duda de esto. 

Leer o escuchar esto produce resultados equivalentes a leer o escuchar los Vedas. Ahora 

me inclino ante la Devi de la naturaleza de Hrim y establecida por Gayatri, de la naturaleza 

de la existencia eterna, inteligencia y bienaventuranza, quien estimula nuestras actividades 

hacia la comprensión de varios temas. 

De esta forma escuchando las excelentes palabras de Suta, el Gran Pauranik, todos los 

Munis de Naimisharanya lo adoraron especialmente y como resultado de escuchar este 

Puranam alegremente se volvieron sirvientes de los Pies de Loto de la Devi y lograron el mas 

alto descanso. 

Los Munis expresaron su humildad y gratitud a Suta asiduamente y se inclinaron ante 

el una y otra vez. Y dijeron: 



 

 93 

"Oh Suta! 

Eres tu el que nos ha salvado de este océano del mundo." 

De esta forma (el gran Bhagavata) Suta, la abeja que bebe la miel de los Pies de Loto 

de la Devi, recito ante la asamblea de los mejores Munis este Puranam de principio a fin, el 

secreto de todos los Nigamas y todas las glorias de la Devi Bhagavati. Luego de esto los 

Rishis se inclinaron ante el y los bendijo y enalteció. 

Luego se fue a su lugar deseado. Aquí termina el Devi Bhagavatam y esta totalmente 

completo. 

 

FIN 

 

Aquí termina el decimocuarto capítulo del libro XII sobre la recitación de los 

frutos de este Puranam en el Mahapuranam Sri Mad Devi Bhagavatam de 18.000 versos 

por Maharshi Veda Vyasa. 

Aquí termina también todo el tratado, Sri Mad Devi Bhagavatam.  

Om Om Om Om Tat Sat. Om Hari Om.  

 

 

 

 

 

 


