Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Gayatri Vedanta Yoga - Bases para el
Conocimiento Espiritual

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritual y NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY

www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM

https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY
Difundiendo la Luz del Gayatri Mantra



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

INTRODUCCION
1. TEXTOS SAGRADOS
2. EL CONCEPTO DE DIOS

3. PLEGARIAS

12

38



INTRODUCCION

Muchos miembros del Movimiento de Predica Gayatri Vedanta Yoga solicitan frecuentemente una
guia practica y fundamentada sobre los aspectos profundos del conocimiento espiritual. EI Consejo
de Predica recopila esta informacion que sera de una importante guia para todos los miembros que

desean seriamente avanzar por los caminos de la dulzura interna.
El Fundador Acarya y el Consejo de Predica realizaron una exhaustiva evaluacién de los anhelos de
los devotos de gayatri en todos los paises donde estan establecidos grupos de practica y difusion y
en este trabajo, presenta su humilde contribucion para el bienestar espiritual de todos los hermanos.
Gayatri Vedanta Yoga propone a todos sus miembros que el eje de la practica de la espiritualidad se
fundamente en los mas serios principios vedicos, por lo que ahora presentamos variados aspectos
de una Unica Divinidad, para que cada devoto reflexione en su corazén.
Deseamos que esta recopilacion sirva de inspiracion para acercarnos cada vez mas a las puertas
de nuestra bendita Madre Gayatri.
Es necesario recordar las regulaciones, “en casa y de camino”, “al levantarse y al acostarse”, en todo
momento y todo lugar. El Gayatri Mantra se transforma en accion cuando se cumplen las
regulaciones.

Ahimsa o no-violencia, incluso abstenerse de despertar en otros sentimientos contradictorios o
negativos, pronunciar palabras que puedan entristecer o molestar, deformar la opinion o
convicciones.

Satya, veracidad en pensamiento, palabra y accion; este es un ideal de la cultura vedica
irrenunciable, la verdad también debe estar asociada a no renunciar a ser coherente con la vivencia
interior de cada uno.

Asteya No robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabra y accién; no solo podemos
robar objetos, podemos robar el alma, la dulzura de las personas, la buena voluntad, las ganas de
vivir y estar felices, de construir una vida de santidad.

Brahmacharya abstenerse de relaciones sexuales ilicitas; “Si todo hombre es tu hermano o tu
padre, si toda mujer es tu hermana o tu madre, y esto piensa tu mente y siente tu corazon, nada
tienes que temer”.

Aparigrah, ser libres de la envidia que las acciones externas provocan en nosotros; ser humildes
sin orgullo y altaneria por cuestiones de rango social, conocimiento o profesion.

Shaucha o pureza de cuerpo y mente, esto incluye abstenerse de comer carnes, huevos y pescados,
ajoy cebolla, todo tipo de intoxicantes (alcohol, drogas, cigarrillos); no hablar mal de otros, no criticar,
no odiar ni guardar rencor, abstenerse de escuchar pensamientos malos u ofensas sobre otros.
Shaucha se rompe de un modo dramatico cuando se escucha criticar a otros, cuando se guarda
silencio frente a las ofensas que profieren a otros en vez de marcharse rapidamente el lugar. “Si lo
que quieres contar puede no ser cierto, no es bueno ni es util, para qué contarmelo?

Suka, dulzura y contento. “Si sientes que tu corazén es una dulce cancién en honor a todos los seres
y todas las cosas, entonces, la luz brilla en tus ojos y tus dias seran de amor y de contento.”
Tapah, Actuar rectamente incluso ante la dificultad;

Svadhyaya o estudio y ensefianza; todos deben asumir el compromiso de ocupar el lugar de maestro
espiritual, cuando una persona inquiere sobre el gayatri mantra.

Ishvara pranidhan, o sea rendicién completa a la voluntad de Dios.

Consejo de Predica



LOS SAGRADOS TEXTOS
1.

La autoridad decisiva para la comprension espiritual del Oriente, se denomina Veda, el conocimiento
perfecto, percibido por los antiguos Rishis (sabios videntes) y que ellos expresaron en forma de
palabras para beneficiar a toda la humanidad.

Respecto a lo que actualmente conocemos como Vedas, en el principio de los tiempos, eran de una
extension que nosotros en la actualidad no podemos imaginar. Esto se debe a que los sabios y
videntes (Rishis), con sus capacidades (Siddhis) yoguicas vieron la actual era y diagnosticaron que
serian incomprensibles al comun de las personas.

En el Devi Bhagavata leemos:

"Entonces, en la Edad del Kali Yuga (tiempos de conflictos y de divisiones) el Sefor Vishnu,
en la forma de Vyasa, divide al Veda en muchos, deseando beneficiar a los hombres y
sabiendo que los Brahmanas (sacerdotes) tendrian corta vida y poca inteligencia y por lo
tanto no podrian dominar el conjunto del conocimiento de un modo perfecto.”

Actualmente existen 4 Vedas:

Rig Veda,
Yajur Veda,
Sama Veday,
Atharva Veda.

Cada Veda tiene tres divisiones que generalmente son admitidas por las diferentes escuelas
filosoficas:

1) Samhita: coleccién de himnos que se deben emplear en los sacrificios y oblaciones; los mantras
de los cuales depende la eficacia de los ritos.

2)Brahmanas: los preceptos para los sacrificios, indicaciones sobre los rituales, observaciones
filosdficas y narraciones que aclaran los preceptos.

3) Upanishads: tratados filoséficos de gran profundidad; en estos tratados se basan los 6 sistemas
filoséficos de la religién Hindu. Los Upanishads son numerosos; 108 son considerados los mas
importantes, de éstos, 10 0 12 se llaman Mayores y fueron comentadas por los fundadores de las
principales escuelas vedanta.

2. EL RIG VEDA

Contiene oraciones e invocaciones a los Devas (Dioses.) diferentes Nombres y Formas que son
alusiones y vestimentas del Uno Absoluto. Precisamente en este antiguo texto conocido como Rig
Veda, se declara la existencia del Uno y Unico sin segundo.

El Rig Veda es el conocimiento del Brahmin (sacerdote); es el conocimiento de los mantras que se
debe recitar en el fuego del sacrificio.

EL RIG VEDA SAMHITA

El Rig Veda es esencialmente “el libro de los mantras para los sacrificios”, es importante considerar
que para realizar los sacrificios védicos y las oblaciones al fuego sagrado se requiere de cuatro
clases de sacerdotes.

La primera clase consiste en los sacerdotes oficiantes o acélitos (Hotri.)

Ellos a traves de los mantras invocan a los dioses; preparan el area de sacrificio y el altar, y vierten
las libaciones.

Los himnos del Rig Veda son para esta clase de sacerdotes.



La segunda clase de sacerdotes consiste en los directores de coro (Udgatri.)

Estos sacerdotes son los que cantan los himnos sagrados; también los los himnos del Sama Veda
son para esta clase de sacerdotes.

La tercera clase de sacerdotes consiste en los recitadores (Adhavaryu.)

Ellos realizan los ritos de sacrificio mientras cantan los textos sagrados; también los himnos del Yajur
Veda son para esta clase de sacerdotes.

La cuarta clase de sacerdotes consiste en los Brahmanas supervisores.

Ellos supervisan el sacrificio, y los himnos del Atharva Veda son para esta clase de sacerdotes.

El Rig Veda deriva su nombre de la palabra Rik, que significa un mantra.

De acuerdo a la escuela que se seleccione para compilar los conocimientos atesorados por miles de
afios, variaran la cantidad de versos, divisiones, subdivisiones y libros del Rig Veda. Esto no es
contradictorio, sino que se debe principalmente al modo vy estilo de lectura de las palabras en
sanscrito, de modo que podemos decir por ejemplo que hay 10.589 versos en el Rig Veda Samhita.
Estos estan divididos en 10 Mandalas o libros.

Cada uno de los Mandalas esta subdividido en Anuvakas (lecciones) y Shuktas (himnos.) Los 10
Mandalas tienen 85 Anuvakas, 1080 Shuktas y 10.589 versos.

Hay también una seccién o suplemento Valakhilya. Parece que fue agregado tardiamente.

LOS TEXTOS SAGRADOS.

Los 12 Upanishads son: Aitareya, Kaushitaki, Taittirya, Katha, Svatasvatara, Brihadaranyaka,
Isha, Kena, Chandogya, Mandukia, Mundaka y Prashna. Sobre los Upanishad se funda la religion
de los Vedas, por ser ellos la expresion del conocimiento mas accesible a la capacidad humana.

El Smiriti: en orden de autoridad le siguen el Cédigo de Manu y el de Yajfiavalkia; son aceptados
universalmente, pues ellos contienen los principios regulativos del Dharma (accion correcta).

El Cédigo de Manu consta de 12 libros y tienen 2685 Shlokas; explica los deberes del estudiante
(cap. ),

del padre de familia (cap. IlI),

del alimento, la impureza y la purificacién, vy,

de la mujer (cap. V).

Se describe lo que es una vida regulada y de los ultimos estados que debe tener el hombre - sanyasis
- (cap. VI);

las leyes del matrimonio, leyes de herencia (cap. 1X).

El cap. Xl trata del conocimiento del Atma, "en el que todo el universo descansa".

El Yajihavalkia consta de tres capitulos y tiene 1.010 Shlokas; finaliza (luego de exponer leyes civiles
y penales sobre asuntos domésticos, donativos, ofrendas y ritos, etc.) con una exposicion sobre el
Atma Universal individual, los senderos de la liberacién y de la esclavitud, del yoga, los Siddhis y las
reencarnaciones.

El Itihasa: estd compuesto por, EIl Ramayana y el Mahabharatha.

Los Puranas y el ltihasa conforman lo que ha sido llamado el 5° Veda (Panchamo Veda.)

Toda esta literatura sagrada y revelada por los Rishis para el bienestar de la humanidad, contienen
un sistema que conocido con profundidad otorga el dominio de todas las fuerzas de la naturaleza,
pues ellas fueron creadas, se sostienen y vitalizan por el conocimiento que expresan.

Los Puranas



Purana ha sido definido como Pura-nava (pura = antiguo, Nava = nuevo) significando verdades que
son tanto buenas como nuevas a pesar de existir desde hace mucho tiempo. Extensas secciones de
los Puranas son metéaforas que tratan sobre historias de los humanos y los Dioses.

Mucho de la percepcion del cosmos se puede obtener de los Puranas.

De la poesia a la filosofia, los Purana son textos que progresivamente son llevan a reflexionar sobre
el Ser y el Existir del individuo y como obtener las regulaciones eternas, las obligaciones y deberes
de la vida social, de la vida humana desde que se nace hasta que se abandona el cuerpo; estas
preocupaciones se llaman Dharma. Dharma es un conjunto de leyes capaces de hacer comprender
al individuo el sentido del mundo, del cosmos, etc.

El énfasis en los Puranas esta en el Dharma, aunque también tratan y dicen acerca de las
dinastias gobernantes, tanto a hombres santos como también a la gente comun.

Los Puranas describen la creacion del mundo, la recreacion del mundo luego de cada ciclo de
disolucién, de Brahma, y las historias de las dinastias lunares y solares y sus descendencias.

Los Puranas tienen complejidad moral, ideas filoséficas y metafisicos, y verdades, tales como
las contenidas en los Vedas y Upanishads, y las comunican en formas de historias simples y
faciles.

El autor de los Puranas es Veda Vyasa, quien también es el compilador del Mahabharata.

Vyasa compuso los Puranas en 400.000 Shlokas.

Un Shloka es una estrofa de dos o 4 versos.

Solo el Skanda Purana cuenta con 100.000 estrofas y es tal vez uno de los textos sagrados mas
largos del mundo.

Purana en sanscrito, "ciencia antigua’

El Amarkhosa describe los Puranas como sigue:

“sargas ca pratisarga ca
vamsavantaranca vamsanucaritamcapi
puranam panca laksanam”
Significado:

Un Purana trata sobre 5 temas:

Sarga - Primera creacién del universo,

Pratisarga- Segunda creacion (recreacion) luego del ciclo de aniquilacion,
Vamsa - Genealogia de Dioses y santos,

Manvantara - Las grandes eras,

Vamsanucharita - Historia de las dinastias reales.

Los Puranas, en acontecimientos, estédn ligados con el Mahabharata (La Gran Epopeya de la
Dinastia Bharata) y tienen cierta relacion con los libros de las leyes (Dharma Shastras.)
Aproximadamente en este periodo se revelaron muchos otros materiales religiosos que se refieren
al periodo 400 D.C. a 1000 D.C., que describen costumbres, ceremonias, sacrificios, festivales,
deberes de las castas, donaciones, construccién de templos e imagenes, y lugares de peregrinaje.
Los Puranas estan escritos casi completamente en narraciones en pares (duetos), en su mayoria en
un estilo facil, fluido parecido el de los poemas épicos

Los 18 Puranas principales que han perdurado, estan cominmente agrupados segun a quien alaban,
Vishnu, Shiva o Brahma, aunque cada seccién hace un intento de incluir su propia ensefianza sin
dejar de respetar las diversas concepciones espirituales.

Los Puranas principales se presentan de la siguiente manera:
(1) Vishnu, Narayana, Bhagavata, Garuda, Padma, y Varaha;

(2) Matsya, Kurma, Linga, Shiva, Skanda, y Agni; y
(3) Brahmanda, Brahmavaivarta, Markandeya, Bhavishya, Vamana, y Brahma.



El mas popular es el Bhagavata Purana, que trata sobre la temprana vida de Krishna y tiene una
profunda influencia en las creencias religiosas de la India.

Sri Krishna es el amado de todas las gentes, no hay otro Nombre de Dios que sea tan invocada y
reverenciada en cada rincén de la tierra India.

También hay 18 "menores", o Upa Puranas, conteniendo un material similar, y un largo niumero de
sthala Puranas, o mahatmyas, glorificando templos o lugares sagrados, que son recitados en los
servicios de los templos.

¢ Que es un Purana?

El Veda es llamado Sruti (porque se aprende mientras se escucha.) Tiene cuatro partes
entrecruzadas.

RIG - Himnos o plegarias

YAJUR - Plegarias en Sacrificio

SAMA - Plegarias en Forma Musical

ATHARVA - Mantenimiento del Mundo

Para hacer estas cuatro secciones comprensibles, Vyasa Deva compil6 estas cuatro partes en cuatro
libros separados.

Siendo compasivo hacia las almas caidas del Kali Yuga, que son holgazanas, descarriadas y no
tienen inclinacion por la vida espiritual, Vyasa Deva compilé el Purana: hechos histéricos
relacionados, que explican las ensefianzas de los cuatro Vedas.

En otras palabras, el Purana enseina los Vedas en forma de historia, haciendo mas simple la
vida espiritual y por lo tanto en esta era, son muy importantes. (Ref.: Srimad bhagavatam,
Canto 1 Cap.4 texto 19-23)

Algunos sabios y santos explican a los Purana divididos de la siguiente manera:

Guna Naturaleza Accion de la Deidad Deidad
Satva Bondad Preservacion de la Divinidad Vishnu
Rajas Pasién Doblegar la Pasion Brahma
Tamas Ignorancia Destruccion de la Ignorancia Shiva

Estan divididos de esta forma para elevar gradualmente el alma condicionada desde la ignorancia
hasta la pura bondad.

Las tres divisiones de los Puranas estan compiladas de esta manera para apelar a aquellas personas
en sus respectivos modos y asi elevarlos a la perfeccién de la vida.

¢ Quién ensefié los Puranas?

En los mismos Puranas se menciona que fueron narrados por Shiva a Parvati o a Vishnu. También
dice que Vishnu se los ensefio a Narada o algun otro sabio.

Asi las historias contadas por los Dioses fueron mas tarde pasadas de un sabio a otro sabio 0 a un
rey.

En el final de los Puranas fueron narrados por Vyasa a Suta y por Suta a los sabios en Naimisaranya
(en los bancos del rio Gomati estaba la ermita de Saunaka y otros sabios.)

Fue desde un alto sitio ofrecido por los sabios de Naimisaranya que Suta ensefié los Puranas.

De esto podemos deducir en la estima que se consideran los Puranas. También debe afirmarse que
el conocimiento que exponen en los textos los hombres y mujeres resulta mas respetable que la
casta o el nacimiento. Esto nos hace pensar en el espiritu de santidad y benevolencia de los actores
de estos sagrados dramas divinos descriptos en los Puranas. El conocimiento es superior solo
cuando se refiere a la divinidad y los sujetos son calificados como ‘nobles’ cuando transmiten ese
conocimiento trascendental.

“El sabio, cualquiera fuera su casta, debe ser escuchado con respeto.”

1. BRAHMA PURANA



Contiene dos partes.

Purva Bhaag y Uttar Bhaag.

Purva Bhaag contiene sagradas historias de la creacién, descripciones del Sefior Rama y del Sefior
Krishna.

Uttar Bhaag contiene una descripcion detallada del Purshottam Tirtha, prominente entre todos los
lugares sagrados. Contiene 10.000 versos. También al Sefior Shiva (Deidad predominante.)

2. PADMA PURANA

Contiene cinco partes.

En la primer parte, el sabio Pulastya explica la esencia de la religién a Bhishma.

La segunda parte contiene una descripcion de la tierra.

La tercer parte contiene cuentos de la creacién como tambien una descripcién geografica de la India.
La cuarta parte describe la vida del Sefior Rama.

La quinta parte, el conocimiento esencial de la religién es discutido en forma de didlogo entre el
Sefor Shiva y Parvati.

Contiene 55.000 versos. Tambien contien la gloria del Srimad Bhagavatam, las historias de Rama,
Jagannatha, Matsya, Ekadasi, Brighu, etc.

3. VISHNU PURANA

Contiene cinco partes.

La primera parte narra acerca de la creacion del universo, Pralaya y agitacion del mar.

La segunda parte contiene la descripcion geografica de la tierra dividida en siete islas.

La tercer parte describe el origen del Budismo.

La cuarta parte contiene una descripcion de la poblacién de la tierra desde el comienzo.

La quinta parte esta completamente consagrada a la vida y juegos del Sefior Krishna. Contiene
23.000 versos.

También historias de varios devotos, una descripcion de varnasrama; una descripcion de la Era de
Kali, una descripcion del Sveta Varaha Kalpa, una descripcion del Vishnu dharmotara.

4. SKANDA PURANA

Es el Purana mas largo. En su mayoria esta consagrada a Kartikeya (Skanda), el hijo del Sefior
Shiva y Parvati. Ademas contienen un monton de historias relacionados con el Sefior Shiva y muchos
lugares sagrados de peregrinaje dedicados prominentemente a Shiva. Contiene 81.000 versos. En
este texto se encuentra la Guru Guita o el canto al Guru.

5. SHIVA PURANA
Tambien es una compilacién enorme de historias consagrados ante todo a la vida y juegos del Sefior
Shiva. Esta dividido en siete Samhitas, que juntos contienen mas de 24.000 versos.

6. VAMANA PURANA

Este Purana esta dedicado completamente al Avatar Vaman (encarnacién) del Sefor Vishnu
narradas en forma de didlogo entre el sabio Pulastya y Narada.

Contiene 10.000 versos.

Tambien contiene la historia del Sefior Trivikrama.

7. MARKANDEYA PURANA

Comienza con una pregunta propuesta por el sabio Jaimini. En respuesta a esta pregunta el sabio
Markandeya narra lo que constituye el tema de este Purana.

Contiene 9.000 versos. Tambien historias de Rama y Krishna.

8. VARAHA PURANA

Contiene el cuento del rescate de la tierra por el Avatar "Varaha" (encarnacion de Jabali) del Sefor
Vishnu. Contiene 24.000 versos.

Describe las diferentes Vratas y las glorias del Sefor Vishnu.

9. BRAHMA VAIVATA PURANA



Este Purana contiene cuatro partes.

La primera contiene el cuento de la creacioén.

La segunda contiene cuentos relacionados con las Diosas.

La tercera parte contiene cuentos relacionados con el Sefior Ganesha.

La cuarta parte, se dan cuentos relacionados a la vida y juegos del Sefor Krishna .
Contiene 18.000 versos.

También contiene las glorias y pasatiempos de Radha y Krishna.

10. AGNI PURANA

Este Purana esta consagrado a Agni.

Esta presentado en estilo de plegaria por Agni al sabio Vashishta.

Contiene la descripcion de varias encarnaciones de Dios, el Sefior Rama y Krishna como tambien
de la tierra y de las estrellas.

Contiene 15.400 versos.

Tambien contiene la descripcion de Salagrama, describe el Isana Kalpa.

11. BHAVISHYA PURANA

Este Purana contiene cinco Parvas (partes).

La primer parte contiene una descripcidn de la creacion. La segunda, tercera y cuarta parte contiene
una descripcién de tallada del Sefior Shiva, el Sefior Vishnu y Surya respectivamente.

En la quinta parte, se da una descripcién del cielo. Contiene 14.500 versos.

También contiene las glorias del servicio devocional, (los devotos del Sefior Chaitanya Mahaprabhu
encuentran en este Purana las sefales de Su aparicién y el canto del Maha Mantra Hare Krishna)

12. KURMA PURANA

El Sefior mismo ha narrado este Purana en la encarnacién de Kurma (tortuga) a Narad. Narad lo
narré a Sujati quien en sus términos lo narré a una congregacion de sabios. Contiene 17.000 versos.
Tambien contiene la conversacion entre Krishna y el Dios del Sol (mencionado en el Bhagavad Gita),
Danvantari y describe a Lakshmi Kalpa.

13. MATSYA PURANA

Historias de la encarnacion del Sefior en forma de pez y la preservacion de Manu y las semillas de
toda vida durante Pralaya por el Avatar Matsya son los principales temas de este Purana.

Contiene 14.000 versos.

También sobre la construccién de templos, describe las Kalpas Vamana y Varaha.

14. GARUDA PURANA

El Sefior Vishnu predica su vehiculo, Garuda, acerca de las sutilezas de la religién y la vida.
Ademas, elevadoras historias relacionadas a la religién y a la moral, este Purana tambien contiene
la descripcion del diamante como joya y la forma de identificar las mejores calidades de joyas.
Contiene 19.000 versos. La reencarnacion, Vishnu Sahaasra nama, la descripcion del Tarsya Kalpa.

15. BRAHMANDA PURANA

Este Puranas, actualmente esta disponible en diferentes piezas y parece ser que no hay conexion
entre ellas. Algunos sabios sostienen que en un principio, habia contenido el Adhyatma Ramayana.
Contiene 12.000 versos. Describe los vedangas, describe el Adi Kalpa.

16. SRIMAD BHAGAVATA PURANA

Debido a su hermoso estilo de presentacion, el Shrimad Bhagavata Purana tiene una gran jerarquia
en la sagrada literatura sanscrita.

Contiene historias relacionadas a varias encarnaciones del Sefior Vishnu y mayormente trata sobre
la vida y juegos del Sefior Krishna.

Contiene 18.000 versos.

17. LINGA PURANA



Predica sobre la gloria del Sefior Shiva y el Linga Puja es el tema principal de este Purana. En dos
partes, este Purana contiene cuentos relacionados a la creacion del universo, origen del Linga y de
todos los Vedas, Brahma, Vishnu etc. de este Linga.

Contiene 10.000 versos.

También contiene la gloria del Sefior Narasimhadeva, Janardhana, la historia de Ambarisa y las
glorias de Gayatri.

18. NARADA PURANA

Este es un Purana Vaishnava presentado en estilo de dialogo entre Narada y Sanata kumar. Este
Purana contiene una descripcién detallada de los mayores lugares de peregrinacion. Contiene
25.000 versos.

También contiene una sinopsis de todo; describe el Jagannatha Puri, Duaraka, Badrinatha, etc.

1. Breve presentacion del Bhagavata Purana

Presentar la totalidad de la Literatura sagrada contenida en los Puranas requiere de una extensiéon
que en este trabajo, no es posible desarrollar, solo si tenemos en cuenta los miles de versos o
Shlokas que conforman cada uno de los 18 textos sagrados, es un esfuerzo inimaginable para
nosotros en estos momentos.

Actualmente el Purana que mayor aceptacién tiene entre los devotos Vaishnavas o seguidores del
Sefior Vishnu es el Bhagavata Purana, la traduccion mas conocida es la realizada por Srila
Prabhupada, fundador Acharya del Movimiento Internacional para la Conciencia de Krishna, se debe
sefalar, que existen otras traducciones que responden a la escuela del pensamiento filoséfico
Advaita o Monista.

Los seguidores y devotos del Sefor Shiva, consideran importantes el Skanda Purana y el Shiva
Purana asi como el Linga Purana y son varias las traducciones a diversas lenguas en forma total o
parcial.

Por nuestra parte, nos proponemos en un proximo trabajo, dedicarnos exclusivamente a recopilar la
informacion que a lo largo de los afios hemos obtenido respecto a los Texto Sagrados Puranicos y a
los Upanishad.

LAS ESCUELAS FILOSOFICAS

A lo largo de los milenios, de Era en Era, cada generacién a su turno, elaboraron unay otra vez este
Sanathana Dharma, o Eterno Conocimiento Trascendental.

Por ello es necesario detallar los seis sistemas filosoficos en los que se expresa el conocimiento
védico.

Estas seis escuelas filosoficas se llaman Darshanas. La parte de los Vedas mas accesible al
conocimiento humano actual son los Upanishad. Los seis Darshanas desarrollan las categorias de
pensamiento de los Upanishad.

1. PURVA MIMANSA: fundada por Yaimini, prescribe ritos para invocar y aplacar a los Dioses y
alcanzar los planos celestiales; el Dharma y el Adharma, la rectitud y la maldad crean el mundo y
éste esta basado en la recompensa y el castigo.

2. UTTARA MIMANSA: fundada por Maha Rishi Vyasa, es pura filosofia Advaita Vedanta, o no dual;
establece que todo es Dios Inmanifestado y todo cuanto aparenta existir no es otra cosa que una
porcion de Brahman Absoluto.

3. SHANKIA: fundada por Kapila Rishi; difiere con la escuela Vedanta que es dualista, esto es, ve
una separacion entre la materia (prakriti) y el espiritu (purusha.) EI mundo material se conforma por
la interaccion de las tres gunas o cualidades: pureza, actividad e inercia (satva, rajas, tamas).

4. NYAYA: su Rishi es Gautama, sus sutras estan en 5 libros, el comentario autorizado es el de
Vatsyayana.

5. VAISHESHIKA: su Rishi es Kanada y Prashastapada, su sistema es el de las particularidades. 16
padartas o temas en los que se define el conocimiento, se procede a definirlos y luego se los discute;
asi se sostiene que con el uso de la recta razén se llega al conocimiento y se alcanza la liberacion.

10



6. YOGA: El sabio vidente y filosofo es es Patafijali, estd contenido en 198 sutras divididos en 4
padas. El objeto es estudiar los medios para detener el flujo constante del chittah y asi alcanzar el
Samadhi.

En cada Darshana hay un Rishi como instructor que expone los principios en forma de aforismos y
un bashiam, un comentario que se considera autorizado.

Estos 6 Darshanas explican 6 afigas o temas-principios que permiten la comprensién de los Vedas:
1- Shiksha: método de estudio, el conocimiento de la fonética y el acento; por medio del Shiksha se
logra que los Vedas sean inalterables.

2- Kalpah: método de los rituales.

3- Viakaranam: gramatica.

4- Niruktam: filologia y etimologia.

5- Chhandas: la métrica, asunto de importancia capital en relacién con los Vedas, pues se
componen de Mantras.

6- Jyotisham: astronomia, no sélo el estudio de los cuerpos celestes en el universo sino de la
influencia en los actos humanos.

Es una gran equivocacion ver a estos 6 sistemas de filosofia como separados u opuestos. Los Vedas
son las raices y estos darshanas son las ramas; juntos conforman el arbol de la sabiduria.

En la escuela Nyaya y Vaisheshika se aprende a usar los poderes del intelecto y se comprende la
constitucién material del universo.

En la escuela Shankia se aprende sobre la evolucién del universo, y en el Yoga la manera de
apresurar esa evolucion.

En el Mimansa se aprende a emplear las fuerzas del mundo invisible y ayudar asi al mundo visible.
Por dltimo, en el Vedanta con sus tres exposiciones aprendemos que todo es Brahman y que
nosotros siempre fuimos y seremos el Uno Absoluto.

De este modo hemos expuesto una introduccion del conjunto de la literatura sagrada que fundamenta
el conocimiento espiritual.

Todo el conocimiento Védico esta resumido en el Gayatri, el Gayatri en el Pranava OM, y el
Pranava OM es la expresion del Absoluto. Esto esta sancionado por toda la literatura a lo largo
de los milenios.

Esta conciencia misteriosa y trascendental que viene a nosotros en forma de Vedas sélo adquiere
significado por medio de la disciplina del Yoga, esto es Gayatri Vedanta Yoga.

11



1. El concepto de Dios.

¢Puede alguien atribuirle una forma a quien esta mas alld de todos los limites y de todas las
imagenes?

Debemos permanecer en silencio cuando alguien afirma que Dios es “esto” o “aquello”.

Las Escrituras Sagradas dicen que El no tiene manos ni pies, ni miembros ni partes, entonces, ¢,co6mo
podemos con nuestras evidentes limitaciones describirlo?

Su brillo es el de un billéon de soles y mas, canta el Bhagavad Guita; ¢ cémo puede la mente tratar de
atraparlo en conceptos, palabras y juegos intelectuales?

Es un Espiritu Supremo, un Alma Universal sin forma, ¢ podria alguien decir que lo conoce, que es
“su estudiante™?

¢ Quién puede garantizar el éxito de tantas empresas intelectuales, de tantos libros, poesias,
conferencias?

Es un atma, sin forma fija, todo lo permea, todo lo trasciende, no existe un solo rincén del cosmos
donde no se lo encuentre; desde que el tiempo comenzoé ilumina el espacio y el vasto infinito.

El, el siempre existente, sin nacimiento ni muerte, sin comienzo, medio o fin, no nacido, indestructible,
inmortal. Es el Supremo Espiritu, la Verdad Primordial.

El es el atma, el infinito, el Eterno Supremo.

En la tradicion hindl, Dios es conocido como Brahman, deriva de la palabra sanscrita
“Brahat”, significa la cosa mas grande concebible por el hombre.

Con nuestras mentes finitas y nuestros finitos medios de expresién es dificil incluso comprender,
menos aun describir lo infinito, lo que Dios o Brahman es.

El Kena Upanishad da la siguiente definicion de Brahman:

Lo que no puede ser visto por el ojo, pero le permite al ojo ver...
Lo que no puede ser escuchado por el oido, pero le permite al oido escuchar...
Lo que no puede ser expresado con palabras, pero por la palabra misma es
pronunciado...
Lo que no puede ser comprendido por la mente, pero por el cual la mente funciona...
“Conoce a Tat para ser Brahman”.

Antes de la creacién, Tat era conocido como Parabrahman (el Absoluto Universal), sin atributos y
sin forma (Nirakara Nirguna Brahman), y era:

B Sathyam: Verdad (la verdad mencionada aqui no es acerca del mundo de los hechos.
Se refiere a la verdad trascendental, que se mantiene igual en todo momento y en todo
lugar.)

B Jnanam: Conciencia Universal.

B Anantam: Eterno, mas alla del tiempo y del espacio.

(“Sathyam Jnanam Anantam Brahma”, Brahman es Verdad, Sabiduria y Eternidad, proclaman los
Upanishad).

Cuando el deseo por la creacion surgié (Ekoham Bahusyam, soy Uno, me volveré muchos), lo
inactivo -Nirguna Brahman- sin forma, pero con atributos, “Sat”, “Chit” y “Ananda” (Ser,
Conciencia y Bienaventuranza). “Sat” indica que existe por si mismo sin otra base mas que si
mismo; “Chit” indica la conciencia de si mismo como conciencia de auto - iluminacién; y “Ananda”
es la expresién de esa conciencia.

12



2. BRAHMAN, EL UNO SIN SEGUNDO

"Uno solo sin segundo”, asi lo proclaman todas las escrituras.

(Chandogya - Upanishad, VI, 2, 1).

"Entonces no habia no - existencia ni existencia... ESO solamente alentaba por su propia naturaleza:
aparte de ESO, no habia nada."

(Rig Veda X, CXXIC, 1, 2).

"En el Imperecedero Infinito Supremo Brahman, el conocimiento y la ignorancia estan latentes."
(Katha - Upanishad VI, 18).

Sélo un sonido sefiala en los infinitos universos ESO que esta mas alla de toda suma y de toda resta,
de lo que puede nombrarse y de lo que no puede sefalarse: el Pranava Om.

"Eso que todos los Vedas afirman, Eso que todas las autoridades prefieren, Eso por cuyo deseo
llevan vida célibe, esa palabra te la diré brevemente: Om. Esa palabra también es Brahman, esa
palabra también es el Supremo"

(Katha - Upanishad [, 2, 14).

Las palabras parecen alejar, velar en el misterio ESO que es lo mas proximo y lo mas lejano y que
es, el yo mismo, el Atma, Alma.

ESO, esta es la palabra para designar al universo y el universo es Brahman porque en El, nace todo,
dentro de El se sumerge y en El se conserva.

Todo lo existente, todos los seres y todas las cosas surgen de esa plenitud y es como la sombra de
esa sustancia. Y como lo afirma el Upanishad, no hay que buscarlo lejos: "Este, mi yo dentro de mi
corazon, este es Brahman"

(Chandogya - Upanishad lll, 14, 4).

Este conocimiento es Para-Vidya, el conocimiento supremo, y se obtiene mediante la pureza, la
devocion, el sacrificio y el conocimiento.

"Quien no haya renunciado a los malos caminos, ni esté concentrado, ni vea su mente dominada, ni
aun por el conocimiento podra obtenerlo."

(Katha - Upanishad [, 2, 24).

Cuando se lo obtiene, dice Sri Krishna: "El va a la paz".

(Bhagavad Guita V 25).

"Cuando El se manifiesta, todo se manifiesta después en El, por su manifestacién todo se
manifiesta".

(Katha - Upanishad Il 5, 15).

"No se le ve pero El ve, no se le oye y El oye, no se piensa en El y El piensa, no se le conoce y El
conoce. Sélo El es el que ve, el que oye, el que piensa y el que conoce."

(Brihadaranyaka - Upanishad Il 7, 8).

El es "el que mora en el corazén de todos los seres".

(Bhagavad Guita 10, 20.)

Este es un concepto que debe preservarse claramente.

Desde el punto de vista de los simbolos, El es Sat, Chit y Ananda.

ANANDA

SAT CHIT

Ser puro, Inteligencia pura, Bienaventuranza pura.

13



Cuando ESO se viste de universo impregnando la vastedad, surge Prakriti, la naturaleza, con sus
cualidades: Rajas, Tamas y Satva.

RAJAS SATVA

TAMAS

Desde la piedra inmévil hasta el mas evolucionado de los seres, existe una vibracion de estas tres
cualidades.

Asi vemos que ESO y esto son una misma cosa, somos la sombra de su sustancia, somos la misma
sustancia proyectada en sombra.

El produce los muchos.

ESO dijo: "Que yo sea muchos, que yo nazca". Entonces se le dan muchos nombres.

(Chandogya Upanishad VI, 2, 3).

"A lo que es UNO, el sabio lo llama por muchos nombres".

(Rig Veda |, 114, 46.)

Cualesquiera sean los nombres que se le den, El, Eso, el Eterno, es Uno. El Vishnu Purana es el
comentario mas preciso para comprender esta verdad.

Asi pues, el Solo y Unico Dios Narayana se designa como Brahma, Vishnu y Shiva, pues crea,
conserva y restaura, es la causa de la creacién, la conservacion y la restauracion.

(Rig Veda |, 114, 16.)

3. El Uno proyectandose en los muchos

De lo in-manifestado surge todo lo manifestado, cuando viene el dia y cuando viene la noche todo
se disuelve en Eso, que se llama in manifestado.

El sabio "ve las distintas manifestaciones de los seres como arraigados en Eso y procediendo de
EL"

(Bhagavad Guita VIII 18 — 21.)

Asi, en estos versos (shlokas) se expone cémo surgen los muchos.

Veamos ahora la naturaleza de esta procedencia o produccién: la evolucion.

Los Principios Espirituales (Sanathana Drama), no reconoce una creacion que sea contraria
a la ciencia, ni que nada nace de la nada.

El Supremo Sefior (Ishvara) evoluciona todos los seres y todas las cosas sacandolas de Si mismo.

"Como la arafia emite y retira su tela, como las hierbas crecen en la tierra y el pelo en la cabeza y
cuerpo del hombre vivo, asi del Sefior Infinito nace el universo."

(Mundaka Upanishad I, 1 —7.)

Como del fuego ardiente saltan de mil modos chispas analogas, asi del Sefior Infinito, Oh amado,
nacen los distintos tipos de seres y alli retornan.

14



De ESO nacen el aliento, la mente y todos los sentidos, el éter, el aire, el fuego, el agua y la tierra.
ESO es el sostén de todo. De estos distintos modos nacen los Dioses, los hombres, las bestias,
pajaros y piedras.

(Mundaka Upanishad I, 1 - 7).

Los granos de arena pueden quizas contarse, pero de los universos no es posible hacer ninguna
enumeracion.

(Atharvana VI.)

Asi pues, no se conoce el numero de Brahmas, Vishnus, Shivas y de todas las demas Energias
Divinas. En cada uno de estos mundos hay Brahmas, Vishnus y Shivas.

(Devi Bhagavata IX 3.7 —8.)

Es decir, ESO, Brahman sin forma, sin nombre, que es lo mas proximo y lo mas lejano es en la
reflexion sobre el principio, un Trimurti (tres formas) en el espacio y el tiempo.

Asi cuando Brahman Uno y Unico reflexiond para ser muchos, aparece como tres diferentes
cualidades o formas (Trimurti) con sus tres cualidades en un plano trascendental.

La tri-murti es la manifestacién primaria del Sefor, es la Suprema Voluntad y la Maxima Actividad en
una forma concreta.

Brahma es el Creador y su Shakti es Sarasvasti, la Diosa de la Sabiduria. A Brahma se le da la forma
de cuatro cabezas como mirando los cuatro puntos cardinales, como el Hacedor de los mismos y de
su contenido, cabalga en un Hamsa, cisne.

El nombre Hamsa es un arreglo gramatical de otros dos nombres que alude a su relacién con
Ahamkara, el que divide, el que hace los atomos.

También remite a soh-ham, Ham-Soh.

Vishnu es el que mantiene y conserva el orden del universo y el que sostiene las formas de todos
los seres y todas las cosas. Su Shakti es Lakshmi. La energia de la felicidad y de la prosperidad, en
todos los objetos deseables.

Cabalga en Garuda, simbolo de la velocidad y de la inteligencia. Vishnu es el origen de los Avataras
y en ellos o en su propia persona, es la manifestacion que mas se le rinde culto.

Shiva, también conocido como Mahadeva, Maheshvara, es el Restaurador, el que libera el Atma de
la afliccion de las formas, quien destruye la ignorancia y otorga la liberacion.

La obra de la creacién procede llamandose a la existencia a los Suras o Devas que el cédigo de
Manu describe: "cuya naturaleza es accién", esa multitud de seres inteligentes, de muy distinto poder
y autoridad, guian el curso de la naturaleza.

Ahora bien, es un error que se debe evitar, el pensar que Brahma, al proyectarse en tres (Brahma,
Visnu y Shiva) y luego nuevamente en nuevas formas (los seres) disminuye u oscurece la unicidad.
"Indra, Mitra, Varuna, Agni, se le llama y El es Brahma, el de las plumas de oro. De lo que es Uno,
los sabios hablan como si fuera multiple."

(Rig Veda 164. 40)

"Todos los Dioses son iguales a Brahman: todo descansa en el Brahman."

(Manu XII 119.)

Los Devas tienen un lugar especifico en el universo material, bajo la voluntad del Supremo
Controlador (Ishvara), corrigen, protegen y arreglan las cuestiones con un poder mayor que los
humanos.

El nombre Deva significa radiante, brillante, pues sus cuerpos estdn formados por una sutil y
misteriosa materia luminosa y por lo tanto irradian luz.

De sus trabajos dependen los frutos de todas las actividades.

Los Devas trabajan de acuerdo a la luz y no arbitrariamente.

"Del alimento se hacen las criaturas, de la lluvia viene la produccién de alimentos, del sacrificio
procede la lluvia."

(Bhagavad Gita 11l 11-12.)

Todos los beneficios que se obtienen de los Devas son transitorios, por lo que se recomienda a los
aspirantes espirituales que se sumerjan en Brahman.

El mundo material es la culminacién de éter, aire, fuego, agua y tierra, los Devas de estos elementos
son: Indra, Vayu, Agni, Varuna, Kubera. Son los cinco reyes ( devasrajas= dioses reyes,) Indra es el
superior, dicen los Vedas.

A las 6rdenes de estos devarajas estan las huestes de otras Energias Celestiales: los Sadias, Vasus,
Adityas, Apsaras se relacionan con Indra.

15



Los Maruts, con Vayu, los Yakshas, Gandharvas, Vidyadaras y Kinaras con Kubera.

Los Magas y Sarpas estan a cargo del reino animal, los Suparmas de los pajaros, etc.

Cuatro grandes Dioses gobiernan los cuatro puntos cardinales: Indra, Yama, Varuna y Kubera. Yama
también es el Sefior de la muerte.

Esta ensefanza se encuentra en los Vedas.

Los que se oponen a los Devas son los Asuras, engloban la energia destructiva pero en el plano de
la creacién de los universos son complementarios.

Estas creaciones permanecen en el mundo invisible, que se relaciona con el mundo visible; de ahi
que se invoquen todas estas fuerzas en el canto del Gayatri Mantra; todas las energias divinas
mencionadas se resumen en el Gayatri Mantra, asi esta sancionado en los libros sagrados.

4. Otros aspectos

En el Vishnu Purana se ensena: "Asi es la creacion: minerales, plantas, animales, hombres." Este
es el orden de la evolucion.

La etapa de la evolucién se expone con mayor claridad en el Aitreya Brahmana.

El Shiva Purana también se extiende sobre este concepto.

En el codigo de Manu sélo se insindan estas cuestiones.

En el Vishnu Bhagavata se hace referencia al origen de la humanidad, a lo ya sefialado se agrega
la creacion de los 10 Sabios filésofos videntes (Maha Rishis):

(Marichi, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Prachetas, Vashista, Bhrigu, Narada). Luego vienen
los Kumaras (Sanandana, Sanaka, Sanatana, Sanatkumara). Y luego las primeras razas humanas:
los Danavas y Daytias y los Rakshashas.

Asi tenemos el significado resumido y simplificado de los muchos en cuanto a la multiplicidad de la
sombra de Brahman.

5. Creacion

Con la vibracion césmica o el sonido Om que emand de Brahman, se crearon los cinco elementos:
Primeramente Akasa (espacio o éter);

Del Gata (movimiento) del éter, nacié el aire (Vayu); el agua (Apa);y,

la materia solida o elemento tierra (Pritivi).

Con estos cinco elementos y las tres gunas (atributos); es decir, actividad (Rajas), inercia (Tamas)
y serenidad (Satva), el mundo de materia inanimada, nacieron las plantas, animales y seres
humanos.

Brahman de un estado de puro ser o pura existencia, se transformé a si mismo para ser el origen del
cosmos, con innumerables objetos animados e inanimados, que emanan de El mismo.

El universo no fue creado de la nada, sino que derivdé de Brahman que se transformé a si mismo en
universo. Brahman es quien lo sostiene y es causa para que no se disuelva.

Brahman esta en todas las cosas y es el alma de todos los seres vivientes.

Como los Upanishads declaran, “lsavasyam Idam Sarvam” (todo estd impregnado por lo divino.)

6. Neti Neti

Por miles de afios, rishis, yoguis y estudiosos han estado tratando de descubrir quién es o0 qué es
Dios o Brahman, utilizando la formula vedandica “Neti Neti” (significa “ni esto, ni esto”), por un
proceso de eliminaciéon o descarte uno a uno, de los 24 principios césmicos o elementos que
constituyen el mundo de los fenédmenos como irreal.

Estos videntes y fil6sofos llegaron a la conclusién intelectual y a la vivencia espiritual que Dios es un
Ser Supremo, sin forma ni atributos, (Nirakara Nirguna Brahman), y que El, libremente asume todos
los Nombres y Todas las Formas.

16



El correcto y apropiado significado de “Neti” es “no sélo esto”, que significa que Dios no es
solamente esto que percibimos o imaginamos, sino que es todo lo inimaginable, y al mismo tiempo
Su realidad esta presente en toda la creacion. La validez de esta afirmacion esta confirmada por
declaraciones como “Sarvam Kalvidham Brahma” (todo esto es realmente Brahman).”
“Isavasyam Idham Sarvam Yat kincha Jagatyam Jagat”, el universo entero que consiste de cosas
moviles e inmoviles esta lleno con el Omnipresente Sefior.
La espiritualidad de oriente, esta impregnada de un conocimiento trascendental no siempre visible a
las conceptualizaciones occidentales.
Veamos por ejemplo la cuestion del Karma, karma significa literalmente accién.
Por definicién, toda accién es triple por su naturaleza; parte en el pasado, parte en el presente y
parte en el futuro.
Es la sucesién que cada efecto sigue a su propia causa.
Estos tres aspectos no estan ni son de hecho, separados, sino que son partes integradas de la accién
y no pueden dividirse ni separarse de ella.
Por ejemplo, el sufrimiento no es la consecuencia de un acto malo o equivocado, sino la parte real
del mismo aunque pueda experimentarse en el futuro.
El sufrimiento no puede separarse de la herida.

¢, Cémo puede haber una accion que no genere causa?
(Srimad Devi Bhagavatam I. 5-74)
Cuando se desconoce la Ley y las Regulaciones, el hombre es sacudido de aqui para alla. Las leyes
de la naturaleza no es un obrar de un modo determinado, sino solo una suposicidon de condiciones,
dentro de las cuales pueden llevarse a cabo acciones de cualquier tipo de naturaleza.
Las leyes expresan las condiciones bajo las cuales se obtienen determinados resultados. Asi,
la ley no hace obligatorio ningun acto especial, pero al mismo tiempo hace posible esos actos, y el
conocimiento de la ley es poder.
El Jivatma (alma individual) es de naturaleza triple, se compone de Ichcha, Jhana, Krya, en otras
palabras: Voluntad, Sabiduria y Actividad. Pero, en el mundo de las formas se expresa como deseo,
conocimiento y accion. Esta es la causa del Karma en el hombre.
El hombre esta verdaderamente formado por el deseo, segun es su deseo, asi es su pensamiento,
segun su pensamiento, asi se ejecuta la accion. Ese es el logro. (Briharadaranyaka Upanishad IV
5.5).
Deseo, Conocimiento y Accién son las tres leyes que en conjunto forman la ley del karma.

Primero:

Los deseos llegan al hombre al lugar donde existen los objetos de deseo y determinan los canales
de actividades.

En verdad, el que desea va, mediante su trabajo, al objeto en el cual esta determinada su mente.
(Briharanyaka Upanishad 1V 4.5.)

Al deseo se lo llama fruto.

Impelido por el deseo, al fruto esta ligado. (Brihanyaka Upanishad IV 4.5.)

Que el fruto sea bueno, malo o desagradable, la luz es la misma.

Esto es llamado en el conocimiento espiritual como “la primera luz” y el hombre debe aprender a
controlar.

Segundo:

La mente es el poder creador y el hombre se convierte en aquello que piensa.

Ahora el hombre esta verdaderamente formado por el pensamiento, segun piense el hombre en este
mundo, asi habiéndose ido de aqui, en eso de convierte.

(Chandogya Upanishad Il 14.1)

Tal como Dios (Brama) crea por medio de la meditacion, asi la mente tiene como actividad esencial
la creacion.

La accién es solo pensamiento lanzado al exterior y, al mismo tiempo los actos solo son sus
pensamientos pasados materializados.

La caracteristica, el caracter del humano, la naturaleza del hombre, es creaciéon del pensamiento,
asi pues, lo que el hombre piensa, eso es.

17



Tercero:

Los actos ocasionan las circunstancias.

Nada puede germinar sin siembra. Nadie puede lograr la felicidad sin haber realizado actos capaces
de llamar a la felicidad.

(Mahabarata, Shanti Parva 21.23).

Estos tres enunciados o leyes, conforman el marco dentro del cual debe aprehenderse
conceptualmente el karma aunque, por definicién y vivencia al karma lo sufrimos o disfrutamos
independientemente de cual sea nuestra posicion al respecto.

Cuando dividimos los factores del destino del hombre en oportunidades, caracteristicas, capacidades
y circunstancias que lo rodean, todos han quedado abarcados. No queda nada mas.

Algunos sostienen desde las diversas posiciones teoldgicas y filosdficas que el karma paraliza el
esfuerzo humano. Esto es erréneo. El karma es una guia que encausa las energias y voluntades
espirituales mas nobles del humano, incluso trascendiéndolo y con el mismo karma realizando un
“sacrificio divino”, ejemplo de ello podemos hallarlo en la Madre Teresa de Calcuta, el Baba Sali en
el Judaismo, etc.

En efecto, el karma no es un destino que se nos impone desde afuera, sino algo que hacemos desde
adentro y por lo tanto “es un algo” que siempre se esta relacionando con nosotros mismos, en nuestra
intimidad mental y espiritual.

Muchos también sostienen erréneamente que en el Oriente, nadie se involucra en el karma del otro
puesto que esta sufriendo los efectos de actividades equivocadas o trasgresoras en esta vida o en
otra, pero la ensefianza fundamental de los santos y yoguis es taxativa: cada ser humano es un
agente benéfico del karma de los demas al tiempo que experimenta el suyo propio.

Se dice que el Karma es de tres clases:

Parabdam,
Safichitan
Vartamanan, a veces es llamado Agami.

El karma que se produjo en tiempos antiguos, remotos, en muchos nacimientos anteriores, se le
llama safichitan.

El karma que se crea en el “aqui” y “ahora” se le llama vartamanan.

El Karma parabdan no puede alterarse, debe agotarse sufriéndolo hasta el final.

7. Como liberarse del Karma?

A pesar de las muchas respuestas y propuestas que se construyen casi a diario, del Karma General
del Universo, no podemos liberarnos en tanto estemos en él.

El que desee liberarse del karma debe salir del universo y absorberse en el Absoluto.

Alli, podemos comprender que en el Gayatri Mantra se invoque y convoque las fuerzas superiores
de los universos y energias superiores de los mundos invisibles:

Om Bhur
Om Bhuvah
Om Svaha
Om Maha
Om Janah
Om Tapah
Om Sathyam

Veamos algunos detalles de los mundos visibles e invisibles:

El Jivatma (alma individual) evolucioné y en esa evolucion vemos como se desarrolla su conciencia,
observemos los mundos que habita en su larga peregrinacién de regreso al Espiritu Supremo, v,
como se relaciona con su cuerpo.

En el Chandogya Upanishad se explica que el propio deseo del individuo (Jiva) es lo que lo hace
tomar muchos y distintos cuerpos.

18



Cuando se tiene conocimiento para “podria oler”, el alma, el espiritu individual (atma) para oler crea
el 6rgano del olfato, cuando se tiene el conocimiento “podria hablar”, el atma para hablar crea la voz,
cuando se tiene el conocimiento “podria oir”, el atma para oir crea el 6rgano de la audicién, cuando
se tiene el conocimiento “podria pensar”, el atma crea la mente, su ojo divino.

(Chandogya Upanishad VII 10).

En esta afirmacion del Upanishad, encontramos unidas la filosofia y la sicologia en relacién con el
alma individual (Jivatma). En efecto, es un ser conciente y al buscar esa conciencia se encuentra
con la experiencia de “lo externo”. Lo externo, constituye los mundos visibles e invisibles.

Los mundos visibles e invisibles se desarrollan con mayor amplitud cuando analizamos el Sagrado
Gayatri Mantra, no obstante, veamos algunos aspectos de estos mundos.

Existen tres mundos en los que el jivatma (alma individual) da vueltas en esta rueda de nacimientos
y muertes.

Bhur-Loka, la tierra fisica,

Bhuva-Loka, el mundo que sigue al fisico, con el cual esta estrechamente relacionado aunque es de
naturaleza mas fina, mas purificada o si se prefiere es un “mundo refinado”,

Suvah-Loka, el mundo celeste.

Mas alla hay otros cuatros mundos que pertenecen al mas alto nivel de evolucion del jivatma (alma
individual), estos mundos son:

Mahah-Loka,

Janah-Loka,

Tapah-Loka,

Sathya-Loka.

Los Sabios y Videntes de los Sagrados Vedas sostienen que mas alla de estos mundos existen aun
dos mas, uno es llamado Vaikunta y el otro Goloka.

Estos dos mundos pueden alcanzarse desde los planos mas elevados, es decir, una vez que
alcanzamos el Janah-Loka.

Ahora bien, analizado desde esta perspectiva, pareciera que estos mundos “invisibles y superiores”
resultan inalcanzables al alma individual o jivatma. Los sabios y videntes han dejado a lo largo de
toda la literatura sagrada los signos y sefales para llegar a destino, esto es, alcanzar la meta
suprema: Dios.

Los Videntes y Sabios han sancionado a partir de la experiencia y de sus poderes ydguicos que uno
de esos senderos es la repeticion constante del Maha Mantra Gayatri ya que Sus poderes son
superiores a todos los mundos que hemos mencionados.

También se afirma en los textos sagrados que existen otros mundos, como regiones especiales y
que estan situados dentro de los siete mundos o lokas ya mencionados.

Asi, se mencionan al Indra-Loka, Surya-Loka. Priti-Loka, etc.

Dentro de “los mundos invisibles” hay siete planos o mundos llamados “tala”, literalmente significa
superficie, y se relaciona etimolégicamente con regiones “dentro” de la tierra, son energias que se
expresan como materia mas densa que las que componen este planeta que llamamos bhur.

Los nombres de estas energias que se expresan como regiones o0 mundos son:

Patalam,

Mahatalam,

Rasatalam,

Talatalam,

Sutalam,

Vitalam,

Atalam.

Estos lokas son y estan en escala descendente, patalam, mahatalam, etc.

Estos mundos pertenecen a los niveles de conciencia del alma individual (jivatma), asi, se
corresponde la imagen con el objeto, estos estados de conciencia lo “une” con los mundos visibles
e invisibles.

Bhur Bhuvah Savah son, los mundos de los Dioses, de los pritis (antepasados) y de los hombres.
Asi se declara en los Upanishad Tri-Lokas, los tres mundos.

A cada uno de estos se lo define por la materia preponderante que lo compone:

19



Bhur-Loka, predomina la tierra con sus modificaciones: Pritvi Apah, Vayu, Agni Akasha,(sdlido,
liquido, gaseoso, materia radiante, entérico, super entérico, atébmico.)

Bhuvah-Loka predomina Apah.

Suhah-Loka predomina Agni.

Maha Loka tambien predomina Agni aunque mas refinado.

Janah-Loka, Tapah-Loka y Sathya-Loka predominan el elemento Aksha.

Estas siete regiones, mundos o planetas se corresponden con los siete estados de conciencia del
“y0” o atma.

"Del atma naci6 esta vida”

“De esto se hicieron las siete llamas, los siete combustibles, los siete sacrificios y los mundos, ante
ese “yo” nos inclinamos”.

(Prana-Upanishad 111.3)

En los Upanishad se extiende la informacién, asi, hay cinco puertas que tienen salida desde el
corazoén y conducen a una regién especial:

Prana, el principal aliento de la vida, conduce al sol, que se encuentra en sathya-Loka.

Vyana se dirige al sur, y lleva a las regiones de la luna, al lado oscuro de la luna y se relaciona con
Bhur-Loka.

Apana lleva a la region del fuego, se relaciona con Maha-Loka.

Samana, que es la mente, se relaciona con Suvah-Loka.

Udana lleva a la region del aire, la de vayu, que incluye a Janah-Loka y Tapah-Loka.

Los pranas en el hombre se corresponden con el prana universal, De este modo es que el hombre
esta relacionado con el Sefior Supremo.

En el Mundakya-Upanishad se afirma que el ego tiene cuatro estados:

Jagrat, despierto, llamado Vaishvanara.
Taijasa, el de suefios.

Prajfa, llamado sushupit, bien dormido.
Brahman, la bienaventuranza absoluta.

Hay tres cuerpos principales que usa el atma como Upadhis:

Sthula-Shariran, inteligencia o cuerpo denso, este es el upadhi de la conciencia Vaishvanara.
Shukshma-Shariram, cuerpo sutil, este es el upadhi de la conciencia taijasa.

Karama-Shariram, cuerpo causal, es el upadhi de la conciencia prajfia.

“Tambien al Sefior se lo designa como triple: Isha, Sutra y Virat. El Ego colectivo es el Supremo”
(Srimad Devi Bhagavata VIl 32-49)

Asi como el hombre tiene tres formas distintas de conciencia, asi el Sefior.

La conciencia humana en sus tres manifestaciones, se corresponden con el absoluto universal: Dios.
El Ego se expresa en la materia en tres aspectos como ya hemos visto: voluntad, sabiduria y
actividad.

El Shtula Sharira es el 6rgano de la actividad.

El Shukshma Sharira es el 6rgano de la sabiduria.

El Karana Sharira es el 6rgano de la voluntad.

Estos 6rganos se expresan en estados elevados o bajos de conciencia.

El Shtula Sharira mora principalmente en bhur loka.
El Shkshma Sharira mora en:

Bhur loka

Bhuvah loka

Savah loka

Mahah loka

El Karana Sharira mora en:

Janah loka

Tapah loka

Satya Loka

20



Los Shariras mencionados se componen de cinco envolturas en total:

Annamaya Kosha, se construye con las particulas energéticas de los alimentos, se conforman de
sélidos, liquidos y gases, se expresa externamente por medio de los 6rganos de la acciéon (manos,
piel, voz, generacién y evacuacion.)

Aqui se encuentra el sistema nervioso con su érgano central: el cerebro.

Prannamaya Kosha, es la envoltura del alimento de la vida.

Manomaya Kosha, es la envoltura de la mente.

Vijianamaya Kosha, es la envoltura del conocimiento, se relaciona con el cuerpo sutil.

Se debe tener en cuenta que estas envolturas etéreas son moviles por la corriente de vida llamada
prana.

Veamos los movimientos del prana:

Prana es el aliento hacia fuera.

Apana es el aliento hacia adentro.

Viana es el aliento que se retiene.

Udanah es el aliento ascendente.

Samana es el aliento igualador.

Todas las energias que emanan del cuerpo humano en estos alientos (aires) tienen su origen o son
parte de sus modificaciones en las diversas interacciones.

Por medio de la meditacion, el canto del nombre del Sefior, el servicio a los necesitados y la devocién
a la madre Gayatri, el hombre a lo largo de su vida quita las envolturas inferiores y se eleva a los
planos mas altos de conciencia.

Los Videntes y Sabios a esto lo llaman “proceso de refinamiento” o “proceso de santificacion”.

Todo proceso de refinamiento o santificacion, requiere de algun grado de sacrificio, por lo tanto en
las distintas corrientes espirituales de la India (pero esto también es valido para todas las corrientes
religiosas no hinduistas), tan importante como la ley del karma es la ley de los sacrificios, pues el
sacrificio desde el punto de vista espiritual, contribuye a la construccion y conservacion de los
mundos.

El sacrificio hace que la evolucion de los mundos sea armoniosa.

“Este mundo no es para los que no hacen sacrificios”

(Bhagavad Gita IV 3)

Una vida auténticamente espiritual esta impregnada de ritos dentro de lo que se denomina “la ley de
los sacrificios”.

El Rig Veda, en el himno Purusha Shuktam, describe el sacrificio de Purusha y enumera como nacen
todos los seres y todas las cosas.

En el Cddigo de Manu se relata como Brahma creo “el eterno sacrificio” antes de emitir y sancionar
los sagrados vedas.

Es decir, para los creyentes, el Sefior Primordial se sacrificé a si mismo para producir a todos los
seres y a todas las cosas. Cada vida en Su universo es Su propia vida.

Sri Krishna, la encarnacion de la verdad y el Amor lo describe bellamente:

“Una porcién de Mi mismo”

(Bhagavad Gita 15.7)

La Ley de los Sacrificios se relaciona con la purificacién del cuerpo, la mente y el alma.

En los tiempos antiguos, se cumplian complejos rituales que estan sancionados en la literatura
sagrada. Ahora bien, a causa de la poca inteligencia espiritual que exhibimos los humanos
actualmente, hoy, las leyes de los sacrificios pueden resumirse en una practica intensiva de entrega
de alimento a los necesitados. El Canto del Gayatri Mantra y la meditacion.

La meditacion en la Luz no solo para nosotros y nuestros préjimos, sino para todo el universo.

La ley de los sacrificios es esencialmente y por definicién el método unico y exclusivo que permite la
evolucién universal.

El mundo nos fue otorgado como un don divino y, nosotros contribuimos a su evolucién por medio
de los sacrificios voluntarios.

El sacrificio en sanscrito nos remite desde el punto de vista etimoldgico al concepto de “verter”, esto
implica necesariamente “dar”.

21



Los Videntes, Yoguis, Santos y Eruditos han proclamado a lo largo de milenios que la Virtud, la
Sabiduria y la Entrega Incondicional a Dios constituyen los pilares que otorga luz al “sacrificio”.

8. Algunas observaciones sobre “los sacrificios”

Existe un principio general y es que “las propiedades magnéticas de los objetos materiales (seres y
cosas) poseen importancia fundamental en lo que atafie a las vibraciones.

Todos los objetos (seres y cosas) estan vibrando siempre y en todo lugar, con lo que afectan de un
modo u otro a los demas objetos (seres y cosas), incluso aunque no estén préximos a él.”

De este modo, podemos entender que todos los ritos y ceremonias que establecieron los videntes,
sabios y yoguis, estan basados en estos principios fundamentales de la existencia y preservacién de
los mundos, de alli la importancia de los mantras y de los objetos que se utilizan para las ceremonias.
Todo tiende a un fin, colaborar con el jivatma (alma individual) a reducir la densidad y purificaciéon de
los aspectos que pueden considerarse superficialmente como "negativos”’, de este modo el
“refinamiento”, la “purificacion” fortalece los ideales mas nobles y la luminosidad santa que habita en
el hombre y también en las cosas.

Todos los ritos y ceremonias disponen “condiciones externas”, ofrecen “protecciéon y contencién”
para el aspirante espiritual avanzado y para los devotos que buscan consuelo para sus necesidades
fisicas mentales y espirituales.

Las ceremonias, los mantras, himnos, y ritos constituyen un todo ordenado que sefalan las etapas
mas importantes de la vida de las personas con el fin que ella despliegue con mayor facilidad el
propdsito de la vida.

Los 16 Samkaras mas importantes admitidos en la tradicion espiritual de la India son:

1. Garbhadhan
2. Punsavan (Engendrar un hijo)
3. Simantonnayan (Separar el cabello
de la esposa)

4. Jatakarma (El rito en el nacimiento )
5. Namakaran (La ceremonia del
nombre)

6. Nishkraman (El rito de sacar al nifo
de la casa)

7. Annaprashan (Comer el primer
bocado sdélido)

8. Choulkarma [Chudakarma (Mantener
una pequena porcion de pelo en la
parte delantera de la cabeza)]

9. Upanayan [Vratabandha, Munja (El
rito de la ceremonia del Cordén
sagrado)]

10-13 Chaturveda Vrata (Las
observaciones religiosas bajo
juramento de los cuatro Vedas)
14. Keshant (Mantener una pequeia
porcion de pelo en la cabeza)

15. Samavartan [Sodmunja (Dejar de
ser soltero)]

16. Vivaha (Casamiento)

El “sacrificio” Garbadanam, santifica el acto creador, la sexualidad entre el hombre y la mujer no
debe hacerse de un modo descuidado y con ligereza, por ejemplo, no debe mantenerse relaciones

22



maritales si persisten en alguno de los esposos malas emociones o sentimientos escondidos
respecto a uno del otro.

La sexualidad ejercita el divino poder de la creacion.

Si el Sefior Supremo bendice con hijos la relacién, los esposos participan en las plegarias para que
el atma que desciende a este mundo sea “como el mantra que se inicia con el amanecer del dia, con
sus vibraciones purificadas y divinas.

(Om Bhur Bhuvah Svaha, tat Savitur Vareniam, Bhargo Devasia Dhimahi, Dhio io nah prachodaiat)
(Rig Veda X, 85.21)".

El “sacrificio” Pumsavanam, se realiza cuando la esposa esta en el tercer mes de embarazo, porque
es en ese periodo que se “forma” el annamaya-kosha y el pranamaya-kosha.

(Rigveda l, 1.3 1II, IV 9y, 37.21l. 111.9)

El “sacrificio” Simantonnayanam, esta ceremonia se denomina “partida del cabello” porque la futura
mama en el séptimo mes separa sus cabellos en dos para que sea protegida ella y el bebe de las
malas energias y de las influencias planetarias perniciosas al tiempo que, se ruega porque las
vibraciones armoniosas y saludables se instalen en su hogar y en su cuerpo.

(Rig Veda 121,10y, 184, 1.2y, 32.4-8)

Estas ceremonias, establecidas por el Sanathana Dharma o los Principios Eternos Espirituales,
permiten la conservacion y purificacion de los mundos que ya no son tan populares.

Si analizamos desapasionadamente estas ceremonias, observamos la belleza del propésito, la
espiritualizacién no solo de la sexualidad en el matrimonio, sino la busqueda de las energias
césmicas que permitan que el fruto de esa unién sea realmente una bendicién celestial.

El “sacrificio” jatakarma, es la ceremonia que se realiza al nacimiento del nifio, el padre da la
bienvenida al recién nacido, ruega por su larga vida, inteligencia y sabiduria, que pueda prosperar
econdmicamente, pero por sobre todo, que sea un fiel devoto del Sefor, lo alimenta con una
pequeiisima cantidad de polvo de oro, miel y mantequilla clarificada (ghi),

(Manusmriti, 11.29).

Esta bella ceremonia es mencionada también en las siguientes escrituras: Grihya Sutras
Shankayana 1.24, Grihyas Sutras Ashvalayana .15 y los Grihyas Sutras Apastamba 1.15.

El “sacrificio” Namakaranam, tiene lugar cuando el nifio tiene diez u once dias, alli se le da el nombre
con el mantra del Rig Veda I, 91.7

El “sacrificio” Annaprashanam tiene lugar en el cuarto o quinto mes y consiste en la primera
alimentacion con sdélidos, se acompana con los mantras del Rig Veda IV, 12 4-5y XVI, 19 y XXIlI, 15.
El “sacrificio” de Chukadakaranam es la tonsura o rapado de la cabeza del nifio, de acuerdo a las
diversas costumbres, puede realizarse a los dos, cinco o siete afios.

A pesar que no se encuentran evidencias en los textos de los vedas, actualmente se realiza
conjuntamente con la ceremonia que sefialamos, la “perforacién de las orejas” para la colocacién de
un arito, se pretende mitigar todo defecto que pudiera traer de vidas pasadas aunque no esta
autorizado como un samskara la perforacion de las orejas.

Algunos sabios sostienen que la ceremonia de chudakaranam es suficiente para mitigar todo defecto
o influencia negativa residual.

Yajhavalkya dice: “asi se mitiga las imperfecciones que proceden del defecto de la semilla y del
embrion”. (Parashkara Grhya Sutra Il, 1)

El “sacrificio” de Upanayanam marca una de las etapas mas fundamentales y trascendentales en la
vida de una persona, es el final de la nifiez y el comienzo de las responsabilidades del adolescente.
El adolescente para tomar lugar “en su mundo” debe comenzar un largo sendero de aprendizaje, de
sagrados y puros pensamientos, de oraciéon y meditacion.

¢,Como lo logra?

El nifio-adolescente busca un guru o Acharya, un maestro espiritual calificado para que lo inicie en
la ceremonia del upanayanam. Esta ceremonia consiste en la entrega de un cordon sagrado de hilo
de algodon y la ensefianza correcta del canto del Gayatri mantra.

Esta ceremonia convierte al nifio—adolescente en un duija o “dos veces nacidos”.

El primer nacimiento lo otorga el amor del padre y la madre, el segundo nacimiento lo otorga el
maestro espiritual desde su misericordia sin causa.

El texto sagrado sefala: “este nacimiento que se otorga de acuerdo al rito de Savitri (Gayatri Mantra)
por el maestro espiritual, ese es el verdadero nacimiento, nacimiento sin edad e inmortal”
(Manusmriti II. 147-148)

23



La palabra Upanayana significa traer cerca, traer cerca del maestro espiritual para recibir la iniciacion
en el sagrado gayatri:

Om Bhur Bhuvah Svaha
Tat Savitur Varenyam
Bhargo Dhevasya Dhimahi
Dhio yo nah prachodaiat.

Las edades varian de acuerdo a las culturas espirituales locales, aunque en general se acepta como
correcto que se realice a los ocho afos.

(Manusmriti |. 14,37)

Una vez iniciado en el sagrado Mantra Gayatri, comienza un largo proceso de aprendizaje junto a su
maestro espiritual, este estado se llama de brahmacharya.

Cuando el maestro espiritual considera que el discipulo esta solidamente establecido en los
principios del Dharma y la devocion a los Pies del Sefior, lo autoriza a regresar a su hogar paterno.
El “sacrificio” Samavartam, es la ceremonia del regreso, entonces recibe el “nombre” o estado de
snataka y esta preparado para casarse y tomar las responsabilidades de ser esposo y padre de
familia.

Dice el manusmriti: “habiéndose bafiado con el permiso de su maestro espiritual, se convierte en un
samavrita (devuelto), conforme lo establece el veda, que se case con una mujer que muestre marcas
favorables”

(Manusmriti 111,4)

El “sacrificio” Vivaha consiste en tomar esposa, desde ese momento debe comenzar el pago de sus
deudas, con las divinidades, sus padres y antepasados, debe estudiar los textos sagrados, dar
alimentos a los necesitados, trabajar y tener hijos.

El Shuka, describe la boda de Surya:

Ve a la ama de casa, como la duefia de la casa, como gobernante habla a las personas de la casa.
Se tu aqui, amada con tus hijos. En esta casa se vigilante para gobernar tu casa.

Con este hombre se productora, respeta a las personas de edad avanzada y sigue sus consejos.

El novio dice a la novia:

Tomo tu mano como signo de buena fortuna, que vivas muchos afios conmigo, tu marido.

(Dan vueltas alrededor del agua y del fuego sagrado, tomados de la mano y la novia sacrifica granos
en el fuego sagrado, con esta plegaria):

Que mi marido viva mucho tiempo, que mi descendencia aumente.

Se dice que Agni da la novia al novio y los bendice:

Aqui viven ustedes, no se desunan, gocen hasta en los afilos maduros. Jueguen y sean felices con
los hijos y nietos en esta propia casa.

Luego Agni dice:

“Que la esposa sea apacible y traiga felicidad y prosperidad al hogar, a los animales y plantas, que
sea piadosa y que sus hijos sean heroes del amor y del dharma.”

Manu agrega:

“Que haya siempre felicidad y fidelidad entre ambos hasta la muerte, esto es en resumen el deber
principal del hombre y la mujer”

(Rig veda X. 85.26,27),

(Grihya Sutra de Shankayana |, 14,1),

(Manusamsriti 1X, 101,102).

9. Los Sacrificios Diarios

Las escrituras vedicas prescriben determinados “sacrificios diarios” para el beneficio de las personas
y del mundo.

La sabiduria vedica considera que el hombre es un “todo” integrado a un “todo universal’, que es
mutuamente interdependiente ya que todo en el universo requiere de nutricién, colaboracién para el
crecimiento, alimento, contencién y simpatia de los semejantes, equilibrio de las fuerzas magnéticas
que operan en el cosmos, respeto por las diversas formas de vida, etc.

24



El hombre no es una criatura aislada, es un ser individual en lo superficial pero, dependiente y deudor
a cientos de miles de entidades y fuerzas energéticas que giran y vibran en torno a él.

De este modo, los sacrificios diarios no son otra cosa que una codificacion de aquellos deberes que
el hombre tiene con la creacion en cualquiera de sus formas.

Estos “sacrificios diarios” necesariamente comprenden cada plano de la existencia y por ello,
conduce a la realizacién plena del ideal humano, la santificacion.

Asi, cinco grandes sacrificios (mahayajfias), deben ofrecerse a diario y siete sacrificios cocidos
(Pakayajfiah), deben realizarse en los tiempos prescriptos.

También adicionalmente esta prescripto que se deben realizar catorce sacrificios, alguno de ellos
consisten en ofrendas de granos (havir-yajfiah) y ofrenda de soma (soma-yajfiah).

Veamos los cinco grandes sacrificios:

Sacrificios a los Dioses o Energias Divinas (Deva-Yajiah.)
Sacrificios a los antepasados (Pitri-Deva.)

Sacrificios a los Bhutas (Bhuta —Yajfah.)

Sacrificio a los hombres (Manushya-Yajfah.)

Sacrificio a Soma (soma-yajiah.)

El Cédigo de Manu explica estos cinco sacrificios de la siguiente manera:

“La ensefianza es el sacrificio a Brahma, Tapana (la ofrenda de agua) es el sacrificio a los Pitri, Homa
(el verter en el fuego) es el sacrificio a los Devas, Bali (alimento) es el sacrificio a los bhutas, la
hospitalidad para con los huéspedes es el sacrificio Manushya.

Los cinco sacrificios se llaman Ahuta, Huta, Prahuta, brahmya-huta y Prashita.

La recitacion de mantras, el recuerdo del Nombre de Dios (Japa) es Ahuta, Homa es Huta, el Bali
dado a los Bhutas es Prabhuta, el recibir piadosamente a los visitantes es brahmya-huta y el Priti-
tarpana es Prashista.

Que se ocupe el hombre en el estudio de los Vedas y en los ritos a las fuerzas divinas, que se ocupen
de los ritos de las divinidades pues ellos sostienen los reinos mutables e inmutables”.

(Manusmiriti Ill, 70.73-75 y 80)

De otro modo, el primer sacrificio que el hombre tiene es con Dios, por lo tanto debe estudiar las
escrituras sagradas.

El segundo sacrificio es reconocer la deuda que se tiene con las fuerzas divinas, con la naturaleza y
con todos los elementos que colaboran para que el hombre tenga “vida” por lo tanto, debe verter
manteca al fuego, a este acto se le llama el sacrificio Homa.

El tercer sacrificio es con los Pritis que se compone de tortas y agua, si el hombre medita que Priti
son los descendientes de los primeros hombres que existieron en este planeta desde los tiempos
inmemoriales, realmente debe estar agradecido y expresarlo reverentemente con esta ofrenda “a
sus antepasados”.

El cuarto sacrificio es con los bhutas, es decir la colocacion de ofrendas en las cuatro direcciones,
dedicando con ese acto la reverencia hacia los seres invisibles y a los animales que “también deben
alimentarse”, asi mismo los enfermos, los huérfanos, los mendigos y peregrinos.

Dice el Manusmiriti: coloca con dulzura sobre la tierra, en las cuatro direcciones el alimento para los
bhutas, esto es, los enfermos, los peregrinos, los insectos e incluso los cuervos.

(Manusmiriti 111, 92)

De todos los sacrificios, este requiere de una atencién especial porque las regulaciones son
extraordinarias y complejas, debe colocarse el alimento con una disposicion mental especial, con
dulzura, respeto y veneracion por el posible recipiendario, debe cuidar que no se impurifique ni se
ensucie, que no pierda su estado natural ni se degrade de ningin modo.

Quien presenta la ofrenda con descuido, el alimento queda invalidado como ofrenda, quien en su
mente mantiene diferencia mental respecto a quien es superior o inferior, la ofrenda queda
invalidada, etc.

El quinto sacrificio es el compromiso de dar alimento a un estudiante y a un pobre. Esta ofrenda no
tiene limites pues la fraternidad es la base fundamental de la ensefanza vedica bajo la paternidad
de Dios.

25



De acuerdo a los Sagrados Vedas, no tenemos modo de aseguraros una vida larga y feliz si no se
atiende a los deberes prescriptos para la conservacion de los mundos.
Veamos brevemente las otras instituciones que conforman los ‘sacrificios’:
Pitri-Sharadham

Parvana Sharadham

Ashataka

Shravani

Ashvayujih

Agrahayani

. Chaitri

Como se puede observar, los dos primeros tratan de los Pitris, como ya lo mencionamos y
explicamos anteriormente.

Los restantes, la practica ha disminuido en los tiempos actuales.

Los siete sacrificios Shrauta:

Agnyadheyam

Agnohotram

Darsha-Purnamasam

Agrayanam

Chaturmayam

Nirudha’pashu-bandhah

Sautramanih

Nogahr~oN =~

Nogakr~oN =~

Estos sacrificios se ofrecen al fuego, leche, tortas y ghi (manteca clarificada), por la mafana, tarde
y anochecer. Luego el sacrificio Darsha y Purnamasam al final de la quincena, el Agrayama, al
comienzo de las cosechas, el Chaturmasya cuando finalizan las tres estaciones.

El sacrificio Birudha Pasha Bhanda se ofrece en los solsticios.

Los siete Somayajfias son:

1.Agnishtomah

2.Atyagnishtomah

3.Uktiah

4.Shodashi

5.Vayapeyah

6.Atiratrah

7.Aptoryaman

En estos sacrificios deben participar necesariamente los brahamanas o brahmines, el numero de
ellos variarian de acuerdo a la complejidad del sacrificio.

Veamos el sacrificio Agnyadhana:

El brahmin o Brahmana, enciende los tres fuegos sagrados en nombre del esposo y la esposa, el
Ahavanya al este para las ofrendas de los Dioses.

El Dakshina al sur, para desempenar los deberes para con los Pitris.

El Gahapatya al este, y en algunas ocasiones, se agrega una ceremonia llamada el Anvaharya, o
sea, el cuarto fuego. Esta ceremonia se llama Agnyadhana.

Todos los sacrificios llamados Shrauta se relacionan con lo anteriormente sefalado.

Como puede observarse, todos los sacrificios son absolutamente incruentos y estan destinados a
conservar una atmésfera pacifica no solo en el hogar sino en el pais y el mundo.

Todas las ceremonias finalizan con la siguiente proclamacion vedica:

Lokasamasta Sukino Bavantu

Lokasamasta Sukino Bavantu

Lokasamasta Sukino Bavantu

Que todos los mundos sean felices, eternamente felices, se pronuncia tres veces ya que este mantra,
invocacion o plegaria se relaciona con el Gayatri mantra y sus Vyaritis:

Bhur

Bhuvah

Suvah

26



Los sacrificios diarios en los vedas tienen por propdsito principal, que la persona asegure que el
tiempo sea utilizado de un modo constructivo y llene de luz todos los mundos.

El hombre y la mujer no es una existencia individual y aislada sino que esta liga al universo porque
es parte del universo. Se dice que todos los universos son la respiraciéon de Dios.

La paz mental, la amplitud de corazon, el respeto por la vida en cualquiera de sus formas, el asombro
frente a todo lo creado, se asegura con el cumplimiento de los sacrificios diarios.

El hombre al estar en este planeta, debe cumplir una mision especifica a lo largo de toda la vida,
todos los dias. Recordemos que en los Vedas, hay treinta murtas, siendo el murta de 48 minutos. El
tiempo de santidad y mas pacifico del dia se llama Brahma Murta y es el tercer murta del ultimo
cuarto de la noche), entre las 3 am a las 7 am horas.

Es durante este tiempo propicio, donde los sabios, santos, yoguis y aspirante espirituales inician ‘sus
sacrificios diarios’. En estos momentos de la vida moderna, cientifica y tecnolégica, no es posible
cumplir con todos y cada uno de los ritos.

Esta Era actual es llamada del Kali Yuga, el tiempo del discenso, la discusién, la confrontacion, la
carencia de paz mental, egoismo, materialismo y obsesién de poseer, por lo tanto los videntes de
los tiempos vedicos, contemplando desde las alturas celestiales el dolor por no poder alcanzar la
luminosidad de Dios de un modo directo, establecieron una serie de cantos, mantras, shtotran y
plegarias que poseen el mismo valor que los antiguos sacrificios ya que producen la misma vibracion.
Asi, presentaremos a continuacion un compendio pequeno e incompleto de una serie de Practicas
Espirituales, por supuesto que todo lo recopilado apenas representa un porcentaje
extraordinariamente limitado. Somos conscientes de nuestra incapacidad de exponer todo ese
material que resulta “santamente abrumador”

1. ASPECTOS DE DIOS: “PADRE” Y “MADRE”

La palabra Purusha es comunmente interpretada como el primer hombre o el aspecto padre de Dios.
La palabra Purusha no significa género masculino. Se refiere al atma, la Conciencia Suprema, que
no tiene género y es inmanente en todos los seres.

“Purusha” es eso que vive en el Pura (ciudad fortificada), es decir cuerpo.

Prakrithi, el principio femenino o aspecto madre de Dios, es el elemento denso en la naturaleza y
también se refiere al cuerpo.

Purusha es la conciencia, espiritu 0 morador en el cuerpo. El cuerpo es (denso) jada y el atma es
chaitanya (conciencia). Se puede considerar que cada ser esta compuesto de ambos elementos.

11. Jivatma y Paramatma.

Todos imaginamos que cada uno de nosotros tiene un alma individual o Jivatma. El Jivatma y el
Paramatma (Alma Universal) no son entidades diferentes.

Sdlo con la disolucién del cuerpo fisico en la muerte, que uno se da cuenta que el jivatma y el
paramatma nunca estuvieron separados o fueron diferentes, y que siempre fueron uno.

2. Un solo Dios y Sus multiples Nombres.

Brahman es llamado Ishvara (que significa el Supremo Controlador y tambien puede traducirse como

la morada del esplendor) cuando se transforma a si mismo de un inactivo o inerte estado de ser, a
un activo estado de adquirir identidad. Cuando uno se vuelve omnisciente y omnipresente.

27



Ishvara tiene atributos y forma, el universo mismo es su forma, todos los nombres y formas son
solamente de El.

Ishvara es responsable por la creacién, preservacion y transformacion del universo.

En su rol como Creador es conocido como Brahma; como Preservador es conocido como Vishnu, y
como Transformador es conocido como Shiva. Brahma, Vishnu y Shiva constituyen la Trimurti (la
trinidad hindu) y les han sido otorgadas formas masculinas.

A los aspectos Shakti (energia) de estos Dioses les han sido dadas formas femeninas y son adoradas
como sus “consortes”.

Estas Diosas con formas y nombres (Sarasvati, Lakshmi y Parvati) realizan algunas de las funciones
de Dios, siendo aspectos de Dios mismo.

Ganesha y Subrahmanya son descriptos como “hijos” de Shiva y Parvati, y tienen formas y funciones
especificas.

Hay muchas otras nombres y formas de Dios tales como Agni, el Dios del fuego; Surya, el Sol; Indra,
el Rey de los Dioses; Vishvakarma, el arquitecto y trabajador de los Dioses, y asi sucesivamente.
De esta manera, todos somos chispas de lo divino.

Shiva, Narayana, Ganesha, la Divina Madre y todas las formas de Dios conocidas por la humanidad
bajo multiples nombres, no son residentes de un lugar especial llamado cielo, sino que forman el
nucleo y la base de nuestro ser, y son el yo real.

Toda Sadhana tiene que guiar al descubrimiento de que nuestra realidad es la santidad y la unién
con lo divino.

3. La Multiplicidad de Nombres Divinos.

Tal vez sea dificil para algunas personas entender cdmo Dios, la Realidad Suprema, puede existir
sin forma, o con diferentes formas o atributos, bajo diferentes nombres.
Para explicar esto, tomemos la simple combinacién de hidrégeno y oxigeno con la férmula quimica
H20. Existe en un estado gaseoso sin forma, como vapor abrasador; como agua, liquido, adquiriendo
la forma de la vasija en la que es conservada, y como niebla, bruma, rocio, nieve, escarcha, granizo,
lluvia, lagos, el océano, icebergs, glaciares y asi sucesivamente. Sin tan simple combinacién quimica
puede existir en diferentes formas exhibiendo diferentes atributos, y ser conocida por diferentes
nombres, es tan dificil imaginar al Ser Supremo, existiendo con multiples nombres?
Algunas de estas formas de Dios, han sido vistas por seres humanos ordinarios, pero la mayoria de
estas formas no son visibles a la vista fisica normal. Pero avanzados yoguis y santos de todas las
religiones que han desarrollado vision o percepcion extrasensoria han visto todas estas formas desde
Ganesha hasta la Divina Madre.
Un glosario con algunos de los nombres comunes de Dios es anexado debajo como una ayuda para
el devoto:
B Agni: (sanscrito: fuego) el Dios del fuego en la mitologia hindd. También llamado Pavaka.
B Ahura Mazda: los nombres utilizados por los Zoroastristas para Dios (literalmente, creador de
vida y creador de materia).
Antaryamin: el motivador interno, el director interno, la realidad interna.
Atman: la Gran Alma. Otro nombre para Brahman, el espiritu universal.
Aum: también escrito “Om”. Simbolo de lo Absoluto.
Avatar: (literalmente “descenso”), descenso de Dios sobre la tierra. Una encarnacién de lo sin
forma con forma.
Bhagavan: el Sefior, Dios. Significa el que posee por completo las siguientes 6 cualidades divinas:

1) Omnipotencia, omnisciencia y omnipresencia;

2) Dharma, igualdad, rectitud, justicia;

3) Esplendor, gloria, fama;

4) Sri, prosperidad, majestad, gracia;

5) Jnana, sabiduria, iluminacién;

6) Vairagya, desapego, tranquilidad, ecuanimidad.
B Brahma: el Creador en la trinidad hindl, y es ese aspecto de Dios encargado del surgimiento,

creacioén y evolucién del universo.

~— N N S

28



Brahman: el unico Dios, el Absoluto, quien es inmanente y nuestro morador interno y existe en
todas partes; trascendente, ser mas alld de la materia, y tiene una existencia continua
trascendiendo el tiempo y el espacio. No tiene principio ni fin. El puede existir con o sin forma 'y
sin atributos (Nirguna Brahman), o asumir una forma para el beneficio de los devotos, entonces
es conocido como el Saguna Brahman o Ishwara.

Budha: (literalmente significa despierto o “iluminado”), sin embargo en el hinduismo, el Buddha
es considerado como un Avatar del Sefior Vishnu, los budistas consideran a Gautama Buddha
como un hombre extraordinario, sélo igual a los otros Buddhas, que ha vivido en el pasado o nace
en el futuro.

Chidananda: encarnacion de la conciencia y bienaventuranza divina.
Deva: entidad divina, Dios.
Devi: Divina Madre.

Ganesha: (Sefior de los Ganas) “Hijo de Shiva y Parvati”. El es adorado como el removedor de
obstaculos. También conocido como Gajavadana (cabeza de elefante) y Lambhodara (barrigon).

Hara: (destructor) otro nombre para Shiva.
Hari: el inmanente ser fundamental del universo. Otro nombre para el Sefior Vishnu y para el
Sefior Krishna.

Indra (el gran Dios): es Dios con forma y atributos (Saguna Brahman). Es llamado Brahma,
cuando funciona como el creador del universo, Vishnu, cuando actia como el preservador, y
Shiva cuando es el transformador.

Ishtadevata: la forma de Dios elegida para adoracién personal por el devoto.

Ishvara: (el Sefior) nombre de Shiva.

Krishna: un avatar del Sefior Vishnu.

Lakshmi: “consorte” del Sefior Vishnu, diosa de la prosperidad. También llamada Sri.

Madhava: Dios, el Sefior del Universo. Otro nombre de Krishna.

Narayana: Nara es hombre o ser. Narayana significa el que reside en todos los seres. Otro
nombre para el Sefor Vishnu.

Om: designacién del Brahman universal. Es Dios, el nombre de Dios y la forma de Dios. De hecho
esta dicho que el Om es la verdadera forma de Dios Supremo. También llamado el Pranava.
Om Tat Sat: el que existe como Om (Brahman o Dios).

Parabrahman: el Absoluto Universal (Dios).

Paramapurusha: la persona suprema.

Paramatma: la gran alma, el alma universal, el atma soberano (Dios).

Parvati: (literalmente, “la que viene de la montafia”) consorte o aspecto Shakthi de Shiva, Madre
del Universo. También conocida como Uma, Dhurga, Kali, etc.

Purushotama: persona suprema (Dios). La entidad que vive en todos los cuerpos.

Rama: un avatar de Vishnu. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegria, también el
yo supremo o Paramatma.

Rudra: nombre védico del Sefior Shiva.

Sarasvati: la “consorte” de Brahma, la Diosa del aprendizaje y la sabiduria.

Sat: que existe (ser), que no sufre cambios. Sat es el principio existencial de la existencia inmortal,
que persiste en el pasado, en el presente y en el futuro.

Sat-Chit-Ananda: Dios es descripto como Sat-Chit-Ananda (Ser, Conciencia, Bienaventuranza).
Sat es lo que existe, Chit es pura conciencia o inteligencia y Ananda es pura alegria.

Shakti: la Divina Madre. El gran poder o energia universal.

Shiva: (Literalmente, el auspicioso) es uno de los tres Dioses que comprenden la trinidad hindu y
es el aspecto transformador (Hara) de Dios, o mejor dicho, como re-creador. Otros nombres
incluyen a Rudra, Maheshvara, Bava, Kapalin (portador de craneos), Mahadeva (Gran Dios),
Mahakala (gran momento de la disolucién), Mahayogin (gran yogin) y Shankara (benefactor).
Subrahmanya: (significa “el que se originé de la Realidad Suprema”), El es “el segundo hijo” de
Shiva y Parvati. También llamado Kartikeya (literalmente, hijo de Kritikas, las seis esposas.
Skanda o Murugan.

29



B Surya (el Dios del Sol): también llamado Savita en el Gayatri Mantra.

B Tat: el Dios sin forma (Nirguna Brahman) que desafia la imaginacién, no se considera ni
masculino ni femenino y es conocido por el pronombre impersonal Tat.

B Trimurti: la trinidad hindl de Dioses, comprendida por Brahma, el Creador, Vishnu, el Preservador
y Shiva, el Transformador.

B Vasudeva: el principio que reside en la Creacion entera.

B Vishnu: el aspecto de Dios de Preservador. También llamado Narayana, Jaganata (Sefior del
Universo).

B Vishvarupa: la forma universal del Sefior en toda Su Infinita Gloria.

Todos estos sagrados Nombres, no expresan sino una sola y unica realidad, Dios es Uno y solo Uno,
es Unico y Absoluto. Para beneficio de los devotos y por amor a ellos, asume el Nombre y la Forma
que es cara al corazon del alma pura que clama por percibir un destello de Su gloria.

La India muestra en este sentido un profundo conocimiento de la psiquis humana, al mismo tiempo
que muestra al mundo desde hace miles de afios, el sendero eterno de la comprensién y la
convivencia con las percepciones religiosas de las distintas personalidades que se manifiestan en el
fendmeno de vida humano.

Afirmar que la multiplicidad de Nombres y Formas responde a una necesidad de multiplicidad “sin
sentido” o, “a una inexplicable sed por ver recreado una y otra vez hasta el infinito, un panteismo
superado por la creencia en un solo Dios, tal como se entiende en Occidente”, no es mas que eludir
el problema de fondo: segun nuestros criterios, aun Occidente debe una respuesta intelectual y
vivencial al mundo, esto es, afirmar y vivir a Dios en el “aqui” y “ahora”, no como un mero estudio
teoldégico sino mas bien como el Ser Absoluto que todo lo impregna. Si esta respuesta fuera dada
por Occidente, ciertamente estariamos en posicion de comprender la profundidad conceptual y
vivencial —no solamente filoséfica- de la doctrina advaita.

El Reino de Dios sobre la tierra seria entonces posible, porque bajo la paternidad de Dios, todos
estariamos hermanados.

Este es el mensaje que traen las almas puras y santas a lo largo de los milenios.

4. Omkar (Pranava)

Dios es y siempre fue. Antes que el mundo de forma, luz y sonido surgiera, El existia como el Uno,
el absoluto universal manifestado, sin forma ni atributos, como el Nirakara Nirguna Brahman.
Cuando el deseo por “el Uno de ser muchos” (Ekoham Bahushyam) surgid, fuera de Brahman mismo,
una vibracién en la forma del sonido Om, el Omkar surgio.

Om es el sonido primordial, la vibracion césmica que trajo, el diverso mundo de forma como o vemos
hoy.

El inmanifestado se volviéo manifestado.

Cada pequefio movimiento en el universo resulta en Sabda (sonido) algunos de los cuales no son
escuchados por el oido humano debido a la limitacion en el rango de audicion.

La caida de un péarpado sobre el 0jo, la gota de rocio sobre un pétalo, el movimiento de los atomos
en una molécula, todos emiten sonido.

“El sonido causado por el movimiento primordial que resulté en el compromiso de Brahman por auto
desarrollar la Maya (ilusién) es el sonido Om”.

Esta presente en toda materia, asi como penetra el Akasha (espacio), elemento que es un
componente de toda materia (Sabda o sonido es la Unica caracteristica del Akasha).

Om esta siempre presente y es todo penetrante, estando presente en toda materia e impregnando
materia y no-materia.

Om es una composicion de 3 sonidos:

Om es llamado el Pranavam, significando de este modo que es “el mas viejo pero siempre nuevo”.
La recitacion del Om es conocida como Pranava Japa.

Om es la expresién de Dios como sonido y es igualado como Brahman mismo, y es aludido como
Sabdha Brahman o Madha Brahman.

30



Om es el nombre (Nama) y Paramatma (Alma Universal o Dios) es el nombrado (Nami). Los dos no
estan separados.

De hecho Om es el Nama universal (nombre) y Rupa (forma) de Dios.

Om Ithi Ekakshara Brahman (“La letra Om es Brahman mismo”), dice la escritura.

Om no es solamente Dios, sino también el medio para realizar a Dios.

Es el Maha Mantra (la gran férmula sagrada de alta potencialidad espiritual); por repeticion y
meditacion en ella, uno puede cruzar mas alla de los nombres y de las formas, a fin de fundirse con
la energia cosmica que es Dios.

Hay millones de nombres para Dios, pero en la practica del Namasmarana (remembranza, recitacion
o repeticion de cualquier nombre de Dios), Om tiene que ser pronunciado con el nombre, por ejemplo:

Om Ganeshaya Namah,
Om Namo Narayanaya.
Om shirim hrim klim shriai namah.

Om intensifica la eficacia de ese nombre.

Omkara es el primer sonido y es la semilla de todos los sonidos (Bijakshara).
Todos los otros sonidos son llamados Vikaras (vibraciones del sonido primordial).
El sonido Om es una composicion de 3 sonidos: A, U y M (Akara, Ukara y Makara).
Cada uno de los cuales tiene su propio significado:

B A significa Adimatva (comienzo)
B U significa Utkarsha (progreso), y
B M significa Miti (disolucion).

Es facil recordar qué significa cada letra. El sonido Aum tiene un comienzo (A), progresa a través de
(U), termina con (M).

El comienzo es creacion (Srishti).
Progreso es preservacion (Sthiti).
Disolucion es transformacioén (Laya).

Por lo tanto la palabra Om representa el poder responsable por creacién, desarrollo y disolucién del
universo, es decir Dios mismo.

Brahma es responsable por la creacion.

La deidad responsable por la preservacion es Vishnu y la responsable por la disolucion es Shiva.

A representa Brahma,
U representa Vishnu,
M representa Maheshvara (Shiva).

Por lo tanto la palabra Om representa el Trimurti (la trinidad hindu).
Los aspectos dinamicos de estas tres deidades, de acuerdo a la funcion de cada uno, estan
relacionados simbdlicamente a las consortes:

Sarasvati para Brahma,
Lakshmi para Vishnu y,
Parvati para Shiva.

Estas tres deidades femeninas detras de sus correspondientes masculinos son los tres aspectos de
Prakriti (naturaleza), es decir la Divina Madre Shakti.

Asi A, Uy M respectivamente significan estos tres aspectos de la Divina Madre (Shakti).

Asi como el Om esta presente en todos los sonidos del universo y en toda palabra, representa los
Vedas (escrituras sagradas) Rig, Yajur, Sama y Atarva.

También significa los 3 mundos:

31



Bhuh (la tierra, lo denso),
Buvah (la atmdsfera, el éter, lo sutil), vy,
Suvaha (cielo, la regiéon mas alla de Buvah, lo causal).

Cada mantra comienza con la letra Om y termina con la palabra Namah, por ejemplo:

Om Ganapataye Namah.

Om representa el Purusha (divinidad, espiritu o aspecto masculino de Dios) y Namah representa la
Prakriti (naturaleza, mundo de los fendmenos o aspecto femenino de Dios).

El propdsito del mantra es revelar la conexion entre Purusha y Prakriti.

Cada ser humano experimenta cuatro estados de conciencia, y Om representa la pura conciencia
que penetra estos estados:

B A representa el estado de vigilia (Jagrat),
B U representa el estado de ensofiacion (Suapna), y
M M representa el estado de suefio profundo (Sushupti).

El cuarto estado, Turiya, que es experimentado durante la meditacién profunda, esta mas alla de
estos tres y esta representado por el silencio (resonancia inaudible, después del sonido M).

Este es el estado de completa e inefable bienaventuranza en la cual sélo la conciencia universal es
experimentada. Esta mas alla de la descripcion.

La letra sanscrita 3% muestra estos cuatro estados.

La pequefia curva superior representa el estado de vigilia, la curva inferior representa el estado de
ensofacion, la curva que sale del centro simboliza el estado de suefio profundo sin ilusion.

La medialuna representa Maya (el velo de ilusion) y el punto representa el estado trascendental de
super conciencia (Turyavasta).

Cuando el espiritu individual del hombre penetra el velo y descansa en lo trascendental, es liberado.
Es liberado de los tres estados mencionados arriba y sus Gunas (cualidades), y realiza el estado
atmico (Samadhi Avasta).

Estado de vigilia
\ / Estado trascendental

Maya (velo de ilusion)

Estado de ensofiacion @‘—_’Sueno profundo

El Madukya Upanishad resume la naturaleza de Om:

Om, esta eterna palabra, es la suma de este universo visible.

Cualquier cosa que haya existido, cualquier cosa que existe y cualquier cosa que exista de aqui en
adelante es OM.

Y cualquier cosa que trascienda el pasado, presente y futuro, eso también es OM.

5. Meditacion durante el Omkar:
Uno puede meditar eficazmente mientras canta el Omkaram, el sonido “Om”, 21 veces.

32



Al igual que con otras formas de meditacion, es mejor realizarla temprano en la mafana. También
puede ser utilizada efectivamente como una preparacién para la meditacion por un periodo mas largo
de tiempo, utilizando otro método de meditacion, tal como el “Japa Sahita Dhyanam” o la
meditacion en el Jyotir (luz).

Siéntese en una posicion comoda en el lugar elegido para la meditacion. Respire profundamente
algunas veces y siéntese silenciosamente por un momento hasta que su mente haya perdido la
ansiedad.

Comience cantando los 21 Omkara de la manera prescrita y mientras los canta, dividalos
(mentalmente) en cinco partes. Dedicar:

a) Los primeros cinco Omkara a la purificacién de los cinco sentidos de la accion
(karmendriyas);

b) La segunda serie de cinco Omkara a la purificacién de los cinco sentidos de la percepcion
o conocimiento (jnanendriyas);

C) La tercera serie de cinco Omkara a la purificacion de los cinco aires vitales (pranas);
d) La cuarta serie de cinco Omkara a la purificacién de las cinco envolturas (koshas);
€) La ultima parte, que consiste en un solo Omkar, a sentir la unidad con el alma (atma).

Es mejor mantener los ojos cerrados durante el Omkaram e imaginar una poderosa fuente de luz en
el punto entre los ojos.

Comience cantando el primer Omkar y sienta que la fuente de luz se mueve hacia su lengua y hacia
su boca y las purifica, rezando mentalmente al Sefior para que lo ayude a hablar sélo con la verdad
y de cosas buenas.

Similarmente en los sucesivos Omkara, lleve la luz a ambos brazos y manos, llenandolos con luz y
purificandolos, después las piernas, después los érganos generativos y excretores purificandolos a
la vez, durante este proceso de los cinco primeros Omkara que han sido cantados.

Proceda con la siguiente serie de cinco Omkara, para purificar los sentidos de la percepcién, después
los aires vitales, después las cinco envolturas y con el 21er Omkar, la luz entrara a los mas reconditos
lugares del yo, haciéndole perder todos los sentimientos de ego, revelando la presencia del Sefior
en el interior.

6. En resumen:

a) 12 serie de Omkara: purificacion de los sentidos de la accion (karmendriyas):
1° Omkar => érganos vocales (lengua y boca);
2° Omkar => manos
3° Omkar => piernas
4° Omkar => érganos excretores
5° Omkar => 6rganos generativos
b) 22 serie de Omkara: purificacion de los sentidos del conocimiento o percepcion (Jnanendriyas):
6° Omkar => ojos (forma o rupa)
7° Omkar => nariz (olor o ganda)
8° Omkar => oidos (sonido o sabda)
9° Omkar => lengua (gusto o rasa)
10° Omkar => piel (tacto o sparsha)
C) 32 serie de Omkara: purificacion de los aires vitales o energias (pranas):
11° Omkar => voz (udhana)
12° Omkar => respiracion (prana)
13° Omkar => circulacion de la sangre (uyana)
14° Omkar => digestiéon (samana)
15° Omkar => excrecién (apana)
d) 42 serie de Omkara: purificacién de las envolturas del cuerpo (koshas):
16° Omkar => envoltura del alimento (annamaya)
17° Omkar => envoltura del aire vital (pranamaya)
18° Omkar => envoltura de la mente (manomaya)
19° Omkar => envoltura del intelecto (vignanamaya)

33



20° Omkar => envoltura de la bienaventuranza (anandamaya)

€) Ultimo Omkar: durante el mismo, la luz entra en los mas recénditos lugares del yo y el aspirante
pierde todo sentimiento de ego y se vuelve uno con Dios.

7. Meditacion (Dhyana)

El camino para aprehender, vivenciar y sentir al Ser Interno, es la practica de la meditacion,
(Dhyana).

La siguiente definicion es dada por Paramahamsa Yogananda, Dhyana (meditacion) puede ser
definida como una forma especial de concentraciéon en la cual la mente, libre de la conciencia
corporal y otros pensamientos que distraen, es enfocada en Dios (quien es nuestro propio yo interno).
Asi esto es un viaje interno hacia nuestra mas profunda conciencia espiritual, para descubrir nuestra
realidad.

Durante la meditacion, todos los pensamientos cesan excepto uno en el cual la mente mora
conscientemente, y hay un pensamiento que fluye constantemente sobre el objeto de meditacion.

Los pasos son:

1) Control de los sentidos (yama);

2) Control de las emociones e impulsos (niyama);

3) La destreza de balance y equilibrio (asana);

4) Regulacion de la respiracion y movimiento de aires Utiles (pranayama);

5) La prevencion de influencias externas de la desviacion de la mente (pratyahara);
6) Atencion precisa en el propio progreso (darana);

7) Meditacion (Dhyana);

8) La realizacion del propdsito de la meditacién (samadhi).

“Sin los peldafios preliminares, no puedes avanzar directamente hacia el séptimo, y después saltar
al octavo.”

En meditacion, estan implicadas tres cosas:

1) Dyata, la persona que esta meditando (el yo),

Il) Dyeya, el objeto de meditacién (Dios o uno mismo), y

lll) Dhyana, el proceso (la meditacion misma).

La persona que esta meditando debe identificarse totalmente con el objeto de meditacion y debe ser
ajeno incluso al hecho que esta meditando.

En la verdadera meditacién y en samadhi, el meditador y el objeto en que se medita se vuelven uno.

8. Varias técnicas de meditacién

El Unico camino para familiarizarse realmente con la meditacion es practicarla.

La siguiente definicibn es dada para iniciar esta seccidon (definicion dada por Paramahamsa

Yogananda, modificada).

Dhyana (meditacion) puede ser definida como una forma especial de concentracion en la cual la

mente, libre de la conciencia corporal y otros pensamientos que distraen, es enfocada en Dios.

Preparacion de la meditacion:

Para tener éxito en la practica de la meditacion, tres aspectos importantes deben ser tenidos en

cuenta:

1. Un tiempo fijo: el mejor momento para la meditacion es Brahmamuhurta (“El tiempo de
Brahman”), que es el tiempo entre las 3 y las 6 de la mafiana. Trate de meditar en el mismo
momento todos los dias.

2. Un lugar fijo: elija un lugar donde pueda estar libre de distracciones externas.

3. Postura correcta: adopte la postura que le sea mas confortable. Debe ser capaz de sentarse en
una posicion firme y relajada, sin incomodidad por un buen rato, sin agitarse o inclinarse.

34



Si es capaz de sentarse con las piernas cruzadas sobre el piso, puede adoptar la posicion de loto
completa, Padmasana (colocando el pie derecho sobre el muslo izquierdo y el pie izquierdo sobre el
muslo derecho) o cualquier otra posicién que le sea mas comoda.

Pero no se siente sobre el piso.

Siéntese sobre una tabla de madera que esté sobre el piso.

Esto es para prevenir que la corriente espiritual, que fluye a través de su cuerpo durante la
meditacién, sea disipada por la fuerza de gravedad de la tierra.

Cubrir la tabla con una pieza de tela, preferentemente seda, o con una manta de lana.

O siéntese sobre un grueso almohaddn, asegurandose de que sus rodillas no toquen el piso
descubierto. O siéntese sobre una alfombra o manta, o sobre una cama firme.

Aquellos que encuentran demasiado dificultoso sentarse en el piso pueden sentarse sobre una silla
recta sin apoyabrazos que sea de una altura comoda.

Los rishis (sabios) practicaron el silencio para conservar la energia perdida a través de la palabra.
Cualquier postura que adopte, asegurese de que sea facil y relajada. La cabeza no debe estar
inclinada ni los hombros caidos, y la columna debe mantenerse erguida para permitir a la energia de
vida y a la conciencia fluir libremente desde los centros de los sentidos (chakras) situados en la parte
mas baja de la médula espinal, a través de la columna, a los mas altos centros de realizacion
espiritual en el cerebro.

Posicion de las manos:

Si esta sentado con las piernas cruzadas, apoye las manos con las palmas hacia arriba sobre las
rodillas; si esta sentado en una silla, apdyelas sobre la parte alta de los muslos.

Los dedos deben mantenerse relajados, permitiendo que se enrollen un poco hacia arriba, o pueden
asumir la posicion llamada Chinmudra, en la cual el dedo pulgar y el indice de cada mano se unen
indicando el encuentro de lo individual o Jivatma (dedo indice) con Dios o Paramatma (pulgar).

Los tres dedos restantes estan extendidos y se mantienen aparte para indicar el despojo de las tres
gunas, que mantienen al individuo en la ignorancia y la esclavitud.

Los ojos:

Durante la meditacién uno no debe cerrar los ojos completamente ni abrirlos de par en par, y que
uno debe fijar la mirada en la punta de la nariz con los ojos medio abiertos y concentrarse en el poder
del resplandor divino en el ajna chakra (la regién entre las cejas).

Si encuentra dificultoso al realizar esta practica, cuando comienza a meditar, mantenga sus ojos
levemente cerrados pero concéntrese en el punto entre las cejas, llamado también tercer ojo u ojo
espiritual.

Direccién al sentarse:

Siéntese mirando hacia el norte o hacia el este.

La razon es que la tierra tiene una fuerza magnética que fluye desde el polo sur al polo norte.
Similarmente, tiene una fuerza electrostatica desde el oeste al este (la rotacién de la tierra es de
oeste a este).

Por eso, mientras nos sentamos para Dhyana mirando al norte o al este (en linea con la corriente
direccional de la fuerza magnética o electrostética), la mente tiende a relajarse y los nervios se
armonizan mas facilmente.

¢ Cuanto tiempo debemos meditar?

Un principiante debe tratar de meditar cinco minutos a la mafana y cinco minutos antes de dormir.
Si se emplean diez minutos por dia ( un dia tiene 1440 minutos), en un afio se habra meditado 3.650
minutos.

A medida que vamos progresando se buscara meditar mas y mas, hasta que medite una hora en
la manana, otra antes de ir a la cama y en periodos alternados durante el dia.

¢ Por qué meditamos?

El principal propésito de la meditacion es la autorrealizacion.
Es un viaje que hacemos dentro de nosotros mismos para descubrir quiénes somos realmente.

35



Si deseamos la autorrealizacion debemos comenzar por la auto transformacion.

¢ Qué es el atma?

Todos nos imaginamos que cada uno de nosotros tiene un alma individual o Jivatma. La ensefianza
vedica, los Puranas, los Upanishads, los sabios y yoguis sostienen que el Jivatma y el Paramatma
(alma universal) no son dos entidades diferentes.

A través de la meditacidon que uno puede apartar la ilusién y descubrir su verdadera identidad.

En meditacién, el cuerpo y la mente tienen que ser aquietados. Mientras hay conciencia del cuerpo
y de la mente, no puede haber conciencia del verdadero yo, el atma.

Las tres etapas en meditacion:

concentracion,
contemplacion vy,
Meditacion.

La primera etapa (concentracion) esta debajo de los sentidos; la tercera etapa (meditacion) esta
encima de los sentidos, y la segunda etapa (contemplacion) esta en el medio.

En meditacién, la intensa concentracién sobre un objeto tiene que ser practicada, como una medida
preliminar, usando una de nuestras facultades sensoriales (vista, oido, tacto, gusto, olfato) o un
objeto mental, un objeto creado en la mente, ej: una forma de Dios.

Puede usarse como un objeto visual, la llama de una vela (la base de la meditacion Jyoti, la foto de
una forma de Dios, el simbolo sanscrito del Om escrito en un papel, etc.

Usando el sentido del oido, un sonido o una serie de sonidos, tales como el gayatri mantra.

El estado de concentracion lleva al estado de contemplacion, cuando el cuerpo se olvida. Esta etapa
no puede ser forzada. Sucede por si misma.

Cuando la contemplacién se intensifica, el estado de meditacion se alcanza y naturalmente se olvida
el cuerpo y la mente.

9. Otros métodos o técnicas de meditacion:

Hay muchos métodos de meditacién descriptos en los textos espirituales.

Japa Sahita Dhyanam (meditacion en la forma del Sefior, mientras se recita Su Nombre): Japam
(recitacion del Nombre del Sefor) ayuda a fijar la mente en una linea de pensamiento, excluyendo
todos los otros pensamientos. Todos los pensamientos que estan dispersos y en desorden, son
gradualmente llevados bajo control y dirigidos hacia el Nombre Divino, haciendo que la mente esté
capacitada para explorar en la contemplacion de Dios o del yo. La visualizacion de la forma que el
nombre representa ayuda a este proceso de pensamiento, ya que el hombre no puede pensar sin la
descripcion.

Japa Sahitha Dhyanam (variacion utilizando los 108 Nombres): en este método, mientras cantamos
en voz alta o silenciosamente el Ashtotarasata Nama Ratnamala (la guirnalda de las 108 piedras
preciosas describiendo los atributos de la Divinidad que usted adora.

Al principio concéntrese en la repeticién del Nombre y descripcién de la forma.

Recuerde que cada uno de los 108 Nombres es un potente mantra que lleva un montdén de
vibraciones. Si Ud. lleva a la practica esta Sadhana con profunda devocién y anhelo por Dios o la
Divinidad, sera capaz de experimentar la intensa bienaventuranza divina.

10. Meditacion en la luz (Jyoti):

De acuerdo a la espiritualidad, la mas universal y efectiva forma de meditacién es la meditacion en

la luz (Jyoti), en la forma de una firme y continua llama de luz.

Las ventajas de esta forma de meditacién son:

e Porque laluz es Dios y Dios es la luz (que es sin forma); la meditacién en la luz equivale a la
meditacion en el Dios sin forma;

e Aunque uno puede meditar en cualquier forma (forma de Dios o cualquier otra forma), la forma

36



esta sujeta a cambio.

e Elsdlido cuerpo fisico de cada ser humano esta rodeado por un campo de energia, generalmente
aludido como su aura, el cual es invisible a la vista fisica normal. Este aura tiene la forma de una
llama. Durante la meditacion en el Jyoti, la llama forma el aura, y la llama sobre la cual se medita
se funde y se une con cada una de las otras purificando asi al anterior (el aura). En otras
palabras, durante la meditacion en el Jyoti, el yo particular es identificado con el omnipresente
yo cosmico (Atman o Dios) que reside en el centro del propio ser.

10. Meditacion en la respiracién (meditacion Soham)

En esta forma de meditacion consiste en la concentracion en la respiracién. Las ventajas de este
método son que se puede realizar en cualquier momento, en cualquier lugar y no tiene preparaciones
preliminares, tales como encender una lampara o vela.

La respiracion repite “soham, soham” 21.600 veces por dia.

Es necesario desarrollar una conciencia de la respiracion de un modo constante.

Repita mentalmente “soham” con la respiracion. “So” con la inhalacién y “ham” con la exhalacion.
“So” significa “EI”, Dios o el poder interno, presente en todo.

“(A) Ham” significa “Yo soy”.

Por lo tanto, con cada respiracion se afirma “Soh-Ham”, “Yo soy EI”; Cuando es consciente de su
respiracion, el “yo” y el “El” se fundira y no habra mas dos: “So” se reducira a “O” y “Ham” a “M”, es
decir “Om” (el Pranava).

Repita este sonido (Om) después de cada respiracion, y eso lo salvara de la esclavitud de nacimiento
y muerte. Por eso la Pranavopasana (repeticion del Om) es recomendada en los Vedas.

Asi, la recitacién del Soham es un buen medio de limitacion para que la mente no se fugue. Permita
que la mente esté siempre unida al Sefior. Asi no tendera a huir en todas las direcciones.

Tome el habito de repetir mentalmente “Soham” con cada respiracién que haga, cuando pueda.

11. Gayatri kavacha como meditacion

La practica recomendada por Gayatri Vedanta Yoga a sus adherentes y a los devotos de gayatri en
particular es meditar en la luz por unos minutos y luego instalar el gayatri kavacha, tal como se
expone en el Gayatri Vedanta Yoga. Una variante aceptable es concentrarse en la respiracion por
un tiempo y luego establecer en el cuerpo el Gayatri kavacha.

37



1. PLEGARIAS

La plegaria es un medio de comunicacion con Dios.

Significa “pedir intensamente”.

Invocamos a Dios cuando necesitamos alguna ayuda (por enfermedad, por proteccion, guia, etc.);
para agradecerle (por el alimento, la vestimenta y las necesidades diarias); para despertarlo
(cumplimiento de la tarea divina); plegarias nocturnas (por perddn) y para ganar su amor y gracia
para la practica (Sadhana)espiritual.

Uno no tiene que aprender técnicas especiales, pero hay algunos requisitos para hacer efectiva una
plegaria.

Estos son:

Humildad, completa rendicién (sin ego), menos apego mundano, fe y confianza completa (que Dios
sabe qué es bueno para nosotros) y amor.

Hay ciertos momentos indicados para plegarias especiales, tales como: la plegaria de la mafiana,
plegaria por el alimento y plegaria nocturna.

Pero la plegaria debe ser una practica constante hecha en momentos de alegria o tristeza.

No hay un lugar asignado para las plegarias. Uno puede rezar mientras trabaja, pero un cuarto para
las plegarias o un rincon quieto es preferible porque la atmodsfera estda cargada con buenas
vibraciones.

Una plegaria debe ser recitada de tal forma que gane el corazén del Sefior.

Debe ser ofrecida con un espiritu de total rendicién al Sefior, y debe volverse una disciplina diaria y
un habito constante.

La plegaria santifica y purifica el alimento que ingerimos.

Cualesquiera sean los actos hechos ofreciendo una plegaria y tomando el nombre del Sefior, se
vuelven sublimes y trasmutan en actos de adoracion.

Pero la plegaria no debe volverse mecanica. Mucha gente canta desde la mente, pero el amor es un
sentimiento del corazén, una cualidad del alma.

Por lo tanto, nuestra practica de plegarias a Dios debe ser desde el corazén, porque el corazén es
el centro de los sentimientos.

Siempre debemos rezar desde lo profundo del corazén.

Cémo rezamos desde el corazon?

Mantra:
El mantra es un medio, un puente, un modo de conexién entre el mundo fisico y divino, y es dado a
un individuo para iniciarlo o iniciarla en el camino espiritual que lo guia a la liberacion (lograr el
Moksha).

Stotra - Stuti
La palabra Stotra ha venido de la raiz Stut (alabar).
Un Stotra significa una corriente que fluye hacia un lugar determinado.
Asi, un Stotra significa un himno o una composicioén en alabanza de alguien, que cuando se canta
lleva a la mente hacia la visualizacion de esta forma.
Shlokas:
Todo lo que esta escrito en una métrica precisa en palabras que rimen es llamado un Shloka. Un
Shloka puede llevar un buen pensamiento, alabanza o una plegaria.
Prartana (plegaria):
Esta palabra ha venido de la palabra Prart (rogar.) Cuando decimos una Prartana le rogamos a Dios
para que nos dé algo.
Las siguientes son algunas plegarias / Stotras con sus significados:

38



2. Plegarias diarias

1) Plegaria de la mafana:

Karagre vasate Lakshmi
Karamadye Sarasvati
Karamule tu Govinda
Prabate karadarshanam.

Sobre la punta de mis dedos reside Lakshmi, la Diosa de la fortuna.

En el centro de mi palma reside Sarasvati, la Diosa de la sabiduria, vy,

en la base de mi palma reside el Sefor Govinda.

Por lo tanto, pensando de esta manera, miro mi palma a la mafana temprano.

2) Plegarias por el alimento

Haridata Haribhokha

Harirannam Prajapati

Harirvipra Sharirastu
Bhunkte Bhojayahe Hari.

Hari, el Sefor de todos los seres, es el dador, el disfrutado y el alimento mismo. El cuerpo del vipra
es Hari; Hari es el que come y también el que alimenta (un vipra es alguien cuya mente se ha vuelto
luminosa con el brillo de la sabiduria y del conocimiento divino).

3) Plegaria nocturna por los errores cometidos

Kara - Charana - Kritam
Vaak - Kaiajam karmajam Vaa
Shravana - Naianajam - Vaa
Manasam Vaa Aparadam
vihihamavihitam Vaa
Sarvametat Kshamasva
Jaya Jaya Karunabde
Shri Mahadeva Shambo
Shri Harinata Shambo.

Oh Sefor, amablemente perdona las malas acciones que he cometido consciente o
inconscientemente, ambas a través de mis 6rganos de la accion (manos, pies, palabra) o a través
de mis érganos de la percepcion (oidos, 0jos) o por mi mente.

Gloria a Ti, Sefior, que eres el Océano de Compasion.

5) Plegarias al Maestro Espiritual:

Gurur Brahma Gurur Vishnu
Gurur Devo Maheshvara
Guru Sakshat Para Brahma
Thasmai Sri Gurave Namah

Saludos a ese noble Maestro que es Brahma, Vishnu y Maheshvara.

El es el Sefior Parameshvara y es realmente el Supremo Brahman.

(El Guru es como el Sefor Brahma, porque él crea el caracter virtuoso en las personas.
El es como el Sefior Vishnu porque protege las buenas cualidades en sus estudiantes.

39



El es como el Sefior Maheshvara porque destruye las tendencias malignas y las malas cualidades
en ellos.)
NOTA: Este mantra es el numero 32 de la Guru Guita, que se encuentra en el Skanda Purana.

Plegaria de rendicion al Maestro

Tuameva Mata Cha Pita Tuameva
Tuameva Banduscha Saka Tuameva
Tuameva Vidya Dravinam Tuameva
Tuameva Sarvam Mama Deva Deva

Oh Sefior, Tu eres mi madre, Tu eres mi padre, Tu eres mi pariente, Tu eres mi amigo, Tu eres mi
entrenada inteligencia, Tu eres mi riqueza (o fuerza, coraje y poder).

Tu eres mi todo, mi Dios de Dioses.

NOTA. Este bellisimo mantra es parte de un texto mayor llamado Skanda Purana, el Canto completo
se llama la Gita que se incluye en el presente trabajo como anexo.

7) Plegaria Védica:

Om Saha Navavatu
Saha Nau Bunaktu
Saha Viryam Karavavahai
Tejasvina Vaditamastu
Ma Vidvishavahai
Om Shanti Shanti Shantihi

Que el Sefior nos proteja a ambos (Maestro Espiritual (Guru) y discipulo).

Que nos alimente a ambos.

Que trabajemos juntos con gran vigor. Que nuestros estudios brillen y sean efectivos. Que no
discrepemos.

Que haya paz, paz, paz.

NOTA. Esta plegaria se encuentra en los Vedas corresponde dentro de la Taittiriya Upanishad, a la
invocacion con la que comienza la segunda parte de la misma denominada Brahmanandavalli
(Tratado de la beatitud de Brahman), termina con el Mantra de la paz (shanti mantra), 4,25"
proclama nobles ideales como amor y hermandad, ayuda y entendimiento mutuo, paz y armonia.
Se dice que tiene grandes poderes para armonizar situaciones y lugares, ya que sus vibraciones
divinas penetran sutiimente areas que no son perceptibles desde los sentidos.

Plegaria por todos los seres.

Om Sarve Vai Niramayah
Sarve Badrani Pashyantu
Ma Kaschid Dukamapnuyat
Om Shanti Shanti Shantihi

Que todos sean felices. Que todos estén saludables (libres de enfermedad). Que todos vean la
prosperidad. Que nadie sufra.
NOTA. Plegaria Védica se encuentra en el Rig Veda.

Asato Maa Sadgamaya
Tamaso Maa Jyotirgamaya
Mrutyorma Amritamgamaya

Guiame de loirreal a lo real. De la oscuridad guiame a la luz. De la muerte guiame a la inmortalidad.

40



NOTA: Plegaria Vedica, se encuentra en el Rig Veda.

Loka Samasta Sukino Bavantu
Loka Samasta Sukino Bavantu
Loka Samasta Sukino Bavantu

Que todos los seres seamos felices, eternamente felices.
NOTA: Plegaria vedica, se encuentra en varios Upanishad.

8) stotras / Stuti:

Omkaram Bindu Samyuktam

Nityam Dyayanti Yoginah
Kamadam Mokshadam Chaiva
Omkaraya Namo Namah

Los ascetas siempre meditan sobre el Omkara con el punto.

Nos inclinamos ante el Omkar (el eterno) que nos concede nuestros deseos y nos da la liberacion
(salvacion).

El Omkar escrito con un punto significa que somos bindus (gotas) de ese Omkar del que hemos
venido.

8. Plegaria dirigida a Sri Ganesha:

Vakratunda Mahakaya
Suryakoti samapraba
Nirvignam kurume deva
Sarvakaryeshu sarvada.

Oh Sefior, con la trompa doblada y un enorme y poderoso cuerpo, cuyo brillo es equivalente al de
un millén de soles, te rezo, oh Sefor, remueve todos los obstaculos en todas las buenas acciones
que realizo.

9) Plegaria dirigida a la Diosa Sarasvati:

Ya Kundendu Tushara Hara Davala
Ya Shubhravastravruta
Ya Vina Varadandamanditakara
Ya Shuetapadmasana
Ya Brahmachyuta Shankara Pratibir
Devaih Sada Puijita
Saa Maam Patu Sarasvati Bhagavati
Nihsesha Jadyapaha

Que Sarasvati, la destructora de nuestra ignorancia, nos proteja.

Ella es hermosa como la flor kunda, como la luna, la nieve y el collar de perlas, que esta vestida con
ropas puras y blancas y esta sentada sobre un loto blanco, su mano toca el vina, y es a quien los
Dioses le rinden pleitesias, incluso Brahma, Vishnu y Shankara.

Oh Diosa de la Sabiduria, remueve completamente la ignorancia de mi mente.

10) Meditacion en Ganesha:

Gajananam butaganadi Sevitam
Kapita Jambu Palasara Bakshitam
Uma Sutam Shoka Vinasa Karanam
Namami Vighneshvara Pada Pankajam

41



Saludo los pies de loto de Nighneshvara, el Sefor de los obstaculos, quien tiene cara de elefante y
es servido por los Ganas (los asistentes del Sefior Shiva), que ama la manzana silvestre y el jugo de
manzana rosa, que es el hijo de Uma y que destruye todas las penas).

Otras Plegarias

Kaiena vacha manasendriairva
Buddyatmanava Prakriti Suabavat
Karomi yadyat sakalam parasmai
Narayana yeti samarpayami.

Oh senor Narayana, ofrezco todo lo que hago con mi cuerpo, mente, sentidos, intelecto y naturaleza.

Om Purnam Adah Purnam Idam
Purnasya Purnam Adaya
Purnam eva Avasishyate
Om Shanti Shanti Shantihi

Eso, el invisible Brahman, es completamente Divino. Esto, el mundo visible es enteramente Divino.
De lo totalmente divino, Brahman resulta lo totalmente divino. Cuando lo totalmente divino, el mundo
visible, es tomado del totalmente Divino Brahman, lo total aun permanece.

¢ Dios es masculino o femenino?

Este interrogante ha intrigado al hombre desde el amanecer del tiempo.

De acuerdo a la tradicion hindu, Dios es tanto masculino como femenino, Padre y Madre. Brahman,
el Absoluto Universal, es el aspecto Padre y Shakti, el gran Poder Universal o Energia Inteligente,
es el aspecto Madre.

Como declaré Ramakrishna, "La distincion entre Brahman y Shakti es una distincién sin diferencia.
Brahman y Shakti son Uno, asi como la leche y la blancura de la leche son uno, asi como el fuego y
su poder para quemar son uno. No puedes concebir el uno sin el otro, o diferenciarlos. La Divina
Madre es tanto uno como muchos, y también mas alla de uno y de muchos."

Shakti

La Divina Madre esta presente como Shakti o Energia Inteligente, dondequiera que haya accién, tal
como creacion, preservacion y transformacion. Por lo tanto los tres Dioses que comprenden la
Trimurti (Trinidad), llamados Brahma el Creador, Vishnu el Preservador y Shiva el Transformador,
tienen su propia Shakti, descripta como la "consorte" de Dios.

Veamos las consortes o Shaktis de Dios o Dios mismo mostrandose bajo el aspecto de consorte o
Shakti:

de Brahma es Sarasvati,
de Vishnu es Lakshmi y,
de Shiva es Parvati.

Brahma, Vishnu y Shiva son formas estaticas, que no pueden funcionar sin las formas de energia
dinamica de Shakti, asi como una lampara necesita energia eléctrica para funcionar y dar luz.

11. Divino Nombre y Forma de Brahma

Brahma Gayatri

42



Om
Vedatmakaya Vidmahe
Hiranya Garbhaya Dhimahi
Tanno Brahma Prachodhayat

Te conocemos, eres el alma de los Vedas, meditamos en el dorado origen. Que Brahma nos inspire
(nuestro conocimiento y meditacion)

Brahma-Gayatri-Bhasya

bhvades-tat savitur-vavarenya-vihitam ksetrajna-sevaya-artakam
bhargo vai vrsabanuja-atma-vibava-eka-aradana sri-puram
bhargo jyotir-acintya-lilana-suda-eka-aradana-sri-puram
bhargo dama-taraga-kelana-suda-eka-aradana-sri-puram
bhargo dama-sada nirasta kuhakam prajnana lila-puram
devasya-amrta-rupa-lila-rasa-derarada-dhi-prerina
devasya-amrta-rupa-lila-purusasyarada-dhi-preyasina
devasya dyutisundara-eka-purusasyaradhaya-dhi-preyasina
gayatri-muralisYa-kirtana-dhanam radhapadam dhimabhi
gayatri-gaditam mahaprabhu-matam radhapadam dhimahi
dhir-aradanam eva nanyad-iti-tad-radhapadam dhimahi

Brahma es el creador en el Trimurti, la trinidad Hindd, y es el aspecto de Dios comprometido en el
surgimiento, creacioén y evolucién del universo.

Es el Absoluto personificado, que es verdad, sin fin y todo lo conoce.

No es adorado como un Ishtadevata (Dios personal) y hay pocos templos donde es adorado
exclusivamente, aunque su imagen, se encuentra sobre el sector norte de todos los templos del
Sefior Shiva y del Sefior Vishnu y en esos templos se ofrecen Pujas diariamente.

Desde el punto de vista de la forma, Brahma es representado como un hombre de barba, de tez roja,
vestido de blanco y con cuatro cabezas mirando hacia las cuatro direcciones, simbolizando que ha
creado el universo entero.

Sus ojos estan cerrados en meditacion.

Se lo ve parado o sentado sobre un loto 0 un Hamsa (cisne).

El Loto es un simbolo de pureza.

El cisne es su vehiculo y representa Viveka (discernimiento).

Viste la piel de un antilope negro significando austeridad.

Se lo ve con cuatro brazos, con diferentes objetos en sus manos.

Algunos de estos son:

Un Pusthaka (libro) que significa el conocimiento,

Un Kamandulu (vasija de agua), que significa prosperidad v,

Un Japamala (rosario) que significa espiritualidad.

Su Brahma Shakti o "consorte" es Sarasvati, la Diosa de la sabiduria.

(Brahma es masculino en forma y no debe ser confundido con Brahman, género neutro, el Absoluto
Universal sin forma. Brahma es pronunciado Brumher y Brahman es pronunciado Bruhman.)

12. Divino Nombre y Forma de Sarasvati
Sarasvati es el aspecto Shakti (o Consorte) de Brahma, el Creador en la Sagrada Trinidad. Ella es

la Diosa del Conocimiento y las Artes y representa Sabiduria y Creatividad. Sarasvati representa el
Jnana Shakti (Poder de Discernimiento) inherente en el hombre.

43



La Creacion no es posible sin Conocimiento.

De alli el "casamiento" de Brahma y Sarasvati.

Sarasvati literalmente significa la esencia (sara) de nuestro propio ser (Swah).

Es también conocida como:

Sharada (Dadora de esencia),

Brahmi (Consorte de Brahma),

Bharati (Elocuencia)

Vagishvari (Sefiora de la Palabra) y,

Mahavidya (Conocimiento Supremo).

Ella es descripta como una recta y hermosa joven con cuatro brazos y viste un sari blanco.

Tiene un akshamala (rosario) y un pusthaka (libro) en dos de sus manos y las otras dos estan
permanentemente ocupadas tocando un instrumento de cuerdas, el Vina. (Vina Vadini significa
ejecutante del Vina.) el libro simboliza sabiduria, el rosario significa ciencias espirituales o yoga, y el
Vina significa el cultivo de las buenas artes.

Esta sentada sobre un loto que significa pureza.

Reside sobre la tierra entre los mortales, pero su morada especial es Brahmaloka.

Su vehiculo es el hamsa (cisne), que simboliza el discernimiento.

Todo lo relacionado con los pensamientos y las palabras surge de Su gracia.

13. Divino Nombre y Forma de Vishnu
Vishnu Gayatri

Om

Narayanaya Vidmahe
Vasudevaya Dhimahi
Tanno Vishnu Prachodayat

“Conocemos a Narayana, meditamos en Vasudeva. Que Vishnu inspire eso (nuestro conocimiento
y meditacion).”

Narayana (Vishnu) es el segundo Dios en la Trinidad Hindu y es el Protector y Preservador de toda
la creacioén. El es el todo penetrante (“Vishnu” deriva de la palabra sanscrita “vis” que significa
“penetrar”).

La palabra Narayana significa “Dios en el Hombre” o “El que reside en todos los seres.”

También es llamado:

Ranga — el gran creador del escenario del mundo

Ranganata — Sefior del escenario del mundo

Achyuta — que es indestructible

Hari — Ladrén del corazén

(El Senor Krishna, un Avatar del Sefor Vishnu, también es llamado Hari).

Narayana también es adorado como Venkateshvara, el Divino Protector, cuyo famoso templo esta
en Tirupati, Andra Pradesh, India.

Vishnu es retratado con un hermoso rostro (Sundara Vandana) y un cuerpo de color azul cielo,
simbolizando al Brahman sin forma, que no se ve pero abarca el Universo.

Tiene cuatro brazos, simbolizando Su dominio sobre las 4 direcciones y Su omnipresencia en el
Universo.

En una mano sostiene un caracol (Shanka), cuyo sonido es el gran "Om”.

En otra mano sostiene un disco (Chakra), el arma Omnipotente para destruir al perverso. (Algunas
fuentes dicen que el Chakra es una rueda que simboliza el tiempo).

El Sefor Vishnu (y Krishna) son descriptos como “Shanka Chakra Dara” (portador del caracol y la
rueda, lo que significa que controla el sonido y el tiempo).

44



La tercera mano lleva una maza (Gadha), representando el conocimiento espiritual (Jnana) y, en Su
cuarta mano sostiene el tallo de un loto (Padma), llevando Su primera creacion, Brahma, el aspecto
creador de Dios.

Otra interpretacion popular es que el Shanka significa Omnipresencia (como la silaba “Om”), el
Chakra, Omnisciencia rige el tiempo), el Gada, Omnipotencia (todo poderoso), y el Padma, el
corazon del devoto.

Sobre su pecho hay un rizo de pelo conocido como la marca Srivatsa, un signo de Su inmortalidad.
Alrededor de Su cuello, lleva la auspiciosa joya Kaustuba y una guirnalda de perlas. (“Kaustubahara”
significa portador de la gema Kaustuba y “Mutikadara” significa portador del collar de perlas).
Alrededor de Su cintura, lleva un atuendo amarillo (por lo tanto se lo describe como “Pitambaradara”
— “pita” (amarillo), “ambara” (atuendo), “Dara” (el que viste.)

(Krishna, un Avatar de Vishnu, es también descripto como “Kaustubahara” y “Mutikadara”.)

Su Consorte es Lakshmi, la Diosa de la Fortuna, Prosperidad y Belleza y Su vehiculo es el Garuda,
el aguila de pecho blanco, un pajaro celestial (Garuda vahana.)

Vishnu es retratado a veces, descansando sobre los espirales de una serpiente llamada “Ananta”
que significa “sin principio ni fin.”

“Bujanga Sayana”, “Sesha Sayana” también significa reclinado sobre la cama de la serpiente”.
(“Ananta Sayana” significa reclinado sobre Ananta.)

Bujanga significa “serpiente”, “Sesha” es “serpiente” y “Adhi Sesha”, “serpiente primordial.”)

La serpiente representa la Kundalini Shakti, la Energia fisica, que solamente es despertada para
liberar lo divino inherente en el hombre.

La serpiente sobre la cual descansa Vishnu, flota sobre un vasto océano de leche (Kshira Sagara,
Kshirabdi) que simboliza pura conciencia.

La morada celestial de Vishnu es llamada “Vaikunta Pati” (Sefior de Vaikunta), “Vaikunta Vasa”
(morador de Vaikunta.)

Narayana encarna en cada era como un Avatar, en forma humana o animal, para neutralizar la
maldad en el mundo o restaurar el Dharma (orden moral). Los diez Avataras mayores de Vishnu
(Dasavataras) son:

1- Matsya (Pez)

2- Kurma (Tortuga)

3- Varaha (Jabali)

4- Narasimha (mitad hombre, mitad ledn)

5- Vamana (Enano)

6- Parasurama (Rama con el hacha)

7- Rama

8- Krishna

9- Buda (algunos indican a Balarama, (en lugar de Buda) como el octavo y a Krishna como el
noveno Avatar)

10- Kalki

Vishnu Prartana

Shantakaram Bujaga Shayanam
padmanabam Suresham
Vishvadaram Gagana Sadrisham
Mega Varnam Shubangam
Lakshmi Kantam Kamala Nayanam
Yogi Hridyana Gamyam

Vande Vishnum Bava Baya Haram
Sarva Lokaika Natam

“Adoro a Vishnu quien es pacifico en su forma, que descansa en la cama de la serpiente, que tiene
un loto que emana de Su ombligo, que es el Gobernador de los Dioses, el sostén del Universo, todo

45



penetrante como el éter, que tiene el color de la nube que lleva la lluvia, cuyos miembros son
auspiciosos, que es el Consorte de Lakshmi, cuyos ojos son comparables a los pétalos de loto, que
es meditado y realizado en el corazén de los Yogis, que elimina el temor a renacer y que es el Unico
Maestro de todos los mundos.”

14. Divino Nombre y Forma de Lakhmi
Lakshmi es adorada como:

1. Svarga Lakshmi - Dadora de riqueza del Reino Celestial
2. Maha Lakshmi - Gran Madre del Universo

3. Dhana Lakshmi - Dadora de riqueza material

4. Bhagya Lakshmi - Dadora de buena fortuna

5. Moksha Lakshmi - Dadora de Liberacién

6. Dhanya Lakshmi - Dadora de alimento

7. Griha Lakshmi - Diosa del hogar

8. Santhana Lakshmi - Dadora de hijos

Juntas son conocidas como Ashtalakshmi (8 Lakshmis).

Es el aspecto Shakti (o "consorte") de Vishnu o Narayana, el Preservador en la Trimurti. Es la Diosa
de la Riqueza y la Buena Fortuna y es la que concede la Belleza, Riqueza y Buena Suerte.
Representa Icha Shakti (Poder de la Voluntad) en el hombre.

Se dice que Lakshmi ha tomado varias formas para estar con Vishnu a lo largo de Sus
encarnaciones.

Asi cuando El encarné como Rama, Ella nacié como Sita.

Cuando encarné como Vamana, El enano, Ella aparecié de un loto como Padma.

Cuando fue Parasurama, Rama con el Hacha, ella fue Su esposa Dharani y fue Radha cuando
encarné como Krishna.

Se dice que Lakshmi ha nacido en el momento que se batia el océano de leche, cuando surgi6 del
océano sentada sobre un loto y sosteniendo otro loto en su mano.

De aqui los calificativos Padma (el loto)

Padmalaya (quien reside sobre el loto),

Jaladija (nacida del océano) vy,

Sri (Fortuna).

Haripriya (la amada de Hari o Vishnu) y,

Lokamata (madre del mundo).

Lakshmi literalmente significa " cientos de miles."

Lakshmi Gayatri

Om

Mahalakshmi Cha Vidmahe
Vishnuathnai Cha Dhimahi
Tanno Lakshmi Prachodayat.

Conocemos a Maha Lakshmi. Meditamos en la Consorte de Vishnu. Que Lakshmi los inspire (nuestro
conocimiento y meditacion).

Mis reverencias a Ti, Oh Narayani! Tu eres lo bueno de todo lo bueno, Oh auspiciosa Devi, quien
cumple cada objetivo, la dadora de refugio, Oh Gauri de los tres ojos!

Mis reverencias a Ti, Oh Narayani! Tu tienes el poder de la creacion, sustentacion y transformacién
y eres eterna. Tu eres el origen y la encarnacién de las tres Gunas.

Mis reverencias a Ti, Oh Narayani!

46



Que estas dedicada a salvar al desanimado y angustiado que toma refugio en ti. Oh Devi, que
remueves los sufrimientos de todos.

Samudhra Vasane Devi,
Parvata Stana Mandite
Vishnu Patnim Namastubyam,
Padarsa Kshamasva Me

Oh madre Tierra! Oh Gran Diosa que brillas en la ropa del océano y llevas amor maternal a través
de las hermosas colinas que son tus miembros! Oh amada consorte del Sefior Vishnu que sostiene
la creacién entera! Me inclino ante ti, perddname mientras camino y te toco con mis pies, Oh Madre!

MAHALAKSHMI ASHTAKAM STOTRAM

1- Namaste stu mahamaye shripite surapujite
Shankhachakragadahaste Maha Lakshmi Namostute

Oh Maha Lakshmi, yo me inclino reverentemente ante Ti. TU eres Maha Maya,

La creadora y vencedora de la ilusion, la morada de la riqueza y la belleza. Eres adorada por todas
las formas divinas, sostienes en Tus manos la caracola, el disco y la maza. Oh Maha Lakshmi, ante
Ti me inclino reverentemente en plegaria.

2- Namaste garudarude kolasurabhayankari
Sarvapapahare Devi Maha Lakshmi Namostute

Te saludo a Ti, que eres transportada por el ave Garuda y que eres el terror del asura Kola (fuerza
demoniaca). Oh Maha Lakshmi, destructora de todas las transgresiones (pecados), ante Ti me
inclino reverentemente en plegaria.

3- Sarvajfie Sarvavarade Sarvadushtabayankari
Sarvaduhkhahare Devi Maha Lakshmi Namostute

Eres omnisciente, dadora de todas las bendiciones, el terror de todos los malvados, la destructora
de todas las miserias. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria.

4 - Sidhibuddhiprade Devi Bhuktimuktipradayini
Mantramurte Sada Devi Maha Lakshmi Namostute

Dadora de éxitos e inteligencia, asi como también bendiciones materiales y liberacion. Tu eres el ser
del mantra. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria.

5- Adyantarahite Devi Adyashaktimaheshvari
Yogaje yogasambhute Maha Lakshmi Namostute

Tu eres sin principio ni fin, Oh Suprema Diosa, ers el poder primordial nacido del Yoga. Oh Maha
Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria.

6 - Stulasukshmamaharaudre Maha Shaktimahodare
Mahapapahare Devi Maha Lakshmi Namostute

Tu eres o denso y también lo sutil, eres lo terrible y el gran poder, la del gran estébmago, destructora

de las grandes transgresiones (pecados). Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en
plegaria.

47



7 - Padmasanasthite Devi Parabrahmasvarupini
Parameshi jaganmatar Maha Lakshmi Namostute

Oh Diosa, sentada sobre el loto, Tu eres el Supremo Brahma y el omnipenetrante Atma. Eres la gran
Sefora y Madre del universo. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria.

8- Shvetambaradare Devi Nanalankarabhushite
Jagatstite Jaganmatar Maha Lakshmi Namostute

Oh Diosa, vestida con blanco ropaje y adornada con varias clases de ornamentos, Tu eres la Madre
y Sustentadora del universo. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria.

9- Mahalakshmyashtakam Stotram yah Pathedbhaktimannarah
Sarvasiddhimavapnoti Rajyam Prapnoti Sarvada

Quienquiera que lea con devocion este himno a Maha Lakshmi, compuesto en ocho versos, obtiene
un reino (estado espiritual) y todos los éxitos.

10 - Ekakale Pathennityam Mahapapavinashanam
Dvikalam yah Pathennityam Dhanadanyasamanvitah

Quienquiera que lea este himno una vez por dia, se libera de las grandes transgresiones (pecados).
Quien lo lea dos veces por dia tendra siempre abundancia y prosperidad.

11-  Trikalam Yah Pathennityam Mahashatruvinashanam
Mahalakshmirbhavennityam Prasanna Varada Shuba

Quienquiera que lea este himno tres veces por dia, se neutralizan los grandes enemigos. Maha
Lakshmi siempre le concede su gracia, le otorga todos los dones y bienes.

15. Divino Nombre y Forma de Shiva

4) Maha Mrityunjaya Mantra:

Om Trayambakam Yajamahe
Sugandim Pushti Vardanam
Urvarukamiva Bandanat
Mrityor Mukshiya Mamritat

Me inclino ante el tercer ojo del Sefior Shiva quien esté lleno de dulce fragancia, que alimenta bien
a todos los seres. Que me libere de la esclavitud del samsara y la muerte, asi como el pepino maduro
es separado de la esclavitud de la planta. Que sea liberado de los enredos mundanos y gane la
inmortalidad.

Este mantra dirigido a Shiva (el del tercer 0jo) esta considerado como dador de vida y proteccién
contra accidentes, enfermedades y otros problemas.

Tiene gran poder curativo.

En muchos textos védicos y religiosos es considerado uno de los tres grandes mantras (Maha
Mantras) a igual que del Gayatri Mantra y posible recibir informacién casi cotidianamente de milagros
que produce el canto con entrega, devocion y amor de estos divinos sonidos celestiales.

Shiva Gayatri

Tatpurushaya Vidhmahe
Mahadevaya Dhimahi

48



Tanno Rudra Prachodayat

“Conocemos ese espiritu (Purusha). Meditamos en Mahadeva. Que Rudra inspire eso (nuestro
conocimiento y meditacion”).

Dakshinamurti Gayatri

Om

Tatpurushaya Vidhmahe
Dhyanastaya Dhimahi
Tanno Dishah Prachodayat

“Conocemos a Dakshinamurti (la benevolente forma de Rudra). Meditamos en El que esta sumido
en meditacion.
Que el Sefior de los pensamientos (Dishah) inspire eso (nuestro conocimiento y meditacion”).

Shiva (a veces escrito Siva), significa literalmente “El Auspicioso”, es uno de los tres Dioses que
comprenden el Trimurti, la Trinidad de los Dioses Hindues, y es ese aspecto de Dios conocido como
Transformador (Hara) — o tal vez, mas correctamente, como Restaurador o Re-creador. Shiva es
conocido por otros diferentes nombres, tales como:

Maheshvara (el Gran Dios)

Shambo (El que concede bienes)

Shankara (Sefor caritativo)

Ishvara (Sefor dotado de buenas cualidades)

Mahesha (el gran Sefor)

Mahadeva (el gran Dios)

Pashupati (Sefior de todas las criaturas)

Parameshvara (Sefior Supremo)

Se dice que Shiva vive en el monte Kailas (“Kailasa Vasa”) en los Himalayas, con Su “Consorte”
Parvati, quien es Su propia Shakti, y Sus “hijos” Ganesha y Subrahmanya.

Usualmente Shiva es representado con la piel de color blanco o ceniza untado completamente de
vibuti (“Vibuti Sundara” — elegante untado completamente de vibuti).

Tiene tres ojos (Trinetra) — por lo tanto es llamado Triambaka (el de tres ojos).

El tercer 0jo, el ojo de la sabiduria (Pala lochana), concede vision interior o realizacion espiritual, y
es capaz de quemar cada deseo (kama) que aparece ante el.

Su cuello es azul (Nilakanta) por absorber el veneno Halahala que fue vomitado en el agitado Océano
Coésmico y amenazaba con destruir el mundo hasta que Shiva lo bebié. En Su pelo esta la luna
creciente — de ahi el calificativo de “Chandrashekaraya” y “Shashanka Sekara”, que significa “el que
lleva la Luna sobre Su cabeza.”

Tambien, Su enmarafado cabello esta adornado con el Ganges, el rio que fue bajado a la tierra
desde el cielo, permitiendole fluir a traves de Su pelo para romper la caida.

Ganadara — quen sostiene el Ganges y Ganga Jatadara — quien sostiene el Ganges en Su cabello.
Tiene serpientes a modo de ornamentos alrededor de Su cuello y como brazaletes.

Por eso es llamado Naga Bhushana (quien lleva serpientes como ornamentos.)

La serpiente alrededor de Su cuello representa la Kundalini en espiral, el poder de la mas alta
conciencia presente en el hombre.

En una mano sostiene un tridente (Trishula) que simboliza el pasado, presente y futuro; por lo tanto
Shiva es llamado Trishula Dari — que sostiene el tridente.

Su vehiculo (Vahana) es el toro sagrado (Nandi) — de ahi Nandi Vahana.

Shiva tambien toma la forma de Natarajah (Rey de la Danza).

Con la danza Césmica llamada Tandava, crea el Universo.

En una mano sostiene un tambor, el Damaru, simbolizando el “Om” (el sénido o vibracion primordial
que es la causa original de la Creacién), y que es pintorescamente descripta haciendo el sonido
“dum dum”.

Durante la Danza Cdsmica, Sus tobillos hacen el sonido “dimi”, al ritmo “dimita dhimitha.

49



Shiva tambien es llamado Chidambaresha, el Sefior de Chidambaram, la ciudad (en el sur de India)
donde danzé. Shiva es Bole Nata — el que corre para ayudar cuando Su nombre es llamado o
pronunciado (Bole).

Es Tripurari, destructor de las tres ciudades (Puras), construidas por demonios o Asuras desafiando
a Dios; El es Mrityunjaya (el Sefor que conquista la muerte.)

Shiva tambien es simbolizado en la Forma de Linga, que es el simbolo de lo que no tiene principio,
la Forma en la cual todas las formas se funden.

Shiva (Pratana) Stuti

Vande Shambum Uma Patim Sura Gurum
Vande Jagat Karanam

Vanhe Pannaga Bushanam Muruga Daram
Vande Pashunam Patim

Vande Surya Sashanka Vahni Nayanam
Vande Mukunda Priyam

Vande Bhakta Janashrayam Cha Varadam
Vande Shivam Shankaram

(Saludo al Dios, Sefior de Uma, quien es el preceptor de los Dioses, la causa del Universo.
Lo saludo a quien es querido de Mukunda (Vishnu) y cuyos tres ojos son el Sol, la Luna y el Fuego.
Saludo al refugio de los devotos, el que concede bendiciones, (Shiva Shankara).

16. Divino Nombre y Forma de Durga
Durga Gayatri

Om

Mahadevyai Cha Vidmahe
Durga Devyai Cha Dhimahi
Tanno Devi Prachodayat.

Conocemos a la gran Diosa. Meditamos en Durga. Que la Diosa nos inspire (nuestro conocimiento
y meditacion.)

Otro nombre para Durga (Parvati)

Parvati es el aspecto Shakti de Shiva, el tercer Dios en la Trimurti (Trinidad), el Dios de la disolucién
constructiva y representa Kriya Shakti (el Poder de la Accién).
Como la Consorte del Sefior Shiva, es también conocida como:

Parameshvari,

Shankari,

Maheshvari,

Bhavani,

Shiva o Shivani,

Tryambaki,

Bagavati,

Parameshvara (Sefior Supremo), Shankara (Sefor Benefactor), Maheshvara (Gran Dios), Bava
(Existencia), Tryambaka (El de los tres ojos), Bhagat (Maha Devi, etc. todopoderoso) y Maha Deva
(Gran Dios) son todos nhombres de Shiva (el auspicioso).

50



Parvati es la hija de Himavan, "el coronado por la nieve" (significando la Montafia Himalaya) y Mena.
Los himalayas representan Akasa (eter), el primero de los cinco elementos y Mena significa
inteligencia.

Por lo tanto Parvati, su hija, representa la substancia consciente del universo.

El calificativo Katyayani, significa que Ella "impregna toda materia".

Como la hija de Himavan, adquiere los nombres Parvati (hija de la montafia), Girija (nacida de la
montafa), Haimavati (hija de Himavan), Gauri (la de color blanco, siendo blanco el color de la nieve),
Uma (la luminosa, la brillante) y Devi (la resplandeciente).

Parvati se manifiesta en dos formas principales- formas benevolentes o amables y formas
transformadoras y purificadoras.

Bajo las ultimas formas es especialmente adorada.

Una de ellas es Durga que literalmente significa "dificil de conocer" o "dificil de acercar". Durga es
una justa, hermosa mujer, con ocho brazos, llevando un arma en cada uno.

Con estas armas combate a los ocho demonios que esclavizan al hombre.

Monta un tigre, que simboliza el ego del hombre que tiene que ser doblegado (Simha Vahini significa
"quien cabalga sobre un leén").

Como Kali (significa negro) personifica el tiempo y es representada con tez negra, una abominable
y terrible cara.

Su negra piel es simbolo de nuestro futuro desconocido.

Viste una guirnalda de cabezas humanas o calaveras (Kapalini significa quien viste de calaveras) y
esto nos recuerda nuestra mortalidad.

Como Mahishasuramardini (asesina del demonio bufalo Mahisha), nos exhorta a destruir el bufalo
de la ignorancia en nosotros.

En Su forma benevolente Parvati o Uma representa Prakriti (Madre Naturaleza, el mundo de los
objetos, el mundo de la materia creada) y Se revela como la Divina Madre a Sus hijos.

Ella es Dios Visible cuando guia a los devotos hacia el Dios Invisible, el Absoluto Universal o aspecto
Padre de Dios.

Como Madre, es conocida como:

Ma,
Amba,
Ambika y
Janani.

Ella es la Madre del mundo (Buvaneshvari), Madre de los tres mundos (Tribuvaneshvari) y la Madre
del Universo (Jagadambika, Jagat Janani y Jagan Mata).

Kripamayi (la Madre compasiva),

Abaya Pradayini (la que concede valentia),

Ananda Dayini (dadora de bienaventuranza),

Daya Sagari (un océano de compasion)y,

Mukti Pradayini (la dadora de liberacién).

Los otros calificativos de Parvati son:

Anna Purani (poseedora y dadora de alimento),

Rajarajeshvari (quien gobierna incluso sobre le rey de los reyes) vy,

Kamakshi (de ojos sensuales.)

Como la hermosa Lalita, Su nombre es adorado en el Lalita Sahasranama (mil nombres de Lalita.)

17. Divino Nombre y Forma de Ganesha
Ganesha Gayatri
1. Om Tatpurushaya Vidmahe

Vakratundaya Dhimabhi
Tanno Dhanti Prachodayat.

51



(Conocemos a ese Purusha Trascendental (Persona), meditamos en el Sefior con el colmillo
curvado. Que el Sefior Ganesha llumine nuestro Intelecto.)

2. Ekadantaya Vidmahe
Vakratundaya Dhimahi
Tanno Dhanti Prachodayat.

(Conocemos al Sefior de un colmillo, que nos ensefia unidad. Meditamos en el Sefior con el
colmillo curvado. Que el Sefior Ganesha ilumine nuestro Intelecto.)

Ganesha Stuthi

Shuklambaraharam Vishnum
Shashi Varnam Chahurhujam
Prasanna Vahanam dyayet
Sarva Vighnopashanthaye

Agajanana Padmarkam

Gajananam Aharnisham
Anekadantham Bhaktanam
Ekadantam Upasmahe.

(Que alguien medite sobre Ganesha que viste prendas blancas y es todo penetrante; quien tiene el
brillo de la luna, quien tiene cuatro brazos y un amable rostro.

Adoramos al de rostro de elefante, quien, dia y noche, florece ante (Su Madre) Parvati, como un loto
ante el sol; adoramos al Sefior con el unico colmillo que concede mucho a Sus devotos.)

Ganesha es invocado por todos antes de realizar cualquier acto auspicioso, tal como entrar a una
casa nueva, realizar una ceremonia de casamiento o cualquier otro acto religioso, y Su Gracia y
Bendiciones son lo que aspiramos.

Representa muchos aspectos vitales o cualidades del unico Dios Universal, principalmente los de
Sabiduria Suprema y Benevolencia.

La palabra Ganesha deriva de dos palabras "gana" e "isha".

En la mitologia Hindu los "ganas" son asistentes del Sefior Shiva, e "isha" significa, Sefior.

De modo que Ganesha significa "Lider de los ganas." Pero "gana" significa clasificacion o
agrupamiento; por consiguiente Ganesha significa:

"Lider de todos los grupos o todos los seres."

Las palabras "Ganapati", "Gananata" y "Gananayaka" también significan lo mismo (pati = sefior; nata
= lider; y nayaka = jefe).

El Senor de los Obstaculos

Ganesha es Vigneshvara, el Sefior de los Obstaculos ("Vignam" significa obstaculo, "Ishvara"
significa Dios o Sefior) ayudando a la gente a superarlos cuando esa bendicién alcanza el bienestar
del suplicante. Los términos "Vigna Vinashaka" "Vigna Haraka" y Vigna Hara", también significan
destructor de los obstaculos o impedimentos. "Vignaraja" significa "Rey de los obstaculos."

Hijo de Shiva y Parvati
Ganesha es el "hijo" del Sefor Shiva, el Dios de la Transformacién y Su consorte Parvati, la Shakti

o el aspecto Energia de Shiva, simbolizando esa Sabiduria e Inteligencia que Ganesha representa,
nace de la destruccién del egoismo, de la ignorancia y de los apegos.

52



Como hijo de Shiva y Parvati, Ganesha ha ganado numerosos calificativos.

Shiva Nandana
Shiva Thanaya
Shambo Kumaara
Pasupathi Thanaya
Maheshwara Puthra o
Parvati Nandana
Gauri Sutha,
Ambika Thanaya,
Shankari Puthra
Girija Nandana
Uma Nandana

("Tanaya", "Nandana", "Kumara" y "Putra" significan "hijo"; Maheshvara, Pasupati y Shambo son
todos nombres de Shiva; y Gauri, Girija, Uma y Shankari son todos nombres de Parvati.)
"Heramba" es otro calificativo de Ganesha y significa "El que eman6 de Amba" (La Divina Madre,
Parvati.)

El Lider Supremo

Ganesha es Vinayaka, El Lider Supremo

(Vi significa excepcional y Nayaka significa lider.)

Vinayaka significa "El que origina o lidera".

Es adorado como Sidhi Vinayaka (Vinayaka, el realizado) y Budi Vinayaka (Vinayaka, el sabio). Sidhi
y Budi se refieren, simbdlicamente a las Consortes de Ganesha. Son las manifestaciones del Poder
Divino de Shakti, inherente en Ganesha. Adora a Ganesha y adquiriras Budi (puro y claro intelecto)
y Sidi (éxito o realizacion), que guia al Mukti (Liberacion).

Los términos " Budi Pradata”, "Sidhi Pradayaka", "Mukti Pradata" significan el que concede estos.
Como la encarnacién del Budi (inteligencia) que es la base de todo conocimiento, Ganesha nos
concientiza de la verdad, la cual esta mas alla de los cinco sentidos y la mente.

El Simbolo del Elefante

La cabeza de elefante de Ganesha es un simbolo de inteligencia, discernimiento y sabiduria. El
elefante siempre esta alerta y consciente de sus alrededores.

Su recuerdo es fuerte y profundo. Se mueve majestuosamente a través de la espesa jungla, es un
hacedor de caminos, ayudando a otros sin ser consciente de ello, porque esta es su naturaleza.

De forma similar, Ganesha es el hacedor de caminos, guiando al hombre en el sendero correcto. La
cabeza de elefante le ha valido a Ganesha los siguientes calificativos:

Gajavadana,

Gajanana
Gajamuka,
Mathanga Vadhana.
("Gaja" y " Matanga" significan elefante; "Vadana", "anana" y "Muka" significan rostro.)
Ganesha es "Subanana" - aquel cuyo rostro refleja e irradia felicidad.
La cabeza de Ganesha, sus orejas y el curvado o torcido colmillo (Vakratunda) toman a grandes
rasgos la forma del simbolo Om en la escritura Devanagari.
Este simbolo describe la cabeza del elefante con el colmillo extendido, mientras que el simbolo del
Om en escritura Tamil % tiene la apariencia de una cabeza de elefante con la trompa colgando hacia
abajo.
También etimoldgicamente la palabra Gaja (elefante) significa "el origen y la meta" (del universo), la
cual es el Om. De esta manera Ganesha es descripto como teniendo la forma del Pranava Om:
"Omkara Rupa" o "Pranava Svarupa".

53



Quien tiene la forma de Om es Brahman (Dios) - por lo tanto Ganesha no es otro que Brahman
Mismo.

La cabeza de elefante simboliza el camino que uno tiene que tomar para alcanzar la auto realizacion.
Las orejas largas (Lamba Karna) de Ganesha es simbolo de la primera fase sravana (escuchar
atentamente las ensefianzas de los grandes maestros espirituales); la cabeza es simbolo del proceso
de manana (reflexiéon o contemplacién de lo que ha sido escuchado.) El colmillo que emana de la
cabeza simboliza el Budi, el intelecto o poder innato de discernimiento. (El colmillo de un elefante
puede distinguir entre objetos de diferentes tamafios y texturas desde el tronco de un arbol hasta
una hoja de hierba).

El Budi permite al Sadaka (el aspirante espiritual) la fase final de la realizacion espiritual de
nididhyasana (realizacion de la verdad que fue oida y contemplada.)

Ganesha tiene solamente un colmillo (eka dantam), el otro, el colmillo quebrado es simbolo de
nuestros egos que también deben ser quebrados para el avance espiritual. Los 2 colmillos, uno
quebrado y el otro intacto, también representan el estado de Duandvatitam (trascender las
dualidades de la vida - pares de opuestos tales como alegria y tristeza, ganancia y perdida, riquezas
0 pobreza.)

Se dice que Ganesha ha quebrado el colmillo para utilizarlo como elemento de escritura para escribir
el poema épico Mahabarata dictado por el Sabio Vyasa.

La cabeza de elefante sobre un cuerpo humano simboliza la uniéon del hombre y Dios (el ultimo
representado por el enorme tamafio y poder de la cabeza del elefante) o en otras palabras - el
microcosmos (hombre) y el macrocosmos (Universo como Purusha Césmico), y es una afirmacion
de la sentencia Védica "Tat tuam asi" (Tu eres Eso.)

El enorme abdomen redondo de Ganesha que le ha valido el calificativo de Lambodara, es simbolo
de contener el Universo entero asi como también profundo conocimiento y amplia experiencia.

Es descripto como El de atuendo blanco Shuklambaradaram (significa pureza de mente y corazon).
Los 4 brazos de Ganesha simbolizan las cuatro direcciones de Su naturaleza todo penetrante.

La mano inferior a Su derecha haciendo el abaya mudra (actitud de "no temas"), la inferior izquierda
con el varada mudra, concediendo bendiciones.

Las superiores usualmente sostienen un pasha (lazo) y un ankusha (aguijon).

Con ellos agarra a Sus devotos y los alienta en su actividad espiritual. A veces la mano inferior
izquierda sostiene una modaka (bola de arroz), de ahi el calificativo de Modaka Hastha.

El modakam es una recompensa para Sus devotos por su esfuerzo espiritual.

Su vehiculo es un ratén (mushika vahana.) Esta combinacion de elefante y ratén encarna el poder
del elefante y la movilidad del &gil raton.

Hay muchas historias sagradas acerca del nacimiento de Ganesha.

Una version es que Parvati cre6 un nifo de la pasta de azafran de Su propio cuerpo, para montar
guardia en la puerta mientras ella se bafaba.

Cuando Shiva se aproximd, encontré6 Su camino obstruido por un muchacho extrafio. Enfurecido,
Shiva, inconsciente que este era Su propio hijo, lo mato cortandole la cabeza. Para apaciguar a
Parvati, Shiva le prometi6 cortar la cabeza de la primera criatura viviente que apareciera y unirla al
cuerpo. Sucede que fue un elefante.

Esta historia que aqui se reproduce, no debe apartar al lector del hecho que Ganesha, con todos
Sus atributos representa solamente un aspecto de Dios - de hecho es Dios, asi como Shiva, Vishnu
y los numerosos Nombres y Formas dados a Dios en el concepto Hindu de Dios.

Como las plegarias y los mantras son expresiones vocales de anhelo espiritual, invocamos a
Ganesha para que nos bafie de bendiciones y llene nuestros corazones con amor, compasion

y austeridad.

18. Divino Nombre y Forma de Muruga (Subrahmanya)

Muruga Gayatri

54



oM

Tat Purushaya Vidmahe

Maha Senaya Dhimahi

Tanno Shanmukaya Prachodayat

(Conocemos ese espiritu (Purusha); meditamos en el Jefe guerrero. Que Shanmugam (el de seis
caras) inspire eso (nuestro conocimiento y meditacion.)
El segundo”hijo” de Shiva y Parvati es adorado bajo varios nombres — como:

Subramanya,

Skanda,

Kartikeya,

Kumara,

Murugan o Muruga (Muruha).

Tiene una enorme fuerza y lidera el ejercito de los Dioses.

En yoga, simboliza el poder de la castidad que derrota al ejercito de los bajos instintos.

Es muy adorado en el sur de la India como Muruga.

Muruga, el Nifio Divino, fue engendrado del refulgente ojo de Shiva.

Muruga se le manifiesta a sus devotos bajo varios nombres y varias formas.

Desde los tiempos pre-Védicos El es conocido como el Dios de la Sabiduria, el Divino Guru, lider de
los poderes de la Rectitud y por sobre todo, el nifo del Amor y de la Luz. Muruga implica juventud
eterna, divinidad y belleza.

El, como el llameante Dios Seyon y suprema fuente de energia, fue adorado como el Sol naciente
en la solidificacion natural de las colinas por el hombre primitivo.

Es pintado como un nifio adolescente, vistiendo ropas rojas. Su vehiculo es un pavo real. Su forma
representa el Mahamantra OM.

Se cita a Muruga en los Vedas, Upanishads y Puranas con el término “Subrahmanya” que significa
“Su” — auspiciosa; “Brahman” — Realidad Suprema”; “nya” — cualquier cosa que se origina en la
Realidad Suprema.

Por lo tanto “Subrahmanya” significa “El que se originé en la Realidad Suprema”.

Como Hijo de Shiva, de ninguna manera es diferente de Shiva.

Por lo tanto Muruga es una combinacién de las dos corrientes de gracia encarnadas en Shiva y
Shakti y unidas en una. Los tres — Shiva, Uma y Skanda — son adorados como la Trinidad Hindu y
forman el concepto de Somakanda la forma mas popular de la adoracion Hindua tradicional.

El Divino Nifio Kandan vive en los corazones de los mortales para salvarlos de la esclavitud de las
tres limitaciones de Anava (egoismo), Kanma (Karma) y Maya (ilusion.)

Kanda Shashti es un festival celebrado por un periodo de 6 dias en alabanza al Sefor Muruga.

La esencia de la filosofia Shaiva Sidanta es descripta en el Skanda Purana, donde las tres
limitaciones de la vida Anava, Kama y Maya, son descriptas como los tres hermanos Asura, reyes
que gobernaron los mundos con poderes casi ilimitados recibidos del Sefior Shiva.

Borrachos de poder, encarcelaron a los Devas y los sometieron con indecible dureza. Muruga, con
la bendicién de Shiva y Uma guié a los Devas contra las fuerzas demoniacas, como Devasenapati,
comandante en jefe de los Devas.)

Despues de mucha persuasién pero sin ningun provecho, una guerra se desato.

Muruga asesino al mas joven de los dos Asuras pero Sura Patma (representando a Anava) nace con
cada ser rehusandose a renunciar ante ele llamado de Dios.

Anava era indestructible, excepto por la Salvacién a los pies de Dios, Sura Patma fue reducido a dos
mitades por su Vel (lanza), una se volvié el estandarte del gallo y la otra el pavo real, rindiendose a
Muruga y permaneciendo sometido a Su lado.

Muruga tambien es adorado con dos consortes Kiriya (fuente de poder) e lccha (amor) junto con
Jnana (saabiduria espiritual.)

Las dos consortes representan la evolucion del alma humana, una es el alma desarrollada o madura
y la otra se esfuerza por desarrollarse.

55



El lidera el camino hacia la iluminacién de las almas y de los buscadores de sabiduria eterna. El Vel
o lanza en Su mano es la encarnacion de la sabiduria y simboliza los tres atributos de profundidad,
extension y agudeza, sabiduria implicita.

Como un divino maestro, predica a Su propio Padre Shiva el significado d la palabra OM, la cual
Shiva Mismo representa.

Muruga tambien es adorado como Arumuga con seis caras y doce manos, cada una representando
un mes del afo y rociando gracia perenne sobre Sus devotos.

19. Divino Nombre y Forma de Sri Krishna
Krishna Gayatri

Om

Dhamodaraya Vidmahe
Rukmani Vallabaya Dimahi
Tanno Krishna Prachodayat

(Conocemos a Damodara. Meditamos en el consorte de Rukmani. Que Krishna inspire eso (nuestro
conocimiento y meditacion.)

Sri Krishna (Prartana) Sthti

Kasturi Tilakam Lalata Palake
Vakshastale Kaustubam

Nasagre Nava Mauktikam Karahale
Venum Kare Kankanam

Sarvangi Harichandanam Cha Kalayan
Kante Cha Muktavalim
Gopa-Stri-Pariveshtito Vijayate

Gopala Chudamani

(Krishna), la Joya de los pastores, llevando la marca aromatica sobre Su frente, la Gema Kausthubha
sobre Su pecho, una nueva perla en Su nariz; con una flauta en Su palma y un brazalete en Su
mufieca, todos Sus miembros cubiertos con pasta de Sandalo, llevando perlas alrededor de Su
cuello; con las gopis sirviendolo, esta triunfante.)

Algunos de los Nombres relacionados con Krishna:

“Megashyama”, “Ghanashyama” — significa “tan azul oscuro como las nubes que cargan lluvia,”
Ghana — nube de lluvia, Mega — lluvia, Shyama — azul oscuro.

“Yashodake Bal” (hijo de Yashoda),

“Devaki Tanaya” (hijo de Devaki),

“Vasudeva Nandana” (hijo de Vasudeva),

“Vasudeva” (hijo de Vasudeva),

“Yadhava” (encantador hijo de la Dinastia Yadhu) y,

“Keshava” (el de hermoso cabello).

Krishna fue adorado por Sus travesuras como robar manteca a las mujeres (de ahi el calificativo de
“Navanita Chora”: Navanita — manteca, Chora — ladrén), pero en lugar de ganar antipatia tambien
roba el corazén de todos “Bada Chita Chora” — Gran ladréon de nuestros corazones.)

Krishna y Su familia tambien se instalaron Vrindavan, donde cuidaba el ganado — de ahi el calificativo
“Gopala” (Go — vaca, Pala — quien mueve), o “Govinda” (amado de las vacas.)

Uno de Sus compafieros de juegos era Balarama, Su propio hermano.

56



El encantaba a la ciudad entera con la hermosa musica de Su flauta (“Murali Dhara” — portador de la
flauta, “Murali Lola” — amante de la flauta.) La flauta de Krishna tambien es llamada Venu.

Todas las “Gopis” (pastoras) estaban en amor divino con El (“Gopi Lola” — amado de las Gopis.)
Entre ellas Su favorita era Radha (“Radha Lola” — amado de Radha.)

El bromed con muchas de Sus Lilas en los bancos del rio Yamuna (“Yamuna Thira Vihari.”)

Era un gran bailarin (“Natavara”) y Su danza favorita era la Rasalila o Rasa Krida.

“Rasa Vilola” se refiere al extasis del Rasalila, en la cual podia multiplicarse a Si mismo y bailar con
cada una de las Gopis, pero como Sus multiples formas no eras percibidas por las Gopis, cada Gopi
pensaba que Krishna estaba bailando solamente con ella.

Realizé varios milagros como matar al demonio Mura (“Murari Hara” — destructor de Mura) — pero
Mura es simbdlicamente el ego — y al demonio Madhu (“Madhusudhana” — destructor del demonio
Madhu.)

Pero el milagro mas grande de Krishna fue cuando sostuvo sobre Su dedo pequefio la montafia
Govardhana (“Govardhana Giri Dhari” o “Giri Dhari” — Giri — montafa, Dhari — sostenedor), e invit6 a
la gente de Brindhavan a tomar refugio de una pesada lluvia que cayé continuamente por dias y
amenazo con inundar la ciudad.

Krishna vivié en forma humana por 125 afios. Krishna tambien es conocido por otros nombres tales
como:

Vitala,

Madava que significa “Sefior de Lakshmi” (Ma — Lakshmi, la Consorte de Vishnu, del que es Avatar
Krishna; Dava — Sefior);

Panduranga;

Shouri (alguien con coraje y valor) y,

Janardana (alguien con elevaciéon humana.)

Krishna nacié un 20 de Julio del afio 3227 A.C., A LAS 3 a.m. la batalla del Mahabharata tuvo lugar
en el afo 3141 A.C., cuando Krishna tenia 86 afios de edad. Krishna le dio a la humanidad a traves
de Arjuna, la esencia del mensaje delGita en el campo de batalla a las 10.30 a.m. en el dia de
“Karthika Bahula Amavasya.

El Simbolismo de Krishna

La palabra Krishna tiene varios significados: significa “moreno” en el sentido de oscuro con respecto
a la persona comun.

La Suprema Conciencia que representa esta mas alla de la precepcion humana, Krishna tambien
significa “el que atrae”, “el que deleita a Sus devotos;” “El que cultiva” — que es el Sefior quien cultiva
los corazones de los devotos removiendo la mala hierba y sembrando las semillas de las buenas
cualidades.

Es tambien conocido como “Gopala” — el que mueve las vacas. Pero “Go” tambien significa Jivi (el
alma individual) de la cual El es el “Pala”, el protector. “Go” tambien significa indriyas (sentidos) que
vagan para pastar en el mundo externo y Gopala es el Sefor que controla y guia los sentidos por
caminos seguros.

El cuerpo de Krishna es de color azul, indicando que representa el Infinito (expansiones infinitas de
la naturaleza como el mar vy el cielo que son azules).

La encarnacién de Krishna representa el descenso del infinito Brahman al mundo material. Tambien
el azul oscuro describe lo profundo del misterio de Dios.

A Krishna se lo pinta vestido con ropas amarillas (Pitambara Dari.) marillo es el color de la tierray es
el simbolo de Prakriti (Naturaleza.)

Por lo tanto el Krishna nila (azul) vestido con tunicas amarillas representa el infinito que baja a la
tierra a actuar una parte finita.

Krishna lleva un punto de Kasturi (almizcle) sobre la frente.

Este representa el ojo de la sabiduria. Kasturi significa Jnanam (Sabiduria.)

La corona que lleva significa Su supremacia. Krishna es el Ser Supremo que ejerce el control de
todo.

57



La pluma de pavo real que lleva representa la belleza en la verdad y la verdad de Brahman. Tambien
transmite Su conciencia de Supremacia, que El es el Sefior Supremo.

La gema Kausthuba sobre Su pecho indica ananda (bienaventuranza) en Su corazén.

El Kankana, el brazalete dedicatorio que una persona lleva cuando se resuelve por un voto, indica
que Krishna tomé sobre El mismo el voto de establecer un orden moral y que siempre estara con
aquellos que Lo contemplan y que libera a aquellos que se rinden.

La flauta (murali) que toca le recuerda a uno la necesidad de hacerse un agujero en la caia sin
ninguna huella de codicia material.

Vaciate de todos los deseos que te obstruyen y el aliento del Sefior fluira a traves de ti.

20. Divino Nombre y Forma de Rama
Rama Gayatri

Om

Dasarataya Vidmahe

Sita Vallabaya Dimabhi

Tanno Ramachandra Prachodayat

(Conocemos al hijo de Dasarata. Meditamos en el Consorte de Sita. Que Rama, quien es
resplandeciente como la luna, inspire eso (nuestro conocimiento y meditacion)

Sri Rama (Prartana) Stuti

Sri Raghavan Dasharathatmajam Aprameyam
Sitapatim Raghu Kulanvaya Ratna Dhipam
Ajanubahum Aravindha — Dalayataksham
Ramam Nisachara Vinashakaram Namami

Me inclino ante Rama — el ilustre descendiente de Raghu, hijo de Dasharatha, inmensurable, Sefior
de Sita, la engalanada luz de todos los descendientes del clan Raghu, el fuertemente armado, cuyos
ojos son tan largos como los pétalos del loto, destructor de los demonios nocturnos.

Sri Rama es famoso

Por Su heroismo (Eka bana — una flecha),

por Su devocion a Sita (Eka Pathni — una esposa) vy,

Rama nacié en la Dinastia Raghu, fundada por el Emperador Raghu.
Por lo tanto, él es:

“Raghava” (descendiente de los Raghus)

“Raghu Nandana” (hijo de los Raghus)

“Ragukula Nandana” (hijo de la dinastia Raghu)
“Raghu Vira” (héroe de los Raghus)

“Ragukula Bhushana” (Joya de la dinastia Raghu).

Rama (la palabra significa literalmente “El que complace”), tambien es llamado Ramachandra (Rama,
que es resplandeciente y atractivo como la luna.)

Patita Pavana — el que purifica los pecados

Pavana Nam — nombre purificador

Papa Vimochana — el que libera al devoto de los pecados

Kalyana Rama — Raama, quien da felicidad y prosperidad

Sita Vallabha — esposo de Seetha

Sita Ram - Sita y Rama (o Rama, el esposo de Sita)

58



Sundhara Nama — el de hermoso nombre

Dhina Bandhu — deudo de aquellos en dolor y sufrimiento
Karuna Tharanga — de muy buen corazén

Madhura, Manohara — hermoso

Maruti Vandita — quien es adorado por Hanuman

El Significado Profundo del Ramanam

1. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegria, también el ser supremo o Paramatma
o Dios, raa significa Purusha (aspecto masculino de Dios o espiritu o Shiva) y,

2. Maa significa madre — la divina madre o Prakriti.

3. Rama simboliza la Unién del Espiritu y la Naturaleza, que es Dios o Brahman.

4. “Rama es el nombre que combina la Ra de Narayana y la Ma de Namashivaya, los mantras de
los Vaishnavas (adoradores de Vishnu) y los de los Shivaistas (adoradores de Shiva.) De modo
que Rama significa la cualidad de Shiva y Vishnu.”

5. “Rama tiene la silaba Ra de Hara (Shiva) y la silaba Ma de Uma (el aspecto Shakti de Shiva) de
modo que Rama es el nombre de Shivashakti.” “El nombre Rama esta compuesto de tres
Bijaksharas (letras raiz) — RA, AA'y MA, asociadas con fuego, sol y luna.

6. Simbolicamente, esto significa que por pronunciar el nombre de Rama, el principio del Fuego
quemara los pecados, el principio del Sol dispersara la oscuridad de la ignorancia y el principio
de la Luna calmara las fiebres que surgen de los deseos.” — Raam es el Bija mantra del Manipura
Chakra y Rama es un Mantra

7. Las mismas vibraciones numeroldgicas estan presentes en los mantras Rama y Aum.
A-0 R-2
u-2 A-0
M-5 M-5
A-0
7 7

Siete es un numero auspicioso. Considerando los 7 Chakras, los 7 dias de la semana, los 7 mares
y asi sucesivamente.

Hace miles de afios en India vivi6 un hombre que era asesino y ladrén. Acechaba y robaba a los
viajeros solitarios que pasaban a traves de la jungla. Siete sabios que fueron detenidos por él para
ser robados, le mostraron la insensatez de sus actos. Cuando les pregunto como podia redimirse, le
pidieron que se sentara y recitara la palabra Mara (que significa muerte o Dios de la muerte.) Por
consiguiente el ladron se senté y comenzé a recitar Mara Mara que por supuesto, al invertirlo es
Rama Rama.

Los meses se transformaron en afos y el se sentaba inmovil. A su alrededor crecié un hormiguero
que con el tiempo lo cubrié completamente.

Los siete sabios regresaron y le pidieron al hombre que saliera.

El hormiguero se abrié con un estallido y salié un hombre completamente diferente.

Ellos lo llamaron Valmiki (significa el que salié de un hormiguero). Este es el sabio que escribi6 el
famoso texto sagrado, el Raamaayana. Tal es el poder del Raama Naam (el nombre de Raama.)

21. Plegaria Zoroastrica

Ashem vohu vahishtem asti, ushta asti
Ushta ahamai, hyat ashai vahista ashem.

La rectitud es el bien mas elevado. Es la iluminacion (la brillante meta) de la vida. Esta iluminacion
viene a esta vida que es recta con motivo del asha (“dharma”) mas elevado.

59



22. Plegaria de la fe Sikh

Tera Kita jato nahi, mano jog kito-i.

Mai niguniare ko gun nahai ape taras paeo-i.
Taras pae-a migramat hoy Satgur sajan milia.
Naanak nam milai tan jivan, tan mann thivay haria.

Oh Dios, es imposible conocer Tus bondades y bendiciones. Fui ignorante pero Tu me has hecho
merecedor de Ti. No estoy calificado y no poseo virtud y agradezco que Tu mismo me hayas
aceptado con misericordia. Es a través de Tu misericordia que he conocido al verdadero Guru. Mi
cuerpo y mi mente prosperan cuando alcanzo Tu nombre (naam), asi dice Guru Nanak.

23. Plegaria de la fe Jainista
Om Namo Ari Hantanum (Prakrit.)

Om namo ari hantanum
Om namo siddhanam

Om namo ayarianam

Om namo uvaijhayanam
Namo loe savva Sahunam.

Eso pancha namukkaro
Savva pava panasano
Mangalanam cha savvesim
Padhamam havai mangalam.

Me inclino ante aquellas almas que han conquistado sus enemigos internos.

Me inclino ante aquellas almas que han realizado la perfeccion.

Me inclino ante aquellas almas que practicaron antes de ensefiar.

Me inclino ante aquellas almas que han experimentado la verdad.

Me inclino ante todos los santos en todas partes que recorren el camino espiritual.

Estas cinco bendiciones

Mantendran alejado el perjuicio de nosotros.
Estas son las mas benditas.

60



