
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 

 
 

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACIÓN GAYATRI VEDANTA YOGA  con la 
única finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealización espiritual y NO PARA SER VENDIDO. 

 
 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

Difundiendo la Luz del Gayatri  Mantra  

GAY
ATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


 1 

 



INDICE 
 
 

INTRODUCCIÒN      3 

1. TEXTOS SAGRADOS     4 

2. EL CONCEPTO DE DIOS    12 

3. PLEGARIAS      38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

 
INTRODUCCIÒN 

 

 
 

Muchos miembros del Movimiento de Predica Gayatri Vedanta Yoga solicitan frecuentemente una 
guía práctica y fundamentada sobre los aspectos profundos del conocimiento espiritual. El Consejo 
de Predica recopila esta información que será de una importante guía para todos los miembros que 

desean seriamente avanzar por los caminos de la dulzura interna. 
El Fundador Acarya y el Consejo de Predica realizaron una exhaustiva evaluación de los anhelos de 
los devotos de gayatri en todos los países donde estan establecidos grupos de practica y difusión y 
en este trabajo, presenta su humilde contribución para el bienestar espiritual de todos los hermanos. 
Gayatri Vedanta Yoga propone a todos sus miembros que el eje de la practica de la espiritualidad se 
fundamente en los más serios principios vedicos, por lo que ahora presentamos variados aspectos 
de una Unica Divinidad, para que cada devoto reflexione en su corazón. 
Deseamos que esta recopilación sirva de inspiración para acercarnos cada vez más a las puertas 
de nuestra bendita Madre Gayatri. 
Es necesario recordar las regulaciones, “en casa y de camino”, “al levantarse y al acostarse”, en todo 
momento y todo lugar. El Gayatri Mantra se transforma en acción cuando se cumplen las 
regulaciones. 
 
Ahimsa o no-violencia, incluso abstenerse de despertar en otros sentimientos contradictorios o 
negativos, pronunciar palabras que puedan entristecer o molestar, deformar la opinión o 
convicciones.  
Satya, veracidad en pensamiento, palabra y acción; este es un ideal de la cultura vedica 
irrenunciable, la verdad también debe estar asociada a no renunciar a ser coherente con la vivencia 
interior de cada uno. 
Asteya  No robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabra y acción; no solo podemos 
robar objetos, podemos robar el alma, la dulzura de las personas, la buena voluntad, las ganas de 
vivir y estar felices, de construir una vida de santidad. 
Brahmacharya  abstenerse de relaciones sexuales ilícitas; “Si todo hombre es tu hermano o tu 
padre, si toda mujer es tu hermana o tu madre, y esto piensa tu mente y siente tu corazon, nada 
tienes que temer”. 
Aparigrah, ser libres de la envidia que las acciones externas provocan en nosotros; ser humildes 
sin orgullo y altanería por cuestiones de rango social, conocimiento o profesión.  
Shaucha o pureza de cuerpo y mente, esto incluye abstenerse de comer carnes, huevos y pescados, 
ajo y cebolla, todo tipo de intoxicantes (alcohol, drogas, cigarrillos); no hablar mal de otros, no criticar, 
no odiar ni guardar rencor, abstenerse de escuchar pensamientos malos u ofensas sobre otros. 
Shaucha se rompe de un modo dramático cuando se escucha criticar a otros, cuando se guarda 
silencio frente a las ofensas que profieren a otros en vez de marcharse rapidamente el lugar. “Si lo 
que quieres contar puede no ser cierto, no es bueno ni es util, para què contármelo? 
Suka, dulzura y contento. “Si sientes que tu corazón es una dulce canción en honor a todos los seres 
y todas las cosas, entonces, la luz brilla en tus ojos y tus días serán de amor y de contento.” 
Tapah, Actuar rectamente incluso ante la dificultad;  
Svadhyaya o estudio y enseñanza; todos deben asumir el compromiso de ocupar el lugar de maestro 
espiritual, cuando una persona inquiere sobre el gayatri mantra.  
Ishvara pranidhan, o sea rendición completa a la voluntad de  Dios.     
 
 
 
                                                                                                                          Consejo de Predica 
 
 
 

I 



 4 

 
 

LOS SAGRADOS TEXTOS 
 
1. 
 
La autoridad decisiva para la comprensión espiritual del Oriente, se denomina Veda, el conocimiento 
perfecto, percibido por los antiguos Rishis (sabios videntes) y que ellos expresaron en forma de 
palabras para beneficiar a toda la humanidad. 
Respecto a lo que actualmente conocemos como Vedas, en el principio de los tiempos, eran de una 
extensión que nosotros en la actualidad no podemos imaginar. Esto se debe a que los sabios y 
videntes (Rishis), con sus capacidades (Siddhis) yóguicas vieron la actual era y diagnosticaron que 
serían incomprensibles al comùn de las personas. 
En el Devi Bhagavata leemos: 
"Entonces, en la Edad del Kali Yuga (tiempos de conflictos y de divisiones) el Señor Vishnu, 
en la forma de Vyasa, divide al Veda en muchos, deseando beneficiar a los hombres y 
sabiendo que los Brahmanas (sacerdotes) tendrían corta vida y poca inteligencia y por lo 
tanto no podrían dominar el conjunto del conocimiento de un modo perfecto." 
Actualmente existen 4 Vedas:  
 
Rig Veda, 
Yajur Veda,  
Sama Veda y, 
Atharva Veda. 
 
Cada Veda tiene tres divisiones que generalmente son admitidas por las diferentes escuelas 
filosóficas: 
1) Samhita: colección de himnos que se deben emplear en los sacrificios y oblaciones; los mantras 
de los cuales depende la eficacia de los ritos. 
2)Brahmanas: los preceptos para los sacrificios, indicaciones sobre los rituales, observaciones 
filosóficas y narraciones que aclaran los preceptos. 
3) Upanishads: tratados filosóficos de gran profundidad; en estos tratados se basan los 6 sistemas 
filosóficos de la religión Hindú. Los Upanishads son numerosos; 108 son considerados los más 
importantes, de éstos, 10 o 12 se llaman Mayores y fueron comentadas por los fundadores de las 
principales escuelas vedanta. 
 
 
 
2. EL RIG VEDA 
 
Contiene oraciones e invocaciones a los Devas (Dioses.) diferentes Nombres y Formas que son 
alusiones y vestimentas del Uno Absoluto. Precisamente en este antiguo texto conocido como Rig 
Veda, se declara la existencia del Uno y Unico sin segundo. 
El Rig Veda es el conocimiento del Brahmin (sacerdote); es el conocimiento de los mantras que se 
debe recitar en el fuego del sacrificio.  
 
 
EL RIG VEDA SAMHITA 
 
El Rig Veda es esencialmente “el libro de los mantras para los sacrificios”, es importante considerar 
que para realizar los sacrificios védicos y las oblaciones al fuego sagrado se requiere de cuatro 
clases de sacerdotes. 
La primera clase consiste en los sacerdotes oficiantes o acólitos (Hotri.) 
Ellos a traves de los mantras invocan a los dioses; preparan el área de sacrificio y el altar, y vierten 
las libaciones. 
Los himnos del Rig Veda son para esta clase de sacerdotes. 



 5 

La segunda clase de sacerdotes consiste en los directores de coro (Udgatri.) 
Estos sacerdotes son los que cantan los himnos sagrados; tambièn los los himnos del Sama Veda 
son para esta clase de sacerdotes. 
La tercera  clase de sacerdotes consiste en los recitadores (Adhavaryu.)  
Ellos realizan los ritos de sacrificio mientras cantan los textos sagrados; tambièn los himnos del Yajur 
Veda son para esta clase de sacerdotes. 
La cuarta clase de sacerdotes consiste en los Brahmanas supervisores. 
Ellos supervisan el sacrificio, y los himnos del Atharva Veda son para esta clase de sacerdotes. 
 
El Rig Veda deriva su nombre de la palabra Rik, que significa un mantra. 
De acuerdo a la escuela que se seleccione para compilar los conocimientos atesorados por miles de 
años, variaran la cantidad de versos, divisiones, subdivisiones y libros del Rig Veda. Esto no es 
contradictorio, sino que se debe principalmente al modo  y estilo de lectura de las palabras en 
sánscrito, de modo que podemos decir por ejemplo que hay 10.589 versos en el Rig Veda Samhita. 
Estos están divididos en 10 Mandalas o libros. 
Cada uno de los Mandalas está subdividido en Anuvakas (lecciones) y Shuktas (himnos.) Los 10 
Mandalas tienen 85 Anuvakas, 1080 Shuktas y 10.589 versos.  
Hay también una sección o suplemento Valakhilya. Parece que fue agregado  tardiamente. 
 
 
 
 
LOS TEXTOS SAGRADOS. 
 
 
Los 12 Upanishads son: Aitareya, Kaushitaki, Taittirya, Katha, Svatasvatara, Brihadaranyaka, 
Isha, Kena, Chandogya, Mandukia, Mundaka y Prashna. Sobre los Upanishad se funda la religión 
de los Vedas, por ser ellos la expresión del conocimiento más accesible a la capacidad humana. 
 
El Smiriti: en orden de autoridad le siguen el Código de Manu y el de Yajñavalkia; son aceptados 
universalmente, pues ellos contienen los principios regulativos del Dharma (acción correcta).  
El Código de Manu consta de 12 libros y tienen 2685 Shlokas; explica los deberes del estudiante 
(cap. II),  
del padre de familia (cap. III),  
del alimento, la impureza y la purificación, y,  
de la mujer (cap. V).  
Se describe lo que es una vida regulada y de los últimos estados que debe tener el hombre - sanyasis 
- (cap. VI);  
las leyes del matrimonio, leyes de herencia (cap. IX).  
El cap. XII trata del conocimiento del Atma, "en el que todo el universo descansa". 
El Yajñavalkia consta de tres capítulos y tiene 1.010 Shlokas; finaliza (luego de exponer leyes civiles 
y penales sobre asuntos domésticos, donativos, ofrendas y ritos, etc.) con una exposición sobre el 
Atma Universal individual, los senderos de la liberación y de la esclavitud, del yoga, los Siddhis y las 
reencarnaciones. 
El Itihasa: está compuesto por, El Ramayana y el Mahabharatha. 
Los Puranas y el Itihasa conforman lo que ha sido llamado el 5º Veda (Panchamo Veda.) 
Toda esta literatura sagrada y revelada por los Rishis para el bienestar de la humanidad, contienen 
un sistema que conocido con profundidad otorga el dominio de todas las fuerzas de la naturaleza, 
pues ellas fueron creadas, se sostienen y vitalizan por el conocimiento que expresan. 
 
 
 
 
 
Los Puranas 
 



 6 

Purana ha sido definido como Pura-nava (pura = antiguo, Nava = nuevo) significando verdades que 
son tanto buenas como nuevas a pesar de existir desde hace mucho tiempo. Extensas secciones de 
los Puranas son metáforas que tratan sobre historias de los humanos y los Dioses.  
Mucho de la percepción del cosmos se puede obtener de los Puranas. 
De la poesía a la filosofía, los Purana son textos que progresivamente son llevan a reflexionar sobre 
el Ser y el Existir del individuo y como obtener las regulaciones eternas,  las obligaciones y deberes 
de la vida social, de la vida humana desde que se nace hasta que se abandona el cuerpo; estas 
preocupaciones se llaman Dharma. Dharma es un conjunto de leyes capaces de hacer comprender 
al individuo el sentido del mundo, del cosmos, etc.  
El énfasis en los Puranas esta en el Dharma, aunque también tratan y dicen acerca de las 
dinastías gobernantes, tanto a hombres santos como también a la gente común. 
Los Puranas describen la creación del mundo, la recreación del mundo luego de cada ciclo de 
disolución, de Brahma, y las historias de las dinastías lunares y solares y sus descendencias. 
Los Puranas tienen complejidad moral, ideas filosóficas y metafísicos, y verdades, tales como 
las contenidas en los Vedas y Upanishads, y las comunican en formas de historias simples y 
fáciles.  
El autor de los Puranas es Veda Vyasa, quien también es el compilador del Mahabharata. 
Vyasa compuso los Puranas en 400.000 Shlokas.  
Un Shloka es una estrofa de dos o 4 versos.  
Solo el Skanda Purana cuenta con 100.000 estrofas y es tal vez uno de los textos sagrados más 
largos del mundo. 
Purana en sánscrito, "ciencia antigua’ 
 
El Amarkhosa describe los Puranas como sigue: 
 

“sargas ca pratisarga ca 
vamsavantaranca vamsanucaritamcapi  

puranam panca laksanam” 
Significado: 
 
Un Purana trata sobre 5 temas: 
 
 

• Sarga - Primera creación del universo, 

• Pratisarga- Segunda creación (recreación) luego del ciclo de aniquilación, 

• Vamsa - Genealogía de Dioses y santos, 

• Manvantara - Las grandes eras, 

• Vamsanucharita - Historia de las dinastías reales. 
 
 
Los Puranas, en acontecimientos, están ligados con el Mahabharata (La Gran Epopeya de la 
Dinastía Bharata) y tienen cierta relación con los libros de las leyes (Dharma Shastras.) 
Aproximadamente en este periodo se revelaron muchos otros materiales religiosos que se refieren 
al periodo 400 D.C. a 1000 D.C., que describen costumbres, ceremonias, sacrificios, festivales, 
deberes de las castas, donaciones, construcción de templos e imágenes, y lugares de peregrinaje. 
Los Puranas están escritos casi completamente en narraciones en pares (duetos), en su mayoría en 
un estilo fácil, fluido parecido el de los poemas épicos 
Los 18 Puranas principales que han perdurado, están comúnmente agrupados según a quien alaban, 
Vishnu, Shiva o Brahma, aunque cada sección hace un intento de incluir su propia enseñanza sin 
dejar de respetar las diversas concepciones espirituales. 
  
Los Puranas principales se presentan de la siguiente manera: 
 
(1)  Vishnu, Narayana, Bhagavata, Garuda, Padma, y Varaha;  
(2)  Matsya, Kurma, Linga, Shiva, Skanda, y Agni; y  
(3) Brahmanda, Brahmavaivarta, Markandeya, Bhavishya, Vamana, y Brahma. 



 7 

 
El mas popular es el Bhagavata Purana, que trata sobre la temprana vida de Krishna y tiene una 
profunda influencia en las creencias religiosas de la India. 
Sri Krishna es el amado de todas las gentes, no hay otro Nombre de Dios que sea tan invocada y 
reverenciada en cada rincón de la tierra India. 
También hay 18 "menores", o Upa Puranas, conteniendo un material similar, y un largo número de 
sthala Puranas, o mahatmyas, glorificando templos o lugares sagrados, que son recitados en los 
servicios de los templos. 
 
¿Que es un Purana? 
 
El Veda es llamado Sruti (porque se aprende mientras se escucha.) Tiene cuatro partes 
entrecruzadas. 
RIG - Himnos o plegarias  
YAJUR - Plegarias en Sacrificio  
SAMA - Plegarias en Forma Musical              
ATHARVA - Mantenimiento del Mundo 
Para hacer estas cuatro secciones comprensibles, Vyasa Deva compiló estas cuatro partes en cuatro 
libros separados.  
Siendo compasivo hacia las almas caídas del Kali Yuga, que son holgazanas, descarriadas y no 
tienen inclinacion por la vida espiritual, Vyasa Deva compiló el Purana: hechos históricos 
relacionados, que explican las enseñanzas de los cuatro Vedas.  
En otras palabras, el Purana enseña los Vedas en forma de historia, haciendo más simple la 
vida espiritual y por lo tanto en esta era, son muy importantes. (Ref.: Srimad bhagavatam, 
Canto 1 Cap.4 texto 19-23) 
Algunos sabios y santos explican a los Purana divididos de la siguiente manera:  
 
Guna  Naturaleza  Acción de la Deidad         Deidad 
Satva  Bondad         Preservación de la Divinidad         Vishnu 
Rajas  Pasión   Doblegar la Pasión          Brahma 
Tamas           Ignorancia  Destrucción de la Ignorancia                     Shiva  
 
Están divididos de esta forma para elevar gradualmente el alma condicionada desde la ignorancia 
hasta la pura bondad. 
Las tres divisiones de los Puranas están compiladas de esta manera para apelar a aquellas personas 
en sus respectivos modos y así elevarlos a la perfección de la vida. 
 
 
¿Quién enseñó los Puranas? 
 
En los mismos Puranas se menciona que fueron narrados por Shiva a Parvati o a Vishnu. También 
dice que Vishnu se los enseño a Narada o algún otro sabio.  
Así las historias contadas por los Dioses fueron mas tarde pasadas de un sabio a otro sabio o a un 
rey.  
En el final de los Puranas fueron narrados por Vyasa a Suta y por Suta a los sabios en Naimisaranya 
(en los bancos del río Gomati estaba la ermita de Saunaka y otros sabios.) 
Fue desde un alto sitio ofrecido por los sabios de Naimisaranya que Suta enseñó los Puranas.  
De esto podemos deducir en la estima que se consideran los Puranas. También debe afirmarse que 
el conocimiento que exponen en los textos los hombres y mujeres resulta más respetable que la 
casta o el nacimiento. Esto nos hace pensar en el espíritu de santidad y benevolencia de los actores 
de estos sagrados dramas divinos descriptos en los Puranas. El conocimiento es superior solo 
cuando se refiere a la divinidad y los sujetos son calificados como ‘nobles’ cuando transmiten ese 
conocimiento trascendental. 
“El sabio, cualquiera fuera su casta, debe ser escuchado con respeto.” 
 
1. BRAHMA PURANA 



 8 

Contiene dos partes. 
Purva Bhaag y Uttar Bhaag.  
Purva Bhaag contiene sagradas historias de la creación, descripciones del Señor Rama y del Señor 
Krishna.  
Uttar Bhaag contiene una descripción detallada del Purshottam Tirtha, prominente entre todos los 
lugares sagrados. Contiene 10.000 versos. También al Señor Shiva (Deidad predominante.) 
 
2. PADMA PURANA 
Contiene cinco partes. 
En la primer parte, el sabio Pulastya explica la esencia de la religión a Bhishma.  
La segunda parte contiene una descripción de la tierra.  
La tercer parte contiene cuentos de la creación como tambien una descripción geográfica de la India.  
La cuarta parte describe la vida del Señor Rama. 
La quinta parte, el conocimiento esencial de la religión es discutido en forma de diálogo entre el 
Señor Shiva y Parvati.  
Contiene 55.000 versos. Tambien contien la gloria del Srimad Bhagavatam, las historias de Rama, 
Jagannatha, Matsya, Ekadasi, Brighu, etc. 
 
3. VISHNU PURANA 
Contiene cinco partes.  
La primera parte narra acerca de la creación del universo, Pralaya y agitación del mar.  
La segunda parte contiene la descripción geográfica de la tierra dividida en siete islas.  
La tercer parte describe el origen del Budismo.  
La cuarta parte contiene una descripción de la población de la tierra desde el comienzo.  
La quinta parte está completamente consagrada a la vida y juegos del Señor Krishna. Contiene 
23.000 versos.  
También historias de   varios devotos, una descripción de varnasrama; una descripción de la Era de 
Kali, una descripción del  Sveta Varaha Kalpa, una descripción del Vishnu dharmotara. 
 
4. SKANDA PURANA 
Es el Purana mas largo. En su mayoría esta consagrada a Kartikeya (Skanda), el hijo del Señor 
Shiva y Parvati. Ademas contienen un monton de historias relacionados con el Señor Shiva y muchos 
lugares sagrados de peregrinaje dedicados prominentemente a Shiva. Contiene 81.000 versos. En 
este texto se encuentra la Guru Guita o el canto al Guru.  
 
5. SHIVA PURANA 
Tambien es una compilación enorme de historias consagrados ante todo a la vida y juegos del Señor 
Shiva. Está dividido en siete Samhitas, que juntos contienen mas de 24.000 versos. 
 
6. VAMANA PURANA 
Este Purana esta dedicado completamente al Avatar Vaman (encarnación) del Señor Vishnu 
narradas en forma de diálogo entre el sabio Pulastya y Narada.  
Contiene 10.000 versos.  
Tambien contiene la historia del Señor Trivikrama. 
 
7. MARKANDEYA PURANA 
Comienza con una pregunta propuesta por el sabio Jaimini. En respuesta a esta pregunta el sabio 
Markandeya narra lo que constituye el tema de este Purana.  
Contiene 9.000 versos. Tambien historias de Rama y Krishna. 
 
8. VARAHA PURANA 
Contiene el cuento del rescate de la tierra por el Avatar "Varaha" (encarnación de Jabalí) del Señor 
Vishnu. Contiene 24.000 versos. 
 Describe las diferentes Vratas y las glorias del Señor Vishnu. 
 
9. BRAHMA VAIVATA PURANA 



 9 

Este Purana contiene cuatro partes.  
La primera contiene el cuento de la creación.  
La segunda contiene cuentos relacionados con las Diosas. 
La tercera parte contiene cuentos relacionados con el Señor Ganesha.  
La cuarta parte, se dan cuentos relacionados a la vida y juegos del Señor Krishna .  
Contiene 18.000 versos.  
También contiene las glorias y pasatiempos de Radha y Krishna. 
 
10. AGNI PURANA 
Este Purana esta consagrado a Agni. 
Esta presentado en estilo de plegaria por Agni al sabio Vashishta. 
Contiene la descripción de varias encarnaciones de Dios, el Señor Rama y Krishna como tambien 
de la tierra y de las estrellas.  
Contiene 15.400 versos.  
Tambien contiene la descripción de Salagrama, describe el Isana Kalpa. 
 
11. BHAVISHYA PURANA 
Este Purana contiene cinco Parvas (partes).  
La primer parte contiene una descripción de la creación. La segunda, tercera y cuarta parte contiene 
una descripción de tallada del Señor Shiva, el Señor Vishnu y Surya respectivamente.  
En la quinta parte, se da una descripción del cielo. Contiene 14.500 versos.  
También contiene las glorias del servicio devocional, (los devotos del Señor Chaitanya Mahaprabhu 
encuentran en este Purana las señales de Su aparición y el canto del Maha Mantra Hare Krishna) 
 
12. KURMA PURANA 
El Señor mismo ha narrado este Purana en la encarnación de Kurma (tortuga) a Narad. Narad lo 
narró a Sujati quien en sus términos lo narró a una congregación de sabios. Contiene 17.000 versos. 
Tambien contiene la conversación entre Krishna y el Dios del Sol (mencionado en el Bhagavad Gita), 
Danvantari y describe a Lakshmi Kalpa. 
 
13. MATSYA PURANA 
Historias de la encarnación del Señor en forma de pez y la preservación de Manu y las semillas de 
toda vida durante Pralaya por el Avatar Matsya son los principales temas de este Purana.  
Contiene 14.000 versos.  
También sobre la construcción de templos, describe las Kalpas Vamana y Varaha. 
 
14. GARUDA PURANA 
El Señor Vishnu predica su vehículo, Garuda, acerca de las sutilezas de la religión y la vida. 
Ademas, elevadoras historias relacionadas a la religión y a la moral, este Purana tambien contiene 
la descripción del diamante como joya y la forma de identificar las mejores calidades de joyas.  
Contiene 19.000 versos. La reencarnación, Vishnu Sahaasra nama, la descripción del Tarsya Kalpa. 
 
15. BRAHMANDA PURANA 
Este Puranas, actualmente está disponible en diferentes piezas y parece ser que no hay conexión 
entre ellas. Algunos sabios sostienen que en un principio, había contenido el Adhyatma Ramayana.  
Contiene 12.000 versos. Describe los vedangas, describe el Adi Kalpa. 
 
16. SRIMAD BHAGAVATA  PURANA 
Debido a su hermoso estilo de presentación, el Shrimad Bhagavata Purana tiene una gran jerarquía 
en la sagrada literatura sanscrita.  
Contiene historias relacionadas a varias encarnaciones del Señor Vishnu y mayormente trata sobre 
la vida y juegos del Señor Krishna.  
Contiene 18.000 versos.  
 
17. LINGA PURANA 



 10 

Predica sobre la gloria del Señor Shiva y el Linga Puja es el tema principal de este Purana. En dos 
partes, este Purana contiene cuentos relacionados a la creación del universo, origen del Linga y de 
todos los Vedas, Brahma, Vishnu etc. de este Linga.  
Contiene 10.000 versos.  
También contiene la gloria del Señor Narasimhadeva, Janardhana, la historia de Ambarisa y las 
glorias de Gayatri. 
 
18. NARADA  PURANA 
Este es un Purana Vaishnava presentado en estilo de diálogo entre Narada y Sanata kumar. Este 
Purana contiene una descripción detallada de los mayores lugares de peregrinación. Contiene 
25.000 versos.  
También contiene una sinopsis de todo; describe el Jagannatha Puri, Duaraka, Badrinatha, etc. 
 
 
1. Breve presentacion del Bhagavata Purana 
 
Presentar la totalidad de la Literatura  sagrada contenida en los Puranas requiere de una extensión 
que en este trabajo, no es posible desarrollar, solo si tenemos en cuenta los miles de versos o 
Shlokas que conforman cada uno de los 18 textos sagrados, es un esfuerzo inimaginable para 
nosotros en estos momentos. 
Actualmente el Purana que mayor aceptación tiene entre los devotos Vaishnavas o seguidores del 
Señor Vishnu es el Bhagavata Purana, la traducción mas conocida es la realizada por Srila 
Prabhupada, fundador Acharya del  Movimiento Internacional para la Conciencia de Krishna, se debe 
señalar, que existen otras traducciones que responden a la escuela del pensamiento filosófico 
Advaita o Monista. 
Los seguidores y devotos del Señor Shiva, consideran importantes el Skanda Purana y el Shiva 
Purana así como el Linga Purana y son varias las traducciones a diversas lenguas en forma total o 
parcial. 
Por nuestra parte, nos proponemos en un próximo trabajo, dedicarnos exclusivamente a recopilar la 
información que a lo largo de los años hemos obtenido respecto a los Texto Sagrados Puránicos y a 
los Upanishad. 
 
LAS ESCUELAS FILOSÓFICAS 
 
A lo largo de los milenios, de Era en Era, cada generación a su turno, elaboraron una y otra vez este 
Sanathana Dharma, o Eterno Conocimiento Trascendental.  
Por ello es necesario detallar los seis sistemas filosóficos en los que se expresa el conocimiento 
védico. 
Estas seis escuelas filosóficas se llaman Darshanas. La parte de los Vedas más accesible al 
conocimiento humano actual son los Upanishad. Los seis Darshanas desarrollan las categorías de 
pensamiento de los Upanishad. 
1. PURVA MIMANSA: fundada por Yaimini, prescribe ritos para invocar y aplacar a los Dioses y 
alcanzar los planos celestiales; el Dharma y el Adharma, la rectitud y la maldad crean el mundo y 
éste está basado en la recompensa y el castigo. 
2. UTTARA MIMANSA: fundada por Maha Rishi Vyasa, es pura filosofía Advaita Vedanta, o no dual; 
establece que todo es Dios Inmanifestado y todo cuanto aparenta existir no es otra cosa que una 
porción de Brahman Absoluto. 
3. SHANKIA: fundada por Kapila Rishi; difiere con la escuela Vedanta que es dualista, esto es, ve 
una separación entre la materia (prakriti) y el espíritu (purusha.) El mundo material se conforma por 
la interacción de las tres gunas o cualidades: pureza, actividad e inercia (satva, rajas, tamas). 
4. NYAYA: su Rishi es Gautama, sus sutras están en 5 libros, el comentario autorizado es el de 
Vatsyayana. 
5. VAISHESHIKA: su Rishi es Kanada y Prashastapada, su sistema es el de las particularidades. 16 
padartas o temas en los que se define el conocimiento, se procede a definirlos y luego se los discute; 
así se sostiene que con el uso de la recta razón se llega al conocimiento y se alcanza la liberación. 



 11 

6. YOGA: El sabio vidente y filosofo es es Patañjali, está contenido en 198 sutras divididos en 4 
padas. El objeto es estudiar los medios para detener el flujo constante del chittah y así alcanzar el 
Samadhi. 
 
En cada Darshana hay un Rishi como instructor que expone los principios en forma de aforismos y 
un bashiam, un comentario que se considera autorizado. 
Estos 6 Darshanas explican 6 añgas o temas-principios que permiten la comprensión de los Vedas: 
1- Shiksha: método de estudio, el conocimiento de la fonética y el acento; por medio del Shiksha se 
logra que los Vedas sean inalterables. 
2- Kalpah: método de los rituales. 
3- Viakaranam: gramática. 
4- Niruktam: filología y etimología. 
5- Chhandas: la métrica, asunto de importancia capital en relación con los Vedas, pues se 
componen de Mantras. 
6- Jyotisham: astronomía, no sólo el estudio de los cuerpos celestes en el universo sino de la 
influencia en los actos humanos. 
 
Es una gran equivocación ver a estos 6 sistemas de filosofía como separados u opuestos. Los Vedas 
son las raíces y estos darshanas son las ramas; juntos conforman el árbol de la sabiduría. 
En la escuela Nyaya y Vaisheshika se aprende a usar los poderes del intelecto y se comprende la 
constitución material del universo. 
En la escuela Shankia se aprende sobre la evolución del universo, y en el Yoga la manera de 
apresurar esa evolución. 
En el Mimansa se aprende a emplear las fuerzas del mundo invisible y ayudar así al mundo visible. 
Por último, en el Vedanta con sus tres exposiciones aprendemos que todo es Brahman y que 
nosotros siempre fuimos y seremos el Uno Absoluto. 
 
De este modo hemos expuesto una introduccion del conjunto de la literatura sagrada que fundamenta 
el conocimiento espiritual. 
Todo el conocimiento Védico está resumido en el Gayatri, el Gayatri en el Pranava OM, y el 
Pranava OM es la expresión del Absoluto. Esto está sancionado por toda la literatura a lo largo 
de los milenios. 
Esta conciencia misteriosa y trascendental que viene a nosotros en forma de Vedas sólo adquiere 
significado por medio de la disciplina del Yoga, esto es Gayatri Vedanta Yoga. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 12 

II 
 
 
1. El concepto de Dios.  
 
 
¿Puede alguien atribuirle una forma a quien está más allá de todos los límites y de todas las 
imágenes? 
Debemos permanecer en silencio cuando alguien afirma que Dios es “esto” o “aquello”.  
Las Escrituras Sagradas dicen que Él no tiene manos ni pies, ni miembros ni partes, entonces, ¿cómo 
podemos con nuestras evidentes limitaciones describirlo? 
Su brillo es el de un billón de soles y más, canta el Bhagavad Guita; ¿cómo puede la mente tratar de 
atraparlo en conceptos, palabras y juegos intelectuales? 
Es un Espíritu Supremo, un Alma Universal sin forma, ¿podría alguien decir que lo conoce, que es 
“su estudiante”? 
¿Quién puede garantizar el éxito de tantas empresas intelectuales, de tantos libros, poesías, 
conferencias? 
Es un atma, sin forma fija, todo lo permea, todo lo trasciende, no existe un solo rincón del cosmos 
donde no se lo encuentre; desde que el tiempo comenzó ilumina el espacio y el vasto infinito. 
Él, el siempre existente, sin nacimiento ni muerte, sin comienzo, medio o fin, no nacido, indestructible, 
inmortal. Es el Supremo Espíritu, la Verdad Primordial. 
Él es el atma, el infinito, el Eterno Supremo. 
 
En la tradición hindú, Dios es conocido como Brahman, deriva de la palabra sánscrita 
“Brahat”, significa la cosa más grande concebible por el hombre. 
Con nuestras mentes finitas y nuestros finitos medios de expresión es difícil incluso comprender, 
menos aún describir lo infinito, lo que Dios o Brahman es. 
El Kena Upanishad da la siguiente definición de Brahman: 
 

Lo que no puede ser visto por el ojo, pero le permite al ojo ver… 
Lo que no puede ser escuchado por el oído, pero le permite al oído escuchar… 

Lo que no puede ser expresado con palabras, pero por la palabra misma es 
pronunciado… 

Lo que no puede ser comprendido por la mente, pero por el cual la mente funciona… 
“Conoce a Tat para ser Brahman”. 

 
Antes de la creación, Tat era conocido como Parabrahman (el Absoluto Universal), sin atributos y 
sin forma (Nirakara Nirguna Brahman), y era: 
 

◼ Sathyam: Verdad (la verdad mencionada aquí no es acerca del mundo de los hechos. 
Se refiere a la verdad trascendental, que se mantiene igual en todo momento y en todo 
lugar.) 

◼ Jnanam: Conciencia Universal. 

◼ Anantam: Eterno, más allá del tiempo y del espacio. 
 

(“Sathyam Jnanam Anantam Brahma”, Brahman es Verdad, Sabiduría y Eternidad, proclaman los 
Upanishad). 
Cuando el deseo por la creación surgió (Ekoham Bahusyam, soy Uno, me volveré muchos), lo 
inactivo -Nirguna Brahman- sin forma, pero con atributos, “Sat”, “Chit” y “Ananda” (Ser, 
Conciencia y Bienaventuranza). “Sat” indica que existe por sí mismo sin otra base más que sí 
mismo; “Chit” indica la conciencia de sí mismo como conciencia de auto - iluminación; y “Ananda” 
es la expresión de esa conciencia. 
 
 
 



 13 

2.  BRAHMAN, EL UNO SIN SEGUNDO 
 
"Uno solo sin segundo", así lo proclaman todas las escrituras. 
(Chandogya - Upanishad, VI, 2, 1). 
"Entonces no había no - existencia ni existencia... ESO solamente alentaba por su propia naturaleza: 
aparte de ESO, no había nada."  
(Rig Veda X, CXXIC, 1, 2). 
"En el Imperecedero Infinito Supremo Brahman, el conocimiento y la ignorancia están latentes." 
(Katha - Upanishad VI, 18). 
Sólo un sonido señala en los infinitos universos ESO que está más allá de toda suma y de toda resta, 
de lo que puede nombrarse y de lo que no puede señalarse: el Pranava Om. 
"Eso que todos los Vedas afirman, Eso que todas las autoridades prefieren, Eso por cuyo deseo 
llevan vida célibe, esa palabra te la diré brevemente: Om. Esa palabra también es Brahman, esa 
palabra también es el Supremo" 
(Katha - Upanishad I, 2, 14). 
Las palabras parecen alejar, velar en el misterio ESO que es lo más próximo y lo más lejano y que 
es,  el yo mismo, el Atma, Alma. 
ESO, esta es la palabra para designar al universo y el universo es Brahman porque en Él, nace todo, 
dentro de El se sumerge y en El se conserva.  
Todo lo existente, todos los seres y todas las cosas surgen de esa plenitud y es como la sombra de 
esa sustancia. Y como lo afirma el Upanishad, no hay que buscarlo lejos: "Este, mi yo dentro de mi 
corazón, este es Brahman"  
(Chandogya - Upanishad III, 14, 4). 
Este conocimiento es Para-Vidya, el conocimiento supremo, y se obtiene mediante la pureza, la 
devoción, el sacrificio y el conocimiento. 
"Quien no haya renunciado a los malos caminos, ni esté concentrado, ni vea su mente dominada, ni 
aún por el conocimiento podrá obtenerlo." 
(Katha - Upanishad I, 2, 24). 
Cuando se lo obtiene, dice Sri Krishna: "Él va a la paz". 
(Bhagavad Guita V 25). 
"Cuando El se manifiesta, todo se manifiesta después en Él, por su manifestación todo se 
manifiesta". 
(Katha - Upanishad II 5, 15). 
"No se le ve pero El ve, no se le oye y El oye, no se piensa en El y El piensa, no se le conoce y El 
conoce. Sólo Él es el que ve, el que oye, el que piensa y el que conoce."  
(Brihadaranyaka - Upanishad III 7, 8). 
Él es "el que mora en el corazón de todos los seres". 
(Bhagavad Guita 10, 20.) 
Este es un concepto que debe preservarse claramente. 
Desde el punto de vista de los símbolos, Él es Sat, Chit y Ananda. 
      
 
 

ANANDA 
 
 
 
 
 
 
          

 
SAT                 CHIT 

 
Ser puro, Inteligencia pura, Bienaventuranza pura. 

 



 14 

Cuando ESO se viste de universo impregnando la vastedad, surge Prakriti, la naturaleza, con sus 
cualidades: Rajas, Tamas y Satva. 
 
 
              RAJAS                 SATVA 
 
 
  
 
 

 
 
 
 

 

 
       TAMAS 

 
 
 
 
 
Desde la piedra inmóvil hasta el más evolucionado de los seres, existe una vibración de estas tres 
cualidades. 
Así vemos que ESO y esto son una misma cosa, somos la sombra de su sustancia, somos la misma 
sustancia proyectada en sombra. 
Él produce los muchos. 
ESO dijo: "Que yo sea muchos, que yo nazca". Entonces se le dan muchos nombres. 
(Chandogya Upanishad VI, 2, 3). 
"A lo que es UNO, el sabio lo llama por muchos nombres". 
(Rig Veda I, 114, 46.) 
Cualesquiera sean los nombres que se le den, Él, Eso, el Eterno, es Uno. El Vishnu Purana es el 
comentario más preciso para comprender esta verdad. 
Así pues, el Solo y Único Dios Narayana se designa como Brahma, Vishnu y Shiva, pues crea, 
conserva y restaura, es la causa de la creación, la conservación y la restauración. 
(Rig Veda I, 114, 16.) 
 
 

 3. El Uno proyectándose en los muchos 
 
De lo in-manifestado surge todo lo manifestado, cuando viene el día y cuando viene la noche todo 
se disuelve en Eso, que se llama in manifestado. 
El sabio "ve las distintas manifestaciones de los seres como arraigados en Eso y procediendo de 
Él." 
(Bhagavad Guita VIII 18 – 21.) 
Así, en estos  versos (shlokas) se expone cómo surgen los muchos. 
Veamos ahora la naturaleza de esta procedencia o producción: la evolución. 
 Los Principios Espirituales (Sanathana Drama),  no reconoce una creación que sea contraria 
a la ciencia, ni que nada nace de la nada. 
El Supremo Señor (Ishvara) evoluciona todos los seres y todas las cosas sacándolas de Sí mismo. 
"Como la araña emite y retira su tela, como las hierbas crecen en la tierra y el pelo en la cabeza y 
cuerpo del hombre vivo, así del Señor Infinito nace el universo." 
(Mundaka Upanishad I, 1 – 7.) 
Como del fuego ardiente saltan de mil modos chispas análogas, así del Señor Infinito, Oh amado, 
nacen los distintos tipos de seres y allí retornan. 



 15 

De ESO nacen el aliento, la mente y todos los sentidos, el éter, el aire, el fuego, el agua y la tierra. 
ESO es el sostén de todo. De estos distintos modos nacen los Dioses, los hombres, las bestias, 
pájaros y piedras. 
(Mundaka Upanishad I, 1 - 7). 
Los granos de arena pueden quizás contarse, pero de los universos no es posible hacer ninguna 
enumeración. 
(Atharvana VI.) 
Así pues, no se conoce el número de Brahmas, Vishnus, Shivas y de todas las demás Energías 
Divinas. En cada uno de estos mundos hay Brahmas, Vishnus y Shivas. 
(Devi Bhagavata IX 3. 7 – 8.) 
Es decir, ESO, Brahman sin forma, sin nombre, que es lo más próximo y lo más lejano es en la 
reflexión sobre el principio, un Trimurti (tres formas) en el espacio y el tiempo. 
Así cuando Brahman Uno y Único reflexionó para ser muchos, aparece como  tres diferentes 
cualidades o formas (Trimurti) con sus tres cualidades en un plano trascendental. 
La tri-murti es la manifestación primaria del Señor, es la Suprema Voluntad y la Máxima Actividad en 
una forma concreta.  
Brahma es el Creador y su Shakti es Sarasvasti, la Diosa de la Sabiduría. A Brahma se le da la forma 
de cuatro cabezas como mirando los cuatro puntos cardinales, como el Hacedor de los mismos y de 
su contenido, cabalga en un Hamsa, cisne.  
El nombre Hamsa es un arreglo gramatical de otros dos nombres que alude a su relación con 
Ahamkara, el que divide, el que hace los átomos.  
También remite a soh-ham, Ham-Soh. 
Vishnu es el que mantiene y conserva el orden del universo y el que sostiene las formas de todos 
los seres y todas las cosas. Su Shakti es Lakshmi. La energía de la felicidad y de la prosperidad, en 
todos los objetos deseables.  
Cabalga en Garuda, símbolo de la velocidad y de la inteligencia. Vishnu es el origen de los Avataras 
y en ellos o en su propia persona, es la manifestación que más se le rinde culto. 
Shiva,  tambièn conocido como Mahadeva, Maheshvara, es el Restaurador, el que libera el Atma de 
la aflicción de las formas, quien destruye la ignorancia y otorga la liberación. 
La obra de la creación procede llamándose a la existencia a los Suras o Devas que el código de 
Manu describe: "cuya naturaleza es acción", esa multitud de seres inteligentes, de muy distinto poder 
y autoridad, guían el curso de la naturaleza. 
Ahora bien, es un error que se debe evitar, el pensar que Brahma, al proyectarse en tres (Brahma, 
Visnu y Shiva) y luego nuevamente en nuevas formas (los seres) disminuye u oscurece la unicidad. 
"Indra, Mitra, Varuna, Agni, se le llama y El es Brahma, el de las plumas de oro. De lo que es Uno, 
los sabios hablan como si fuera múltiple." 
(Rig Veda 164. 40) 
"Todos los Dioses son iguales a Brahman: todo descansa en el Brahman." 
(Manu XII 119.) 
Los Devas tienen un lugar específico en el universo material, bajo la voluntad del Supremo 
Controlador (Ishvara), corrigen, protegen y arreglan las cuestiones con un poder mayor que los 
humanos. 
El nombre Deva significa radiante, brillante, pues sus cuerpos están formados por una sutil y 
misteriosa materia luminosa y por lo tanto irradian luz. 
De sus trabajos dependen los frutos de todas las actividades. 
Los Devas trabajan de acuerdo a la luz y no arbitrariamente.  
"Del alimento se hacen las criaturas, de la lluvia viene la producción de alimentos, del sacrificio 
procede la lluvia." 
(Bhagavad Gita III 11-12.) 
Todos los beneficios que se obtienen de los Devas son transitorios, por lo que se recomienda a los 
aspirantes espirituales que se sumerjan en Brahman. 
El mundo material es la culminación de éter, aire, fuego, agua y tierra, los Devas de estos elementos 
son: Indra, Vayu, Agni, Varuna, Kubera. Son los cinco reyes ( devasrajas= dioses reyes,) Indra es el 
superior, dicen los Vedas. 
A las órdenes de estos devarajas están las huestes de otras Energías Celestiales: los Sadias, Vasus, 
Adityas, Apsaras se relacionan con Indra. 



 16 

Los Maruts, con Vayú, los Yakshas, Gandharvas, Vidyadaras y Kinaras con Kubera. 
Los Magas y Sarpas están a cargo del reino animal, los Suparmas de los pájaros, etc. 
Cuatro grandes Dioses gobiernan los cuatro puntos cardinales: Indra, Yama, Varuna y Kubera. Yama 
también es el Señor de la muerte. 
Esta enseñanza se encuentra en los Vedas. 
 
Los que se oponen a los Devas son los Asuras, engloban la energía destructiva pero en el plano de 
la creación de los universos son complementarios. 
Estas creaciones permanecen en el mundo invisible, que se relaciona con el mundo visible; de ahí 
que se invoquen todas estas fuerzas en el canto del Gayatri Mantra; todas las energías divinas 
mencionadas se resumen en el Gayatri Mantra, así está sancionado en los libros sagrados. 
 
 
4. Otros aspectos 
 
En el Vishnu Purana se enseña: "Así es la creación: minerales, plantas, animales, hombres." Este 
es el orden de la evolución. 
La etapa de la evolución se expone con mayor claridad en el Aitreya Brahmana. 
El Shiva Purana también se extiende sobre este concepto. 
En el código de Manu sólo se insinúan estas cuestiones. 
En el Vishnu Bhagavata se hace referencia al origen de la humanidad, a lo ya señalado se agrega 
la creación de los 10 Sabios filósofos videntes (Maha Rishis): 
(Marichi, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Prachetas, Vashista, Bhrigu, Narada). Luego vienen 
los Kumaras (Sanandana, Sanaka, Sanatana, Sanatkumara). Y luego las primeras razas humanas: 
los Danavas y Daytias y los Rakshashas. 
Así tenemos el significado resumido y simplificado de los muchos en cuanto a la multiplicidad de la 
sombra de Brahman. 
 
 
5. Creación 
 
Con la vibración cósmica o el sonido Om que emanó de Brahman,  se crearon los cinco elementos:  
Primeramente Akasa (espacio o éter); 
Del Gata (movimiento) del éter,  nació el aire (Vayú); el  agua (Apa); y, 
la materia solida o elemento tierra (Pritivi). 
Con estos cinco elementos y las tres gunas (atributos); es decir, actividad (Rajas), inercia (Tamas) 
y serenidad (Satva), el mundo de materia inanimada, nacieron las plantas, animales y seres 
humanos. 
Brahman de un estado de puro ser o pura existencia, se transformó a sí mismo para ser el origen del 
cosmos, con innumerables objetos animados e inanimados, que emanan de Él mismo.  
El universo no fue creado de la nada, sino que derivó de Brahman que se transformó a sí mismo en 
universo. Brahman es quien lo sostiene y es causa para que no se disuelva.  
Brahman está en todas las cosas y es el alma de todos los seres vivientes. 
Como los Upanishads declaran, “Isavasyam Idam Sarvam” (todo está impregnado por lo divino.)  
 
 
6.  Neti Neti 
 
Por miles de años, rishis, yoguis y estudiosos han estado tratando de descubrir quién es o qué es 
Dios o Brahman, utilizando la fórmula vedándica “Neti Neti” (significa “ni esto, ni esto”), por un 
proceso de eliminación o descarte uno a uno, de los 24 principios cósmicos o elementos que 
constituyen el mundo de los fenómenos como irreal.  
Estos videntes y filósofos llegaron a la conclusión intelectual y a la vivencia espiritual que Dios es un 
Ser Supremo, sin forma ni atributos, (Nirakara Nirguna Brahman), y que El, libremente asume todos 
los Nombres y Todas las Formas.  



 17 

El correcto y apropiado significado de “Neti” es “no sólo esto”, que significa que Dios no es 
solamente esto que percibimos o imaginamos, sino que es todo lo inimaginable, y al mismo tiempo 
Su realidad está presente en toda la creación. La validez de esta afirmación está confirmada por 
declaraciones como “Sarvam Kalvidham Brahma” (todo esto es realmente Brahman).” 
“Isavasyam Idham Sarvam Yat kincha Jagatyam Jagat”, el universo entero que consiste de cosas 
móviles e inmóviles está lleno con el Omnipresente Señor. 
La espiritualidad de oriente, esta impregnada de un conocimiento trascendental no siempre visible a 
las conceptualizaciones occidentales. 
Veamos por ejemplo la cuestión del Karma, karma significa literalmente acción. 
Por definición, toda acción es triple por su naturaleza; parte en el pasado, parte en el presente y 
parte en el futuro. 
Es la sucesión que cada efecto sigue a su propia causa. 
Estos tres aspectos no están ni son de hecho, separados, sino que son partes integradas de la acción 
y no pueden dividirse ni separarse de ella. 
Por ejemplo, el sufrimiento no es la consecuencia de un acto malo o equivocado, sino la parte real 
del mismo aunque pueda experimentarse en el futuro. 
El sufrimiento no puede separarse de la herida. 

¿Cómo puede haber una acción que no genere causa? 
(Srimad Devi Bhagavatam I. 5-74) 
Cuando se desconoce la Ley y las Regulaciones, el hombre es sacudido de aquí para allá. Las leyes 
de la naturaleza no es un obrar de un modo determinado, sino solo una suposición de condiciones, 
dentro de las cuales pueden llevarse a cabo acciones de cualquier tipo de naturaleza. 
Las leyes expresan las condiciones bajo las cuales se obtienen determinados resultados. Así, 
la ley no hace obligatorio ningún acto especial, pero al mismo tiempo hace posible esos actos, y el 
conocimiento de la ley es poder. 
El Jivatma (alma individual) es de naturaleza triple, se compone de Ichcha, Jñana, Krya, en otras 
palabras: Voluntad, Sabiduría y Actividad. Pero, en el mundo de las formas se expresa como deseo, 
conocimiento y acción. Esta es la causa del Karma en el hombre. 
El hombre esta verdaderamente formado por el deseo, según es su deseo, así es su pensamiento, 
según su pensamiento, así se ejecuta la acción. Ese es el logro. (Briharadaranyaka Upanishad IV 
5.5). 
Deseo, Conocimiento y Acción son las tres leyes que en conjunto forman la ley del karma. 
 
Primero: 
Los deseos llegan al hombre al lugar donde existen los objetos de deseo y determinan los canales 
de actividades. 
En verdad, el que desea va, mediante su trabajo, al objeto en el cual esta determinada su mente. 
(Briharanyaka Upanishad IV 4.5.) 
Al deseo se lo llama fruto. 
Impelido por el deseo, al fruto esta ligado. (Brihanyaka Upanishad IV 4.5.) 
Que el fruto sea bueno, malo o desagradable, la luz es la misma. 
Esto es llamado en el conocimiento espiritual como “la primera luz” y el hombre debe aprender a 
controlar. 
 
Segundo: 
La mente es el poder creador y el hombre se convierte en aquello que piensa. 
Ahora el hombre esta verdaderamente formado por el pensamiento, según piense el hombre en este 
mundo, así habiéndose ido de aquí, en eso de convierte.  
(Chandogya Upanishad III 14.1) 
Tal como Dios (Brama) crea por medio de la meditación, así la mente tiene como actividad esencial 
la creación. 
La acción es solo pensamiento lanzado al exterior y, al mismo tiempo los actos solo son sus 
pensamientos pasados materializados. 
La característica, el carácter del humano, la naturaleza del hombre, es creación del pensamiento, 
así pues, lo que el hombre piensa, eso es. 
 



 18 

Tercero: 
Los actos ocasionan las circunstancias. 
Nada puede germinar sin siembra. Nadie puede lograr la felicidad sin haber realizado actos capaces 
de llamar a la felicidad.  
(Mahabarata, Shanti Parva 21.23). 
Estos tres enunciados o leyes, conforman el marco dentro del cual debe aprehenderse 
conceptualmente el karma aunque, por definición y vivencia al karma lo sufrimos o disfrutamos 
independientemente de cual sea nuestra posición al respecto. 
Cuando dividimos los factores del destino del hombre en oportunidades, características, capacidades 
y circunstancias que lo rodean, todos han quedado abarcados. No queda nada más. 
Algunos sostienen desde las diversas posiciones teológicas y filosóficas que el karma paraliza el 
esfuerzo humano. Esto es erróneo. El karma es una guía que encausa las energías y voluntades 
espirituales mas nobles del humano, incluso trascendiéndolo y con el mismo karma realizando un 
“sacrificio divino”, ejemplo de ello podemos hallarlo en la Madre Teresa de Calcuta, el Baba Sali en 
el Judaísmo, etc. 
En efecto, el karma no es un destino que se nos impone desde afuera, sino algo que hacemos desde 
adentro y por lo tanto “es un algo” que siempre se esta relacionando con nosotros mismos, en nuestra 
intimidad mental y espiritual. 
Muchos también sostienen erróneamente que en el Oriente, nadie se involucra en el karma del otro 
puesto que esta sufriendo los efectos de actividades equivocadas o trasgresoras en esta vida o en 
otra, pero la enseñanza fundamental de los santos y yoguis es taxativa: cada ser humano es un 
agente benéfico  del karma de los demás al tiempo que experimenta el suyo propio. 
 
Se dice que el Karma es de tres clases: 
 
Parabdam, 

Sañchitan 
Vartamanan, a veces es llamado Agami. 
 
El karma que se produjo en tiempos antiguos, remotos, en muchos nacimientos anteriores, se le 
llama sañchitan. 
El karma que se crea en el “aquí” y “ahora” se le llama vartamanan. 
El Karma parabdan no puede alterarse, debe agotarse sufriéndolo hasta el final. 
 
7. Como liberarse del Karma? 
 
A pesar de las muchas respuestas y propuestas que se construyen casi a diario, del Karma General 
del Universo, no podemos liberarnos en tanto estemos en él. 
El que desee liberarse del karma debe salir del universo y absorberse en el Absoluto. 
Allí, podemos comprender que en el Gayatri Mantra se invoque y convoque las fuerzas superiores 
de los universos y energías superiores de los mundos invisibles:  
 
Om Bhur 
Om Bhuvah 
Om Svaha 
Om Maha 

Om Janah 
Om Tapah 
Om Sathyam 
 
Veamos algunos detalles de los mundos visibles e invisibles: 
El Jivatma (alma individual) evolucionó y en esa evolución vemos como se desarrolla su conciencia, 
observemos los mundos que habita en su larga peregrinación de regreso al Espíritu Supremo, y, 
como se relaciona con su cuerpo. 
En el Chandogya Upanishad se explica que el propio deseo del individuo (Jiva) es lo que lo hace 
tomar muchos y distintos cuerpos. 



 19 

Cuando se tiene conocimiento para “podría oler”, el alma, el espíritu individual (atma) para oler crea 
el órgano del olfato, cuando se tiene el conocimiento “podría hablar”, el atma para hablar crea la voz, 
cuando se tiene el conocimiento “podría oír”, el atma para oír crea el órgano de la audición, cuando 
se tiene el conocimiento “podría pensar”, el atma crea la mente, su ojo divino.  
(Chandogya Upanishad VII 10). 
En esta afirmación del Upanishad, encontramos unidas la filosofía y la sicología en relación con el 
alma individual (Jivatma). En efecto, es un ser conciente y al buscar esa conciencia se encuentra 
con la experiencia de “lo externo”. Lo externo, constituye los mundos visibles e invisibles. 
Los mundos visibles e invisibles se desarrollan con mayor amplitud cuando analizamos el Sagrado 
Gayatri Mantra, no obstante, veamos algunos aspectos de estos mundos. 
Existen tres mundos en los que el jivatma (alma individual) da vueltas en esta rueda de nacimientos 
y muertes. 
Bhur-Loka, la tierra física, 
Bhuva-Loka, el mundo que sigue al físico, con el cual esta estrechamente relacionado aunque es de 
naturaleza más fina, mas purificada o si se prefiere es un “mundo refinado”, 
Suvah-Loka, el mundo celeste. 
Mas allá hay otros cuatros mundos que pertenecen al mas alto nivel de evolución del jivatma (alma 
individual), estos mundos son: 
Mahah-Loka, 
Janah-Loka, 
Tapah-Loka, 
Sathya-Loka. 
Los Sabios y Videntes de los Sagrados Vedas sostienen que más allá de estos mundos existen aun 
dos mas, uno es llamado Vaikunta y el otro Goloka. 
Estos dos mundos  pueden alcanzarse desde los planos mas elevados, es decir, una vez que 
alcanzamos el Janah-Loka. 
Ahora bien, analizado desde esta perspectiva, pareciera que estos mundos “invisibles y superiores” 
resultan inalcanzables al alma individual o jivatma. Los sabios y videntes han dejado a lo largo de 
toda la literatura sagrada los signos y señales para llegar a destino, esto es, alcanzar la meta 
suprema: Dios. 
Los Videntes y Sabios han sancionado a partir de la experiencia y de sus poderes yóguicos que uno 
de esos senderos es la repetición constante del Maha Mantra Gayatri ya que Sus poderes son 
superiores a todos los mundos que hemos mencionados. 
También se afirma en los textos sagrados que existen otros mundos, como regiones especiales y 
que están situados dentro de los siete mundos o lokas ya mencionados. 
Así, se mencionan al Indra-Loka, Surya-Loka. Priti-Loka, etc. 
Dentro de “los mundos invisibles” hay siete planos o mundos llamados “tala”, literalmente significa 
superficie, y se relaciona etimológicamente con regiones “dentro” de la tierra, son energías que se 
expresan como materia más densa que las que componen este planeta que llamamos bhur. 
Los nombres de estas energías que se expresan como regiones o mundos son: 
 
Patalam, 
Mahatalam, 
Rasatalam, 
Talatalam, 
Sutalam, 
Vitalam, 
Atalam. 
Estos lokas son y están en escala descendente, patalam, mahatalam, etc. 
 
Estos mundos pertenecen a los niveles de conciencia del alma individual (jivatma), así, se 
corresponde la imagen con el objeto, estos estados de conciencia lo “une” con los mundos visibles 
e invisibles. 
Bhur Bhuvah Savah son, los mundos de los Dioses, de los pritis (antepasados) y de los hombres. 
Así se declara en los Upanishad Tri-Lokas, los tres mundos. 
A cada uno de estos se lo define por la materia preponderante que lo compone: 



 20 

Bhur-Loka, predomina la tierra con sus modificaciones: Pritvi Apah, Vayu, Agni Akasha,(sólido, 
liquido, gaseoso, materia radiante, entérico, súper entérico, atómico.) 
Bhuvah-Loka predomina Apah. 
Suhah-Loka predomina Agni.  
Maha Loka tambien predomina Agni aunque más refinado. 
Janah-Loka, Tapah-Loka y Sathya-Loka predominan el elemento Aksha. 
Estas siete regiones, mundos o planetas se corresponden con los siete estados de conciencia del 
“yo” o atma. 
”Del atma nació esta vida” 
“De esto se hicieron las siete llamas, los siete combustibles, los siete sacrificios y los mundos, ante 
ese “yo” nos inclinamos”. 
(Prana-Upanishad III.3) 
En los Upanishad se extiende la información, así, hay cinco puertas que tienen salida desde el 
corazón y conducen a una región especial: 
Prana, el principal aliento de la vida, conduce al sol, que se encuentra en sathya-Loka. 
Vyana se dirige al sur, y lleva a las regiones de la luna, al lado oscuro de la luna y se relaciona con 
Bhur-Loka. 
Apana lleva a la región del fuego, se relaciona con Maha-Loka.  
Samana, que es la mente, se relaciona con Suvah-Loka.  
Udana lleva a la región del aire, la de vayu, que incluye a Janah-Loka y Tapah-Loka. 
Los pranas en el hombre se corresponden con el prana universal, De este modo es que el hombre 
esta relacionado con el Señor Supremo. 
En el Mundakya-Upanishad se afirma que el ego tiene cuatro estados: 
 
Jagrat, despierto, llamado Vaishvanara. 
Taijasa, el de sueños. 
Prajña, llamado sushupit, bien dormido. 
Brahman, la bienaventuranza absoluta. 
 
Hay tres cuerpos principales que usa el atma como Upadhis: 
 
Sthula-Shariran, inteligencia o cuerpo denso, este es el upadhi de la conciencia Vaishvanara. 
Shukshma-Shariram, cuerpo sutil, este es el upadhi de la conciencia taijasa. 
Karama-Shariram, cuerpo causal, es el upadhi de la conciencia prajña. 
“Tambien al Señor se lo designa como triple: Isha, Sutra y Virat. El Ego colectivo es el Supremo” 
(Srimad Devi Bhagavata VII 32-49) 
Así como el hombre tiene tres formas distintas de conciencia, así el Señor.  
La conciencia humana en sus tres manifestaciones, se corresponden con el absoluto universal: Dios. 
El Ego se expresa en la materia en tres aspectos como ya hemos visto: voluntad, sabiduría y 
actividad. 
 
El Shtula Sharira es el órgano de la actividad. 
El Shukshma Sharira es el órgano de la sabiduría. 
El Karana Sharira es el órgano de la voluntad. 
Estos órganos se expresan en estados elevados o bajos de conciencia. 
 
El Shtula Sharira mora principalmente en bhur loka. 
El Shkshma Sharira mora en: 
Bhur loka 
Bhuvah loka 
Savah loka 
Mahah loka 
El Karana Sharira mora en: 
Janah loka 
Tapah loka 
Satya Loka 



 21 

 
Los Shariras mencionados se componen de cinco envolturas en total: 
Annamaya Kosha, se construye con las partículas energéticas de los alimentos, se conforman de 
sólidos, líquidos y gases, se expresa externamente por medio de los órganos de la acción (manos, 
piel, voz, generación y evacuación.) 
Aquí se encuentra el sistema nervioso con su órgano central: el cerebro.  
Prannamaya Kosha, es la envoltura del alimento de la vida. 
Manomaya Kosha, es la envoltura de la mente. 
Vijñanamaya Kosha, es la envoltura del conocimiento, se relaciona con el cuerpo sutil. 
Se debe tener en cuenta que estas envolturas etéreas son móviles por la corriente de vida llamada 
prana. 
Veamos los movimientos del prana: 
Prana es el aliento hacia fuera. 
Apana es el aliento hacia adentro. 
Viana es el aliento que se retiene. 
Udanah es el aliento ascendente. 
Samana es el aliento igualador. 
 
Todas las energías que emanan del cuerpo humano en estos alientos (aires) tienen su origen o son 
parte de sus modificaciones en las diversas interacciones. 
Por medio de la meditación, el canto del nombre del Señor, el servicio a los necesitados y la devoción 
a la madre Gayatri, el hombre a lo largo de su vida quita las envolturas inferiores y se eleva a los 
planos más altos de conciencia. 
Los Videntes y Sabios a esto lo llaman “proceso de refinamiento” o “proceso de santificación”. 
 
Todo proceso de refinamiento  o santificación, requiere de algún grado de sacrificio, por lo tanto en 
las distintas corrientes espirituales de la India (pero esto también es valido para todas las corrientes 
religiosas no hinduistas), tan importante como la ley del karma es la ley de los sacrificios, pues el 
sacrificio desde el punto de vista espiritual, contribuye a la construcción y conservación de los 
mundos. 
El sacrificio hace que la evolución de los mundos sea armoniosa. 
“Este mundo no es para los que no hacen sacrificios” 
(Bhagavad Gita IV 3) 
Una vida auténticamente espiritual esta impregnada de ritos dentro de lo que se denomina “la ley de 
los sacrificios”. 
El Rig Veda, en el himno Purusha Shuktam, describe el sacrificio de Purusha y enumera como nacen 
todos los seres y todas las cosas. 
En el Código de Manu se relata como Brahma creo “el eterno sacrificio” antes de emitir y sancionar 
los sagrados vedas. 
Es decir, para los creyentes, el Señor Primordial se sacrificó a sí mismo para producir a todos los 
seres y a todas las cosas. Cada vida en Su universo es Su propia vida. 
Sri Krishna, la encarnación de la verdad y el Amor lo describe bellamente: 
“Una porción de Mí mismo” 
(Bhagavad Gita 15.7) 
La Ley de los Sacrificios se relaciona con la purificación del cuerpo, la mente y el alma. 
En los tiempos antiguos, se cumplían complejos rituales que están sancionados en la literatura 
sagrada. Ahora bien, a causa de la poca inteligencia espiritual que exhibimos los humanos 
actualmente, hoy, las leyes de los sacrificios pueden resumirse en una practica intensiva de entrega 
de alimento a los necesitados. El Canto del Gayatri Mantra y la meditación. 
La meditación en la Luz no solo para nosotros y nuestros prójimos, sino para todo el universo. 
La ley de los sacrificios es esencialmente y por definición el método único y exclusivo que permite la 
evolución universal.  
El mundo nos fue otorgado como un don divino y, nosotros contribuimos a su evolución por medio 
de los sacrificios voluntarios. 
El sacrificio en sanscrito nos remite desde el punto de vista etimológico al concepto de “verter”, esto 
implica necesariamente “dar”. 



 22 

Los Videntes, Yoguis, Santos y Eruditos han proclamado a lo largo de milenios que la Virtud, la 
Sabiduría y la Entrega Incondicional a Dios constituyen los pilares que otorga luz al “sacrificio”. 
 
 
8. Algunas observaciones  sobre “los sacrificios” 
 
Existe un principio general y es que “las propiedades magnéticas de los objetos materiales (seres y 
cosas) poseen importancia fundamental en lo que atañe a las vibraciones. 
Todos los objetos (seres y cosas) están vibrando siempre y en todo lugar, con lo que afectan de un 
modo u otro a los demás objetos (seres y cosas), incluso aunque no estén próximos a él.” 
 
De este modo, podemos entender que todos los ritos y ceremonias que establecieron los videntes, 
sabios y yoguis, están basados en estos principios fundamentales de la existencia y preservación de 
los mundos, de allí la importancia de los mantras y de los objetos que se utilizan para las ceremonias. 
Todo tiende a un fin, colaborar con el jivatma (alma individual) a reducir la densidad y purificación de 
los aspectos que pueden considerarse superficialmente como '”negativos”, de este modo el 
“refinamiento”, la “purificación” fortalece los ideales más nobles y la luminosidad santa que habita en 
el hombre y también en las cosas. 
Todos los ritos y ceremonias disponen “condiciones externas”, ofrecen “protección y contención” 
para el aspirante espiritual avanzado y para los devotos que buscan consuelo para sus necesidades 
físicas mentales y  espirituales. 
Las ceremonias, los mantras, himnos, y ritos  constituyen un todo ordenado que señalan las etapas 
más importantes de la vida de las personas con el fin que ella despliegue con mayor facilidad el 
propósito de la vida. 
Los 16 Samkaras más importantes admitidos en la tradición  espiritual de la India son: 
 
 

1. Garbhadhan  

2. Punsavan (Engendrar un hijo) 
3. Simantonnayan (Separar el cabello 

de la esposa) 

4. Jatakarma (El rito en el nacimiento ) 
5. Namakaran (La ceremonia del 

nombre) 

6. Nishkraman (El rito de sacar al niño 
de la casa) 

7. Annaprashan (Comer el primer 
bocado sólido) 

8. Choulkarma [Chudakarma (Mantener 
una pequeña porción de pelo en la 

parte delantera de la cabeza)] 

9. Upanayan [Vratabandha, Munja (El 
rito de la ceremonia del Cordón 

sagrado)] 

10-13 Chaturveda Vrata (Las 
observaciones religiosas bajo 

juramento de los cuatro Vedâs) 

14. Keshant (Mantener una pequeña 
porción de pelo en la cabeza) 

15. Samavartan [Sodmunja (Dejar de 
ser soltero)] 

16. Vivâha (Casamiento) 

 
 
El “sacrificio” Garbadanam, santifica el acto creador, la sexualidad entre el hombre y la mujer no 
debe hacerse de un modo descuidado y con ligereza, por ejemplo, no debe mantenerse relaciones 



 23 

maritales si persisten en alguno de los esposos malas emociones o sentimientos escondidos 
respecto a uno del  otro. 
La sexualidad ejercita el divino poder de la creación. 
Si el Señor Supremo bendice con hijos la relación, los esposos participan en las plegarias para que 
el atma que desciende a este mundo sea “como el mantra que se inicia con el amanecer del día, con 
sus vibraciones purificadas y divinas.  
(Om Bhur Bhuvah Svaha, tat Savitur Vareniam, Bhargo Devasia Dhimahi, Dhio io nah prachodaiat) 
(Rig Veda X, 85.21)”. 
El “sacrificio” Pumsavanam, se realiza cuando la esposa esta en el tercer mes de embarazo, porque 
es en ese periodo que se “forma” el annamaya-kosha y el pranamaya-kosha.  
(Rig veda I, I.3 III, IV 9 y, 37.2 II. 111.9)  
El “sacrificio” Simantonnayanam, esta ceremonia se denomina “partida del cabello” porque la futura 
mama en el séptimo mes separa sus cabellos en dos para que sea protegida ella y el bebe de las 
malas energías y de las influencias planetarias perniciosas al tiempo que, se ruega porque las 
vibraciones armoniosas y saludables se instalen en su hogar y en su cuerpo. 
(Rig Veda 121, 10 y, 184, 1.2 y, 32.4-8) 
Estas ceremonias, establecidas por el Sanathana Dharma o los Principios Eternos Espirituales, 
permiten la conservación y purificación de los mundos que ya no son tan populares. 
Si analizamos desapasionadamente estas ceremonias, observamos la belleza del propósito, la 
espiritualización no solo de la sexualidad en el matrimonio, sino la búsqueda de las energías 
cósmicas que permitan que el fruto de esa unión sea realmente una bendición celestial. 
El “sacrificio” jatakarma, es la ceremonia que se realiza al nacimiento del niño, el padre da la 
bienvenida al recién nacido, ruega por su larga vida, inteligencia y sabiduría, que pueda prosperar 
económicamente, pero por sobre todo, que sea un fiel devoto del Señor, lo alimenta con una 
pequeñísima cantidad de polvo de oro, miel y mantequilla clarificada (ghi),  
(Manusmriti, II.29). 
Esta bella ceremonia es mencionada también en las siguientes escrituras: Grihya Sutras 
Shankayana I.24, Grihyas Sutras Ashvalayana I.15 y los Grihyas Sutras Apastamba I.15. 
El “sacrificio” Namakaranam, tiene lugar cuando el niño tiene diez u once días, allí se le da el nombre 
con el mantra del Rig Veda I, 91.7 
El “sacrificio” Annaprashanam tiene lugar en el cuarto o quinto mes y consiste en la primera 
alimentación con sólidos, se acompaña con los mantras del Rig Veda IV, 12 4-5 y XVI, 19 y XXII, 15. 
El “sacrificio” de Chukadakaranam es la tonsura o rapado de la cabeza del niño, de acuerdo a las 
diversas costumbres, puede realizarse a los dos, cinco o siete años. 
A pesar que no se encuentran evidencias en los textos de los vedas, actualmente se realiza 
conjuntamente con la ceremonia que señalamos, la “perforación de las orejas” para la colocación de 
un arito, se pretende mitigar todo defecto que pudiera traer de vidas pasadas aunque no esta 
autorizado como un samskara la perforación de las orejas. 
Algunos sabios sostienen que la ceremonia de chudakaranam es suficiente para mitigar todo defecto 
o influencia negativa residual. 
Yajñavalkya dice: “asi se mitiga las imperfecciones que proceden del defecto de la semilla y del 
embrion”. (Parashkara Grhya Sutra II, 1) 
El “sacrificio” de Upanayanam marca una de las etapas más fundamentales y trascendentales en la 
vida de una persona, es el final de la niñez y el comienzo de las responsabilidades del adolescente. 
El adolescente para tomar lugar “en su mundo” debe comenzar un largo sendero de aprendizaje, de 
sagrados y puros pensamientos, de oración y meditación. 
¿Cómo lo logra? 
El niño-adolescente busca un guru o Acharya, un maestro espiritual calificado para que lo inicie en 
la ceremonia del upanayanam. Esta ceremonia consiste en la entrega de un cordón sagrado de hilo 
de algodón y la enseñanza correcta del canto del Gayatri mantra. 
Esta ceremonia convierte al niño–adolescente en un duija o “dos veces nacidos”. 
El primer nacimiento lo otorga el amor del padre y la madre, el segundo nacimiento lo otorga el 
maestro espiritual desde su misericordia sin causa. 
El texto sagrado señala: “este nacimiento que se otorga de acuerdo al rito de Savitri (Gayatri Mantra) 
por el maestro espiritual, ese es el verdadero nacimiento, nacimiento sin edad e inmortal”  
(Manusmriti II. 147-148) 



 24 

La palabra Upanayana significa traer cerca, traer cerca del maestro espiritual para recibir la iniciacion 
en el sagrado gayatri: 
 

Om Bhur Bhuvah Svaha 
Tat Savitur Varenyam 

Bhargo Dhevasya Dhimahi 
Dhio yo nah prachodaiat. 

 
Las edades varían de acuerdo a las culturas espirituales locales, aunque en general se acepta como 
correcto que se realice a los ocho años.  
(Manusmriti I. 14,37) 
Una vez iniciado en el sagrado Mantra Gayatri, comienza un largo proceso de aprendizaje junto a su 
maestro espiritual, este estado se llama de brahmacharya. 
Cuando el maestro espiritual considera que el discípulo esta solidamente establecido en los 
principios del Dharma y la devoción a los Pies del Señor, lo autoriza a regresar a su hogar paterno. 
El “sacrificio” Samavartam, es la ceremonia del regreso, entonces recibe el “nombre” o estado de 
snataka y esta preparado para casarse y tomar las responsabilidades de ser esposo y padre de 
familia. 
Dice el manusmriti: “habiéndose bañado con el permiso de su maestro espiritual, se convierte en un 
samavrita (devuelto), conforme lo establece el veda, que se case con una mujer que muestre marcas 
favorables”  
(Manusmriti III,4) 
El “sacrificio” Vivaha consiste en tomar esposa, desde ese momento debe comenzar el pago de sus 
deudas, con las divinidades, sus padres y antepasados, debe estudiar los textos sagrados, dar 
alimentos a los necesitados, trabajar y tener hijos. 
El Shuka, describe la boda de Surya: 
Ve a la ama de casa, como la dueña de la casa, como gobernante habla a las personas de la casa. 
Se tu aquí, amada con tus hijos. En esta casa se vigilante para gobernar tu casa. 
Con este hombre se productora, respeta a las personas de edad avanzada y sigue sus consejos. 
El novio dice a la novia: 
Tomo tu mano como signo de buena fortuna, que vivas muchos años conmigo, tu marido. 
(Dan vueltas alrededor del agua y del fuego sagrado, tomados de la mano y la novia sacrifica granos 
en el fuego sagrado, con esta plegaria): 
Que mi marido viva mucho tiempo, que mi descendencia aumente. 
Se dice que Agni da la novia al novio y los bendice: 
Aquí viven ustedes, no se desunan, gocen hasta en los años maduros. Jueguen y sean felices con 
los hijos y nietos en esta propia casa. 
Luego Agni dice: 
“Que la esposa sea apacible y traiga felicidad y prosperidad al hogar, a los animales y plantas, que 
sea piadosa y que sus hijos sean heroes del amor y del dharma.” 
Manu agrega: 
“Que haya siempre felicidad y fidelidad entre ambos hasta la muerte, esto es en resumen el deber 
principal del hombre y la mujer” 
(Rig veda X. 85.26,27),  
(Grihya Sutra de Shankayana I, 14,1),  
(Manusamsriti IX, 101,102). 
 
9. Los Sacrificios Diarios 
 
Las escrituras vedicas prescriben determinados “sacrificios diarios” para el beneficio de las personas 
y del mundo. 
La sabiduría vedica considera que el hombre es un “todo” integrado a un “todo universal”, que es 
mutuamente interdependiente ya que todo en el universo requiere de nutrición, colaboración para el 
crecimiento, alimento, contención y simpatía de los semejantes, equilibrio de las fuerzas magnéticas 
que operan en el cosmos, respeto por las diversas formas de vida, etc. 



 25 

El hombre no es una criatura aislada, es un ser individual en lo superficial pero, dependiente y deudor 
a cientos de miles de entidades y fuerzas energéticas que giran y vibran en torno a él. 
De este modo, los sacrificios diarios no son otra cosa que una codificación de aquellos deberes que 
el hombre tiene con la creación en cualquiera de sus formas. 
Estos “sacrificios diarios” necesariamente comprenden cada plano de la existencia y por ello, 
conduce a la realización plena del ideal humano, la santificación. 
Así, cinco grandes sacrificios (mahayajñas), deben ofrecerse a diario y siete sacrificios cocidos 
(Pakayajñah), deben realizarse en los tiempos prescriptos. 
También adicionalmente esta prescripto que se deben realizar catorce sacrificios, alguno de ellos 
consisten en ofrendas de granos (havir-yajñah) y ofrenda de soma (soma-yajñah). 
Veamos los cinco grandes sacrificios: 
 
Sacrificios a los Dioses o Energias Divinas (Deva-Yajñah.) 
Sacrificios a los antepasados (Pitri-Deva.) 
Sacrificios a los Bhutas (Bhuta –Yajñah.) 
Sacrificio a los hombres (Manushya-Yajñah.) 
Sacrificio a Soma (soma-yajñah.) 
 
El Código de Manu explica estos cinco sacrificios de la siguiente manera: 
“La enseñanza es el sacrificio a Brahma, Tapana (la ofrenda de agua) es el sacrificio a los Pitri, Homa 
(el verter en el fuego) es el sacrificio a los Devas, Bali (alimento) es el sacrificio a los bhutas, la 
hospitalidad para con los huéspedes es el sacrificio Manushya. 
Los cinco sacrificios se llaman Ahuta, Huta, Prahuta, brahmya-huta y Prashita. 
La recitación de mantras, el recuerdo del Nombre de Dios (Japa) es Ahuta, Homa es Huta, el Bali 
dado a los Bhutas es Prabhuta, el recibir piadosamente a los visitantes es brahmya-huta y el Priti-
tarpana es Prashista. 
Que se ocupe el hombre en el estudio de los Vedas y en los ritos a las fuerzas divinas, que se ocupen 
de los ritos de las divinidades pues ellos sostienen los reinos mutables e inmutables”.  
(Manusmiriti III, 70.73-75 y 80) 
De otro modo, el primer sacrificio que el hombre tiene es con Dios, por lo tanto debe estudiar las 
escrituras sagradas. 
El segundo sacrificio es reconocer la deuda que se tiene con las fuerzas divinas, con la naturaleza y 
con todos los elementos que colaboran para que el hombre tenga “vida” por lo tanto, debe verter 
manteca al fuego, a este acto se le llama el sacrificio Homa. 
El tercer sacrificio es con los Pritis que se compone de tortas y agua, si el hombre medita que Priti 
son los descendientes de los primeros hombres que existieron en este planeta desde los tiempos 
inmemoriales, realmente debe estar agradecido y expresarlo reverentemente con esta ofrenda  “a 
sus antepasados”. 
El cuarto sacrificio es con los bhutas, es decir la colocación de ofrendas en las cuatro direcciones, 
dedicando con ese acto la reverencia hacia los seres invisibles y  a los animales que “también deben 
alimentarse”, así mismo los enfermos, los huérfanos, los mendigos y peregrinos. 
Dice el Manusmiriti: coloca con dulzura sobre la tierra, en las cuatro direcciones el alimento para los 
bhutas, esto es, los enfermos, los peregrinos, los insectos e incluso los cuervos.  
(Manusmiriti III, 92) 
De todos los sacrificios, este requiere de una atención especial porque las regulaciones son 
extraordinarias y complejas, debe colocarse el alimento con una disposición mental especial, con 
dulzura, respeto y veneración por el posible recipiendario, debe cuidar que no se impurifique ni se 
ensucie, que no pierda su estado natural ni se degrade de ningún modo. 
Quien presenta la ofrenda con descuido, el alimento queda invalidado como ofrenda, quien en su 
mente mantiene diferencia mental respecto a quien es superior o inferior, la ofrenda queda 
invalidada, etc. 
El quinto sacrificio es el compromiso de dar alimento a un estudiante y a un pobre. Esta ofrenda no 
tiene limites pues la fraternidad es la base fundamental de la enseñanza vedica bajo la paternidad 
de Dios. 
 



 26 

De acuerdo a los Sagrados Vedas, no tenemos modo de aseguraros una vida larga y feliz si no se 
atiende a los deberes prescriptos para la conservación de los mundos. 
Veamos brevemente las otras instituciones que conforman los ‘sacrificios’: 
1. Pitri-Sharadham 
2. Parvana Sharadham 
3. Ashataka 
4. Shravani 
5. Ashvayujih 
6. Agrahayani 
7. Chaitri 
Como se puede observar, los dos primeros tratan de los Pitris, como ya lo mencionamos y 
explicamos anteriormente. 
Los restantes, la practica ha disminuido en los tiempos actuales. 
Los siete sacrificios Shrauta: 
1. Agnyadheyam 
2. Agnohotram 
3. Darsha-Purnamasam 
4. Agrayanam 
5. Chaturmayam 
6. Nirudha’pashu-bandhah 
7. Sautramanih 
 
Estos sacrificios se ofrecen al fuego, leche, tortas y ghi (manteca clarificada), por la mañana, tarde 
y anochecer. Luego el sacrificio Darsha y Purnamasam al final de la quincena, el Agrayama, al 
comienzo de las cosechas, el Chaturmasya cuando finalizan las tres estaciones. 
El sacrificio Birudha Pasha Bhanda se ofrece en los solsticios. 
 
Los siete Somayajñas son: 
1.Agnishtomah 
2.Atyagnishtomah 
3.Uktiah 
4.Shodashi 
5.Vayapeyah 
6.Atiratrah 
7.Aptoryaman 
En estos sacrificios deben participar necesariamente los brahamanas o brahmines, el numero de 
ellos variarían de acuerdo a la complejidad del sacrificio. 
Veamos el sacrificio Agnyadhana: 
El brahmin o Brahmana, enciende los tres fuegos sagrados en nombre del esposo y la esposa, el 
Ahavanya al este para las ofrendas de los Dioses. 
El Dakshina al sur, para desempeñar los deberes para con los Pitris. 
El Gahapatya al este, y en algunas ocasiones, se agrega una ceremonia llamada el Anvaharya, o 
sea, el cuarto fuego. Esta ceremonia se llama Agnyadhana. 
Todos los sacrificios llamados Shrauta se relacionan con lo anteriormente señalado. 
Como puede observarse, todos los sacrificios son absolutamente incruentos y están destinados a 
conservar una atmósfera pacifica no solo en el hogar sino en el país y el mundo. 
Todas las ceremonias finalizan con la siguiente proclamación vedica: 
Lokasamasta Sukino Bavantu 
Lokasamasta Sukino Bavantu 
Lokasamasta Sukino Bavantu 
Que todos los mundos sean felices, eternamente felices, se pronuncia tres veces ya que este mantra, 
invocación o plegaria se relaciona con el Gayatri mantra y sus Vyaritis: 
Bhur 
Bhuvah 
Suvah 



 27 

Los sacrificios diarios en los vedas tienen por propósito principal, que la persona asegure que el 
tiempo sea utilizado de un modo constructivo y llene de luz todos los mundos. 
El hombre y la mujer no es una existencia individual y aislada sino que esta liga al universo porque 
es parte del universo. Se dice que todos los universos son la respiración de Dios. 
La paz mental, la amplitud de corazón, el respeto por la vida en cualquiera de sus formas, el asombro 
frente a todo lo creado, se asegura con el cumplimiento de los sacrificios diarios. 
El hombre al estar en este planeta, debe cumplir una misión especifica a lo largo de toda la vida, 
todos los días. Recordemos que en los Vedas, hay treinta murtas, siendo el murta de 48 minutos. El 
tiempo de santidad y mas pacifico del día se llama Brahma Murta y es el tercer murta del ultimo 
cuarto de la noche), entre las 3 am a las 7 am horas. 
Es durante este tiempo propicio, donde los sabios, santos, yoguis y aspirante espirituales inician ‘sus 
sacrificios diarios’. En estos momentos de la vida moderna, científica y tecnológica, no es posible 
cumplir con todos y cada uno de los ritos. 
Esta Era actual es llamada del Kali Yuga, el tiempo del discenso, la discusión, la confrontación, la 
carencia de paz mental, egoísmo, materialismo y obsesión de poseer, por lo tanto los videntes de 
los tiempos vedicos, contemplando desde las alturas celestiales el dolor por no poder alcanzar la 
luminosidad de Dios de un modo directo, establecieron una serie de cantos, mantras, shtotran y 
plegarias que poseen el mismo valor que los antiguos sacrificios ya que producen la misma vibración. 
Así, presentaremos a continuación un compendio pequeño e incompleto de una serie de Practicas 
Espirituales, por supuesto que todo lo recopilado apenas representa un porcentaje 
extraordinariamente limitado. Somos conscientes de nuestra incapacidad de exponer todo ese 
material que resulta “santamente abrumador” 
 
 
 
 
 

 

II 
 
 
 
1. ASPECTOS DE DIOS: “PADRE” Y “MADRE” 
 

 
La palabra Purusha es comúnmente interpretada como el primer hombre o el aspecto padre de Dios. 
La palabra Purusha no significa género masculino. Se refiere al atma, la Conciencia Suprema, que 
no tiene género y es inmanente en todos los seres.  
“Purusha” es eso que vive en el Pura (ciudad fortificada), es decir cuerpo. 
Prakrithi, el principio femenino o aspecto madre de Dios, es el elemento denso en la naturaleza y 
también se refiere al cuerpo. 
Purusha es la conciencia, espíritu o morador en el cuerpo. El cuerpo es (denso) jada y el atma es 
chaitanya (conciencia). Se puede considerar que cada ser está compuesto de ambos elementos. 
 
11. Jivatma y Paramatma. 
 
Todos imaginamos que cada uno de nosotros tiene un alma individual o Jivatma. El Jivatma y el 
Paramatma (Alma Universal) no son entidades diferentes. 
Sólo con la disolución del cuerpo físico en la muerte, que uno se da cuenta que el jivatma y el 
paramatma nunca estuvieron separados o fueron diferentes, y que siempre fueron uno.  
 
2. Un solo Dios y Sus múltiples Nombres. 
 
Brahman es llamado Ishvara (que significa el Supremo Controlador y tambièn puede traducirse como 
la morada del esplendor) cuando se transforma a sí mismo de un inactivo o inerte estado de ser, a 
un activo estado de adquirir identidad. Cuando uno se vuelve omnisciente y omnipresente.  



 28 

Ishvara tiene atributos y forma, el universo mismo es su forma, todos los nombres y formas son 
solamente de Él. 
Ishvara es responsable por la creación, preservación y transformación del universo. 
En su rol como Creador es conocido como Brahma; como Preservador es conocido como Vishnu, y 
como Transformador es conocido como Shiva. Brahma, Vishnu y Shiva constituyen la Trimurti (la 
trinidad hindú) y les han sido otorgadas formas masculinas. 
A los aspectos Shakti (energía) de estos Dioses les han sido dadas formas femeninas y son adoradas 
como sus “consortes”. 
Estas Diosas con formas y nombres (Sarasvati, Lakshmi y Parvati) realizan algunas de las funciones 
de Dios, siendo aspectos de Dios mismo. 
Ganesha y Subrahmanya son descriptos como “hijos” de Shiva y Parvati, y tienen formas y funciones 
específicas. 
Hay muchas otras nombres y formas de Dios tales como Agni, el Dios del fuego; Surya, el Sol; Indra, 
el Rey de los Dioses; Vishvakarma, el arquitecto y trabajador de los Dioses, y así sucesivamente. 
De esta manera, todos somos chispas de lo divino. 
Shiva, Narayana, Ganesha, la Divina Madre y todas las formas de Dios conocidas por la humanidad 
bajo múltiples nombres, no son residentes de un lugar especial llamado cielo, sino que forman el 
núcleo y la base de nuestro ser, y son el yo real. 
Toda Sadhana tiene que guiar al descubrimiento de que nuestra realidad es la santidad y la unión 
con lo divino. 
     
3. La Multiplicidad de Nombres Divinos. 
 
Tal vez sea difícil para algunas personas entender cómo Dios, la Realidad Suprema, puede existir 
sin forma, o con diferentes formas o atributos, bajo diferentes nombres. 
Para explicar esto, tomemos la simple combinación de hidrógeno y oxígeno con la fórmula química 
H2O. Existe en un estado gaseoso sin forma, como vapor abrasador; como agua, líquido, adquiriendo 
la forma de la vasija en la que es conservada, y como niebla, bruma, rocío, nieve, escarcha, granizo, 
lluvia, lagos, el océano, icebergs, glaciares y así sucesivamente. Sin tan simple combinación química 
puede existir en diferentes formas exhibiendo diferentes atributos, y ser conocida por diferentes 
nombres, es tan difícil imaginar al Ser Supremo, existiendo con múltiples nombres? 
Algunas de estas formas de Dios, han sido vistas por seres humanos ordinarios, pero la mayoría de 
estas formas no son visibles a la vista física normal. Pero avanzados yoguis y santos de todas las 
religiones que han desarrollado visión o percepción extrasensoria han visto todas estas formas desde 
Ganesha hasta la Divina Madre. 
Un glosario con algunos de los nombres comunes de Dios es anexado debajo como una ayuda para 
el devoto: 

◼ Agni: (sánscrito: fuego) el Dios del fuego en la mitología hindú. También llamado Pavaka. 

◼ Ahura Mazda: los nombres utilizados por los Zoroastristas para Dios (literalmente, creador de 
vida y creador de materia). 

◼ Antaryamin: el motivador interno, el director interno, la realidad interna. 

◼ Atman: la Gran Alma. Otro nombre para Brahman, el espíritu universal. 

◼ Aum: también escrito “Om”. Símbolo de lo Absoluto. 

◼ Avatar: (literalmente “descenso”), descenso de Dios sobre la tierra. Una encarnación de lo sin 
forma con forma. 

◼ Bhagavan: el Señor, Dios. Significa el que posee por completo las siguientes 6 cualidades divinas: 

1)  Omnipotencia, omnisciencia y omnipresencia; 

2)  Dharma, igualdad, rectitud, justicia; 

3)  Esplendor, gloria, fama; 

4)  Sri, prosperidad, majestad, gracia; 

5)  Jnana, sabiduría, iluminación; 

6)  Vairagya, desapego, tranquilidad, ecuanimidad. 

◼ Brahma: el Creador en la trinidad hindú, y es ese aspecto de Dios encargado del surgimiento, 
creación y evolución del universo. 



 29 

◼ Brahman: el único Dios, el Absoluto, quien es inmanente y nuestro morador interno y existe en 
todas partes; trascendente, ser más allá de la materia, y tiene una existencia continua 
trascendiendo el tiempo y el espacio. No tiene principio ni fin. Él puede existir con o sin forma y 
sin atributos (Nirguna Brahman), o asumir una forma para el beneficio de los devotos, entonces 
es conocido como el Saguna Brahman o Ishwara. 

◼ Budha: (literalmente significa despierto o “iluminado”), sin embargo en el hinduismo, el Buddha 
es considerado como un Avatar del Señor Vishnu, los budistas consideran a Gautama Buddha 
como un hombre extraordinario, sólo igual a los otros Buddhas, que ha vivido en el pasado o nace 
en el futuro. 

◼ Chidananda: encarnación de la conciencia y bienaventuranza divina. 

◼ Deva: entidad divina, Dios. 

◼ Devi: Divina Madre. 

◼ Ganesha: (Señor de los Ganas) “Hijo de Shiva y Parvati”. Él es adorado como el removedor de 
obstáculos. También conocido como Gajavadana (cabeza de elefante) y Lambhodara (barrigón). 

◼ Hara: (destructor) otro nombre para Shiva. 

◼ Hari: el inmanente ser fundamental del universo. Otro nombre para el Señor Vishnu y para el 
Señor Krishna. 

◼ Indra (el gran Dios): es Dios con forma y atributos (Saguna Brahman). Es llamado Brahma, 
cuando funciona como el creador del universo, Vishnu, cuando actúa como el preservador, y 
Shiva cuando es el transformador. 

◼ Ishtadevata: la forma de Dios elegida para adoración personal por el devoto. 

◼ Ishvara: (el Señor) nombre de Shiva. 

◼ Krishna: un avatar del Señor Vishnu. 

◼ Lakshmi: “consorte” del Señor Vishnu, diosa de la prosperidad. También llamada Sri. 

◼ Madhava: Dios, el Señor del Universo. Otro nombre de Krishna. 

◼ Narayana: Nara es hombre o ser. Narayana significa el que reside en todos los seres. Otro 
nombre para el Señor Vishnu. 

◼ Om: designación del Brahman universal. Es Dios, el nombre de Dios y la forma de Dios. De hecho 
está dicho que el Om es la verdadera forma de Dios Supremo. También llamado el Pranava. 

◼ Om Tat Sat: el que existe como Om (Brahman o Dios). 

◼ Parabrahman: el Absoluto Universal (Dios). 

◼ Paramapurusha: la persona suprema. 

◼ Paramatma: la gran alma, el alma universal, el atma soberano (Dios). 

◼ Parvati: (literalmente, “la que viene de la montaña”) consorte o aspecto Shakthi de Shiva, Madre 
del Universo. También conocida como Uma, Dhurga, Kali, etc. 

◼ Purushotama: persona suprema (Dios). La entidad que vive en todos los cuerpos. 

◼ Rama: un avatar de Vishnu. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegría, también el 
yo supremo o Paramatma. 

◼ Rudra: nombre védico del Señor Shiva. 

◼ Sarasvati: la “consorte” de Brahma, la Diosa del aprendizaje y la sabiduría. 

◼ Sat: que existe (ser), que no sufre cambios. Sat es el principio existencial de la existencia inmortal, 
que persiste en el pasado, en el presente y en el futuro. 

◼ Sat-Chit-Ananda: Dios es descripto como Sat-Chit-Ananda (Ser, Conciencia, Bienaventuranza). 
Sat es lo que existe, Chit es pura conciencia o inteligencia y Ananda es pura alegría.  

◼ Shakti: la Divina Madre. El gran poder o energía universal. 

◼ Shiva: (Literalmente, el auspicioso) es uno de los tres Dioses que comprenden la trinidad hindú y 
es el aspecto transformador (Hara) de Dios, o mejor dicho, como re-creador. Otros nombres 
incluyen a Rudra, Maheshvara, Bava, Kapalin (portador de cráneos), Mahadeva (Gran Dios), 
Mahakala (gran momento de la disolución), Mahayogin (gran yogin) y Shankara (benefactor). 

◼ Subrahmanya: (significa “el que se originó de la Realidad Suprema”), Él es “el segundo hijo” de 
Shiva y Parvati. También llamado Kartikeya (literalmente, hijo de Kritikas, las seis esposas. 
Skanda o Murugan. 



 30 

◼ Surya (el Dios del Sol): también llamado Savita en el Gayatri Mantra. 

◼ Tat: el Dios sin forma (Nirguna Brahman) que desafía la imaginación, no se considera ni 
masculino ni femenino y es conocido por el pronombre impersonal Tat. 

◼ Trimurti: la trinidad hindú de Dioses, comprendida por Brahma, el Creador, Vishnu, el Preservador 
y Shiva, el Transformador. 

◼ Vasudeva: el principio que reside en la Creación entera. 

◼ Vishnu: el aspecto de Dios de Preservador. También llamado Narayana, Jaganata (Señor del 
Universo). 

◼ Vishvarupa: la forma universal del Señor en toda Su Infinita Gloria.  
 
Todos estos sagrados Nombres, no expresan sino una sola y única realidad, Dios es Uno y solo Uno, 
es Único y Absoluto. Para beneficio de los devotos y por amor a ellos, asume el Nombre y la Forma 
que es cara al corazón del alma pura que clama por percibir un destello de Su gloria. 
La India muestra en este sentido un profundo conocimiento de la psiquis humana, al mismo tiempo 
que muestra al mundo desde hace miles de años, el sendero eterno de la comprensión y la 
convivencia con las percepciones religiosas de las distintas personalidades que se manifiestan en el 
fenómeno de vida humano. 
Afirmar que la multiplicidad de Nombres y Formas responde a una necesidad de multiplicidad “sin 
sentido” o, “a una inexplicable sed por ver recreado una y otra vez hasta el infinito, un panteísmo 
superado por la creencia en un solo Dios, tal como se entiende en Occidente”, no es mas que eludir 
el problema de fondo: según nuestros criterios, aun Occidente debe una respuesta intelectual y 
vivencial al mundo, esto es, afirmar y vivir a Dios en el “aquí” y “ahora”, no como un mero estudio 
teológico sino mas bien como el Ser Absoluto que todo lo impregna. Si esta respuesta fuera dada 
por Occidente, ciertamente estaríamos en posición de comprender la profundidad conceptual y 
vivencial –no solamente filosófica- de la doctrina advaita. 
El Reino de Dios sobre la tierra seria entonces posible, porque bajo la paternidad de Dios, todos 
estaríamos hermanados. 
Este es el mensaje que traen las almas puras y santas a lo largo de los milenios. 
 
 
4. Omkar (Pranava) 
 
Dios es y siempre fue. Antes que el mundo de forma, luz y sonido surgiera, Él existía como el Uno, 
el absoluto universal manifestado, sin forma ni atributos, como el Nirakara Nirguna Brahman. 
Cuando el deseo por “el Uno de ser muchos” (Ekoham Bahushyam) surgió, fuera de Brahman mismo, 
una vibración en la forma del sonido Om, el Omkar surgió.  
Om es el sonido primordial, la vibración cósmica que trajo, el diverso mundo de forma como o vemos 
hoy. 
El inmanifestado se volvió manifestado. 
Cada pequeño movimiento en el universo resulta en Sabda (sonido) algunos de los cuales no son 
escuchados por el oído humano debido a la limitación en el rango de audición. 
La caída de un párpado sobre el ojo, la gota de rocío sobre un pétalo, el movimiento de los átomos 
en una molécula, todos emiten sonido.  
“El sonido causado por el movimiento primordial que resultó en el compromiso de Brahman por auto 
desarrollar la Maya (ilusión) es el sonido Om”. 
Está presente en toda materia, así como penetra el Akasha (espacio), elemento que es un 
componente de toda materia (Sabda o sonido es la única característica del Akasha). 
Om está siempre presente y es todo penetrante, estando presente en toda materia e impregnando 
materia y no-materia.  
Om es una composición de 3 sonidos: 
Om es llamado el Pranavam, significando de este modo que es “el más viejo pero siempre nuevo”.  
La recitación del Om es conocida como Pranava Japa. 
Om es la expresión de Dios como sonido y es igualado como Brahman mismo, y es aludido como 
Sabdha Brahman o Madha Brahman. 



 31 

Om es el nombre (Nama) y Paramatma (Alma Universal o Dios) es el nombrado (Nami). Los dos no 
están separados.  
De hecho Om es el Nama universal (nombre) y Rupa (forma) de Dios. 
Om Ithi Ekakshara Brahman (“La letra Om es Brahman mismo”), dice la escritura. 
Om no es solamente Dios, sino también el medio para realizar a Dios. 
Es el Maha Mantra (la gran fórmula sagrada de alta potencialidad espiritual); por repetición y 
meditación en ella, uno puede cruzar más allá de los nombres y de las formas, a fin de fundirse con 
la energía cósmica que es Dios. 
Hay millones de nombres para Dios, pero en la práctica del Namasmarana (remembranza, recitación 
o repetición de cualquier nombre de Dios), Om tiene que ser pronunciado con el nombre, por ejemplo: 
 
Om Ganeshaya Namah, 
Om Namo Narayanaya. 
Om shirim hrim klim shriai namah. 
 
Om intensifica la eficacia de ese nombre.  
Omkara es el primer sonido y es la semilla de todos los sonidos (Bijakshara). 
Todos los otros sonidos son llamados Vikaras (vibraciones del sonido primordial). 
El sonido Om es una composición de 3 sonidos: A, U y M (Akara, Ukara y Makara). 
Cada uno de los cuales tiene su propio significado: 
 

◼ A significa Adimatva (comienzo) 

◼ U significa Utkarsha (progreso), y 

◼ M significa Miti (disolución). 
 
Es fácil recordar qué significa cada letra. El sonido Aum tiene un comienzo (A), progresa a través de 
(U), termina con (M). 
 
El comienzo es creación (Srishti). 
Progreso es preservación (Sthiti). 
Disolución es transformación (Laya). 
 
Por lo tanto la palabra Om representa el poder responsable por creación, desarrollo y disolución del 
universo, es decir Dios mismo. 
Brahma es responsable por la creación. 
La deidad responsable por la preservación es Vishnu y la responsable por la disolucion es Shiva. 
 
A representa Brahma, 
U representa Vishnu,  
M representa Maheshvara (Shiva).  
 
Por lo tanto la palabra Om representa el Trimurti (la trinidad hindú). 
Los aspectos dinámicos de estas tres deidades, de acuerdo a la función de cada uno, están 
relacionados simbólicamente a las consortes:  
 
Sarasvati para Brahma,  
Lakshmi para Vishnu y, 
Parvati para Shiva.  
 
Estas tres deidades femeninas detrás de sus correspondientes masculinos son los tres aspectos de 
Prakriti (naturaleza), es decir la Divina Madre Shakti. 
Así A, U y M respectivamente significan estos tres aspectos de la Divina Madre (Shakti). 
Así como el Om está presente en todos los sonidos del universo y en toda palabra, representa los 
Vedas (escrituras sagradas) Rig, Yajur, Sama y Atarva. 
También significa los 3 mundos: 
 



 32 

Bhuh (la tierra, lo denso),  
Buvah (la atmósfera, el éter, lo sutil), y, 
Suvaha (cielo, la región más allá de Buvah, lo causal). 
 
Cada mantra comienza con la letra Om y termina con la palabra Namah, por ejemplo: 
Om Ganapataye Namah.  
Om representa el Purusha (divinidad, espíritu o aspecto masculino de Dios) y Namah representa la 
Prakriti (naturaleza, mundo de los fenómenos o aspecto femenino de Dios). 
El propósito del mantra es revelar la conexión entre Purusha y Prakriti.  
Cada ser humano experimenta cuatro estados de conciencia, y Om representa la pura conciencia 
que penetra estos estados:  
 

◼ A representa el estado de vigilia (Jagrat), 

◼ U representa el estado de ensoñación (Suapna), y 

◼ M representa el estado de sueño profundo (Sushupti). 
 
El cuarto estado, Turiya, que es experimentado durante la meditación profunda, está más allá de 
estos tres y está representado por el silencio (resonancia inaudible, después del sonido M). 
Este es el estado de completa e inefable bienaventuranza en la cual sólo la conciencia universal es 
experimentada. Está más allá de la descripción. 
La letra sánscrita  muestra estos cuatro estados. 
La pequeña curva superior representa el estado de vigilia, la curva inferior representa el estado de 
ensoñación, la curva que sale del centro simboliza el estado de sueño profundo sin ilusión. 
La medialuna representa Maya (el velo de ilusión) y el punto representa el estado trascendental de 
súper conciencia (Turyavasta). 
Cuando el espíritu individual del hombre penetra el velo y descansa en lo trascendental, es liberado. 
Es liberado de los tres estados mencionados arriba y sus Gunas (cualidades), y realiza el estado 
átmico (Samadhi Avasta). 
 
 
Estado de vigilia 
 
                                         Estado trascendental 
                                             
        Maya (velo de ilusion) 

Estado de ensoñación                  Sueño profundo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El Madukya Upanishad resume la naturaleza de Om: 
Om, esta eterna palabra, es la suma de este universo visible.  
Cualquier cosa que haya existido, cualquier cosa que existe y cualquier cosa que exista de aquí en 
adelante es OM. 
Y cualquier cosa que trascienda el pasado, presente y futuro, eso también es OM. 
 
5. Meditación durante el Omkar: 
Uno puede meditar eficazmente mientras canta el Omkaram, el sonido “Om”, 21 veces.  



 33 

Al igual que con otras formas de meditación, es mejor realizarla temprano en la mañana. También 
puede ser utilizada efectivamente como una preparación para la meditación por un período más largo 
de tiempo, utilizando otro método de meditación, tal como el “Japa Sahita Dhyanam” o la 
meditación en el Jyotir (luz). 
Siéntese en una posición cómoda en el lugar elegido para la meditación. Respire profundamente 
algunas veces y siéntese silenciosamente por un momento hasta que su mente haya perdido la 
ansiedad.  
Comience cantando los 21 Omkara de la manera prescrita y mientras los canta, divídalos 
(mentalmente) en cinco partes. Dedicar: 

a)  Los primeros cinco Omkara a la purificación de los cinco sentidos de la acción 
(karmendriyas); 

b) La segunda serie de cinco Omkara a la purificación de los cinco sentidos de la percepción 
o conocimiento (jnanendriyas); 

c)  La tercera serie de cinco Omkara a la purificación de los cinco aires vitales (pranas); 

d) La cuarta serie de cinco Omkara a la purificación de las cinco envolturas (koshas); 

e)  La última parte, que consiste en un solo Omkar, a sentir la unidad con el alma (atma). 
 
Es mejor mantener los ojos cerrados durante el Omkaram e imaginar una poderosa fuente de luz en 
el punto entre los ojos.  
Comience cantando el primer Omkar y sienta que la fuente de luz se mueve hacia su lengua y hacia 
su boca y las purifica, rezando mentalmente al Señor para que lo ayude a hablar sólo con la verdad 
y de cosas buenas. 
Similarmente en los sucesivos Omkara, lleve la luz a ambos brazos y manos, llenándolos con luz y 
purificándolos, después las piernas, después los órganos generativos y excretores purificándolos a 
la vez, durante este proceso de los cinco primeros Omkara que han sido cantados. 
Proceda con la siguiente serie de cinco Omkara, para purificar los sentidos de la percepción, después 
los aires vitales, después las cinco envolturas y con el 21er Omkar, la luz entrará a los más recónditos 
lugares del yo, haciéndole perder todos los sentimientos de ego, revelando la presencia del Señor 
en el interior. 
 
6. En resumen:  
 

a)  1ª serie de Omkara: purificación de los sentidos de la acción (karmendriyas): 
 1º Omkar => órganos vocales (lengua y boca); 
 2º Omkar => manos 
 3º Omkar => piernas 
 4º Omkar => órganos excretores 
 5º Omkar => órganos generativos 

b) 2ª serie de Omkara: purificación de los sentidos del conocimiento o percepción (Jnanendriyas): 
 6º Omkar => ojos (forma o rupa) 
 7º Omkar => nariz (olor o ganda) 
 8º Omkar => oídos (sonido o sabda) 

9º Omkar => lengua (gusto o rasa) 
10º Omkar => piel (tacto o sparsha) 

c)  3ª serie de Omkara: purificación de los aires vitales o energías (pranas): 
 11º Omkar => voz (udhana) 
 12º Omkar => respiración (prana) 
 13º Omkar => circulación de la sangre (uyana) 

14º Omkar => digestión (samana) 
15º Omkar => excreción (apana) 

d) 4ª serie de Omkara: purificación de las envolturas del cuerpo (koshas): 
 16º Omkar => envoltura del alimento (annamaya) 
 17º Omkar => envoltura del aire vital (pranamaya) 
 18º Omkar => envoltura de la mente (manomaya) 
 19º Omkar => envoltura del intelecto (vignanamaya) 



 34 

 20º Omkar => envoltura de la bienaventuranza (anandamaya) 

e)  Último Omkar: durante el mismo, la luz entra en los más recónditos lugares del yo y el aspirante 
pierde todo sentimiento de ego y se vuelve uno con Dios. 

 
 
 
7. Meditacion (Dhyana) 
 
El  camino para aprehender, vivenciar y sentir al Ser Interno, es la practica de la meditacion, 
(Dhyana). 
La siguiente definición es dada por Paramahamsa Yogananda, Dhyana (meditación) puede ser 
definida como una forma especial de concentración en la cual la mente, libre de la conciencia 
corporal y otros pensamientos que distraen, es enfocada en Dios (quien es nuestro propio yo interno). 
Así esto es un viaje interno hacia nuestra más profunda conciencia espiritual, para descubrir nuestra 
realidad.  
Durante la meditación, todos los pensamientos cesan excepto uno en el cual la mente mora 
conscientemente, y hay un pensamiento que fluye constantemente sobre el objeto de meditación. 
 
Los pasos son: 
 

1)  Control de los sentidos (yama); 

2)  Control de las emociones e impulsos (niyama); 

3)  La destreza de balance y equilibrio (asana); 

4)  Regulación de la respiración y movimiento de aires útiles (pranayama); 

5)  La prevención de influencias externas de la desviación de la mente (pratyahara); 

6)  Atención precisa en el propio progreso (darana); 

7)  Meditación (Dhyana); 

8)  La realización del propósito de la meditación (samadhi).  
“Sin los peldaños preliminares, no puedes avanzar directamente hacia el séptimo, y después saltar 
al octavo.” 
 
En meditación, están implicadas tres cosas: 

I)  Dyata, la persona que está meditando (el yo), 

II)  Dyeya, el objeto de meditación (Dios o uno mismo), y 

III) Dhyana, el proceso (la meditación misma). 
La persona que está meditando debe identificarse totalmente con el objeto de meditación y debe ser 
ajeno incluso al hecho que está meditando.  
En la verdadera meditación y en samadhi, el meditador y el objeto en que se medita se vuelven uno. 
 
8. Varias técnicas de meditación 
El único camino para familiarizarse realmente con la meditación es practicarla.  
La siguiente definición es dada para iniciar esta sección (definición dada por Paramahamsa 
Yogananda, modificada).  
Dhyana (meditación) puede ser definida como una forma especial de concentración en la cual la 
mente, libre de la conciencia corporal y otros pensamientos que distraen, es enfocada en Dios. 
Preparación de la meditación: 
Para tener éxito en la práctica de la meditación, tres aspectos importantes deben ser tenidos en 
cuenta: 
1. Un tiempo fijo: el mejor momento para la meditación es Brahmamuhurta (“El tiempo de 

Brahman”), que es el tiempo entre las 3 y las 6 de la mañana. Trate de meditar en el mismo 
momento todos los días.  

2. Un lugar fijo: elija un lugar donde pueda estar libre de distracciones externas.  
3. Postura correcta: adopte la postura que le sea más confortable. Debe ser capaz de sentarse en 

una posición firme y relajada, sin incomodidad por un buen rato, sin agitarse o inclinarse. 



 35 

 
Si es capaz de sentarse con las piernas cruzadas sobre el piso, puede adoptar la posición de loto 
completa, Padmasana (colocando el pie derecho sobre el muslo izquierdo y el pie izquierdo sobre el 
muslo derecho) o cualquier otra posición que le sea más cómoda. 
Pero no se siente sobre el piso.  
Siéntese sobre una tabla de madera que esté sobre el piso.  
Esto es para prevenir que la corriente espiritual, que fluye a través de su cuerpo durante la 
meditación, sea disipada por la fuerza de gravedad de la tierra.  
Cubrir la tabla con una pieza de tela, preferentemente seda, o con una manta de lana.  
O siéntese sobre un grueso almohadón, asegurándose de que sus rodillas no toquen el piso 
descubierto. O siéntese sobre una alfombra o manta, o sobre una cama firme. 
Aquellos que encuentran demasiado dificultoso sentarse en el piso pueden sentarse sobre una silla 
recta sin apoyabrazos que sea de una altura cómoda.  
Los rishis (sabios) practicaron el silencio para conservar la energía perdida a través de la palabra. 
Cualquier postura que adopte, asegúrese de que sea fácil y relajada. La cabeza no debe estar 
inclinada ni los hombros caídos, y la columna debe mantenerse erguida para permitir a la energía de 
vida y a la conciencia fluir libremente desde los centros de los sentidos (chakras) situados en la parte 
más baja de la médula espinal, a través de la columna, a los más altos centros de realización 
espiritual en el cerebro. 
 
Posición de las manos: 
Si está sentado con las piernas cruzadas, apoye las manos con las palmas hacia arriba sobre las 
rodillas; si está sentado en una silla, apóyelas sobre la parte alta de los muslos.  
Los dedos deben mantenerse relajados, permitiendo que se enrollen un poco hacia arriba, o pueden 
asumir la posición llamada Chinmudra, en la cual el dedo pulgar y el índice de cada mano se unen 
indicando el encuentro de lo individual o Jivatma (dedo índice) con Dios o Paramatma (pulgar).  
Los tres dedos restantes están extendidos y se mantienen aparte para indicar el despojo de las tres 
gunas, que mantienen al individuo en la ignorancia y la esclavitud. 
 
Los ojos: 
Durante la meditación uno no debe cerrar los ojos completamente ni abrirlos de par en par, y que 
uno debe fijar la mirada en la punta de la nariz con los ojos medio abiertos y concentrarse en el poder 
del resplandor divino en el ajna chakra (la región entre las cejas). 
Si encuentra dificultoso al realizar esta practica, cuando comienza a meditar, mantenga sus ojos 
levemente cerrados pero concéntrese en el punto entre las cejas, llamado también tercer ojo u ojo 
espiritual. 
 
Dirección al sentarse: 
Siéntese mirando hacia el norte o hacia el este.  
La razón es que la tierra tiene una fuerza magnética que fluye desde el polo sur al polo norte.  
Similarmente, tiene una fuerza electrostática desde el oeste al este (la rotación de la tierra es de 
oeste a este).  
Por eso, mientras nos sentamos para Dhyana mirando al norte o al este (en línea con la corriente 
direccional de la fuerza magnética o electrostática), la mente tiende a relajarse y los nervios se 
armonizan más fácilmente. 
 
¿Cuánto tiempo debemos meditar? 
Un principiante debe tratar de meditar cinco minutos a la mañana y cinco minutos antes de dormir. 
Si se emplean diez minutos por día ( un día tiene 1440 minutos), en un año se habrá meditado 3.650 
minutos.  
A medida que vamos  progresando se buscara  meditar más y más, hasta que medite una hora en 
la mañana, otra antes de ir a la cama y en períodos alternados durante el día. 
 
¿Por qué meditamos? 
El principal propósito de la meditación es la autorrealización.  
Es un viaje que hacemos dentro de nosotros mismos para descubrir quiénes somos realmente. 



 36 

Si deseamos la autorrealización debemos comenzar por la auto transformación. 
¿Qué es el atma? 
Todos nos imaginamos que cada uno de nosotros tiene un alma individual o Jivatma. La enseñanza 
vedica, los Puranas, los Upanishads, los sabios y yoguis sostienen que el Jivatma y el Paramatma 
(alma universal) no son dos entidades diferentes.  
A través de la meditación que uno puede apartar la ilusión y descubrir su verdadera identidad. 
En meditación, el cuerpo y la mente tienen que ser aquietados. Mientras hay conciencia del cuerpo 
y de la mente, no puede haber conciencia del verdadero yo, el atma. 
 
Las tres etapas en meditación: 
 
concentración,  
contemplación y, 
Meditación. 
 
La primera etapa (concentración) está debajo de los sentidos; la tercera etapa (meditación) está 
encima de los sentidos, y la segunda etapa (contemplación) está en el medio. 
En meditación, la intensa concentración sobre un objeto tiene que ser practicada, como una medida 
preliminar, usando una de nuestras facultades sensoriales (vista, oído, tacto, gusto, olfato) o un 
objeto mental, un objeto creado en la mente, ej: una forma de Dios. 
Puede usarse como un objeto visual, la llama de una vela (la base de la meditación Jyoti, la foto de 
una forma de Dios, el símbolo sánscrito del Om escrito en un papel, etc.   
Usando el sentido del oído, un sonido o una serie de sonidos, tales como el gayatri mantra. 
El estado de concentración lleva al estado de contemplación, cuando el cuerpo se olvida. Esta etapa 
no puede ser forzada. Sucede por sí misma. 
Cuando la contemplación se intensifica, el estado de meditación se alcanza y naturalmente se olvida 
el cuerpo y la mente. 
 
9. Otros métodos o técnicas de meditación: 
 
 
Hay muchos métodos de meditación descriptos en los textos espirituales.  
Japa Sahita Dhyanam (meditación en la forma del Señor, mientras se recita Su Nombre): Japam 
(recitación del Nombre del Señor) ayuda a fijar la mente en una línea de pensamiento, excluyendo 
todos los otros pensamientos. Todos los pensamientos que están dispersos y en desorden, son 
gradualmente llevados bajo control y dirigidos hacia el Nombre Divino, haciendo que la mente esté 
capacitada para explorar en la contemplación de Dios o del yo. La visualización de la forma que el 
nombre representa ayuda a este proceso de pensamiento, ya que el hombre no puede pensar sin la 
descripción.  
Japa Sahitha Dhyanam (variación utilizando los 108 Nombres): en este método, mientras cantamos 
en voz alta o silenciosamente el Ashtotarasata Nama Ratnamala (la guirnalda de las 108 piedras 
preciosas describiendo los atributos de la Divinidad que usted adora.  
Al principio concéntrese en la repetición del Nombre y descripción de la forma.  
Recuerde que cada uno de los 108 Nombres es un potente mantra que lleva un montón de 
vibraciones. Si Ud. lleva a la práctica esta Sadhana con profunda devoción y anhelo por Dios o la 
Divinidad, será capaz de experimentar la intensa bienaventuranza divina. 
 
10. Meditacion en la luz (Jyoti):  
 
 
De acuerdo a la espiritualidad, la más universal y efectiva forma de meditación es la meditación en 
la luz (Jyoti), en la forma de una firme y continua llama de luz. 
Las ventajas de esta forma de meditación son: 

• Porque la luz es Dios y Dios es la luz (que es sin forma); la meditación en la luz equivale a la 
meditación en el Dios sin forma; 

• Aunque uno puede meditar en cualquier forma (forma de Dios o cualquier otra forma), la forma 



 37 

está sujeta a cambio.  

• El sólido cuerpo físico de cada ser humano está rodeado por un campo de energía, generalmente 
aludido como su aura, el cual es invisible a la vista física normal. Este aura tiene la forma de una 
llama. Durante la meditación en el Jyoti, la llama forma el aura, y la llama sobre la cual se medita 
se funde y se une con cada una de las otras purificando así al anterior (el aura). En otras 
palabras, durante la meditación en el Jyoti, el yo particular es identificado con el omnipresente 
yo cósmico (Atman o Dios) que reside en el centro del propio ser. 

 
 
10. Meditación en la respiración (meditación Soham) 
 
En esta forma de meditación consiste en la concentración en la respiración. Las ventajas de este 
método son que se puede realizar en cualquier momento, en cualquier lugar y no tiene preparaciones 
preliminares, tales como encender una lámpara o vela.  
La respiración repite “soham, soham” 21.600 veces por día.  
Es necesario desarrollar una conciencia de la respiración de un modo constante.  
Repita mentalmente “soham” con la respiración. “So” con la inhalación y “ham” con la exhalación.  
“So” significa “Él”, Dios o el poder interno, presente en todo.  
“(A) Ham” significa “Yo soy”.  
Por lo tanto, con cada respiración se afirma “Soh-Ham”, “Yo soy Él”; Cuando es consciente de  su 
respiración, el “yo” y el “Él” se fundirá y no habrá más dos: “So” se reducirá a “O” y “Ham” a “M”, es 
decir “Om” (el Pranava). 
Repita este sonido (Om) después de cada respiración, y eso lo salvará de la esclavitud de nacimiento 
y muerte. Por eso la Pranavopasana (repetición del Om) es recomendada en los Vedas. 
Así, la recitación del Soham es un buen medio de limitación para que la mente no se fugue. Permita 
que la mente esté siempre unida al Señor. Así no tenderá a huir en todas las direcciones. 
Tome el hábito de repetir mentalmente “Soham” con cada respiración que haga, cuando pueda. 
 
11. Gayatri kavacha como meditaciòn  
 La practica recomendada por Gayatri Vedanta Yoga a sus adherentes y a los devotos de gayatri en 
particular es meditar en la luz por unos minutos y luego instalar el gayatri kavacha, tal como se 
expone en  el Gayatri Vedanta Yoga. Una variante aceptable es concentrarse en la respiraciòn por 
un tiempo y luego establecer en el cuerpo el Gayatri kavacha. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 38 

III 
 
 
 
 

1. PLEGARIAS 
 

La plegaria es un medio de comunicación con Dios. 
Significa “pedir intensamente”.  
Invocamos a Dios cuando necesitamos alguna ayuda (por enfermedad, por protección, guía, etc.); 
para agradecerle (por el alimento, la vestimenta y las necesidades diarias); para despertarlo 
(cumplimiento de la tarea divina); plegarias nocturnas (por perdón) y para ganar su amor y gracia 
para la practica (Sadhana)espiritual. 
Uno no tiene que aprender técnicas especiales, pero hay algunos requisitos para hacer efectiva una 
plegaria.  
Estos son:  
Humildad, completa rendición (sin ego), menos apego mundano, fe y confianza completa (que Dios 
sabe qué es bueno para nosotros) y amor. 
Hay ciertos momentos indicados para plegarias especiales, tales como: la plegaria de la mañana, 
plegaria por el alimento y plegaria nocturna.  
Pero la plegaria debe ser una práctica constante hecha en momentos de alegría o tristeza. 
No hay un lugar asignado para las plegarias. Uno puede rezar mientras trabaja, pero un cuarto para 
las plegarias o un rincón quieto es preferible porque la atmósfera está cargada con buenas 
vibraciones. 
Una plegaria debe ser recitada de tal forma que gane el corazón del Señor. 
Debe ser ofrecida con un espíritu de total rendición al Señor, y debe volverse una disciplina diaria y 
un hábito constante. 
La plegaria santifica y purifica el alimento que ingerimos. 
Cualesquiera sean los actos hechos ofreciendo una plegaria y tomando el nombre del Señor, se 
vuelven sublimes y trasmutan en actos de adoración. 
Pero la plegaria no debe volverse mecánica. Mucha gente canta desde la mente, pero el amor es un 
sentimiento del corazón, una cualidad del alma. 
Por lo tanto, nuestra práctica de plegarias a Dios debe ser desde el corazón, porque el corazón es 
el centro de los sentimientos.  
Siempre debemos rezar desde lo profundo del corazón. 
Cómo rezamos desde el corazón? 
 
Mantra: 
El mantra es un medio, un puente, un modo de conexión entre el mundo físico y divino, y es dado a 
un individuo para iniciarlo o iniciarla en el camino espiritual que lo guía a la liberación (lograr el 
Moksha). 

Stotra - Stuti 
La palabra Stotra ha venido de la raíz Stut (alabar).  
Un Stotra significa una corriente que fluye hacia un lugar determinado.  
Así, un Stotra significa un himno o una composición en alabanza de alguien, que cuando se canta 
lleva a la mente hacia la visualización de esta forma. 
Shlokas: 
Todo lo que está escrito en una métrica precisa en palabras que rimen es llamado un Shloka. Un 
Shloka puede llevar un buen pensamiento, alabanza o una plegaria. 
Prartana (plegaria): 
Esta palabra ha venido de la palabra Prart (rogar.) Cuando decimos una Prartana le rogamos a Dios 
para que nos dé algo.  
Las siguientes son algunas plegarias / Stotras con sus significados: 
 



 39 

2. Plegarias diarias 
 

1)  Plegaria de la mañana: 
 

Karagre vasate Lakshmi 
Karamadye Sarasvati 

Karamule tu Govinda 
Prabate karadarshanam. 

 
Sobre la punta de mis dedos reside Lakshmi, la Diosa de la fortuna. 
En el centro de mi palma reside Sarasvati, la Diosa de la sabiduría, y, 
en la base de mi palma reside el Señor Govinda.  
Por lo tanto, pensando de esta manera, miro mi palma a la mañana temprano. 
 

2)  Plegarias por el alimento 
 

Haridata Haribhokha 
Harirannam Prajapati 
Harirvipra Sharirastu 

Bhunkte Bhojayahe Hari. 
 
Hari, el Señor de todos los seres, es el dador, el disfrutado y el alimento mismo. El cuerpo del vipra 
es Hari; Hari es el que come y también el que alimenta (un vipra es alguien cuya mente se ha vuelto 
luminosa con el brillo de la sabiduría y del conocimiento divino). 
 
 

3)  Plegaria nocturna por los errores cometidos 
 

Kara - Charana - Kritam 
Vaak - Kaiajam karmajam Vaa 
Shravana - Naianajam - Vaa 

Manasam Vaa Aparadam 
vihihamavihitam Vaa 

Sarvametat Kshamasva 
Jaya Jaya Karunabde 

Shri Mahadeva Shambo 
Shri Harinata Shambo. 

 
Oh Señor, amablemente perdona las malas acciones que he cometido consciente o 
inconscientemente, ambas a través de mis órganos de la acción (manos, pies, palabra) o a través 
de mis órganos de la percepción (oídos, ojos) o por mi mente.  
Gloria a Ti, Señor, que eres el Océano de Compasión. 
 
 

5)  Plegarias al Maestro Espiritual: 
 

Gurur Brahma Gurur Vishnu 
Gurur Devo Maheshvara 

Guru Sakshat Para Brahma 
Thasmai Sri Gurave Namah 

 
Saludos a ese noble Maestro que es Brahma, Vishnu y Maheshvara. 
Él es el Señor Parameshvara y es realmente el Supremo Brahman. 
(El Gurú es como el Señor Brahma, porque él crea el carácter virtuoso en las personas. 
Él es como el Señor Vishnu porque protege las buenas cualidades en sus estudiantes.  



 40 

Él es como el Señor Maheshvara porque destruye las tendencias malignas y las malas cualidades 
en ellos.) 
NOTA: Este mantra es el nùmero 32 de la Guru Guita, que se encuentra en el Skanda Purana. 
 
 
Plegaria de rendición al Maestro 

 
Tuameva Mata Cha Pita Tuameva 

Tuameva Banduscha Saka Tuameva 
Tuameva Vidya Dravinam Tuameva 
Tuameva Sarvam Mama Deva Deva 

 
Oh Señor, Tú eres mi madre, Tú eres mi padre, Tú eres mi pariente, Tú eres mi amigo, Tú eres mi 
entrenada inteligencia, Tú eres mi riqueza (o fuerza, coraje y poder). 
Tú eres mi todo, mi Dios de Dioses. 
NOTA. Este bellísimo mantra es parte de un texto mayor llamado Skanda Purana, el Canto completo 
se llama la Gita que se incluye en el presente trabajo como anexo. 
 

7)  Plegaria Védica: 
 

Om Saha Navavatu 
Saha Nau Bunaktu 

Saha Viryam Karavavahai 
Tejasvina Vaditamastu 

Ma Vidvishavahai 
Om Shanti Shanti Shantihi 

 
Que el Señor nos proteja a ambos (Maestro Espiritual (Guru) y discípulo). 
Que nos alimente a ambos.  
Que trabajemos juntos con gran vigor. Que nuestros estudios brillen y sean efectivos. Que no 
discrepemos.  
Que haya paz, paz, paz. 
NOTA. Esta plegaria se encuentra en los Vedas corresponde dentro de la Taittiriya Upanishad, a la 
invocación con la que comienza la segunda parte de la misma denominada Brahmanandavalli 
(Tratado de la beatitud de Brahman), termina con el Mantra de la paz (shanti mantra), 4,25"  
proclama nobles ideales como amor y hermandad, ayuda y entendimiento mutuo, paz y armonía. 
Se dice que tiene grandes poderes para armonizar situaciones y lugares, ya que sus vibraciones 
divinas penetran sutilmente áreas que no son perceptibles desde los sentidos. 
 
 
Plegaria por todos los seres. 
 

Om Sarve Vai Niramayah 
Sarve Badrani Pashyantu 

Ma Kaschid Dukamapnuyat 
Om Shanti Shanti Shantihi 

 
Que todos sean felices. Que todos estén saludables (libres de enfermedad). Que todos vean la 
prosperidad. Que nadie sufra. 
NOTA. Plegaria Vèdica se encuentra en el Rig Veda. 
 

Asato Maa Sadgamaya 
Tamaso Maa Jyotirgamaya 

Mrutyorma Amritamgamaya 
 
Guíame de lo irreal a lo real. De la oscuridad guíame a la luz. De la muerte guíame a la inmortalidad. 



 41 

NOTA: Plegaria Vedica, se encuentra en el Rig Veda. 
 

Loka Samasta Sukino Bavantu 
Loka Samasta Sukino Bavantu 
Loka Samasta Sukino Bavantu 

 
Que todos los seres seamos felices, eternamente felices. 
NOTA: Plegaria vedica, se encuentra en varios Upanishad. 
 

8)  Stotras / Stuti: 
 
Omkaram Bindu Samyuktam 

Nityam Dyayanti Yoginah 
Kamadam Mokshadam Chaiva 
Omkaraya Namo Namah 
 
Los ascetas siempre meditan sobre el Omkara con el punto. 
Nos inclinamos ante el Omkar (el eterno) que nos concede nuestros deseos y nos da la liberación 
(salvación). 
El Omkar escrito con un punto significa que somos bindus (gotas) de ese Omkar del que hemos 
venido. 
 
8. Plegaria dirigida a Sri Ganesha: 
 

Vakratunda Mahakaya 
Suryakoti samapraba 

Nirvignam kurume deva 
Sarvakaryeshu sarvada. 

 
Oh Señor, con la trompa doblada y un enorme y poderoso cuerpo, cuyo brillo es equivalente al de 
un millón de soles, te rezo, oh Señor, remueve todos los obstáculos en todas las buenas acciones 
que realizo. 
 

9)  Plegaria dirigida a la Diosa Sarasvati: 
 

Ya Kundendu Tushara Hara Davala 
Ya Shubhravastravruta 

Ya Vina Varadandamanditakara 
Ya Shuetapadmasana 

Ya Brahmachyuta Shankara Pratibir 
Devaih Sada Pujita 

Saa Maam Patu Sarasvati Bhagavati 
Nihsesha Jadyapaha 

 
Que Sarasvati, la destructora de nuestra ignorancia, nos proteja. 
Ella es hermosa como la flor kunda, como la luna, la nieve y el collar de perlas, que está vestida con 
ropas puras y blancas y está sentada sobre un loto blanco, su mano toca el vina, y es a quien los 
Dioses le rinden pleitesías, incluso Brahma, Vishnu y Shankara.  
Oh Diosa de la Sabiduría, remueve completamente la ignorancia de mi mente. 
 

10) Meditación en Ganesha: 
 

Gajananam butaganadi Sevitam 
Kapita Jambu Palasara Bakshitam 

Uma Sutam Shoka Vinasa Karanam 
Namami Vighneshvara Pada Pankajam 



 42 

 
Saludo los pies de loto de Nighneshvara, el Señor de los obstáculos, quien tiene cara de elefante y 
es servido por los Ganas (los asistentes del Señor Shiva), que ama la manzana silvestre y el jugo de 
manzana rosa, que es el hijo de Uma y que destruye todas las penas). 
 

Otras Plegarias 
 

Kaiena vacha manasendriairva 
Buddyatmanava Prakriti Suabavat 

Karomi yadyat sakalam parasmai 
Narayana yeti samarpayami. 

 
Oh señor Narayana, ofrezco todo lo que hago con mi cuerpo, mente, sentidos, intelecto y naturaleza. 
 

Om Purnam Adah Purnam Idam 
Purnasya Purnam Adaya 

Purnam eva Avasishyate 
Om Shanti Shanti Shantihi 

 
Eso, el invisible Brahman, es completamente Divino. Esto, el mundo visible es enteramente Divino. 
De lo totalmente divino, Brahman resulta lo totalmente divino. Cuando lo totalmente divino, el mundo 
visible, es tomado del totalmente Divino Brahman, lo total aún permanece. 
 
 
¿Dios es masculino o femenino? 
 
Este interrogante ha intrigado al hombre desde el amanecer del tiempo. 
De acuerdo a la tradición hindú, Dios es tanto masculino como femenino, Padre y Madre. Brahman, 
el Absoluto Universal, es el aspecto Padre y Shakti, el gran Poder Universal o Energía Inteligente, 
es el aspecto Madre. 
Como declaró Ramakrishna, "La distinción entre Brahman y Shakti es una distinción sin diferencia. 
Brahman y Shakti son Uno, así como la leche y la blancura de la leche son uno, así como el fuego y 
su poder para quemar son uno. No puedes concebir el uno sin el otro, o diferenciarlos. La Divina 
Madre es tanto uno como muchos, y también mas allá de uno y de muchos." 
 
Shakti 
La Divina Madre está presente como Shakti o Energía Inteligente, dondequiera que haya acción, tal 
como creación, preservación y transformación. Por lo tanto los tres Dioses que comprenden la 
Trimurti (Trinidad), llamados Brahma el Creador, Vishnu el Preservador y Shiva el Transformador, 
tienen su propia Shakti, descripta como la "consorte" de Dios. 
Veamos las consortes o Shaktis de Dios o Dios mismo mostrándose bajo el aspecto de consorte o 
Shakti: 
 
de Brahma es Sarasvati, 
de Vishnu es Lakshmi y, 
de Shiva es Parvati. 
Brahma, Vishnu y Shiva son formas estáticas, que no pueden funcionar sin las formas de energía 
dinámica de Shakti, así como una lámpara necesita energía eléctrica para funcionar y dar luz.  
 
 
 
 
11. Divino Nombre y Forma de Brahma 
 

Brahma Gayatri 
 



 43 

Om 
Vedatmakaya Vidmahe 

Hiranya Garbhaya Dhimahi 
Tanno Brahma Prachodhayat 

 
Te conocemos, eres el alma de los Vedas, meditamos en el dorado origen. Que Brahma nos inspire 
(nuestro conocimiento y meditación) 
 

Brahma-Gayatri-Bhasya 
 

bhvades-tat savitur-vavarenya-vihitam ksetrajna-sevaya-artakam 
bhargo vai vrsabanuja-atma-vibava-eka-aradana sri-puram 

bhargo jyotir-acintya-lilana-suda-eka-aradana-sri-puram 
bhargo dama-taraga-kelana-suda-eka-aradana-sri-puram 
bhargo dama-sada nirasta kuhakam prajnana lila-puram 

devasya-amrta-rupa-lila-rasa-derarada-dhi-prerina 
devasya-amrta-rupa-lila-purusasyarada-dhi-preyasina 

devasya dyutisundara-eka-purusasyaradhaya-dhi-preyasina 
gayatri-muralisÝa-kirtana-dhanam radhapadam dhimahi 

gayatri-gaditam mahaprabhu-matam radhapadam dhimahi 
dhir-aradanam eva nanyad-iti-tad-radhapadam dhimahi 

 
 
Brahma es el creador en el Trimurti, la trinidad Hindú, y es el aspecto de Dios comprometido en el 
surgimiento, creación y evolución del universo. 
Es el Absoluto personificado, que es verdad, sin fin y todo lo conoce. 
No es adorado como un Ishtadevata (Dios personal) y hay pocos templos donde es adorado 
exclusivamente, aunque su imagen, se encuentra sobre el sector norte de todos los templos del 
Señor Shiva y del Señor Vishnu y en esos templos se ofrecen Pujas diariamente. 
Desde el punto de vista de la forma, Brahma es representado como un hombre de barba, de tez roja, 
vestido de blanco y con cuatro cabezas mirando hacia las cuatro direcciones, simbolizando que ha 
creado el universo entero. 
Sus ojos están cerrados en meditación. 
Se lo ve parado o sentado sobre un loto o un Hamsa (cisne). 
El Loto es un símbolo de pureza.  
El cisne es su vehículo y representa Viveka (discernimiento).  
Viste la piel de un antílope negro significando austeridad. 
Se lo ve con cuatro brazos, con diferentes objetos en sus manos.  
Algunos de estos son:  
Un Pusthaka (libro) que significa el conocimiento, 
Un Kamandulu (vasija de agua), que significa prosperidad y, 
Un Japamala (rosario) que significa espiritualidad. 
Su Brahma Shakti o "consorte" es Sarasvati, la Diosa de la sabiduría. 
(Brahma es masculino en forma y no debe ser confundido con Brahman, género neutro, el Absoluto 
Universal sin forma. Brahma es pronunciado Brumher y Brahman es pronunciado Bruhman.) 
 
 
 
 
 
 
12. Divino Nombre y Forma de Sarasvati 
 
Sarasvati es el aspecto Shakti (o Consorte) de Brahma, el Creador en la Sagrada Trinidad. Ella es 
la Diosa del Conocimiento y las Artes y representa Sabiduría y Creatividad. Sarasvati representa el 
Jnana Shakti (Poder de Discernimiento) inherente en el hombre. 



 44 

La Creación no es posible sin Conocimiento.  
De allí el "casamiento" de Brahma y Sarasvati. 
Sarasvati literalmente significa la esencia (sara) de nuestro propio ser (Swah).  
Es también conocida como: 
Sharada (Dadora de esencia), 
Brahmi (Consorte de Brahma),  
Bharati (Elocuencia) 
Vagishvari (Señora de la Palabra) y,  
Mahavidya (Conocimiento Supremo). 
Ella es descripta como una recta y hermosa joven con cuatro brazos y viste un sari blanco.  
Tiene un akshamala (rosario) y un pusthaka (libro) en dos de sus manos y las otras dos están 
permanentemente ocupadas tocando un instrumento de cuerdas, el Vina. (Vina Vadini significa 
ejecutante del Vina.) el libro simboliza sabiduría, el rosario significa ciencias espirituales o yoga, y el 
Vina significa el cultivo de las buenas artes. 
Esta sentada sobre un loto que significa pureza. 
Reside sobre la tierra entre los mortales, pero su morada especial es Brahmaloka.  
Su vehículo es el hamsa (cisne), que simboliza el discernimiento. 
Todo lo relacionado con los pensamientos y las palabras surge de Su gracia.  
 
 
 
 
13. Divino Nombre y Forma de Vishnu 
 
Vishnu Gayatri 
 
Om 
Narayanaya Vidmahe 
Vasudevaya Dhimahi 
Tanno Vishnu Prachodayat 
 
“Conocemos a Narayana, meditamos en Vasudeva. Que Vishnu inspire eso (nuestro conocimiento 
y meditación).” 
 
Narayana (Vishnu) es el segundo Dios en la Trinidad Hindú y es el Protector y Preservador de toda 
la creación. El es el todo penetrante (“Vishnu” deriva de la palabra sánscrita “vis” que significa 
“penetrar”). 
La palabra Narayana significa “Dios en el Hombre” o “El que reside en todos los seres.” 
También es llamado: 
Ranga – el gran creador del escenario del mundo 
Ranganata – Señor del escenario del mundo 
Achyuta – que es indestructible 
Hari – Ladrón del corazón 
 
(El Señor Krishna, un Avatar del Señor Vishnu, también es llamado Hari). 
Narayana también es adorado como Venkateshvara, el Divino Protector, cuyo famoso templo esta 
en Tirupati, Andra Pradesh, India. 
Vishnu es retratado con un hermoso rostro (Sundara Vandana) y un cuerpo de color azul cielo, 
simbolizando al Brahman sin forma, que no se ve pero abarca el Universo.  
Tiene cuatro brazos, simbolizando Su dominio sobre las 4 direcciones y Su omnipresencia en el 
Universo. 
En una mano sostiene un caracol (Shanka), cuyo sonido es el gran ”Om”. 
En otra mano sostiene un disco (Chakra), el arma Omnipotente para destruir al perverso. (Algunas 
fuentes dicen que el Chakra es una rueda que simboliza el tiempo). 
El Señor Vishnu (y Krishna) son descriptos como “Shanka Chakra Dara” (portador del caracol y la 
rueda, lo que significa que controla el sonido y el tiempo). 



 45 

La tercera mano lleva una maza (Gadha), representando el conocimiento espiritual (Jnana) y, en Su 
cuarta mano sostiene el tallo de un loto (Padma), llevando Su primera creación, Brahma, el aspecto 
creador de Dios. 
Otra interpretación popular es que el Shanka significa Omnipresencia (como la sílaba “Om”), el 
Chakra, Omnisciencia rige el tiempo), el Gada, Omnipotencia (todo poderoso), y el Padma, el 
corazón del devoto.  
Sobre su pecho hay un rizo de pelo conocido como la marca Srivatsa, un signo de Su inmortalidad.  
Alrededor de Su cuello, lleva la auspiciosa joya Kaustuba y una guirnalda de perlas. (“Kaustubahara” 
significa portador de la gema Kaustuba y “Mutikadara” significa portador del collar de perlas).  
Alrededor de Su cintura, lleva un atuendo amarillo (por lo tanto se lo describe como “Pitambaradara” 
– “pita” (amarillo), “ambara” (atuendo), “Dara” (el que viste.) 
(Krishna, un Avatar de Vishnu, es también descripto como “Kaustubahara” y “Mutikadara”.) 
Su Consorte es Lakshmi, la Diosa de la Fortuna, Prosperidad y Belleza y Su vehículo es el Garuda, 
el águila de pecho blanco, un pájaro celestial (Garuda vahana.) 
Vishnu es retratado a veces, descansando sobre los espirales de una serpiente llamada “Ananta” 
que significa “sin principio ni fin.”  
“Bujanga Sayana”, “Sesha Sayana” también significa reclinado sobre la cama de la serpiente”. 
(“Ananta Sayana” significa reclinado sobre Ananta.)  
Bujanga significa “serpiente”, “Sesha” es “serpiente” y “Adhi Sesha”, “serpiente primordial.”) 
La serpiente representa la Kundalini Shakti, la Energía física, que solamente es despertada para 
liberar lo divino inherente en el hombre. 
La serpiente sobre la cual descansa Vishnu, flota sobre un vasto océano de leche (Kshira Sagara, 
Kshirabdi) que simboliza pura conciencia. 
La morada celestial de Vishnu es llamada “Vaikunta Pati” (Señor de Vaikunta), “Vaikunta Vasa” 
(morador de Vaikunta.) 
 
Narayana encarna en cada era como un Avatar, en forma humana o animal, para neutralizar la 
maldad en el mundo o restaurar el Dharma (orden moral). Los diez Avataras mayores de Vishnu 
(Dasavataras) son: 
 
1- Matsya (Pez) 
2- Kurma (Tortuga) 
3- Varaha (Jabalí) 
4- Narasimha (mitad hombre, mitad león) 
5- Vamana (Enano) 
6- Parasurama (Rama con el hacha) 
7- Rama 
8- Krishna 
9- Buda (algunos indican a Balarama, (en lugar de Buda) como el octavo y a Krishna como el 

noveno Avatar) 
10- Kalki 
 
 
Vishnu Prartana 
 
Shantakaram Bujaga Shayanam 
padmanabam Suresham 
Vishvadaram Gagana Sadrisham 
Mega Varnam Shubangam 
Lakshmi Kantam Kamala Nayanam 
Yogi Hridyana Gamyam 
Vande Vishnum Bava Baya Haram 
Sarva Lokaika Natam 
 
“Adoro a Vishnu quien es pacífico en su forma, que descansa en la cama de la serpiente, que tiene 
un loto que emana de Su ombligo, que es el Gobernador de los Dioses, el sostén del Universo, todo 



 46 

penetrante como el éter, que tiene el color de la nube que lleva la lluvia, cuyos miembros son 
auspiciosos, que es el Consorte de Lakshmi, cuyos ojos son comparables a los pétalos de loto, que 
es meditado y realizado en el corazón de los Yogis, que elimina el temor a renacer y que es el Único 
Maestro de todos los mundos.” 
 
 
 
 

14. Divino Nombre y Forma de Lakhmi 
 
Lakshmi es adorada como: 
 
1. Svarga Lakshmi - Dadora de riqueza del Reino Celestial 
2. Maha Lakshmi - Gran Madre del Universo 
3. Dhana Lakshmi - Dadora de riqueza material 
4. Bhagya Lakshmi - Dadora de buena fortuna 
5. Moksha Lakshmi - Dadora de Liberación 
6. Dhanya Lakshmi - Dadora de alimento  
7. Griha Lakshmi - Diosa del hogar 
8. Santhana Lakshmi - Dadora de hijos 
Juntas son conocidas como Ashtalakshmi (8 Lakshmis). 
 
Es el aspecto Shakti (o "consorte") de Vishnu o Narayana, el Preservador en la Trimurti. Es la Diosa 
de la Riqueza y la Buena Fortuna y es la que concede la Belleza, Riqueza y Buena Suerte. 
Representa Icha Shakti (Poder de la Voluntad) en el hombre. 
Se dice que Lakshmi ha tomado varias formas para estar con Vishnu a lo largo de Sus 
encarnaciones. 
Así cuando Él encarnó como Rama, Ella nació como Sita.  
Cuando encarnó como Vamana, El enano, Ella apareció de un loto como Padma.  
Cuando fue Parasurama, Rama con el Hacha, ella fue Su esposa Dharani y fue Radha cuando 
encarnó como Krishna. 
Se dice que Lakshmi ha nacido en el momento que se batía el océano de leche, cuando surgió del 
océano sentada sobre un loto y sosteniendo otro loto en su mano. 
De aquí los calificativos Padma (el loto) 
Padmalaya (quien reside sobre el loto), 
Jaladija (nacida del océano) y, 
Sri (Fortuna). 
Haripriya (la amada de Hari o Vishnu) y, 
Lokamata (madre del mundo).  
Lakshmi literalmente significa " cientos de miles." 
 
Lakshmi Gayatri 
 
Om 
Mahalakshmi Cha Vidmahe 
Vishnuathnai Cha Dhimahi 
Tanno Lakshmi Prachodayat. 
 
Conocemos a Maha Lakshmi. Meditamos en la Consorte de Vishnu. Que Lakshmi los inspire (nuestro 
conocimiento y meditación). 
 
Mis reverencias a Ti, Oh Narayani! Tu eres lo bueno de todo lo bueno, Oh auspiciosa Devi, quien 
cumple cada objetivo, la dadora de refugio, Oh Gauri de los tres ojos! 
Mis reverencias a Ti, Oh Narayani! Tu tienes el poder de la creación, sustentación y transformación 
y eres eterna. Tú eres el origen y la encarnación de las tres Gunas. 
Mis reverencias a Ti, Oh Narayani! 



 47 

Que estas dedicada a salvar al desanimado y angustiado que toma refugio en ti. Oh Devi, que 
remueves los sufrimientos de todos. 
 
Samudhra Vasane Devi, 
Parvata Stana Mandite 
Vishnu Patnim Namastubyam, 
Padarsa Kshamasva Me 
 
Oh madre Tierra! Oh Gran Diosa que brillas en la ropa del océano y llevas amor maternal a través  
de las hermosas colinas que son tus miembros! Oh amada consorte del Señor Vishnu que sostiene 
la creación entera! Me inclino ante ti, perdóname mientras camino y te toco con mis pies, Oh Madre! 
 
 
 

MAHALAKSHMI ASHTAKAM  STOTRAM 
 
1 -  Namaste stu mahamaye shripite surapujite  

Shankhachakragadahaste Maha Lakshmi Namostute  
 
Oh Maha Lakshmi, yo me inclino reverentemente ante Ti. Tú eres Maha Maya, 
La creadora y vencedora de la ilusión, la morada de la riqueza y la belleza. Eres adorada por todas 
las formas divinas, sostienes en Tus manos la caracola, el disco y la maza. Oh Maha Lakshmi, ante 
Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
2 -  Namaste garudarude kolasurabhayankari  

Sarvapapahare Devi Maha Lakshmi Namostute  
 
Te saludo a Ti, que eres transportada por el ave Garuda y que eres el terror del asura Kola (fuerza 
demoníaca). Oh Maha Lakshmi, destructora de todas las transgresiones (pecados), ante Ti me 
inclino reverentemente en plegaria. 
 
3 -  Sarvajñe Sarvavarade Sarvadushtabayankari  

Sarvaduhkhahare Devi Maha Lakshmi Namostute  
 
Eres omnisciente, dadora de todas las bendiciones, el terror de todos los malvados, la destructora 
de todas las miserias. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
4 -  Sidhibuddhiprade Devi Bhuktimuktipradayini  

Mantramurte Sada Devi Maha Lakshmi Namostute  
 
Dadora de éxitos e inteligencia, así como también bendiciones materiales y liberación. Tu eres el ser 
del mantra. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
5 - Adyantarahite Devi Adyashaktimaheshvari  

Yogaje yogasambhute Maha Lakshmi Namostute  
 
Tu eres sin principio ni fin, Oh Suprema Diosa, ers el poder primordial nacido del Yoga. Oh Maha 
Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
6 - Stulasukshmamaharaudre Maha Shaktimahodare  

Mahapapahare Devi Maha Lakshmi Namostute  
 
Tu eres o denso y también lo sutil, eres lo terrible y el gran poder, la del gran estómago, destructora 
de las grandes transgresiones (pecados). Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en 
plegaria. 
 



 48 

7 -  Padmasanasthite Devi Parabrahmasvarupini  
Parameshi jaganmatar Maha Lakshmi Namostute  

 
Oh Diosa, sentada sobre el loto, Tu eres el Supremo Brahma y el omnipenetrante Atma. Eres la gran 
Señora y Madre del universo. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
8 -  Shvetambaradare Devi Nanalankarabhushite  

Jagatstite Jaganmatar Maha Lakshmi Namostute  
 
Oh Diosa, vestida con blanco ropaje y adornada con varias clases de ornamentos, Tu eres la Madre 
y Sustentadora del universo. Oh Maha Lakshmi, ante Ti me inclino reverentemente en plegaria. 
 
9- Mahalakshmyashtakam Stotram yah Pathedbhaktimannarah 

Sarvasiddhimavapnoti Rajyam Prapnoti Sarvada  
 
Quienquiera que lea con devoción este himno a Maha Lakshmi, compuesto en ocho versos, obtiene 
un reino (estado espiritual) y todos los éxitos. 
 
10 -  Ekakale Pathennityam Mahapapavinashanam 

Dvikalam yah Pathennityam Dhanadanyasamanvitah 
 
Quienquiera que lea este himno una vez por día, se libera de las grandes transgresiones (pecados). 
Quien lo lea dos veces por día tendrá siempre abundancia y prosperidad. 
 
11 -  Trikalam Yah Pathennityam Mahashatruvinashanam 

Mahalakshmirbhavennityam Prasanna Varada Shuba 
 
Quienquiera que lea este himno tres veces por día, se neutralizan los grandes enemigos. Maha 
Lakshmi siempre le concede su gracia, le otorga todos los dones y bienes. 
 
15. Divino Nombre y Forma de Shiva 
 

4)  Maha Mrityunjaya Mantra: 
 

Om Trayambakam Yajamahe 
Sugandim Pushti Vardanam 

Urvarukamiva Bandanat 
Mrityor Mukshiya Mamritat 

 
Me inclino ante el tercer ojo del Señor Shiva quien está lleno de dulce fragancia, que alimenta bien 
a todos los seres. Que me libere de la esclavitud del samsara y la muerte, así como el pepino maduro 
es separado de la esclavitud de la planta. Que sea liberado de los enredos mundanos y gane la 
inmortalidad. 
Este mantra dirigido a Shiva (el del tercer ojo) está considerado como dador de vida y protección 
contra accidentes, enfermedades y otros problemas.  
Tiene gran poder curativo. 
En muchos textos védicos y religiosos es considerado uno de los tres grandes mantras (Maha 
Mantras) a igual que del Gayatri Mantra y posible recibir información casi cotidianamente de milagros 
que produce el canto con entrega, devoción y amor de estos divinos sonidos celestiales. 
 
 
Shiva Gayatri 
 

Om 
Tatpurushaya Vidhmahe 
Mahadevaya Dhimahi 



 49 

Tanno Rudra Prachodayat 
 
“Conocemos ese espíritu (Purusha). Meditamos en Mahadeva. Que Rudra inspire eso (nuestro 
conocimiento y meditación”). 
 
Dakshinamurti Gayatri 
 
Om  
Tatpurushaya Vidhmahe 
Dhyanastaya Dhimahi 
Tanno Dishah Prachodayat 
 
“Conocemos a Dakshinamurti (la benevolente forma de Rudra). Meditamos en El que esta sumido 
en meditación. 
Que el Señor de los pensamientos (Dishah) inspire eso (nuestro conocimiento y meditación”). 
 
Shiva (a veces escrito Siva), significa literalmente “El Auspicioso”, es uno de los tres Dioses que 
comprenden el Trimurti, la Trinidad de los Dioses Hindues, y es ese aspecto de Dios conocido como 
Transformador (Hara) – o tal vez, mas correctamente, como Restaurador o Re-creador. Shiva es 
conocido por otros diferentes nombres, tales como: 
Maheshvara (el Gran Dios) 
Shambo (El que concede bienes) 
Shankara (Señor caritativo) 
Ishvara (Señor dotado de buenas cualidades) 
Mahesha (el gran Señor) 
Mahadeva (el gran Dios) 
Pashupati (Señor de todas las criaturas) 
Parameshvara (Señor Supremo) 
 
Se dice que Shiva vive en el monte Kailas (“Kailasa Vasa”) en los Himalayas, con Su “Consorte” 
Parvati, quien es Su propia Shakti, y Sus “hijos” Ganesha y Subrahmanya. 
Usualmente Shiva es representado con la piel de color blanco o ceniza untado completamente de 
vibuti (“Vibuti Sundara” – elegante untado completamente de vibuti). 
Tiene tres ojos (Trinetra) – por lo tanto es llamado Triambaka (el de tres ojos).  
El tercer ojo, el ojo de la sabiduría (Pala lochana), concede visión interior o realización espiritual, y 
es capaz de quemar cada deseo (kama) que aparece ante el. 
Su cuello es azul (Nilakanta) por absorber el veneno Halahala que fue vomitado en el agitado Océano 
Cósmico y amenazaba con destruir el mundo  hasta que Shiva lo bebió. En Su pelo esta la luna 
creciente – de ahí el calificativo de “Chandrashekaraya” y “Shashanka Sekara”, que significa “el que 
lleva la Luna sobre Su cabeza.”  
Tambien, Su enmarañado cabello esta adornado con el Ganges, el río que fue bajado a la tierra 
desde el cielo, permitiendole fluir a traves de Su pelo para romper la caída. 
Ganadara – quen sostiene el Ganges y Ganga Jatadara – quien sostiene el Ganges en Su cabello.  
Tiene serpientes a modo de ornamentos alrededor de Su cuello y como brazaletes.  
Por eso es llamado Naga Bhushana (quien lleva serpientes como ornamentos.)  
La serpiente alrededor de Su cuello representa la Kundalini en espiral, el poder de la más alta 
conciencia presente en el hombre. 
En una mano sostiene un tridente (Trishula) que simboliza el pasado, presente y futuro; por lo tanto 
Shiva es llamado Trishula Dari – que sostiene el tridente. 
Su vehículo (Vahana) es el toro sagrado (Nandi) – de  ahí Nandi Vahana. 
Shiva tambien toma la forma de Natarajah (Rey de la Danza).  
Con la danza Cósmica llamada Tandava, crea el Universo.  
En una mano sostiene un tambor, el Damaru, simbolizando el “Om” (el sónido o vibración primordial 
que es la causa original de la Creación), y que es pintorescamente descripta haciendo el sonido 
“dum dum”. 
Durante la Danza Cósmica, Sus tobillos hacen el sonido “dimi”, al ritmo “dimita dhimitha. 



 50 

Shiva tambien es llamado Chidambaresha, el Señor de Chidambaram, la ciudad (en el sur de India) 
donde danzó. Shiva es Bole Nata – el que corre para ayudar cuando Su nombre es llamado o 
pronunciado (Bole). 
Es Tripurari, destructor de las tres ciudades (Puras), construidas por demonios o Asuras desafiando 
a Dios; El es Mrityunjaya (el Señor que conquista la muerte.) 
Shiva tambien es simbolizado en la Forma de Linga, que es el símbolo de lo que no tiene principio, 
la Forma en la cual todas las formas se funden. 
 

Shiva (Pratana) Stuti 
 
Vande Shambum Uma Patim Sura Gurum 
Vande Jagat Karanam 
Vanhe Pannaga Bushanam Muruga Daram 
Vande Pashunam Patim 
Vande Surya Sashanka Vahni Nayanam  
Vande Mukunda Priyam 
Vande Bhakta Janashrayam Cha Varadam 
Vande Shivam Shankaram 
 
(Saludo al Dios, Señor de Uma, quien es el preceptor de los Dioses, la causa del Universo. 
Lo saludo a quien es querido de Mukunda (Vishnu) y cuyos tres ojos son el Sol, la Luna y el Fuego. 
Saludo al refugio de los devotos, el que concede bendiciones, (Shiva Shankara). 
 
 
 
 

16. Divino Nombre y Forma de Durga 
 
Durga Gayatri 
 
Om 
Mahadevyai Cha Vidmahe 
Durga Devyai Cha Dhimahi 
Tanno Devi Prachodayat. 
 
Conocemos a la gran Diosa. Meditamos en Durga. Que la Diosa nos inspire (nuestro conocimiento 
y meditación.) 
 
 
 
Otro nombre para Durga (Parvati) 
 
Parvati es el aspecto Shakti de Shiva, el tercer Dios en la Trimurti (Trinidad), el Dios de la disolución 
constructiva y representa Kriya Shakti (el Poder de la Acción).  
Como la Consorte del Señor Shiva, es también conocida como: 
 
Parameshvari,  
Shankari, 
Maheshvari,  
Bhavani,  
Shiva o Shivani,  
Tryambaki, 
Bagavati,  
Parameshvara (Señor Supremo), Shankara (Señor Benefactor), Maheshvara (Gran Dios), Bava 
(Existencia), Tryambaka (El de los tres ojos), Bhagat (Maha Devi, etc. todopoderoso) y Maha Deva 
(Gran Dios) son todos nombres de Shiva (el auspicioso). 



 51 

 
Parvati es la hija de Himavan, "el coronado por la nieve" (significando la Montaña Himalaya) y Mena. 
Los himalayas representan Akasa (eter), el primero de los cinco elementos y Mena significa 
inteligencia.  
Por lo tanto Parvati, su hija, representa la substancia consciente del universo.  
El calificativo Katyayani, significa que Ella "impregna toda materia". 
Como la hija de Himavan, adquiere los nombres Parvati (hija de la montaña), Girija (nacida de la 
montaña), Haimavati (hija de Himavan), Gauri (la de color blanco, siendo blanco el color de la nieve), 
Uma (la luminosa, la brillante) y Devi (la resplandeciente). 
Parvati se manifiesta en dos formas principales- formas benevolentes o amables y formas 
transformadoras y purificadoras.  
Bajo las ultimas formas es especialmente adorada.  
Una de ellas es Durga que literalmente significa "difícil de conocer" o "difícil de acercar". Durga es 
una justa, hermosa mujer, con ocho brazos, llevando un arma en cada uno.  
Con estas armas combate a los ocho demonios que esclavizan al hombre. 
Monta un tigre, que simboliza el ego del hombre que tiene que ser doblegado (Simha Vahini significa 
"quien cabalga sobre un león"). 
Como Kali (significa negro) personifica el tiempo y es representada con tez negra, una abominable 
y terrible cara.  
Su negra piel es símbolo de nuestro futuro desconocido.  
Viste una guirnalda de cabezas humanas o calaveras (Kapalini significa quien viste de calaveras) y 
esto nos recuerda nuestra mortalidad. 
Como Mahishasuramardini (asesina del demonio búfalo Mahisha), nos exhorta a destruir el búfalo 
de la ignorancia en nosotros. 
En Su forma benevolente Parvati o Uma representa Prakriti (Madre Naturaleza, el mundo de los 
objetos, el mundo de la materia creada) y Se revela como la Divina Madre a Sus hijos. 
Ella es Dios Visible cuando guía a los devotos hacia el Dios Invisible, el Absoluto Universal o aspecto 
Padre de Dios. 
Como Madre, es conocida como: 
 
Ma,  
Amba,  
Ambika y  
Janani.  
 
Ella es la Madre del mundo (Buvaneshvari), Madre de los tres mundos (Tribuvaneshvari) y la Madre 
del Universo (Jagadambika, Jagat Janani y Jagan Mata). 
Kripamayi (la Madre compasiva), 
Abaya Pradayini (la que concede valentía),  
Ananda Dayini (dadora de bienaventuranza),  
Daya Sagari (un océano de compasión) y,  
Mukti Pradayini (la dadora de liberación). 
Los otros calificativos de Parvati son:  
Anna Purani (poseedora y dadora de alimento),  
Rajarajeshvari (quien gobierna incluso sobre le rey de los reyes) y , 
Kamakshi (de ojos sensuales.)  
Como la hermosa Lalita, Su nombre es adorado en el Lalita Sahasranama (mil nombres de Lalita.) 
 
 

17. Divino Nombre y Forma de Ganesha 
 
Ganesha Gayatri 
 
1. Om Tatpurushaya Vidmahe 

Vakratundaya Dhimahi 
Tanno Dhanti Prachodayat. 



 52 

 
(Conocemos a ese Purusha Trascendental (Persona), meditamos en el Señor con el colmillo 
curvado. Que el Señor Ganesha Ilumine nuestro Intelecto.) 
 
2. Ekadantaya Vidmahe 

Vakratundaya Dhimahi 
     Tanno Dhanti Prachodayat. 

 
(Conocemos al Señor de un colmillo, que nos enseña unidad. Meditamos en el Señor con el 
colmillo curvado. Que el Señor Ganesha ilumine nuestro Intelecto.) 
 
Ganesha Stuthi 
 
Shuklambaraharam Vishnum 
Shashi Varnam Chahurhujam 
Prasanna Vahanam dyayet 
Sarva Vighnopashanthaye 
 
Agajanana Padmarkam 

Gajananam Aharnisham 
Anekadantham Bhaktanam 
Ekadantam Upasmahe. 
 
(Que alguien medite sobre Ganesha que viste prendas blancas y es todo penetrante; quien tiene el 
brillo de la luna, quien tiene cuatro brazos y un amable rostro. 
Adoramos al de rostro de elefante, quien, día y noche, florece ante (Su Madre) Parvati, como un loto 
ante el sol; adoramos al Señor con el único colmillo que concede mucho a Sus devotos.) 
 
Ganesha es invocado por todos antes de realizar cualquier acto auspicioso, tal como entrar a una 
casa nueva, realizar una ceremonia de casamiento o cualquier otro acto religioso, y Su Gracia y 
Bendiciones son lo que aspiramos. 
Representa muchos aspectos vitales o cualidades del único Dios Universal, principalmente los de 
Sabiduría Suprema y Benevolencia. 
La palabra Ganesha deriva de dos palabras "gana" e "isha". 
En la mitología Hindú los "ganas" son asistentes del Señor Shiva, e "isha" significa, Señor. 
De modo que Ganesha significa "Líder de los ganas."  Pero  "gana"  significa  clasificación  o  
agrupamiento;  por consiguiente  Ganesha significa: 
"Líder de todos los grupos o todos los seres."  
Las palabras "Ganapati", "Gananata" y "Gananayaka" también significan lo mismo (pati = señor; nata 
= líder; y nayaka = jefe). 
 
 
 
 
El Señor de los Obstáculos 
 
Ganesha es Vigneshvara, el Señor de los Obstáculos ("Vignam" significa obstáculo, "Ishvara" 
significa Dios o Señor) ayudando a la gente a superarlos cuando esa bendición alcanza el bienestar 
del suplicante. Los términos "Vigna Vinashaka" "Vigna Haraka" y Vigna Hara", también significan 
destructor de los obstáculos o impedimentos. "Vignaraja" significa "Rey de los obstáculos." 
 
Hijo de Shiva y Parvati 
 
Ganesha es el "hijo" del Señor Shiva, el Dios de la Transformación y Su consorte Parvati, la Shakti 
o el aspecto Energía de Shiva, simbolizando esa Sabiduría e Inteligencia que Ganesha representa, 
nace de la destrucción del egoísmo, de la ignorancia y de los apegos.  



 53 

Como hijo de Shiva y Parvati, Ganesha ha ganado numerosos calificativos. 
 
Shiva Nandana  
Shiva Thanaya 
Shambo Kumaara  
Pasupathi Thanaya 
Maheshwara Puthra o 
Parvati Nandana 
Gauri Sutha,  
Ambika Thanaya,  
Shankari Puthra 
Girija Nandana  
Uma Nandana 
 
("Tanaya", "Nandana", "Kumara" y "Putra" significan "hijo"; Maheshvara, Pasupati y Shambo son 
todos nombres de Shiva; y Gauri, Girija, Uma y Shankari son todos nombres de Parvati.) 
"Heramba" es otro calificativo de Ganesha y significa "El que emanó de Amba" (La Divina Madre, 
Parvati.) 
 
El Líder Supremo 
 
Ganesha es Vinayaka, El Líder Supremo  
(Vi significa excepcional y Nayaka significa líder.) 
Vinayaka significa "El que origina o lidera".  
Es adorado como Sidhi Vinayaka (Vinayaka, el realizado) y Budi Vinayaka (Vinayaka, el sabio). Sidhi 
y Budi se refieren, simbólicamente a las Consortes de Ganesha. Son las manifestaciones del Poder 
Divino de Shakti, inherente en Ganesha. Adora a Ganesha y adquirirás Budi (puro y claro intelecto) 
y Sidi (éxito o realización), que guía al Mukti (Liberación). 
Los términos " Budi Pradata", "Sidhi Pradayaka", "Mukti Pradata" significan el que concede estos. 
Como la encarnación del Budi (inteligencia) que es la base de todo conocimiento, Ganesha nos 
concientiza de la verdad, la cual esta mas allá de los cinco sentidos y la mente. 
 
El Símbolo del Elefante 
 
La cabeza de elefante de Ganesha es un símbolo de inteligencia, discernimiento y sabiduría. El 
elefante siempre esta alerta y consciente de sus alrededores.  
Su recuerdo es fuerte y profundo. Se mueve majestuosamente a través de la espesa jungla, es un 
hacedor de caminos, ayudando a otros sin ser consciente de ello, porque esta es su naturaleza.  
De forma similar, Ganesha es el hacedor de caminos, guiando al hombre en el sendero correcto. La 
cabeza de elefante le ha valido a Ganesha los siguientes calificativos: 
 
Gajavadana,  

Gajanana 
Gajamuka, 
Mathanga Vadhana. 
 
("Gaja" y " Matanga" significan elefante; "Vadana", "anana" y "Muka" significan rostro.)  
Ganesha es "Subanana" - aquel cuyo rostro refleja e irradia felicidad. 
La cabeza de Ganesha, sus orejas y el curvado o torcido colmillo (Vakratunda) toman a grandes 
rasgos la forma del símbolo Om en la escritura Devanagari. 
Este símbolo describe la cabeza del elefante con el colmillo extendido, mientras que el símbolo del 
Om en escritura Tamil  tiene la apariencia de una cabeza de elefante con la trompa colgando hacia 
abajo. 
También etimológicamente la palabra Gaja (elefante) significa "el origen y la meta" (del universo), la 
cual es el Om. De esta manera Ganesha es descripto como teniendo la forma del Pranava Om: 
"Omkara Rupa" o "Pranava Svarupa". 



 54 

Quien tiene la forma de Om es Brahman (Dios) - por lo tanto Ganesha no es otro que Brahman 
Mismo. 
La cabeza de elefante simboliza el camino que uno tiene que tomar para alcanzar la auto realización.  
Las  orejas  largas  (Lamba Karna)  de Ganesha es  símbolo de la  primera  fase sravana (escuchar 
atentamente las enseñanzas de los grandes maestros espirituales); la cabeza es símbolo del proceso 
de manana (reflexión o contemplación de lo que ha sido escuchado.) El colmillo que emana de la 
cabeza simboliza el Budi, el intelecto o poder innato de discernimiento. (El colmillo de un elefante 
puede distinguir entre objetos de diferentes tamaños y texturas desde el tronco de un árbol hasta 
una hoja de hierba).  
El Budi permite al Sadaka (el aspirante espiritual) la fase final de la realización espiritual de 
nididhyasana (realización de la verdad que fue oída y contemplada.) 
Ganesha tiene solamente un colmillo (eka dantam), el otro, el colmillo quebrado es símbolo de 
nuestros egos que también deben ser quebrados para el avance espiritual. Los 2 colmillos, uno 
quebrado y el otro intacto, también representan el estado de Duandvatitam (trascender las 
dualidades de la vida - pares de opuestos tales como alegría y tristeza, ganancia y perdida, riquezas 
o pobreza.) 
Se dice que Ganesha ha quebrado el colmillo para utilizarlo como elemento de escritura para escribir 
el poema épico Mahabarata dictado por el Sabio Vyasa. 
La cabeza de elefante sobre un cuerpo humano simboliza la unión del hombre y Dios (el último 
representado por el enorme tamaño y poder de la cabeza del elefante) o en otras palabras - el 
microcosmos (hombre) y el macrocosmos (Universo como Purusha Cósmico), y es una afirmación 
de la sentencia Védica "Tat tuam asi" (Tu eres Eso.) 
El enorme abdomen redondo de Ganesha que le ha valido el calificativo de Lambodara, es símbolo 
de contener el Universo entero así como también profundo conocimiento y amplia experiencia. 
Es descripto como El de atuendo blanco Shuklambaradaram (significa pureza de mente y corazón). 
Los 4 brazos de Ganesha simbolizan las cuatro direcciones de Su naturaleza todo penetrante. 
La mano inferior a Su derecha haciendo el abaya mudra (actitud de "no temas"), la inferior izquierda 
con el varada mudra, concediendo bendiciones. 
 Las superiores usualmente sostienen un pasha (lazo) y un ankusha (aguijón).  
Con ellos agarra a Sus devotos y los alienta en su actividad espiritual. A veces la mano inferior 
izquierda sostiene una modaka (bola de arroz), de ahí el calificativo de Modaka Hastha. 
El modakam es una recompensa para Sus devotos por su esfuerzo espiritual. 
Su vehículo es un ratón (mushika vahana.) Esta combinación de elefante y ratón encarna el poder 
del elefante y la movilidad del ágil ratón. 
Hay muchas historias sagradas acerca del nacimiento de Ganesha. 
Una versión es que Parvati creó un niño de la pasta de azafrán de Su propio cuerpo, para montar 
guardia en la puerta mientras ella se bañaba.  
Cuando Shiva se aproximó, encontró Su camino obstruido por un muchacho extraño. Enfurecido, 
Shiva, inconsciente que este era Su propio hijo, lo mato cortándole la cabeza. Para apaciguar a 
Parvati, Shiva le prometió cortar la cabeza de la primera criatura viviente que apareciera y unirla al 
cuerpo. Sucede que fue un elefante. 
Esta historia que aquí se reproduce, no debe apartar al lector del hecho que Ganesha, con todos 
Sus atributos representa solamente un aspecto de Dios - de hecho es Dios, asi como Shiva, Vishnu 
y los numerosos Nombres y Formas dados a Dios en el concepto Hindu de Dios. 

Como las plegarias y los mantras son expresiones vocales de anhelo espiritual, invocamos a 

Ganesha para que nos bañe de bendiciones y llene nuestros corazones con amor, compasión 

y austeridad. 
 
 
 
 
18. Divino Nombre y Forma de Muruga (Subrahmanya) 
 
Muruga Gayatri 
 



 55 

OM 
Tat Purushaya Vidmahe 
Maha Senaya Dhimahi 
Tanno Shanmukaya Prachodayat 
 
(Conocemos ese espíritu (Purusha); meditamos en el Jefe guerrero. Que Shanmugam (el de seis 
caras) inspire eso (nuestro conocimiento y meditación.) 
El segundo”hijo” de Shiva y Parvati es adorado bajo varios nombres – como: 
 
Subramanya, 
Skanda,  
Kartikeya,  
Kumara,  
Murugan o Muruga (Muruha).  
 
Tiene una enorme fuerza y lidera el ejercito de los Dioses. 
En yoga, simboliza el poder de la castidad que derrota al ejercito de los bajos instintos. 
Es muy adorado en el sur de la India como Muruga.  
Muruga, el Niño Divino, fue engendrado del refulgente ojo de Shiva.  
Muruga se le manifiesta a sus devotos bajo varios nombres y varias formas.  
Desde los tiempos pre-Védicos Él es conocido como el Dios de la Sabiduría, el Divino Guru, lider de 
los poderes de la Rectitud y por sobre todo, el niño del Amor y de la Luz. Muruga implica juventud 
eterna, divinidad y belleza.  
El, como el llameante Dios Seyon y suprema fuente de energía, fue adorado como el Sol naciente 
en la solidificación natural de las colinas por el hombre primitivo. 
Es pintado como un niño adolescente, vistiendo ropas rojas. Su vehiculo es un pavo real. Su forma 
representa el Mahamantra OM. 
Se cita a Muruga en los Vedas, Upanishads y Puranas con el término “Subrahmanya” que significa 
“Su” – auspiciosa; “Brahman” – Realidad Suprema”; “nya” – cualquier cosa que se origina en la 
Realidad Suprema.  
Por lo tanto “Subrahmanya” significa “El que se originó en la Realidad Suprema”.  
Como Hijo de Shiva, de ninguna manera es diferente de Shiva. 
Por lo tanto Muruga es una combinación de las dos corrientes de gracia encarnadas en Shiva y 
Shakti y unidas en una. Los tres – Shiva, Uma y Skanda – son adorados como la Trinidad Hindú y 
forman el concepto de Somakanda la forma más popular de la adoración Hindú tradicional. 
El Divino Niño Kandan vive en los corazones de los mortales para salvarlos de la esclavitud de las 
tres limitaciones de Anava (egoismo), Kanma (Karma) y Maya (ilusión.) 
Kanda Shashti es un festival celebrado por un periodo de 6 días en alabanza al Señor Muruga.  
La esencia de la filosofía Shaiva Sidanta es descripta en el Skanda Purana, donde las tres  
limitaciones de la vida Anava, Kama y Maya, son descriptas como los tres hermanos Asura, reyes 
que gobernaron los mundos con poderes casi ilimitados recibidos del Señor Shiva. 
Borrachos de poder, encarcelaron a los Devas y los sometieron con indecible dureza. Muruga, con 
la bendición de Shiva y Uma guió a los Devas contra las fuerzas demoníacas, como Devasenapati, 
comandante en jefe de los Devas.) 
Despues de mucha persuasión pero sin ningun provecho, una guerra se desató.  
Muruga asesinó al mas joven de los dos Asuras pero Sura Patma (representando a Anava) nace con 
cada ser rehusandose a renunciar ante ele llamado de Dios.  
Anava era indestructible, excepto por la Salvación a los pies de Dios, Sura Patma fue reducido a dos 
mitades por su Vel (lanza), una se volvió el estandarte del gallo y la otra el pavo real, rindiendose a 
Muruga y permaneciendo sometido a Su lado. 
Muruga tambien es adorado con dos consortes Kiriya (fuente de poder) e Iccha (amor) junto con 
Jnana (saabiduría espiritual.) 
Las dos consortes representan la evolución del alma humana, una es el alma desarrollada o madura 
y la otra se esfuerza por desarrollarse. 



 56 

Él lidera el camino hacia la iluminación de las almas y de los buscadores de sabiduría eterna. El Vel 
o lanza en Su mano es la encarnación de la sabiduría y simboliza los tres atributos de profundidad, 
extensión y agudeza, sabiduría implicita.  
Como un divino maestro, predica a Su propio Padre Shiva el significado d la palabra OM, la cual 
Shiva Mismo representa. 
Muruga tambien es adorado como Arumuga con seis caras y doce manos, cada una representando 
un mes del año y rociando gracia perenne sobre Sus devotos. 
 
 
 
 
19. Divino Nombre y Forma de Sri Krishna 
 
Krishna Gayatri 
 
Om 
Dhamodaraya Vidmahe 
Rukmani Vallabaya Dimahi 
Tanno Krishna Prachodayat 
 
(Conocemos a Damodara. Meditamos en el consorte de Rukmani. Que Krishna inspire eso (nuestro 
conocimiento y meditación.) 
 
Sri Krishna (Prartana) Sthti 
 
Kasturi Tilakam Lalata Palake 
Vakshastale Kaustubam 
Nasagre Nava Mauktikam Karahale 
Venum Kare Kankanam 
Sarvangi Harichandanam Cha Kalayan 
Kante Cha Muktavalim 
Gopa-Stri-Pariveshtito Vijayate 
Gopala Chudamani 
 
(Krishna), la Joya de los pastores, llevando la marca aromática sobre Su frente, la Gema Kausthubha 
sobre Su pecho, una nueva perla en Su nariz; con una flauta en Su palma y un brazalete en Su 
muñeca, todos Sus miembros cubiertos con pasta de Sándalo, llevando perlas alrededor de Su 
cuello; con las gopis sirviendolo, esta triunfante.) 
 
Algunos de los Nombres relacionados con Krishna: 
 
 
“Megashyama”, “Ghanashyama” – significa “tan azul oscuro como las nubes que cargan lluvia,” 
Ghana – nube de lluvia, Mega – lluvia, Shyama – azul oscuro.  
“Yashodake Bal” (hijo de Yashoda),  
“Devaki Tanaya” (hijo de Devaki),  
“Vasudeva Nandana” (hijo de Vasudeva), 
“Vasudeva” (hijo de Vasudeva),  
“Yadhava” (encantador hijo de la Dinastía Yadhu) y, 
“Keshava” (el de hermoso cabello).  
 Krishna fue adorado por Sus travesuras como robar manteca a las mujeres (de ahí el calificativo de 
“Navanita Chora”: Navanita – manteca, Chora – ladrón), pero en lugar de ganar antipatía tambien 
roba el corazón de todos “Bada Chita Chora” – Gran ladrón de nuestros corazones.) 
Krishna y Su familia tambien se instalaron Vrindavan, donde cuidaba el ganado – de ahí el calificativo 
“Gopala” (Go – vaca, Pala – quien mueve), o “Govinda” (amado de las vacas.)  
Uno de Sus compañeros de juegos era Balarama, Su propio hermano.  



 57 

El encantaba a la ciudad entera con la hermosa música de Su flauta (“Murali Dhara” – portador de la 
flauta, “Murali Lola” – amante de la flauta.) La flauta de Krishna tambien es llamada Venu. 
Todas las “Gopis” (pastoras) estaban en amor divino con El (“Gopi Lola” – amado de las Gopis.) 
Entre ellas Su favorita era Radha (“Radha Lola” – amado de Radha.)  
El bromeó con muchas de Sus Lilas en los bancos del rio Yamuna (“Yamuna Thira Vihari.”)  
Era un gran bailarin (“Natavara”) y Su danza favorita era la Rasalila o Rasa Krida. 
“Rasa Vilola” se refiere al extasis del Rasalila, en la cual podía multiplicarse a Sí mismo y bailar con 
cada una de las Gopis, pero como Sus multiples formas no eras percibidas por las Gopis, cada Gopi 
pensaba que Krishna estaba bailando solamente con ella. 
 
Realizó varios milagros como matar al demonio Mura (“Murari Hara” – destructor de Mura) – pero 
Mura es simbólicamente el ego – y al demonio Madhu (“Madhusudhana” – destructor del demonio 
Madhu.) 
Pero el milagro más grande de Krishna fue cuando sostuvo sobre Su dedo pequeño la montaña 
Govardhana (“Govardhana Giri Dhari” o “Giri Dhari” – Giri – montaña, Dhari – sostenedor), e invitó a 
la gente de Brindhavan a tomar refugio de una pesada lluvia que cayó continuamente por días y 
amenazó con inundar la ciudad. 
Krishna vivió en forma humana por 125 años. Krishna tambien es conocido por otros nombres tales 
como: 
Vitala,  
Madava que significa “Señor de Lakshmi” (Ma – Lakshmi, la Consorte de Vishnu, del que es Avatar 
Krishna; Dava – Señor);  
Panduranga; 
Shouri (alguien con coraje y valor) y, 
Janardana (alguien con elevación humana.) 
Krishna nació un 20 de Julio del año 3227 A.C., A LAS 3 a.m. la batalla del Mahabharata tuvo lugar 
en el año 3141 A.C., cuando Krishna tenía 86 años de edad. Krishna le dio a la humanidad a traves 
de Arjuna, la esencia del mensaje delGita en el campo de batalla a las 10.30 a.m. en el día de 
“Karthika Bahula Amavasya.  
 
 
El Simbolismo de Krishna 
 
La palabra Krishna tiene varios significados: significa “moreno” en el sentido de oscuro con respecto 
a la persona común. 
La Suprema Conciencia que representa esta mas alla de la precepción humana, Krishna tambien 
significa “el que atrae”, “el que deleita a Sus devotos;” “El que cultiva” – que es el Señor quien cultiva 
los corazones de los devotos removiendo la mala hierba  y sembrando las semillas de las buenas 
cualidades. 
Es tambien conocido como “Gopala” – el que mueve las vacas. Pero “Go” tambien significa Jivi (el 
alma individual) de la cual El es el “Pala”, el protector. “Go” tambien significa indriyas (sentidos) que 
vagan para pastar en el mundo externo y Gopala es el Señor que controla y guía los sentidos por 
caminos seguros. 
El cuerpo de Krishna es de color azul, indicando que representa el Infinito (expansiones infinitas de 
la naturaleza como el mar y el cielo que son azules).  
La encarnación de Krishna representa el descenso del infinito Brahman al mundo material. Tambien 
el azul oscuro describe lo profundo del misterio de Dios. 
A Krishna se lo pinta vestido con ropas amarillas (Pitambara Dari.) marillo es el color de la tierra y es 
el símbolo de Prakriti (Naturaleza.)  
Por lo tanto el Krishna nila (azul) vestido con túnicas amarillas representa el infinito que baja a la 
tierra a actuar una parte finita. 
Krishna lleva un punto de Kasturi (almizcle) sobre la frente.  
Este representa el ojo de la sabiduría. Kasturi significa Jnanam (Sabiduría.) 
La corona que lleva significa Su supremacía. Krishna es el Ser Supremo que ejerce el control de 
todo. 



 58 

La pluma de pavo real que lleva representa la belleza en la verdad y la verdad de Brahman. Tambien 
transmite Su conciencia de Supremacía, que El es el Señor Supremo. 
La gema Kausthuba sobre Su pecho indica ananda (bienaventuranza) en Su corazón. 
El Kankana, el brazalete dedicatorio que una persona lleva cuando se resuelve por un voto, indica 
que Krishna tomó sobre El mismo el voto de establecer un orden moral y que siempre estará con 
aquellos que Lo contemplan y que libera a aquellos que se rinden. 
La flauta (murali) que toca le recuerda a uno la necesidad de hacerse un agujero en la caña sin 
ninguna huella de codicia material.  
Vacíate de todos los deseos que te obstruyen y el aliento del Señor fluira a traves de ti. 
 
 
 
20. Divino Nombre y Forma de Rama 
 
Rama Gayatri 
 
Om 
Dasarataya Vidmahe 
Sita Vallabaya Dimahi 
Tanno Ramachandra Prachodayat 
 
(Conocemos al hijo de Dasarata. Meditamos en el Consorte de Sita. Que Rama, quien es 
resplandeciente como la luna, inspire eso (nuestro conocimiento y meditación) 
 
Sri Rama (Prartana) Stuti 
 
Sri Raghavan Dasharathatmajam Aprameyam 
Sitapatim Raghu Kulanvaya Ratna Dhipam 
Ajanubahum Aravindha – Dalayataksham 
Ramam Nisachara Vinashakaram Namami 
 
Me inclino ante Rama – el ilustre descendiente de Raghu, hijo de Dasharatha, inmensurable, Señor 
de Sita, la engalanada luz de todos los descendientes del clan Raghu, el fuertemente armado, cuyos 
ojos son tan largos como los pétalos del loto, destructor de los demonios nocturnos. 
 
 
Sri Rama es famoso  
Por Su heroismo (Eka bana – una flecha), 
por Su devoción a Sita (Eka Pathni – una esposa) y, 
Rama nació en la Dinastía Raghu, fundada por el Emperador Raghu. 
Por lo tanto, él es: 
 
“Raghava” (descendiente de los Raghus) 
“Raghu Nandana” (hijo de los Raghus) 
“Ragukula Nandana” (hijo de la dinastía Raghu) 
“Raghu Vira” (héroe de los Raghus) 
“Ragukula Bhushana” (Joya de la dinastía Raghu). 
 
Rama (la palabra significa literalmente “El que complace”), tambien es llamado Ramachandra (Rama, 
que es resplandeciente  y atractivo como la luna.)  
Patita Pavana – el que purifica los pecados 
Pavana Nam – nombre purificador 
Papa Vimochana – el que libera al devoto de los pecados 
Kalyana Rama – Raama, quien da felicidad y prosperidad 
Sita Vallabha – esposo de Seetha 
Sita Ram – Sita y Rama (o Rama, el esposo de Sita) 



 59 

Sundhara Nama – el de hermoso nombre 
Dhina Bandhu – deudo de aquellos en dolor y sufrimiento 
Karuna Tharanga – de muy buen corazón 
Madhura, Manohara – hermoso 
Maruti Vandita – quien es adorado por Hanuman 
El Significado Profundo del Ramanam  
 
1. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegría, también el ser supremo o Paramatma 

o Dios, raa significa Purusha (aspecto masculino de Dios o espíritu o Shiva) y, 
2. Maa significa madre – la divina madre o Prakriti. 
3.  Rama simboliza la Unión del Espíritu y la Naturaleza, que es Dios o Brahman. 
4. “Rama es el nombre que combina la Ra de Narayana y la Ma de Namashivaya, los mantras de 

los Vaishnavas (adoradores de Vishnu) y los de los Shivaistas (adoradores de Shiva.) De modo 
que Rama significa la cualidad de Shiva y Vishnu.”  

5. “Rama tiene la silaba Ra de Hara (Shiva) y la silaba Ma de Uma (el aspecto Shakti de Shiva) de 
modo que Rama es el nombre de Shivashakti.” “El nombre Rama esta compuesto de tres 
Bijaksharas (letras raíz) – RA, AA y MA,  asociadas con fuego, sol y luna. 

6. Simbolicamente, esto significa que por pronunciar el nombre de Rama, el principio del Fuego 
quemará los pecados, el principio del Sol dispersará la oscuridad de la ignorancia y el principio 
de la Luna calmará las fiebres que surgen de los deseos.” – Raam es el Bija mantra del Manipura 
Chakra y Rama es un Mantra  

7. Las mismas vibraciones numerológicas están presentes en los mantras Rama y Aum. 
 
A – 0  R – 2 
U – 2  A – 0 
M – 5  M – 5 
  A – 0 
 

7 7 
 
Siete es un número auspicioso. Considerando los 7 Chakras, los 7 días de la semana, los 7 mares 
y así sucesivamente. 
Hace miles de años en India vivió un hombre que era asesino y ladrón. Acechaba y robaba a los 
viajeros solitarios que pasaban a traves de la jungla. Siete sabios que fueron detenidos por él para 
ser robados, le mostraron la insensatez de sus actos. Cuando les pregunto como podía redimirse, le 
pidieron que se sentara y recitara la palabra Mara (que significa muerte o Dios de la muerte.) Por 
consiguiente el ladrón se sentó y comenzó a recitar Mara Mara que por supuesto, al invertirlo es 
Rama Rama.  
Los meses se transformaron en años y el se sentaba inmovil. A su alrededor creció un hormiguero 
que con el tiempo lo cubrió completamente. 
Los siete sabios regresaron y le pidieron al hombre que saliera. 
El hormiguero se abrió con un estallido y salió un hombre completamente diferente.  
Ellos lo llamaron Valmiki (significa el que salió de un hormiguero). Este es el sabio que escribió el 
famoso texto sagrado, el Raamaayana. Tal es el poder del Raama Naam (el nombre de Raama.) 
 

21. Plegaria Zoroastrica 
 
Ashem vohu vahishtem asti, ushta asti 
Ushta ahamai, hyat ashai vahista ashem. 
 
La rectitud es el bien más elevado. Es la iluminación (la brillante meta) de la vida. Esta iluminación 
viene a esta vida que es recta con motivo del asha (“dharma”) más elevado. 
 
 
 
 



 60 

22. Plegaria de la fe Sikh 
 
Tera Kita jato nahi, mano jog kito-i. 
Mai niguniare ko gun nahai ape taras paeo-i. 
Taras pae-a migramat hoy Satgur sajan milia. 
Naanak nam milai tan jivan, tan mann thivay haria. 
 
Oh Dios, es imposible conocer Tus bondades y bendiciones. Fui ignorante pero Tú me has hecho 
merecedor de Ti. No estoy calificado y no poseo virtud y agradezco que Tú mismo me hayas 
aceptado con misericordia. Es a través de Tu misericordia que he conocido al verdadero Gurú. Mi 
cuerpo y mi mente prosperan cuando alcanzo Tu nombre (naam), así dice Gurú Nanak. 
 
 

23. Plegaria de la fe Jainista 
 
Om Namo Ari Hantanum (Prakrit.) 
 
Om namo ari hantanum 
Om namo siddhanam 
Om namo ayarianam 
Om namo uvaijhayanam 
Namo loe savva Sahunam. 
 
Eso pancha namukkaro 
Savva pava panasano 
Mangalanam cha savvesim  
Padhamam havai mangalam. 
 
Me inclino ante aquellas almas que han conquistado sus enemigos internos.  
Me inclino ante aquellas almas que han realizado la perfección. 
Me inclino ante aquellas almas que practicaron antes de enseñar. 
Me inclino ante aquellas almas que han experimentado la verdad. 
Me inclino ante todos los santos en todas partes que recorren el camino espiritual. 
 
Estas cinco bendiciones 
Mantendrán alejado el perjuicio de nosotros. 
Estas son las más benditas. 
 
 
 

 


