Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Gayatri Vedanta el Yoga y la Meditacion

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por lLa ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - ¥

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




Introduccion

Es sumamente importante que los devotos de gayatri, realicen el conocimiento y la vivencia del
gayatri mantra como la totalidad de la sabiduria espiritual; esto no es posible si no se realiza una
profunda reflexion acerca de los distintos significados del “yoga”.

Afirmar que el gayatri mantra es la suma del conocimiento césmico, solo puede ser una oracion
sintacticamente correcta a menos que emprendamos una busqueda sincera del significado interno.

Los Sutras compilados por Patanjali abrieron el camino para que un numero considerable de
senderos, se ofrecieran a los devotos de todas las tendencias y preferencias, estos senderos solo
son énfasis sobre un determinado aspecto de la realidad total que es Dios.

Los textos y los Sutras se apoyan en los Vedas para declarar y exigir autoridad; los Vedas declaran
que todo el conocimiento posible se obtiene con la realizacion del Gayatri Mantra; de este modo se
concluye definitivamente que el gayatri mantra es la realizaciom perfecta y absoluta del yoga y sus
senderos; la practica de cualquiera de ellos es complementaria en el camino de regreso a casa, de
vuelta a Dios.



Los sistemas de pensamientos:

= O Ortodoxos, que aceptan y siguen las escrituras sagradas del hinduismo, como los
Vedas, los Brahmana y los Upanishad; vy,

= O Heterodoxos, es decir, aquellos que no aceptan la autoridad de tales escrituras como
texto revelado.

Los sistemas heterodoxos engloban filosofias de todo tipo y entre ellos se encuentran el Budismo,
el Jainismo y los sistemas materialistas.

Los ortodoxos son seis aspectos de una misma tradicion y, aunque en apariencia puedan ser
abiertamente contradictorios, debe entendérselos como proyecciones complementarias de la
realidad, intuiciones validas desde diferentes puntos de vista. En este grupo se encuentra el Yoga
de Patanjali. Estos sistemas, o puntos de vista sobre la realidad (darshana), se pueden agrupar de
dos en dos de acuerdo a su afinidad.

| omeees ] e

Vedanta Mimansa Budismo
Yoga Samkhya Jainismo
Nyaya Vaishesika Materialistas

= . El Vedanta (literalmente, "fin de los Vedas"; también denominado "Uttara Mimansa", o
interpretacion posterior), afirma que sélo existe lo absoluto, Brahman, y que todo lo demas es
maya. Su propésito es eliminar maya y tomar conciencia de la identidad entre el espiritu
individual y el espiritu universal.

= . El Mimansa (literalmente, "interpretacion"; también denominado "Purva Mimansa", o
interpretacion primera) aclara el aspecto liturgico de los Vedas; es una ciencia sacerdotal, ritual;
expone una filosofia mantrica basada en el sonido y, con el tiempo, fue practicamente absorbida
por el Vedanta.

= . El Vaishesika (literalmente, "caracteristicas individuales") es una doctrina atomistica,
segun la cual los atomos en si carecen de extension, pero al combinarse se vuelven extensos y
visibles; por otro lado, los espiritus individuales se unen y se separan de ellos, dando lugar a la
vida y la muerte.

= =  E|Nyaya (literalmente, "analisis") esta basado en la légica, en el razonamiento de acuerdo
a estrictas normas.

= =  ElSamkhya (literalmente, "enumeracién") expone una teoria evolutiva de la creacion a partir
de dos principios eternos y complementarios que son, por un lado la materia, prakriti, y por otro
una infinidad de espiritus individuales, purusha.

= . El Yoga (literalmente, "yugo, unién, re-unién") adopta gran parte de la teoria Samkhya pero
insiste en que para liberarse y poder contemplar la realidad tal como es resulta primordial la
practica de técnicas especificas.

= . El Budismo centra toda su atencion en la experiencia de impermanencia de todas las
cosas: todo cambia constantemente y, de ahi, derivan las cuatro verdades basicas de la
existencia: @ el dolor se encuentra por doquier, @ su origen se halla en la existencia del deseo,
® se puede escapar a su dominio, y @ el medio para ello reside en seguir un conjunto de ocho
recomendaciones.

= = El Jainismo es una doctrina ascética que se acompafia de grandes mortificaciones. Expone
una teoria evolutiva similar a la del Samkhya.


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedas

= . Entre los sistemas materialistas se hallan los ajnanikas (agndsticos), los carvakas o
lokayatas (materialistas puros) y los ajivikas (fatalistas). Estos sistemas no tuvieron gran
repercusion en la India.

Significado de la palabra yoga

La palabra sanscrita yoga proviene de la raiz verbal “yuj” que significa "uncir" o "unir”. Asi, en un
contexto espiritual, el yoga implica "entrenamiento o disciplina unitiva”.

En sentido técnico, ya que la esencia de la ensefianza del yoga consiste en un entrenamiento
sistematico de la mente, su nombre debe ser derivado del equivalente indio de "poner en tension”,
aunque los otros significados también se hacen presentes en grado mayor o menor. Asi pues, se
debe entender por yoga el "unirse el yogui, no primitivamente a alguna cosa, sino absolutamente en
si" (en el participio pasivo, yukta, en estado de unidn, unificado), lo cual implicara el desligamiento
previo de la materia, la emancipacion con respecto al mundo. "Ligar, mantener oprimido, poner bajo
yugo", todo esto tiene por objeto abolir la dispersién y los automatismos que caracterizan a la
conciencia profana para lograr el recogimiento del espiritu.

En los tiempos del Taittiriya Upanishad (segundo milenio a.C.), este término se asimilaba a
“esfuerzo espiritual”’, concretamente al control de la mente y los sentidos.

En la época del Bhagavad-Gita (tercer o cuarto siglo a.C.) la palabra yoga se utilizaba para hacer
referencia a la tradicion hindu de disciplina espiritual que comprendia diferentes vias hacia la
autorrealizacién o iluminacién. En esa época, el yoga se consideraba estrechamente unido al
samkhya. Este hecho se reflejé en el Mahabhérata, donde con frecuencia se utilizaba el compuesto
samkhyayoga. Posteriormente, el yoga y el samkhya se desarrollaron en escuelas filosoficas
independientes, conocidas como yoga y samkhya clasicos, respectivamente.

Si las escuelas del yoga pre-clasico, tal como se encuentran en el Bhagavad Gita, el Moksha
Dharma y en otras partes del Mahabharata, defienden una filosofia panteista, Patafjali introduce
una metafisica dualista. Parece que rechaza la idea de que el mundo sea un aspecto de lo divino y
hace una distincion radical entre naturaleza (prakriti) y el si-mismo-trascendental (purusha). En este
sentido, el yoga puede considerarse como una “separacion” (viyoga), o una “re-union” o “regreso a
la naturaleza original”.

Aunque el sistema de Patafjali se llegé a considerar como una de las seis escuelas clasicas del
hinduismo, sin embargo, su dualismo le impidié asumir un mayor significado cultural. La orientacion
filoséfica dominante dentro del hinduismo ha sido siempre no dualista (advaita). Por tanto, las
escuelas del yoga post-clasico, tal como las registradas en los Upanishads del yoga, en el
Tantrismo y en el hatayoga, se reafirman en el panteismo de los tiempos antiguos. Esta es también
la posicion esencial del yoga integral de Aurobindo.

Historia y desarrollo del yoga
Histéricamente, se puede dividir la evolucion del yoga en seis grandes categorias:

@® Proto Yoga: también denominado Yoga Védico y Yoga Arcaico, se refiere a
elementos de yoga encontrados en los cuatro vedas, especialmente en el Rig-Veda y
en el Atharva-Veda, algunos de cuyos numerosos himnos pudieron haber sido
compuestos durante el tercer milenio a.C., o incluso antes.

Las evidencias arqueoldgicas encontradas en las antiguas civilizaciones de los Valles
del Indo y Sarasvati, ayudan a situar esta era entre el 3.000 y el 1.800 a.C.



@ Yoga Pre-Clasico: se refiere a las numerosas ensefianzas ybguicas anteriores a
Pataiijali; es una designacion colectiva para diferentes escuelas representadas
principalmente en el Mahabharata, especialmente en el Bhagavad-Gita, pero también
en otras escrituras como el Katha-, Maitrayaniya- y Shvetashvatara-Upanishad, el
Moksha-Dharma y el Anu-Gita.

La metafisica de esta época es esencialmente vedantica. La practica del yoga se
fundamenta en una forma de misticismo sacrificial basado en la internalizacion del ritual
brahmanico. Estos esfuerzos conducen al desarrollo de una rica tecnologia
contemplativa que engloba los conceptos del yoga primitivo y las practicas basadas en
la metafisica vedantica del no-dualismo.

Esta época abarca desde las primeras Upanishads, en el 1.500 a.C., hasta el 500 a.C.

® Yoga Epico: corresponde al periodo situado entre el 500 a.C. y el 200 d.C. Las
ensefnanzas de esta época se hallan principalmente en la Upanishads medias y en el
Mahabharata.

En esta época se produce una proliferacion de escuelas y doctrinas que, en su mayor
parte, continian siendo no-dualistas. Las ensefianzas ybguicas se exponen asociadas
con las ideas del sankhya.

En muchos casos, el Yoga Epico se considera una parte del Yoga Pre-Clasico.

@ Yoga Clasico también denominado Yoga-Darshana y Yoga de Pataijali: se inicia
alrededor del 200 d.C. con la doctrina establecida en los Yogasutras de Pataiijali y se
desarrolla a lo largo de varios siglos con una extensa literatura de comentarios.

Su base metafisica nso e ya la del vedanta, sino la de una estricta interpretaciéon dualista
de la realidad. Dada su gran importancia filoséfica, forma parte de los seis puntos de
vista (darshana) ortodoxos del hinduismo.

® Yoga Post-Clasico: desde el 200 d.C. hasta el 1.900 d.C.; ésta época hace
referencia a numerosas ensefianzas yoguicas posteriores a Patafjali, pero vuelve a las
ensefianzas no-dualistas del Yoga Pre-Clasico, ignorando la mayor parte de su
filosofia no-dualista pero utilizando ocasionalmente su delineacioén del camino de ocho
pasos (ashtangayoga) y sus precisas definiciones. Este periodo corresponde a la
Upanishads del Yoga y el Yoga Vasishtha, a las escrituras del Tantrismo y al Hatha
Yoga.

® Yoga Moderno: a partir del 1.900 d.C., comprende el Yoga Integral de Sri
Aurobindo y las numerosas escuelas occidentales de Hatha Yoga.

Definiciones tradicionales de yoga

“El yoga es la restriccion de las fluctuaciones de la conciencia (citta)”.— Yoga-Satra (1.2)
“El yoga es habilidad en (la ejecucién de) las acciones”.— Bhagavad-Gita (2.50)

“Yoga es énstasis (samadhi)”.—Yoga-Bhashya (1.1)

“Se dice que el yoga es la unidad entre respiracion, mente y sentidos, y el abandono de todos los
estados de existencia’.— Maitri-Upanishad (6.25)



“El yoga es la unién de la psique individual (jivatman) con el Si-mismo transcendental
(paramatman)’.—Yoga-Yajnavalkya (1.44)

“Se dice que el yoga es la unificacion del tejido de dualidades o contrarios (duandua—ijala)’.— Yoga-
Bija (84)

“El yoga es conocido como la desconexion (vi-yoga) de la conexion (samyoga) con el sufrimiento”.—
Bhagavad-Gita (6.23)

“Se dice que el yoga es control”.— Brahmanda-Purana (2.3.10.115)

“El yoga es la separacion (vi-yoga) del Si-mismo (purusha) y el mundo-fenoménico (prakriti)”.— Raja-
Méartanda (1.1)

“Se dice que el yoga es la unidad entre exhalacién e inhalacion, entre sangre y semen, entre sol y
luna, y entre la psique individual y el Si-mismo transcendental”.— Yoga-Shikh&-Upanishad (1.68-69)

“Se considera como Yoga: el firme dominio de los sentidos”.— Katha-Upanishad (6.11)
“El yoga es equilibrio (samatva)”.— Bhagavad-Gita (2.48)

Ramas del yoga

El yoga es una ciencia y arte integral con numerosas facetas.

Las ramas del yoga son acercamientos validos a la meta de la realizacién del si-mismo-
trascendental. Sin embargo, yoga en su sentido mas amplio, no es tanto un arbol con ramas
diferentes como un arte espiritual integral que tiene en cuenta las variadas necesidades de distintos
individuos e incluso del mismo individuo en momentos diferentes. El yoga no es una sintesis de todas
las ramas de la tradicion; es el todo previo y no dividido del cual las ramas representan formaciones
parciales.

Cuando examinamos las diferentes ramas del yoga podemos ver cémo cada una tiene sus ventajas
e inconvenientes. Demasiado a menudo, los exponentes de una escuela defienden exageradamente
la superioridad de su enfoque, confundiendo a los aspirantes. El aspirante inteligente debera deducir
cual de los diferentes acercamientos se adapta mejor a su temperamento y a su situacion personal
en la vida. De la misma manera que cada individuo tiene necesidades unicas relativas a la dieta, el
suefo y el ejercicio, igualmente cada uno tiene su propio y exclusivo camino espiritual. Todo
aspirante debe sentirse libre para utilizar cualquier practica que le ayude a sosegar la mente, abrir el
corazoén y ayudar a los demas.

En este sentido, cabe hablar mas de distintos temperamentos entre los practicantes de yoga, los
cuales necesitan de diferentes senderos hacia lo Divino, que de ramas de yoga, propiamente.

De forma tradicional, la espiritualidad hindu ha creado caminos paralelos para cuatro temperamentos
distintos: Bhakti, Jihiana, Karma y Raja. En algunos casos, también se incluye el Hatha Yoga
(aunque éste ultimo puede considerarse como una fase previa del Raja Yoga).



Concepto.

El bhakti yogui.
Dualidad y liberacion.

1. 1. Bhakti
Yoga

Origenes y desarrollo.
Representantes modernos.
Practicas.

El yoga del amor y la devocién

Concepto.
Origen y desarrollo.
Textos.

El cuerpo divino.
Practicas.
Ventajas y desventajas.

El yoga de la vitalidad

La sabiduria.

Fundamentos del Jiidna Yoga.

Historia.
El jAani.
Practicas.

El yoga de la sabiduria discriminativa

Concepto.

Accién e inaccion.

La Ley del Karma.
Obijetivo del Karma Yoga.

El yoga de la accion auto-trascendente

Yoga Efectos del Karma Yoga.
Influencia histérica.
El karma yoqui.
Concepto.
5. 5 Raia Raja y.Hatha.
Y.o a Esoterismo. El yoga real
roga El raja yogui.
Practica.

Tipos de Yoga

La literatura sanscrita contiene numerosos términos compuestos que mencionan la palabra yoga.
Estos términos simbolizan distintas aproximaciones al yoga, considerado como un conjunto de

técnicas y practicas para la autotranscendencia.

A continuacion, se incluye una serie descriptiva de tales practicas. No todas forman ramas completas
o tipos de yoga pero, como poco, representan énfasis en diferentes contextos. Todas ellas son

instructivas en la medida en que demuestran el inmenso alcance del yoga hindu.



http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#El_bhakti_yogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Dualidad
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Orígenes
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Representantes_modernos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Origen
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Textos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Cuerpo_divino
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Ventajas_desventajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#sabiduría
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Fundamentos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Historia
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#jñani
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Acción
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Ley
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Objetivo
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Efectos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Influencia
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#KarmaYogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Raja
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Esoterismo
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#El_raja_yogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Practica

SAMKHYA YOGA

El yoga del conocimiento discriminativo

El Samkhya Yoga es un acercamiento espiritual basado en la penetracién intuitiva en la
existencia de la naturaleza mundana y en el si-mismo transcendental, caracterisitico del
samkhya pre-clasico. En realidad, las escuelas épicas del Sdmkhya y el Yoga dieron lugar el
sincretismo del Samkhya Yoga.

En el Matsya Purana (52.2) se iguala con el Jiiana Yoga y se contrasta con el Karma Yoga,
0 yoga ritual.

En el Laghu Yoga Vasishtha (6.7.13) se opone el samkhya-yogui al yoga-yogui.

La misma distinciéon se hace en el Anna Parna Upanishad (5.49), donde se afirma que el
primero despierta mediante el énstasis y la restriccion completa del conocimiento, mientras
que el segundo alcanza la liberacién mediante la pacificacion de la fuerza vital (prana).

En muchos casos, el término Samkhya Yoga se refiere a la doctrina del Yoga Clasico,
entendido como la suma del Yoga expuesto por Patafjali en sus aforismos y la doctrina
filosofica del Samkhya.

La identificacion tradicional entre ambos sistemas se debe, sin duda, a los comentaristas de
los Yoga Sdtra, quienes desarrollaron la doctrina del Yoga adaptandola a un contexto filoséfico
préximo ya existente: el Samkhya. (Ver el articulo Samkhya).

En realidad, Patafjali deja muchos interrogantes sin resolver ya que considera que las
preguntas fundamentales se responderan por si mismas tras alcanzar la liberacion personal y
que unicamente la practica y la realizacion del Yoga permitiran tal conocimiento. No obstante,
los comentaristas posteriores consideraron necesario dotar al Yoga de una serie de
respuestas ante temas de corte filoséfico que se presentaban en el camino de todo practicante.
En este sentido, no dudaron en proporcionar al sistema las respuestas aportadas por el
Samkhya a los grandes interrogantes, dada su aparente proximidad. Pero, aparte del hecho
de que en Yoga se usan las palabras purusha (ser real) y prakriti (materia primordial), términos
que también son usados por el darshana del Samkhya, todo su tratamiento del mundo y de la
relacién del hombre con él es Unico y nada tiene que ver con ningun otro darshana.

Pueden destacarse las siguientes diferencias entre ambos sistemas:

e o El Yoga habla principalmente de un complejo mental (citta) que el observador
posee hasta su liberacidn, mientras que el Samkhya distingue tres 6rganos distintos:
buddhi, ahdmkara y manas.

e o ElYoga utiliza términos distintos para referirse a los guna (elementos basicos de
la materia): aqui se los llama prakasha (luz), kriyd (accion) y sthiti (estabilidad),
mientras que en el Samkhya los términos correspondientes son sattva, rajas y tamas.

e o Para el Samkhya el tiempo es un efecto de la naturaleza primordial; el Yoga, por
el contrario, hace suya la doctrina budista de los instantes del tiempo (kshana).

e e Mientras que el Samkhya considera que la liberacién se debe lograr mediante la
reflexion logica, el Yoga opina que tal liberacién solo puede alcanzarse trascendiendo
las limitaciones que nos atan mediante la practica de la interiorizaciéon profunda
(saméadhi).

e ¢ Ademas, el Yoga no se detiene en una vision pasajera de la realidad de las cosas
sino que considera que con la practica continuada iran desapareciendo todas las
tendencias negativas acumuladas por acciones anteriores logrando finalmente la
liberacién sin retorno, el Aislamiento Trascendental (kaivalya).

® « Sinembargo, la diferencia que mas se destaca tradicionalmente entre el Samkhya
Clasico y el Yoga de Patanjali consiste en que el primero es ateo y el segundo admite
la existencia de un dios (ishvara), aunque se trate de un dios con la Unica funcién de
servir de modelo perfecto al aspirante



http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saamkhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saamkhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prakriti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ahaamkara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prakaasha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sthiti
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvara

MANTRA YOGA
El yoga del sonido sagrado

Introduccion y origenes

El Mantra Yoga ha sido una parte de la tradicién yoéguica desde los tiempos védicos. Este tipo de
yoga se refiere, fundamentalmente, al poder del sonido o la vibracion, soporte final de la materia.

El Mantra-Yoga (la via del sonido transformador) es un aspecto integral del Tantra pero también
puede considerarse como una via aparte. A menudo se considera como la menos compleja de todas
las formas de yoga, pues no requiere practicas complicadas. La esencia del Mantra Yoga es la
recitacion regular y prolongada (japa) de uno o mas sonidos de poder (mantra), que despiertan los
chakra y el poder serpentino.

El Yoga Tattva Upanishad (21ss.) lo define como la recitacion de mantras hechos de “matrices”
(maétrika), es decir, de los sonidos basicos del alfabeto sanscrito. Se considera que esta disciplina
es adecuada para el practicante de nivel intermedio que aun no ha profundizado mucho en las
profundidades de la vida espiritual. Con su practica durante doce afios, poco a poco conducira hacia
la sabiduria (jidna) y a la consecucién de los clasicos poderes paranormales (siddhi).

La practica de la recitacién mantrica es uno de los componentes mas antiguos del yoga. El yoga de
la recitacion de sonidos misticos tiene sus raices en las palabras de la magia arcaica, lo cual resulta
evidente en el Rig Veda, cuyos mantras poseen cualidades magicas. Las especulaciones del Tantra
sobre el sonido y la transcendencia son sumamente antiguas y fueron prefiguradas por la nocién
védica de vac, discurso divino. En el Rig-Veda (10.125.3-5), el vac se personifica como la Diosa que
profiere palabras sagradas. La recitacion de mantras es un ingrediente importate en el culto de
sacrificio, convirtiéndose en una auténtica ciencia en manos de los brahmanes, pues los poderes
invisibles deben ser venerados e invocados con precision a menos que se vuelvan contra los
oficiantes.

Aunque los mantras mantuvieron su caracter original como herramientas magicas para lograr los
deseos personales, en la tradicion del yoga adquirieron una nueva funcién: ayudar a la maduracion
espiritual del yogui. en otas palabras, los mantras se convirtieron en instrumentos para la
autorrealizacion.

Tantrismo y Mantra Yoga

El Mantra Yoga como rama independiente del yoga es, sin embargo, un desarrollo relativamente
tardio en su larga historia. Su aparicidon se conecta estrechamente con la emergencia del Tantrismo.
Se hallan referencias en numerosas escrituras de este movimiento cultural. También hay numeroas
obras que tratan especificamente del Mantra Yoga, especialmente el Mantra Mahodadhi, el Mantra
Yoga Samhita, el Mantra Maharnava, el Mantra Mukta Avali, el Mantra Kaumudi y el Tattva
Ananda Tarangini.

Segun el Mantra Yoga Samhit4, en el Mantra Yoga hay dieciséis etapas o miembros (anga):

1. 1. Bhakti, o devocién, que posee tres aspectos: devocién ritual (vaidhi—bhakti) o
adoracion ceremonial; devocién que comprende el apego (rdga—atmika—bhakti); suprema
devocion (para—bhakti).


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#raaga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#parama

2. 2. Suddhi, o purificacion, que consiste en la limpieza ritual de cuerpo y mente utilizando un
entorno (desha) consagrado especialmente para la practica, mirando en la direccion correcta
durante la recitacion.

3. 3. Asana o postura.

4. 4. Pafica—anga—sevana, o “practica de los cinco pasos”, que consiste en la practica
diaria de la lectura del Bhagavad Gita y el Sahasra Nama y en la recitaciéon de canciones
de alabanza, proteccién y apertura del corazén.

5. 5. Acara, o “conducto”, que es de tres tipos: divino (divya), de la “mano izquierda” (vama)
inmerso en la actividad mundana, y de la “mano derecha” (dakshina) inmerso en la
renunciacion.

6. 6. Dharana o concentracion.

7. 7. Divya—deva—sevana, o “practica en el espacio divino”’, que consta de dieciséis
practicas que convierten un lugar concreto en un espacio (desha) consagrado adecuado
para la recitacién mantrica.

8. 8. Préna—kriy4, o respiracion ritual, que es el sacrificio de la propia respiracion en la divina
y se acompafa de distintos ritos que incluyen la colocacion (nyésa) de la fuerza vital (préna)
en diferentes partes del cuerpo.

9. 9. Mudra, o sello, que consta de una variedad de gestos de las manos que sirven para
concentrar la mente.

10. 10. Tarpana, o satisfacion, que es la practica de ofrecer libaciones de agua a los poderes
invisibles para buscar su disposicion favorable.

11. 11. Havana, o invocacion, que es la invocacion de la divinidad personal (ishtadevata)
mediante mantras.

12. 12. Bali, u ofrenda, que consiste en la donacién de regalos de fruta o flores a la deidad
personal.

13. 13. Yaga, o sacrificio, que puede ser externo o interno, siendo este ultimo superior al
primero.

14. 14. Japa, o recitacion.

15. 15. Dhyéna, omeditacién.

16. 16. Saméadhi, o énstasis, denominado también la “gran condicién” (mah&—bhéava) en la cual
la mente se disuelve en lo Divino.

Resulta claro que el Mantra Yoga es marcadamente ritual, reflejando no solo sus origenes en el
culto sacrificial de la antigua India, sino también su proveniencia tantrica.

Materia y Energia

Por otro lado, la ciencia moderna y el antiguo Tantra estan realmente de acuerdo: El universo es un
océano de energia. En lo que difieren es en cdmo debe entenderse este hecho. El acercamiento
Tantrico afirma que este hallazgo tiene implicaciones muy personales. Si la materia puede reducirse
a energia, entonces el cuerpo-humano como producto del cosmos-material es igualmente energia a
un nivel mas primario aun. Tal como los Tantras insisten, la energia y la conciencia estan finalmente
unidas como los dos polos de la misma Realidad, Shiva—Shakti. Por consiguiente el cuerpo humano
es, en un analisis final, no solo la materia inconsciente sino una manifestaciéon de la Energia
superconsciente.

Esta vision tiene ramificaciones practicas de gran alcance para cada persona. Pues, si el cuerpo no
es solo la envoltura del alma inmaterial sino una realidad vibrante bafiada con la misma Conciencia
que también anima a la mente, entonces debemos dejar de considerar el cuerpo como un objeto
exterior completamente distinto de nuestro ego consciente. La separacién habitual entre el cuerpo y
la mente no sélo esta injustificada sino que perjudica al tipo de totalidad que los buscadores
espirituales aspiran. Para exponerlo en términos tradicionales, el cuerpo es el templo de lo Divino.
Es la base para comprender la unidad esencial de todo; es el trampolin a través del cual podemos
lograr la iluminacion.


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#desha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#pañca
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#divya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#divya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#deva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#desha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti

El sonido primordial

Como afirma el Sharada Tilaka Tantra (1.108),
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulariol 8.htm - kundalini

Kundalini es el sonido absoluto (shabda—brahman). El sonido absoluto es el silencioso
absoluto (a—shabda—brahman) personificado a nivel de sonido cdsmico (shabda).

El Mantra-Yoga-Samhita (3) afiade esta explicacion:

Dondequiera que haya actividad, ésta se conecta inevitablemente con vibracién. De
forma semejante, dondequiera que haya vibracion en el mundo, ésta se asocia
invariablemente con el sonido (audible o inaudible).

Debido a la diferenciacion que tiene lugar en el momento inicial, la creacién también es
vibratoria. El sonido producido entonces es el pranava que tiene la forma del auspicioso
om-kéra.

El Sharada Tilaka Tantra (1.108) continia describiendo el proceso cosmogoénico en términos de
produccion de sonido como sigue:

De la suprema Shakti —pura conciencia combinada con el factor de lucidez (sattva)—
surge el sonido mas sutil (dhvani) que se distingue por la superioridad de los factores
de lucidez y dinamismo (rajas). A partir de dhvani se desarrolla el sonido sutil (nada),
caracterizado por una mezcla de los factores de lucidez, dinamismo e inercia (tamas).
Este sonido sultil, a su vez, da lugar a la energia de restriccion (nirodhika) que tiene un
exceso del factor de inercia. Este principio 6ntico emana de la "media luna" (ardhendu),
que a este nivel inferior muestra de nuevo un predominio del factor de lucidez. De él
surge el punto original vibratorio (bindu), la fuente primera de todas las letras y palabras.
Estas forman mantras que son asi manifestaciones o vehiculos de Shakti.

Esta escritura (1.8) explica mas adelante que el bindu se compone de tres partes: nada, bindu, y
bija. La primera parte tiene un predominio de Conciencia (Shiva), en la segunda predomina la
Energia (Shakti), y en la tercera hay una presencia igual de Conciencia y Energia. Estas
consideraciones esotéricas sobre la evolucion del sonido permanecen relativamente
incomprensibles fuera de la practica Tantrica.

Al contrario de los sonidos que podemos oir con nuestros oidos, el sonido cédsmico es incausado. Es
una vibracion infinita (spanda) que es coextensiva con el mismo universo y s6lo comprensible en
meditacién profunda cuando se han dejado fuera de funcionamiento los sentidos y la mente. El
sonido primordial se representa simbdlicamente por la silaba sagrada om. Aunque no mencionada
directamente en el Rig Veda, el sonido om —también llamado pranava y udgitha— se indica en
varios himnos. Se menciona por primera vez en el Shukla Yajur Veda (1.1).

Mas tarde, en la era de los Upanishads, llegé a ser explicado como consistiendo de tres sonidos
constitutivos: a, u y m. Segun el Mandakya Upanishad (9-12), éstos representan los tres estados
de vigilia, suefio con ensuefios y suefio profundo. Mas alla de éstos esta el "cuarto" (turiya) que es
la condicion de vigilia absoluta a lo largo de todos los estados de conciencia. Es el propio Ser-
Consciencia en si. Las escrituras subsecuentes han desarrollado este simbolismo, agregando los
elementos de nada (sonido sutil) y bindu (semilla-punto, cero-dimensional).

Niveles y evolucion del sonido



http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#a
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#pranava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#turiya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu

Los distintos modelos que describen la evolucién de sonido o vibracion tienen en comun la idea de
que hay tres niveles, por lo menos, en los que existe el sonido. Las escrituras de tantricas distinguen
entre:

e o Pashyanti—vac ("discurso sutil") —la forma mas sutil de sonido perceptible solo a la
intuicion;

e o Madhyaméa—vac ("discurso intermedio") — sonido a un nivel sutil de existencia, que es
la voz del pensamiento;

e o Vaikhari—véac ("discurso manifiesto") —el sonido audible transmitido a través de la
vibracién del aire.

Mas alla de estos tres niveles se halla el transcendental denominado pard—vac o " discurso
supremo”, que es Shakti en unién perfecta con Shiva. Es el sonido silencioso.

Los tres niveles de sonido corresponden a las tres formas o niveles del poder de la serpiente:

e ¢ Urdhva—kundalini ("serpiente superior") que es la kundalini especialmente activa en el
ajhachakra y tendiendo a ascender hacia el loto de mil pétalos en la cima de la cabeza;

e ¢ Madhya—kundalini ("serpiente media") que es el poder de la Diosa activo en la regién
del corazén y capaz de ascender o descender;

e ¢ Adhah—kundalini ("serpiente mas baja") que es la energia psico-espiritual asociada
principalmente con los tres chakras mas bajos.

En su aspecto divino, el poder de la serpiente es conocido como pard—kundalini, o shakti. Desde la
perspectiva de la filosofia tantrica, cada forma o aspecto del universo es una manifestaciéon de ese
Poder ultimo y un simbolo de él mismo. En términos de fisica cuantica contemporanea, el "lenguaje
energético" del Tantra tiene hoy en dia mas sentido que quizas el que tuvo en el momento de su
creacion hace mas de dos mil afios.

En su pasaje ascendente a través de la senda axial del cuerpo, el poder de la Diosa disuelve los
chakras paso a paso. Esto también puede entenderse en términos sénicos. Segun descripciones
casi idénticas encontradas en varios Tantras, cuando el kundalini deja el chakra de la base, captura
la energias fundamentales inscritas en los cuatro pétalos de muladharachakra. Procede entonces
hacia el segundo chakra donde capta las seis energias inscritas en sus pétalos, y asi sucesivamente.
Finalmente, las energias de las letras del ajfiachakra se disuelven en el punto transcendental junto
con el propio chakra. Cuando las cincuenta letras del alfabeto, o vibraciones basicas, se disuelven
asi, tiene lugar la iluminacién.

El Sharada-Tilaka-Tantra (5.121-132) describe una forma de iniciacién (diksha) en la que el
maestro entra en el cuerpo del discipulo y realiza este proceso por él. Esto también se conoce como
vedha-diksha o "la iniciacion a través de la penetracion.”

Naturaleza de los mantras

Las cincuenta letras (varna) del alfabeto sanscrito que en cierto modo representan el cuerpo de
kundalini, se llaman "matrices" (matrikd) —término que también puede significar "pequefas
madres”. Ellas son los “Uteros” de todos los sonidos que constituyen el idioma y se incluyen en el
sonido sutil (nada). Estas letras no sélo producen palabras sagradas sino también los sagrados
sonidos denominados mantras. Un mantra pueden consistir en una sola letra, una silaba, una palabra
o incluso una frase entera. Asi la vocal a, la silaba ah, la palabra aham ("yo"), o la frase shivo'ham
("yo soy Shiva," consistiendo de shivah y aham) puede servir como mantra. Ademas, se ha
mantenido tradicionalmente que los cuatro vedas (Rig-Veda, Yajur-Veda, Sdma-Veda y Atharva-
Veda) consisten solo de mantras, pues todos los himnos han sido revelados por videntes (rishi).

10


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#madhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra

La palabra mantra estd compuesto de la raiz verbal man ("pensar") y el sufijo tra (indicando
instrumentalidad). Asi un mantra es literalmente un instrumento del pensamiento. En el comentario
de Vimarshini sobre el Shiva-Sitra (1.1.), Kshemaréja explica que

un mantra es aquello por lo cuél se considera que la propia naturaleza se refleja interior
o secretamente como la naturaleza del Sefior supremo.

Esta interpretacion se centra en la conexion entre mantra y manana ("pensando, considerando,
reflejando”). Segun otra etimologia tradicional, el mantra recibe su nombre de proporcionar
proteccion (trana) para la mente (manas).

Significado

Lejos de ser silabas sin sentido, los mantras son fuerzas creativas que actian directamente sobre la
conciencia. Pero para que un sonido tenga potencia mantrica se debe de haber transmitido por un
iniciado. En otras palabras, el famoso sonido om, por si mismo, no es mas mantra que la palabra
"perro". Adquiere poder mantrico sélo cuando ha sido potenciado por un adepto y se ha transmitido
correctamente a un discipulo. Este es un punto sumamente importante que generalmente resulta
desconocido a los buscadores Occidentales.

La practica exitosa del mantra no sélo depende de la apropiada iniciacion sino también de
comprender la esencia que hay detras del sonido.

Un mantra debe despertarse (prabuddha) para liberar su poder inherente. Esto también se conoce
como "conciencia mantrica" (mantra—caitanya), que va mas alla del sonido audible hasta el nivel de
poder psico-espiritual mismo.

Un mantra falto de "conciencia" es exactamente igual que cualquier otro sonido. Como el Kula-
Arnava-Tantra (15.61-64) afirma:

Se dice que los mantra sin conciencia son nada mas que letras. No producen ningun
resultado incluso después de un billéon de recitaciones.

El estado que se manifiesta rapidamente cuando el mantra se recita (con "conciencia"

no se obtiene con cien, mil, cien mil, o diez millones de recitaciones (sin "conciencia").

De repente, Kuleshvari atraviesa los nudos en el corazén y la garganta, todos los
miembros se vigorizan, se derraman lagrimas de alegria, se entra en éxtasis corporal y
el discurso es estremecedor...

... cuando se profiere un mantra dotado de conciencia, aunque solo sea una vez. Donde
se observan tales sefales, él (el mantra) se pronuncia de acuerdo a la tradicion.

Un mantra debe repetirse miles de veces para “fortalecerle” —una técnica denominada
purashcarana ("practica preliminar"). Como el Shri-Tattva-Cintamani (20.3-4) afirma:

Asi como el cuerpo es incapaz de actuar sin la psique, asi también se dice de un mantra
sin la practica preliminar.

Por consiguiente el mas aventajado de los practicantes debe emprender primero la
practica preliminar. Sélo a través de tal aplicacion puede controlar la deidad (de un
mantra).

La ultima estrofa contiene una explicacién sobre la diferencia entre un mantra y un sonido ordinario.
Mientras todos los sonidos son en ultimo término manifestaciones del Poder divino, los mantras son
como expresiones concentradas de shakti. Esto les proporciona su particular potencia y utilidad en
el camino espiritual. La idea de poner una deidad bajo control puede parecer extraia o incluso

11


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#caitanya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti

ofensiva a los oidos occidentales, pero segun el Tantra estas deidades (devatd), en un ultimo
analisis, son nada mas que elevadas formas de energia psico-espiritual. Puesto que son fuerzas
inteligentes y parecen tener un centro personal, los practicantes tantricos se refieren a ellas con el
apropiado respeto y devocién. Entienden, sin embargo, que éstas deidades-energias son su propia
y auténtica naturaleza, el si-mismo-esencial. Poner una deidad bajo control significa ser capaz de
utilizar su energia especifica para el proceso espiritual o incluso para fines mundanos.

El Mantra-Yoga-Samhita contiene informacion detallada sobre como seleccionar un mantra para un
discipulo, dias favorables y desfavorables para impartir un mantra y las numerosas ventajas de la
practica mantrica. Los mantras puede emplearse tanto para la liberacién como para otros propésitos
secundarios, como combatir la enfermedad o las influencias malignas, o para ganar riqueza y poder.
La mayoria de los practicantes mas avanzados rechazan utilizar mantras para algo distinto de la gran
meta humana (purusha—artha) que es la liberacion. En los rituales tantricos, se usan mantras para
purificar el altar, el asiento propio, los instrumentos como vasos y cucharas para ofrendas, las propias
ofrendas (es decir, flores, agua y comida), para invocar a las deidades y protectores, y asi
sucesivamente. Incluso, la ciencia del sonido sagrado (mantra—shastra) se ha utilizado ampliamente
desde tiempos antiguos también para uso del seglar. En este caso, los mantras asumen el caracter
de hechizos magicos en lugar de sagradas vibraciones al servicio de la auto-transformacion y auto-
transcendencia.

El Kula-Arnava-Tantra (15.65-70) menciona sesenta defectos que pueden hacer inutil la practica
del mantra. Para remediar estas limitaciones, el Shéarada-Tilaka-Tantra (2.111) recomienda la
practica del yonimudra. Esta técnica que es bien conocida en las escrituras del Hatha Yoga, se
realiza contrayendo los musculos del perineo para hacer que la energia vital ascienda. Ademas, el
practicante tantrico debe visualizar las cincuenta letras del alfabeto ascendiendo desde el centro
psico-espiritual en la base de la columna hasta el chakra situado en la cima de la cabeza. Este texto
(2.112ss.) da una alternativa a esta practica que también puede encontrarse en el Kula-Arnava-
Tantra (15.71-72).

Tipos de mantras

Los mantras que poseen una concentracion de energia son conocidos como "silabas de semilla"
(bija). Om es la silaba de semilla original, la fuente de todos los demas. El Mantra-Yoga-Samhita
(71) lo llama el "mejor de todos los mantras", agregando que todos los demas reciben su poder de
él. Asi el om se afade como prefijo o sufijo a numerosos mantras:

Om namabh shivaya. "Om. Homenaje a Shiva".

Om namo bhagavate. "Om. Homenaje al Sefior (Krishna o Vishnu)".

Om namo ganeshaya. "Om. Homenaje a Ganesha (el cabeza de elefante)".

Om namo néarayanaya. "Om. Homenaje a Narayana (Vishnu)".

e  Om bhir bhuvah svah tat savitur varenyam bhargo devasya dhimahi dhiyo yo nah

pracodayat. "Om. Tierra. Region-media. Cielo. Permitasenos contemplar el maximo

esplendor de Savitri, para que El pueda inspirar nuestras visiones." (Este es el famoso

gayatri—mantra védico.)

o o Om shante prashante sarva-krodha-upashamani svaha. "Om. jEn paz!
jPacificamente! jToda colera debe ser dominada!".

e o Om sac-cid-ekam brahma. "Om. El particular Ser-Consciencia, el Absoluto".

El Mahanirvana-Tantra (3.13) considera el ultimo brahma—mantra mencionado como el mas
excelente de todos los mantras, que rapidamente proporciona no sélo liberacion sino también virtud,
riqueza y placer. Es conveniente para todos los practicantes y, como afirma esta escritura (3.24):
"simplemente recibiendo el mantra, la persona se llena del Absoluto".

12


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#artha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shastras
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yonimudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra

Durante muchos siglos, los maestros tantricos y védicos han concebido, o mas bien visionado, las
numerosas energias basicas ademas del om. Estas silabas-semilla (bija), como se llaman, pueden
usarse por si mismas o, mas normalmente, junto con otros sonidos de poder que forman una frase
mantrica. Segun el Mantra-Yoga-Samhita (71), hay ocho bija—mantra primarios que son utiles en
todo tipo de circunstancias pero que sélo revelan su misterio mas profundo al yogui:

o o aim—quru—bija (la silaba-semilla del maestro), también llamada vahni—jaya (la
esposa de Agni);

e hrim—shakti—bija (la silaba-semilla de Shakti), también llamada maya—bija;

e klim—kama-bija (la silaba-semilla del deseo);

e krim—yoga—bija (la silaba-semilla del yoga), también llamado kali—bija;

e shrim—rama-bija (la silaba-semilla del deleite); Rama es otro nombre para Lakshmi,
la Diosa de la Fortuna; por ello, esta silaba-semilla también es conocida como lakshmi—
bija;

o trim—teja—bija (la silaba-semilla del fuego);

e strim—shanti—bija (la silaba-semilla de la paz);

¢ hlim—raksha—bija (la silaba-semilla de proteccion).

Otras escuelas o textos proporcionan nombres diferentes para estos ocho bijas primarios. Algunas
otras silabas-semilla muy conocidas son lam, vam, ram, yam, ham (todas asociadas con los cinco
elementos y los cinco chakras mas bajos), hum, hiim y phat.

Recitacioén

Cuando un practicante ha recibido un mantra de boca de un iniciado y sigue todas las instrucciones
que se proporcionan para su correcta pronunciacion, se puede estar seguro del éxito. Concentracion,
regularidad y un gran nuimero de repeticiones (japa) del mantra son los tres requisitos mas
importantes. Hay también, ciertos lugares sagrados donde la practica del mantra se considera muy
adecuada. Segun el Kula-Arnava-Tantra (15.25), japa cerca del propio maestro, de un brahmin, de
una vaca, de un arbol, del agua o del fuego sagrado es particularmente adecuado (véase nuestro
libro sobre Introduccién a los mantra).

Veintiuna, 108, 6 1008 repeticiones son consideradas adecuadas. Pero para que el mantra
despliegue toda su potencia (virya), pueden ser necesarias cientos de miles de repeticiones. Una
vez haya ocurrido esto, sin embargo, incluso una sola pronunciaciéon del mantra permitira disponer
de todo su poder. En la practica, después de un rato, el mantra se recita espontaneamente, y su
poder intrinseco puede sentirse como una carga de energia en el propio cuerpo. Esto es a—japa—
japa, o "recitacién no recitada" —también conocida como el hamsa—mantra— que es mas que el
"eco" mental que ocurre cuando repetimos una palabra una y otra vez. No es solo una fisura mental
causada por la repeticion verbal sino un estado de transformacién mental energético.

Es importante registrar el nimero de repeticiones. Esto se hace generalmente por medio de un
rosario (mala). Los rosarios pueden consistir en 15, 24, 27, 30, 50 6 (nhormalmente la mayoria) 108
cuentas (mas "la cuenta maestra", representando al propio guru o la Montafia Meru, un simbolo del
canal central). El nimero 108 se considera sagrado y afortunado en la India desde tiempos muy
antiguos. Se han ofrecido varias interpretaciones para este numero altamente simbdlico, pero
probablemente la explicacion mas correcta sea la astrondmica (ya en la era védica, los sabios eran
conscientes del hecho de que la distancia promedio de la luna y también del sol a la tierra era 108
veces sus diametros respectivos).

El rosario se llama normalmente aksha—mala que corresponde al varna—mala o "la guirnalda de
letras" del idioma sanscrito. La palabra sanscrita aksha significa "0jo", pero en el presente contexto
se refiere a las letras a y ksha, las equivalentes sanscritas del alfa y omega griegos. Asi el rosario
(de cincuenta cuentas) representa el alfabeto entero. Las cuentas pueden hacerse de sandalo,

13


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#maayaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#viirya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#a
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#aksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#aksha

cristal, conchas, coral, o en la mayoria de los casos de rudrdksha (el ojo de Rudra) que es la
multifacética semilla del sagrado arbol azul de Shiva. El Mantra-Yoga-Samhita (76) menciona todos
los materiales que pueden usarse para hacer un rosario. Como cualquier objeto ritual, el rosario debe
purificarse también antes del uso. El Mahanirvana-Tantra (6.171b-172a) proporciona el mantra
adecuado siguiente para este propésito:

iOh, rosario! j Oh, rosario! jOh, gran calculador! Eres la esencia de todo poder.
En Ti se encuentran las cuatro metas [prosperidad material, placer, moralidad y
liberacién]. Por consiguiente, concédeme todo el éxito.

Otra manera tradicional de contar el nimero de repeticiones es con los dedos de la mano. Son
conocidos distintos métodos y algunos son especificos a ciertos mantras. Segun el Mantra-Yoga-
Samhita (75), no se considera favorable contar con la punta de los dedos, debiendo utilizar solo las
falanges.

Un mantra debe recitarse con la entonacién correcta, tal como se aprende del maestro, y también al
ritmo apropiado. Como advierte el Kula-Arnava-Tantra (15.55), si se repite demasiado rapido, hay
peligro de enfermedad; si se recita demasiado despacio, sin embargo, disminuira la energia. En
cualquiera de estos casos, el japa sera "inutil como el agua en un vaso roto".

Puesto que los mantras deben recitarse numerosas veces durante muchas horas todos los dias
antes de que puedan dar fruto, es facil para un practicante cansarse. En ese caso las escrituras
recomiendan normalmente cambiar del japa a la meditacién. Entonces nuevamente, cuando la mente
esta exhausta de la meditacién, hay que volver a recitar el mantra con renovado vigor y entusiasmo.

Los mantras no soélo pueden decirse o recitarse mentalmente, sino que también pueden escribirse
en papel, metal, tela u otros materiales. Esta técnica es conocida como likhita—japa que, en
palabras de Swami Sivananda Radha, "trae paz, equilibrio y fuerza interior". Como con todas las
practicas del yoga, el éxito en la recitacién del mantra depende sobre todo de la motivacion y
dedicacion del practicante

14


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra

JAPA-YOGA

El yoga de la recitacion mistica

La recitacién mistica (japa) se define en el Yoga Yajnavalkya (2.12) como la repeticion (abhyasa)
de mantras de acuerdo con ciertas reglas. Esta practica extremadamente antigua pertenece a los
primeros desarrollos del yoga y probablemente se origind mediante la recitacién de los sagrados
textos védicos, la cual requeria la maxima concentracién por parte del sacerdote, puesto que cada
palabra sagrada tenia que ser pronunciada a la perfeccién para que no influenciase negativamente
el desarrollo del ritual de sacrificio (yajna).

El yogas(tra 1.28 recomienda la recitacion de la silaba sagrada “om” para eliminar todos los
obstaculos (antaraya). Esta recitacion debe producir de forma natural la contemplacién (bhavana)
del significado oculto de este mantra. La simple repeticion de palabras no tiene el efecto deseado.
Japa, como toda otra practica de yoga, debe efectuarso con gran atencion y dedicacion.

También, en relacién con los Yogasutras de Patafjali, algunos comentadores clasicos interpretan
svadhydya como la recitacion meditativa (japa) de los textos sagrados (yogasutra 11.32),
especialmente Raja Bhoja que identifica exclusivamente el estudio con la recitacion.

De acuerdo con el Mahabharata (12.190), la persona que no observa el significado de las palabras
que recita esta destinada al infierno.

Japa puede practicarse verbal o mentalmente. En el primer caso, el mantra puede ser susurrado
(upamshu) o dicho en voz alta (ucca, vacika).

De acuerdo con el Yoga Yajnavalkya (2.15ss.), la recitacién susurrada es mil veces mejor que la
dicha en voz alta, mientras que la mental (manasah) es mil veces mejor que la susurrada.

El Linga Purana (1.85.106) apunta que la recitacion en casa es buena, pero que la recitacion junto
a las vacas sagradas es mil veces mejor y la efectuada junto a un rio es aun mil veces mejor que
ésta. Mas aun, el texto dice que en presencia de Shiva, la recitacién es infinitamente eficaz.

En el Goraksha Paddhati se contempla la recitacién natural y espontanea, causada por la inhalacion
y la exhalacién, conocida como ajapa-gayatri:

El aliento vital sale del cuerpo con el sonido ha y entra con el sonido sa. el aliento vital
recita continuamente el mantra “hamsa hamsa” (1.42).

Cuando el yogui se compromete conscientemente con esta recitacion, hamsa hamsa hamsa, se
convierte en so’ham so’ham so’ham, es decir, “yo soy ello, yo soy ello, yo soy ello”

El aliento vital recita continuamente este mantra 21.600 veces, dia y noche (1.43).

El gayatri-mantra denominado ajapa confiere la liberacion al yogui y solamente por la
intencién de recitarle, se libera de todos los pecados (1.44).

Conocimiento como éste, japa como éste y sabiduria como ésta, nunca ha existido y
nunca mas existira (1.45).

ABHAVA-YOGA
El yoga de la inexistencia

Ya en tiempos védicos, los sabios del la India se planteaban la pregunta de porqué habia algo en
lugar de nada y cual podia ser la naturaleza de la nada.

En esta linea, en el Rig veda X.129.4-6, el sabio contemplativo (rishi) se preguntaba qué existi6
antes de la emergencia del mundo.

15


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#abhyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-28.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#antaraaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaavaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-32.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manasah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa

El yoga de la inexistencia (abhava) es un concepto encontrado en algunos puranas, que hace
referencia a la elevada practica yogica de inmersién en el si-mismo sin soporte objetivo alguno.

En el Kirma-Purana (2.11.6), por ejemplo, se entiende el yoga de la inexistencia de la siguiente
forma: “es la via en la que se contempla la propia esencia como vacia y, al mismo tiempo,
omniesclarecedora, y mediante la cual se establece el si-mismo-esencial’.

En el Shiva-Purana, el yoga se define como la restriccion de todas las actividades y la concentracion
mental sobre Shiva. Seguidamente, se consideran cinco grados o tipos de yoga: 1)Mantra Yoga, 2)
Sparsha Yoga, 3) Bhava Yoga, 4) Abhava-Yoga, y 5) Maha Yoga.

En esta obra se encuentra una definicion del Abhava-Yoga similar a las anteriores, donde
nuevamente se explica como “el estado en el cual se contempla el mundo en toda su amplitud, sin
percepcion alguna de objetos”, es decir, transcendiendo el objeto de meditacién. Esto parece ser el
equivalente del énstasis supraconsciente (asamprajfiata-samadi).

ADHYATMA-YOGA

El yoga del ser interior
Adhyatman significa “relativo al si-mismo-esencial” (atman), a la auténtica naturaleza del individuo.

El yoga de la propia naturaleza esencial o ser interior (adhyatma) es un concepto que aparece por
primera vez en el Katha Upanishad, hacia el afio 1.000 A.C. Su objetivo es la Suprema Esencia,
que reside escondida en la “cueva” del corazén.

Mediante la realizacion a través del Adhyatma Yoga, contemplando lo divino, que es
dificil de ver, transciende el tiempo y se halla escondido en la cueva del ser (lo mas
recondito, el corazén del hombre), el sabio transciende los estados emocionales
negativos (harsha) y el dolor (shoka) (Kata-Up.1.2.12).

El atman no se alcanza a través del estudio, ni por el intelecto o la sagrada ensefianza.
Se alcanza por la eleccién de sus elegidos —porque él es escogido. A ellos, atman
revela su propia forma (Kata-Up.1.2.23).

En esta cita se considera que el si-mismo no es un objeto como los demas que podamos analizar o
experimentar. Realmente, es el sujeto transcendental de todo. En consecuencia, no hay nada que
pueda hacerse par lograr el si-mismo. Por contra, la realizacién del si-mismo depende de la gracia.
Como expresamente se cita, el si-mismo se alcanza “por quien él escoge”. No obstante, también
queda claro en el contexto que el aspirante espiritual puede hacer algo: debe prepararse
necesariamente para el acontecimiento de la gracia divina.

El Kata Upanishad entiende la practica espiritual como una involucién progresiva o un retornar de
la conciencia. El texto distingue siete etapas o niveles que constituyen la Cadena del Ser:

1. Los sentidos (indriya).

2. Los objetos de los sentidos (vishaya).

La mente inferior (manas).

4. La mente superior o facultad de la inteligencia (budhi).

5. El gran si-mismo (mahat-atman), una especie de entidad colectiva compuesta de yoes
individualizados.

6. 56nLo inmanifiesto (avyakta), que es la esencia de la Naturaleza (prakriti).

7. El si-mismo-trascendental (purusha), la auténtica naturaleza del ser humano.

aobkwN =~
w

No

Solo el si-mismo-trascendental se halla mas alla de las dimensiones manifestadas o inmanifestadas
de la Naturaleza.

16



Precisamente, el purusha es el objetivo del trabajo psicoespiritual del yogui. Pero ese trabajo
sagrado, o alquimia auto-transformadora, se inicia muy humildemente con el control de la tendencia
exteriorizadora de la mente.

Se entiende como yoga la firme sujeccion de los sentidos. Entonces, se logra la atencion
(apramatta) (Kata-Up.2.3.11).

En otras palabras, el yoga es el estado de equilibrio o estabilidad interior que depende de la fijeza
de la atencién. Cuando se estabiliza la mente, se puede empezar a descubrir las maravillas del
mundo interior, el vasto horizonte de la conciencia. Pero, en ultima instancia, tampoco esta
contemplacion del mundo interior conduce a la liberaciéon. Se trata solamente de una condicién previa
para que surja el estado de gracia.

En la literatura Jainista, el texto Yoga Bindu de Haribhadra Siiri (750 D.C.) hace referencia al
Adhyatma Yoga como el primero de los cinco grados del auténtico yoga y que consiste en el
recuerdo o reflexidon constante sobre la propia naturaleza esencial.

En nuestra época, el Adhyatma Yoga lo divulgo el santo Dada de Aligarh y en 1.929 lo introdujo en
el Reino Unido su discipulo Hari Prasad Shastri, fundador del Shanti Sadan en Londres.

Se ha dicho que este es el yoga caracteristico de las Upanishad.

AGNI-YOGA

El yoga del fuego interno

Agni es uno de los cinco elementos materiales (bhuta) que componen el cosmos manifestado en su
dimension mas grosera. También hace referencia al fuego digestivo y psicosomatico.

Agni, como dios del fuego, figura como una deidad principal de la antigua religién védica. El
simbolismo de agni se abre a mdltiples interpretaciones, incluyendo su identificacion con el “poder
serpentino” (kundalinishakti) en algunos contextos.

El yoga del fuego interno (Agni Yoga), es un proceso que ocasiona el despertar del “poder de la
serpiente” (kundalinishakti) a través de la accién conjunta de mente (manas) y respiracion o control
de la energia psicosomatica (prana).

En el Goraksha Paddhati, manual de hatayoga del siglo XII 6 Xl D.C., se hace referencia al yoga
del fuego:

La kundalini, con el aspecto de una serpiente dormida y resplandeciente como un loto,
se despierta y eleva a través del sushumna mediante la practica del yoga del fuego
interno (1.50)

El compuesto “yoga del fuego interno” se refiere aqui a la combustion originada mediante la unién
de la mente (atencién) y la fuerza vital (prana). Se trata de la contraparte fisioldgica del Buddhi-Yoga.

El dominio del fuego interior, caracteristico de los maestros de yoga, especialmente del fuego
psicofisioldgico generado durante el despertar de la fuerza vital interna (kundalini), es la base de la
practica tibetana del tumo.

El yoga del calor psicofisico (tumo) combina la visualizacién con las técnicas de respiracion.
Utilizando el excedente de bio-energia producido a través de la estricta abstinencia sexual, los yoguis
visualizan, entre otras cosas, una mitad de la letra “a” del alfabeto tibetano haciéndola brillar
intensamente hasta que todo su cuerpo se enciende y la llama se extiende hasta llenar el cosmos.
Seguidamente, controlan la llama para reducirla a un punto diminuto hasta que se mezcla con el
vacio mismo. Esta practica genera una considerable cantidad de calor psicofisico que permite a los
practicantes de esta disciplina yéguica permanecer desnudos durante horas sentados en meditacion

sobre la nieve en las montafias del Himalaya.

17



Una escuela espiritual actual con ese nombre, fundada por Rusell Paul Schofield, utiliza las
visualizaciones en combinacién con la energia psicosomatica del cuerpo (prana) para disolver
experiencias emocionales no deseadas que originan bloqueos en el cuerpo-mente. Esta via se
conoce también como Realizacion.

ANNA-YOGA

El yoga de la alimentacion

El Anna-Yoga es un término contemporaneo que entiende el yoga como una disciplina espiritual
centrada en la relacion con la comida —su preparacion y consumo.

Un sinénimo de la palabra anna es ahara (comida o dieta). Las reglas dietéticas han jugado un
importante papel en las practicas yéguicas desde los primeros tiempos.

Asi, en el Chandogya-Upanishad (7.26.2) que data del octavo siglo A.C., se habla de la estrecha
relacién entre la pureza dietética y la pureza del ser. Un dicho de moda entre los modernos yoguis
es: “eres lo que comes”.

En el Taittiriya Upanishad su ensefianza mas fascinante hace referencia a que todo debe
contemplarse como alimento (anna). Esta es una idea ecolégica primitiva que se refiere a la
interrelacion entre todas las cosas —Ila cadena de la vida.

Todos los seres se crean, realmente, a partir del alimento. Ademas, viven gracias al
alimento y en el se convierten cuando mueren (Taittiriya-Up. 2.21).

Una vez lograda la cima de la vida espiritual, el sabio comprende su unidad esencial con la beatifica
esencia transcendental y en su énstasis proclama:

jOh, maravillal, jOh, maravillal, jOh, maravilla!

iSoy Alimento!, jSoy Alimento!, jSoy Alimento!

iSoy el que asimila el Alimento!, jSoy el que asimila el Alimento!, jSoy el que asimila el
Alimento!

iSoy el Poetal, {Soy el Poetal, iSoy el Poeta!

iSoy la primera manifestacién del Orden cdsmico, anterior a los Dioses, residiendo en
el lugar de la inmortalidad!

iQuien me da origen como Alimento, realmente me preserva!

iYo, que soy Alimento, soy el que asimila el Alimento!

jHe transcendido totalmente el mundo!

iMi efulgencia es como la del sol!

(Taittiriya-Up. 3.10.6-7)

El Bhagavad Gita y la medicina tradicional del Ayur Veda diferencian los alimentos de acuerdo al
predominio de sattva, rajas y tamas en ellos. El| Moksha Dharma proporciona instrucciones sobre la
dieta correcta y el ayuno.

El Hathayogapradipika, el Gherandasamhita, el Goraksha Paddhati y el Uddhava-Git4, entre otros,
enfatizan la importancia de una dieta adecuada antes de emprender la practica del Hatha Yoga en
general y del prdndydma en particular; estos textos medievales hacen toda una serie de
recomendaciones especificas sobre lo que es conveniente e inconveniente en la dieta de un yogui.

No todos los expertos en yoga, tanto antiguos como modernos, estdn de acuerdo sobre lo que
constituye una dieta adecuada. Sin embargo, sin excepcién, todos enfatizan la importancia de la
dieta moderada (mita-ahara) sobre la excesiva alimentacion. La dieta escasa llega a ser
considerada, incluso, como una subcategoria de asteya, puesto que comer mas de lo necesario
puede considerarse como una forma de robar a los demas y a la propia naturaleza.

18


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/gherandaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/Tipprana.htm

La recomendacion tradicional es llenar dos cuartas partes del estomago con comida sdélida y otra
cuarta parte parte con agua, dejando el resto del estdmago vacio.

ASPARSHA-YOGA

El yoga del no-contacto

Asparsha significa literalmente “aquello que es intocable, inaprensible, intangible”, es decir, “lo que
no tiene realacion con la existencia condicionada (samséara)”.

El yoga intangible es un yoga basado en la negacion, en la practica de un no-dualismo radical que
permite residir en el si-mismo-esencial sin estar en contacto o ser contaminado por el denominado
mundo objetivo. Filoséficamente se halla muy préximo al budismo.

Desde la perspectiva del si-mismo-esencial, que es uno sin segundo, no puede existir contacto con
nada. No hay fuera ni dentro y no hay una multiplicidad de cosas que puedan ser percibidas a través
de los sentidos. Solo la mente no iluminada es quien distingue entre objeto y sujeto, quien piensa en
términos de separacion o unidén, desconexidon o contacto. Es precisamente ésta pretendida
separacion de las demas cosas la causa de nuestra ansiedad. Dionde no hay dualidad, tampoco hay
miedo.

Lo expone Gaudapada en su Mandikya-Karika, una importante obra sobre Vedanta Advaita:

El yoga intangible (Asparsha Yoga) es dificil de alcanzar por todos los yoguis. Los
yoguis le temen. Sienten temor por aquello que es (realmente la esencia del) no-miedo
(3.39).

Aqui, Gaudapada, que fue el maestro de los maestros de Shankara, diferencia entre los yoguis que
siguen una disciplina concreta y los que han realizado lo intangible, la Realidad no-dual, es decir, los
jhanis. Gaudapada sencillamente desea establecer la superioridad de los liberados del ego y del
miedo, sobre todos aquellos que ansiosamente se esfuerzan por realizar a Dios, sin comprender que
su busqueda es en realidad lo que les impide realizarlo. Pues mientras exista un objetivo, habra
también un buscador —y, por tanto, un ego atrapado dentro de la ignorancia esencial.

En su comentario a la Mandakya-Kéarika, Shankara explica el término asparsha como aquello que,
sin tener contacto con nada, es co-esencial con lo Absoluto y llama al Asparsha Yoga el yoga de la
vision no-dualista (advaita—darshana—yoqga).

En consecuencia, este yoga, sinénimo del Jfidna Yoga en su forma mas elevada, no es tanto una
via espiritual, sino la experiencia de vivir desde la condicion iluminada no-dual. Representa el logro
maximo de toda la tradicidon no-dualista de los Upanishads. En las habiles manos de Shankara, se
convirtio en el mayor rival del budismo y de la escuela de yoga clasico de Patanjali.

ASHTANGA YOGA
Yoga de los ocho pasos

Patanijali establece el yoga de los ocho pasos como desarrollo de las acciones a seguir por el yogui,
recomendadas en 1.1, que engloba de por si toda la técnica yoga tal como se ha divulgado en
occidente.

La practica continuada de las partes del yoga produce la destrucciéon de las
impurezas y trae una creciente luz de sabiduria hacia el conocimiento de la

diferencia (11.28)
Las ocho partes (del Yoga) son: abstenciones, observancias, posiciones,

19


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#advaita
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-28.htm

control de la energia fundamental, abstraccion sensorial, concentracion,
meditacién e interiorizacion completa (11.29)

El ashtingayoga, o yoga de los ocho miembros constituye un conjunto de técnicas
complementarias entre si que engloban toda la actividad del yogui, desde lo mas tosco hasta lo mas
sutil.

Los cinco primeros pasos constituyen la practica “exterior” al suponer que el yogui se
encuentra abierto a las sensaciones (sociales, personales, corporales, etc.), las cuales modela para
buscar la interiorizacion. Una vez dominados los sentidos en la quinta etapa, las tres ultimas permiten
profundizar progresivamente en el mundo interior del yogui hasta alcanzar el objetivo. Estos tres
pasos constituyen por tanto la practica interior, que mas adelante se unifica en una sola técnica: el
samyama.

A primera vista podria pensarse que se trata de una serie escalonada de técnicas, debiendo
superar la primera antes de iniciar la siguiente, pero realmente, cuando se profundiza lo suficiente
en uno de los miembros, los otros aspectos del ashtangayoga resultan también profundizados de
forma automatica. Por ello, lo ideal es practicar cada uno de los ocho pasos simultaneamente,
buscando siempre la armonia en la practica.

No ocasionar dafio ahimsd
No mentir satya
Abstenciones Yama No robar asteya
Moderacion sensual  brahmacarya
Desapego material aparigraha
Pureza fisica y mental shauca
: Contentamiento shantosha
Medios :
externos Ascetismo tapas
: Observancias  Niyama Autoinvestigacion A A
EII;ahlrang metafisica S
Sumision a lo tshvarapranidhd
absoluto na
Postura, posicion Asana
Control de la Pranayam
respiracion a Control fisico
Abstraccion Pratyara
sensorial
Medios Concentracion Dharana |
internos Meditacion Dhyana .
(antarang Interiorizacion . . Control conjunto (samyama)
Samadhi
a) profunda

20


http://www.abserver.es/yogadarshana/2-29.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ahimsaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#satya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asteya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#brahmacarya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#aparigraha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shauca
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#santosha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama

BHAVA-YOGA

El yoga de la condicion esencial
Bhava significa condicion, naturaleza, disposicion, estado, ser.

El Bhava-Yoga, el yoga del sentimiento de ser o de la condicién esencial, es una aproximacion al
estado de yoga que transciende la recitacién de mantras y que se expone en el Shiva-Puréna.

Esta escritura pertenece a la tradicion shivaita y presenta el Bhava-Yoga como una forma superior
del Mantra Yoga, en la cual se pierde el contacto con el mantra y la conciencia penetra en una
condicién sutil de existencia.

De acuerdo con el Shiva-Purana, el Bhava-Yoga es un estado previo al AbhavaYoga y al
MahaYoga.

En un contexto devocional vishnuita y dentro del vedanta, la palabra bhava hace referencia a un
énstasis cargado de intensa emocion, propio de los seguidores del Bhakti Yoga; es la mas completa
disolucién de la mente en el amor y la devocidon que se experimenta en presencia o en unién con lo
divino. Este elevado estado se denomina con frecuencia maha—bhava o “la gran condicién”, cuyas
manifestaciones incluyen risa espontanea, lloro, canto, baile y delirio. A veces, mahd—bhéva
recuerda el estado de locura y no pocos misticos vishnuitas se han considerado a si mismos como
unos trastornados debido a su comportamiento irracional generado por la intensa emocion
experimentada durante el el estado enstatico.

BUDDHI-YOGA

El yoga del conocimiento discriminativo
El Buddhi Yoga es un término compuesto que se menciona repetidas veces en el Bhagavad-Gita.

Segun esta obra, consiste en tomar refugio en la facultad de la inteligencia (buddhi) a fin de no desear
los frutos (phala) de las propias acciones.

La accién es en mucho inferior al Buddhi Yoga, joh, Dhanaiijaya!
Busca el refugio en tu mente.

Son dignos de lastima

quienes actuan pensando en los frutos de sus actos.

(2.49)

Mas adelante, se dice que el Buddhi Yoga ha sido expuesto por Krishna para quienes le adoran
con fervor.

Y a ellos,

disciplinados sin cesar por el yoga,
venerandome compenetrados de amor,
yo les doy el Buddhi Yoga,

con el cual llegan a mi.

(10.10)

Debemos entender la realizacion perfecta del yoga, como disciplina de concentracién mental, la
perfeccion del yoga del conocimiento (Buddhi Yoga).

Del contexto de esta obra se deduce claramente que el maestro divino de Arjuna, Krishna, iguala
Buddhi Yoga con Jhana Yoga. Se trata del camino de autorrealizacion que aplica la sabiduria
discriminativa o el conocimiento intuitivo mas elevado, a todas las situaciones y condiciones de la
vida. Por este motivo, camina de la mano con el Karma Yoga:

Dedicado a mi,

21


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#phala

consagrandome con tu mente todas las acciones,
practicando el Buddhi Yoga,

piensa siempre en mi.

(18.57)

Pensando en mi,

por mi gracia superaras todos los obstaculos;
pero si, debido al sentimiento de tu yo,

no escuchas. jpereceras!

(18.58)

Este “pensamiento constante en Mi” del que se habla aqui, no es desde luego una forma de egoismo,
sino la practica de situar la atencién en lo divino. El “Mi”, en otras palabras, es el mismo Dios Krishna,
no la personalidad humana.

El término Buddhi Yoga también se menciona en el Goraksha Paddhati haciendo referencia a la
rigurosa aplicacion de la mente superior (buddhi), gracias a la cual la mente inferior (manas) se
vuelve lo suficientemente décil como para poder fijar la atencion en el movimiento de la fuerza vital
(préna). Mediante su accion combinada, la dormida kundalini se eleva gradualmente a través del eje
espinal hacia el loto superior.

(Cuando la kundalini) se despierta a través del Buddhi Yoga junto con la mente y la
respiracion, asciende a través de sushumna, como una aguja enhebrando un hilo (1.49).

DHYANA-YOGA

El yoga de la meditacion
El yoga de la meditacién es un compuesto comun en la literatura del yoga.

Se usa con frecuencia en el Mahabharata en el cual se ensefia una meditacién en cuatro etapas
cuya meta es la extincidn (nirvana).

La primera etapa consiste en trascender las sensaciones sensoriales y sentarse “como un trozo de
madera” concentrando la mente en un unico punto.

En la segunda etapa, se dice que la mente tiembla “como el relampago de una nube de lluvia”. Mas
adelante, se describe la mente como “tendiendo a vagar en el camino del viento”, lo cual significa
probablemente que tiende a seguir el movimiento de la respiracion, viéndose forzada asi a entrar en
meditacion.

Durante la meditacion, se dice, surgen distintas clases de pensamientos que se clasifican en tres
tipos: vichara, vitarka y viveka. Aunque en este contexto no esta claro su significado exacto, guardan
un cierto paralelismo con los mismos conceptos expuestos en los Yogasatras.

El Bhagavad Gita (18.52) enfatiza que el Dhyana-Yoga debe practicarse junto con el desapego
(vairagya).

Este tipo de yoga dio origen a la escuela de meditacion Chan en China, a través de su integracion
en el Budismo Mahayana, mezclandose con el Taoismo tradicional y, posteriormente, al Zen
japonés, coreano y vietnamita.

22


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vichaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vitarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#viveka
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya

GHATASTHA-YOGA

El yoga del cuerpo

El yoga de la “vasija de barro fresco” (ghata) es la designacion dada al Hatha Yoga en el
Gheranda Samhita (1.8).

La “vasija” (gatha) es el cuerpo que degenera rapidamente, igual que el barro fresco se disuelve al
sumergise en el agua. De la misma forma, el cuerpo, como una vasija de barro, debe fortalecerse
con el fuego del yoga.

GURU-YOGA

El yoga del maestro espiritual

Se trata de la disciplina espiritual de sumisién a la voluntad del guru en todos los aspectos. Esta
practica se efectia a veces como un camino espiritual aparte.

En contraste con la mayoria de las formas hibridas de yoga ensefadas en occidente, el yoga
tradicional se caracteriza por una intensa relacién maestro-discipulo que se extiende incluso mas
alla de la muerte. El guru, cuyo consejo o juicio es “poderoso” es el eje de toda la estructura de
iniciaciéon del yoga.

La importancia del guru radica en que ha realizado el si-mismo-esencial. Tal realizacién supone un
cambio de estado que, de forma natural, transmite a los demas. El autorrealizado siempre transmite
su condicién original de liberacion, lo cual es la auténtica naturaleza de todo lo que existe. De tal
forma, constantemente inicia a los demas en la misma comprensién, aunque pueden ser lentos en
experimentarlo conscientemente.

Tradicionalmente, cuando una persona decide con seriedad seguir un camino espiritual, se acerca a
un maestro de yoga con la esperanza de ser aceptado, Cuando la persona es aceptada por el
maestro, tal aspirante puede ser sometido a pruebas en repetidas ocasiones. Existen prescripciones
tradicionales para estas pruebas aunque el maestro, que puede ser un practicante avanzado o ya
un adepto autorrealizado, no necesita ninguna guia para confirmar la seriedad de su discipulo en la
via espiritual.

En este punto, el practicante puede empezar a vivir con su maestro o proximo a él, sirviéndole y
escuchandole constantemente. Tal estudiante se conoce como un antevasin, es decir, “el que vive
cerca”’. En compafiia de un maestro autorrealizado, el practicante esta expuesto continuamente a la
comprension del cuerpo-mente espiritualizado y, por medio de una suerte de “contagio” su cuerpo y
mente se transforman de forma gradual. Esto se puede entender en términos modernos como una
forma de disciplina vibracional, donde el estado vibratorio con una frecuencia mas rapida del guru
establece gradualmente la velocidad de las vibraciones del discipulo.

Para que este proceso espontaneo sea realmente efectivo, el discipulo debe cooperar
conscientemente con el guru y ésto se lleva a cabo convirtiendo al maestro en el foco de atencién.
Este es el importante principio del satsanga. Esta palabra significa literalmente “en compafiia de la
verdad” o “relacién con la realidad”. Satsanga es el medio mas importante para la realizacion en el
Guru-Yoga. Y puesto que desde tiempos inmemoriales se ha considerado al guru como algo
esencial en la practica del yoga, el satsanga se encuentra en el corazén de todas las escuelas de
yoga. Sin embargo, seria incorrecto decir que todo el yoga es Guru-Yoga pues no todas las escuelas
hacen de la atencion al maestro su practica principal, aunque todas consideren adecuado el respeto
hacia el maestro.

23


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#ghatastha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru

En la practica, el aspirante debe moverse desde la etapa de estudiante a la de discipulo y, en las
escuelas donde el Guru-Yoga es la norma, a la de devoto (bhakta). En el nivel de estudiante, el
aspirante aun mantiene una comprension y una relacidon exotérica con el maestro. El estudiante se
inspira con los discursos del maestro pero no ha emprendido aun con seriedad la vida espiritual y
duda en su compromiso con el proceso del yoga; la vida ordinaria aun ejerce una fuerte influencia.
El discipulo, por contra, es mas sensible a la relacién esotérica con el guru, comprendiendo que
existe una unidn psicoespirtual continuada con el maestro que debe ser honrada y cultivada. El
devoto, finalmente, experimenta al guru como una realidad espiritual mas que como una
personalidad humana y, por tanto, se inclina naturalmente a asumir una actitud devocional que actua
como un poderoso conducto entre el guru y él mismo. Esta es la esencia del Guru-Yoga.

Este tipo de yoga conlleva la ceremonia de adoracion al maestro o a objetos sagrados que le
pertenecen, especialmente a sus sandalias (paduka).

En este sentido, las sandalias del guru se consideran un objeto sagrado o simbdlico que sustituye al
maestro y en muchas escuelas se tratan reverencialmente durante las ceremonias de adoracion
(quru—pdja).

Estas ceremonias pueden ser mentales o fisicas, tanto frente al guru mismo como frente a una
imagen suya (marti).

La practica del Guru-Yoga, considerada como esencial para la iniciacién espiritual, se encuentra
aun vigente en nuestros dias, incluso en occidente donde se cuestiona la legitimidad de tal autoridad
espiritual.

HIRANYAGARBHA YOGA

El yoga de Hiranyagarbha

De acuerdo con las tradicciones posteriores a Pataiijali, el creador del yoga fue Hiranyagarbha.
Aunque algunos textos hablan de Hiranyagarbha como un adepto autorrealizado que vivié en los
tiempos mas antiguos, esta afirmacion es dudosa. El nombre significa “Germen dorado” y en la
cosmomitologia del vedanta se refiere al utero de la creacion, al primer ser en emerger desde lo
inmanifestado y a la matriz de todas las miriadas formas de la creacion.

Concretamente, en el Rig Veda (10.121), el sabio iluminado de este himno visualiza el universo
como emergiendo del “Germen Dorado”. El gran ser singular, cuya “sombra es la inmortalidad”, es
afirmado como el “regidor del mundo” que “ha creado el Cielo y la Tierra”.

En el Atharva Veda (10.8.13) se hace referencia al Utero Césmico (garbha), donde se agita
Prajapati (el Sefior de todas las criaturas)

También se cita en el mismo sentido en el Shvetashvatara Upanishad:

Que Rudra, el vidente de la eternidad, el que dio nacimiento y gloria a los dioses; el que
mantiene todas las cosas bajo su proteccion, y el que vio el Germen Dorado emergiendo
en el principio del tiempo, nos conceda la gracia de la visién pura (4.12).

De esta forma, Hiranyagarbha seria una fuerza cosmica primordial, en lugar de un individuo. Citarlo
como el creador del yoga tiene sentido cuando se comprende que el yoga consiste esencialmente
en estados alterados de consciencia por medio de los cuales el yogui se armoniza con niveles
extraordinarios de realidad. En este sentido, el yoga es siempre revelacién. Hiranyagarbha es
sencillamente un simbolo de poder o gracia por medio del cual se inicia y revela el proceso espiritual.

Los comentadores posteriores de yoga creian que habia realmente una persona llamada
Hiranyagarbha que habia escrito un tratado de yoga. Tal obra es citada por muchas autoridades
pero ninguno de ellos dice realmente nada sobre Hiranyagarbha. La informaciéon mas detallada
sobre dicha escritura se halla en el Ahirbudhnya Samhita, un texto medieval de la tradicion
Vishnuita. De acuerdo a este texto, Hiranyagarbha compuso dos obras sobre yoga: una sobre

24


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta

Nirodha Yoga (yoga de la restriccidon) y otra sobre Karma Yoga (yoga de la accion). La primera
trataria de los estados superiores del proceso espiritual, especialmente de los procesos enstaticos,
mientras que la segunda estaria relacionada con las actitudes espirituales y las formas de
comportamiento.

Podria haber existido realmente un texto de yoga de esta naturaleza y, si hubiese existido, podria
muy bien haber sido anterior a la obra de Patafjali. En cualquier caso, no se recuerda la obra de
Hiranyagarbha como un sitra, aunque es posible que existiesen otros textos de yoga en forma de
sQtra antes de Patanjali.

JNANA DIiPTI YOGA

El yoga de la sabiduria efulgente

El yoga de la sabiduria efulgente se expone en el Moksha Dharma, una seccion de la epopeya
hindi Mahabharata, donde se habla expresamente de este tipo de yoga pre-clasico: el JAana
Dipti Yoga.

De acuerdo con este texto, el Jiidna Dipti Yoga consiste en una prolongada concentracién sobre
objetos progresivamente mas sutiles. Por ejemplo, una persona puede fijar primero su atencion en
uno de los cinco elementos materiales y seguir mas adelante con una concentracion sobre la mente
(manas) y sobre la mente superior (buddhi).

El yogui también puede empezar concentrandose sobre diferentes partes del cuerpo, como el
corazén el ombligo o la cabeza, hasta llegar al si-mismo-trascendental. Estas practicas de
concentracién se denominan dhérané.

En un pasaje concreto, el yoga se iguala a una joya pura, sin defectos, que recoge primero para
después emitir una luz brillante como la del sol. El sol, por supuesto, es el simbolo utilizado para el
si-mismo-esencial, cuando se experimenta como un brillo deslumbrante.

Esta metafora describe bien los procesos esenciales de la concentracion del yoga. Dharané recoge
los rayos o “remolinos” mentales y los concentra en el si-mismo interno, hasta que el propio brillo del
si-mismo se manifiesta en el estado de énstasis (saméadhi) y transforma totalmente la esencia del

yogui.

KAIVALYA-YOGA

El yoga de la soledad trascendental
Kaivalya es el estado de existencia incondicionada del si-mismo-esencial.

En el yoga clasico el término se refiere concretamente al aislamiento trascendental (kaivalya) de la
pura observacion (drishi), es decir, del observador (YS 11.25), que se refiere a la innata capacidad del
si-mismo por la apercepcion constante de los contenidos de la conciencia (citta).

En una definicion alternativa, el YS V.34 la explica como la involuciéon (pratiprasava) de los
constituyentes primarios (guna) de la naturaleza, los cuales han perdido todo propésito para el si-
mismo que ha recuperado su autonomia trascendental.

De acuerdo con otro aforismo de Patafrijali (YS 111.55), se establece kaivalya cuando sattva (el aspecto
ontoldgico mas elevado de la naturaleza) y el si-mismo (purusha) son comparables en pureza.

25


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramanirodha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suutra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suutra
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#drishi
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-25.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/4-34.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratiprasava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-55.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha

El Hatha Yoga Pradipika (4.62) define kaivalya como aquello que permanece después de que la
mente inferior (manas) se ha disuelto mediante la practica del yoga.

El Mandala Brahmana Upanishad (2.3.1), del siglo XIV d.C., habla de “la luz de la soledad
trascendental” (kaivalya—jyotish) que permanece inmdvil y lo llena todo, “como la llama en un lugar
sin viento”.

El Jivan Mukti Viveka (capitulo 2), también del siglo XIV d.C., lo explica como “el estado de
aislamiento del si-mismo-esencial, es decir, liberado del cuerpo, etc.”, lo cual se obtiene “Unicamente
a través del conocimiento intuitivo (jiana)”.

En un texto vedanta del siglo diecisiete, kaivalya se contrasta con moksha, como sigue:

Los que persiguen la liberaciéon son de dos tipos: los seguidores de kaivalya y los
seguidores de moksha. Lo que se denomina kaivalya, tal como se consigue mediante
el JAdna Yoga, es de la naturaleza de la realizacién como distinta de la naturaleza. Se
afirma que esta realizacion es una realizacién sin Dios (bhagavat)...

Los seguidores de moksha son de dos tipos: los bhaktas y los prapannas (para quienes
Dios es la ultima Realidad).

Yatindra Mata Dipika (8.16ss)

De esta forma, segun dicha interpretacion, kaivalya se basa en una metafisica dualista, mientras que
la metafisica basica del ideal moksha es, por contra, teista. Histéricamente hablando, sin embargo,
kaivalya se origino en las escuelas de yoga épico que eran panteistas y el término continué usandose
como sindénimo de moksha en muchas escuelas de yoga postclasico.

KAULA-YOGA

El yoga de la escuela Kaula

Kaula o kula es un término sanscrito que, en el Tantrismo esotérico, hace referencia al poder divino
(shakti), el aspecto femenino de lo absoluto. El aspecto masculino de lo divino se conoce como akula
(Shiva).

El Kaula Yoga o Kaula Marga es un camino espiritual ensalzado en el Kula-Arnava-Tantra:

Igual que las huellas de todo ser vivo se pierden en las del elefante, también todos los
puntos de vista filoséficos se absorben en la ensefianza kula.

Igual que el hierro no puede compararse con el oro, tampoco las ensefianzas kula
deberian juntarse con otras.

Montado el vehiculo de la ensefianza kula, la persona mas excelsa deja la isla de este
mundo y alcanza el cielo donde obtiene la joya de la liberacion.

En otros puntos de vista filosoficos, las personas logran la liberacion por medio de
practicas prolongadas. En la escuela Kaula, se liberan de forma inmediata.
(Kula-Arnava-Tantra 2.13-14-20-21)

Los comienzos de la escuela Kaula dentro del vasto abanico del Tantrismo datan del siglo V d.C.
Tradicionalmente se considera a Matsyendra su fundador, aunque parece que solo fundé la rama
yogini-kaula en Assam. Sea como sea, cuando Abhinava Gupta escribié sus obras sobre el
Shivaismo de Kachemira en el siglo X d.C., la tradiciéon Kaula ya estaba bien establecida, con una
larga historia detras.

En consonancia con la tradicién Siddha, los Kaulas creen que la iluminacién es un acontecimiento
corporal y que las estructuras del cuerpo, si se manipulan adecuadamente, ocasionan la
autorrealizacion. El mecanismo central de este proceso es el “poder serpentino” (kundalinishakti),
también conocido como kula o kula—shakti.

26


http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika44.htm#IV_62
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jyotish
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Épico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Post
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#Matsyendra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasiddha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti

En las practicas de la escuela Kaula resulta fundamental la divinizacién del cuerpo estimulando el
flujo del néctar de la inmortalidad (amrita). Tal néctar fluye desde un centro secreto situado en la
cabeza y es desperdiciado por las personas ordinarias dado que no conocen su importancia. La
conexion intrinseca entre éste néctar y la inmortalidad se cita escuetamente en el Kaula Jhana
Nirnaya (14.94): “; Como puede existir la inmortalidad (amaratva) sin el flujo del néctar?”. En este
texto se afirma que tal liquido es “realmente la condicién del kaula”.

El néctar, denominado también soma, amara-varuni y piylisha es de color rojizo claro y brillante y
provoca un exquisito placer. Segun el Shiva Samhita (2.7ss.), el néctar de inmortalidad tiene dos
formas: una fluye a través del conducto izquierdo (ida—nadi) y alimenta el cuerpo; la otra fluye a lo
largo del camino central (sushumna—nadi) y crea la “luna” (candra). El flujo del néctar se incrementa
cuando el “poder serpentino (kundalinishakti) asciende desde el chakra raiz (muladharachakra) hasta
el chakra de la garganta (vishuddhachakra).

El Hatha Yoga Pradipika (4.53) aclara que todo el cuerpo debe inundarse con esta ambrosia para
producir un cuerpo superior dotado de enorme vigor y fuerza y libre de toda enfermedad.

La orientacion positiva del cuerpo de los kaulas incluye la utilizacion de ritos sexuales (maithuna),
una caracteristica importante de muchas escuelas tantricas.

El término kaula también se aplica al practicante mismo de la escuela Kaula. De acuerdo con el
Akula Vira Tantra, hay dos clases de kaulas: el kritaka—kaula (kaula artificial), que tiene que ver
con el “poder serpentino” (kundalinishakti) y que intenta dominarlo para lograr la liberacion, y el
sahaja—kaula (kaula espontaneo), que ha logrado identificarse con Shiva y reside eternamente en
el estado de samarasa, concepto que hace referencia al estado de resonancia corporal en armonia
con lo divino.

KRIYA-YOGA

El yoga de la accién ritual

En los Yogasdtras (1.1 y 11.2) se considera Kriya-Yoga al yoga de la accion transformadora que hace
desaparecer las causas de la afliccion (klesha) por medio del ascetismo (tapas), el estudio
oautoinvestigacion (svadhyaya) y la devocién al Sefior (ishvarapranidhana), y que conduce hacia el
saméadhi.

Las dos palabras kriya y karma significan “accién”, pero el Kriya-Yoga es diferente del Karma Yoga
del Bhagavad Gita. El Karma Yoga es el camino de la “inaccién en la accién”, o de la actividad que
transciende el ego. El Kriya-Yoga de Oaranjali es el camino de la identificacion enstéatica con el si-
mismo-esencial, gracias a la cual los activadores subliminales (samskéra) que mantienen la
individualidad de la conciencia se eliminan gradualmente.

En el Tri-Shikhi-Brahmana-Upanishad (2.23), un testo medieval tardio que expone una metafisica
vedanta, recomienda la via del Kriya-Yoga, que se opone al Jiiana Yoga, y la equipara al Karma
Yoga. En el verso 24 se afirma ademas que consiste en la fijacién de la mente sobre un determinado
objeto y en la adhesién a una disciplina moral concreta establecida en las escrituras. Probablemente
haga referencia a la disciplina moral del Hatha Yoga, pues el resto de este texto vishnuita trata de
los mismos temas que los textos de Hatha Yoga.

El yoga comprende dos caminos: Jiiana Yoga y Karma Yoga. Ahora, joh tu, el mejor de
los brahmines!, te ensefiaré el yoga de la accion (Kriya-Yoga). La fijacion permanente
de la conciencia (citta) sobre un objeto, joh tu, el mejor entre los nacidos dos veces!, es
la unién (samyoga). Se logra de dos formas: la fijacién mental constante en la accién
correcta, denominada Karma Yoqga, y la fijacion mental constante en el objeto supremo
(es decir, en el si-mismo-esencial), conocida como Jfiana Yoga; proporciona felicidad y
el cumplimiento de todos los deseos.

27


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#amaratva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ida
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#candra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vishuddhachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#Hatha_Yoga_Pradipika
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika44.htm#IV_53
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-01.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-02.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#klesha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm

Tri-Shikhi-Brahmana-Upanishad (2.23-27).

Segun el Bhagavata-Purana (11.27.49), el Kriya-Yoga se puede referir a una practica ritual, tanto
védica como tantrica. Afirma que ambas practicas conducen a lo divino.

Otro Purana, el Padma-Puréna, tiene un apéndice al final, titulado “La esencia del yoga ritual” (Kriya
Yoga Séra), donde se recomienda la adoracion a Vishnu, no mediante la meditaciéon (dhyana), sino
mediante las oraciones y los sacrificios rituales.

En la época moderna, el Kriya-Yoga de Paramhansa Yogananda se ha difundido ampliamente
entre los practicantes occidentales. Paramhansa Yogananda, discipulo de Sri Yukteshwar, fundé
la Sel-Realization Fellowship en 1920 y alcanzé fama mundial a través de su obra “Autobiografia de
un Yogui”.

Esta escuela ensefia una especie de Kundalini Yoga que trata de reconciliar el Hinduismo con el
Cristianismo. El objetivo estd en el despertar de kundalini utilizando la concentracion mental
(dhé&rand) y el control de la respiracién (prdndyama), bajo un entorno proximo al Bhakti Yoga.

KUNDALINI YOGA

El yoga del poder de la serpiente

El Kundalini Yoga. es una disciplina tantrica que persigue el despertar de kundalini. Kundalini es
una misteriosa fuerza psicoespiritual, un fundamento practico y teérico de primer orden en el
Tantrismo y en el Hatha Yoga.

En el Hatha Yoga Pradipika (3.1), es elogiada como la base de todas las
practicas del yoga. Se encuentra referencia a la enigmatica kundalini en
el Rig Veda (10.189), bajo el nombre de Vac Viraj (“voz
resplandeciente”), donde se describe como la “serpiente reina” (séarpa-
rajni).

La experiencia del despertar y ascenso de kundalini ha sido realizada por
sabios y misticos de todos los tiempos, puesto que se fundamenta en
estructuras universales del cuerpo. Sin embargo, es solo en el Tantra
esotérico donde se ha desarrollado esta técnica experimental elaborada
sobre un modelo conceptual completo que ha proporcionado a los
practicantes un mapa orientativo en sus esfuerzos por despertar de forma
sistematica el poder serpentino.

Bajo el prisma del principio esotérico de que el cuerpo es un microcosmos
que refleja fielmente la configuracién del macrocosmos, se considera a kundalini como la forma
individualizada del principio césmico femenino (shakti). Se cree que esa forma femenina se
manifiesta como kundalini, por un lado, y como fuerza vital (prana) por otro. No obstante, kundalini
se considera como una potencia mas fundamental en el proceso espiritual. Quizas pueda
compararse la relacién entre prana y kundalini a la existente entre una bomba normal y una bomba
atéomica. El yogui concentra toda la fuerza del préna, a través de la respiracion, para activar la energia
de kundalini y hacer que se eleve a través del conducto central del cuerpo (sushumna—nadi).

Kundalini se contempla residiendo en forma latente, brillante como un millén de soles, en el centro
esotérico mas bajo del cuerpo (muladharachakra). El estado potencial de kundalini se representa
como el de una serpiente que descansa enrrollada tres vueltas y media sobre si misma.

Segun el Goraksha Samhita (1.47ss.), esta serpiente escondida tapona con su cabeza la puerta
hacia la liberacion, la entrada inferior del canal central (sushumnanadi).

La tarea del adepto al Kundalini Yoga consiste en obligar a esta serpiente a desenrrollarse y
ascender hasta el loto de mil pétalos (sahasrarachakra) en la cima de la cabeza, donde se localiza
el polo estatico de la energia psicoespiritual, donde reside Shiva. La unién resultante entre Shiva y

28


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika31.htm#III_1
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahasrarachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva

Shakti, entre el dios y la diosa, se considera como el maximo objetivo del Kundalini Yoga. Se
manifiesta como un cambio radical de conciencia donde desaparece la sensacién de individualidad
y se llena el cuerpo con el nectar divino, el kula—amrita o soma, que se traduce en una experiencia
de felicidad extraordinaria.

El ascenso de la kundalini desde el chakra raiz hasta la cabeza se acompafia de toda una variedad
de fendmenos psiquicos, especialmente relacionados con el calor y la luz (jyotish), pero también con
diferentes tipos de sonidos internos (nada). Segun el Yoga Shikha Upanishad (1.114ss), la
estimulacién repetida de kundalini produce en el canal central una sensacion que se asemeja a la
de miles de hormigas ascendiendo por la columna. Algunos de estos efectos fisioldgicos colaterales
pueden resultar perturbadores, especialmente si el despertar de kundalini se produce de forma
espontanea y sin la correspondiente preparacion o purificacion.

La realizacién final del yogui tantrico a través del Kundalini Yoga, que busca realizar también el
potencial psicoespiritual del cuerpo, se considera mas completa que la obtenida por medio del Raja
Yoga, pues el yogui no considera la realizacién como un acontencimiento separado de la realidad
fisica.

Los elevados riesgos y las dificultades del Kundalini Yoga se compensan con la ventaja de extender
la iluminacién al cuerpo y a la existencia fisica en general, expresado con la formula tantrica de que
la liberacion (mukti) y el disfrute del mundo (bhukti) son una y la misma cosa. En otras palabras, no
es solo un estado de transcendencia mental sino que se transciende también el cuerpo. El cuerpo
se experimenta como una manifestacion de la Realidad ultima.

Aparte de los textos del Tantra y del Hatha Yoga, la doctrina del Kundalini Yoga se encuentra
recogida en numerosas Upanishads, principalmente: Yoga-Kundali-Darshana, Yoga-Shikha,
Yoga-Tattva, Yoga-Clada-Mani, Varaha, Tri-Shikhi-Brahmana y Shandilya.

En occidente Yogui Bhajan ha creado la organizacién 3HO, que difunde una especie de Kundalini
Yoga “blanco”. Recomienda la practica de posturas, poderosos ejercicios de respiracion y la
meditaciéon combinada con cantos devocionales. Segun esta escuela, cantando el nombre divino
(sat nam) por medio del Japa Yoga, se crea un calor especial que quema completamente las semillas
del karma. Para este yogui, kundalini es el potencial creativo de la persona, y Kundalini Yoga es el
yoga que permite al practicante descubrir todo su potencial humano.

Otro importante exponente contemporaneo del Kundalini Yoga es el pandit de Cahemira Gopi
Krishna, el cual experimenté un despertar incontrolado e inesperado de la kundalini. De acuerdo
con su experiencia, los sintomas del despertar, en estos casos, pueden oscilar desde simples dolores
de cabeza hasta importantes episodios psicoticos. Como erudito en el tema ha promocionado
ampliamente el estudio cientifico de este fendmeno en occidente.

LAMBIKA YOGA

El yoga del néctar de la inmortalidad

El Lambika Yoga es una técnica utilizada por las escuelas tantricas de Hatha Yogay Kundalini Yoga,
relacionada con el khecharimudra.

La disciplina del yoga basada en "la percha, el colgante" (lambika), se refiere a la uvula que se
estimula deliberadamente con la lengua para aumentar la produccién de saliva, cuyo componente
sutil es el limpido "néctar" (amrita) de la inmortalidad.

En el Goraksha Paddhati (siglo Xlll d.C.)se establece:

El yogui debe ser consciente del poder supremo (shakti) colocando su lengua hacia
arriba y atras, en la cavidad de Brahma. El nectar que fluye hacia abajo desde el loto
de dieciséis pétalos se consigue presionando con fuerza hacia arriba, con la lengua
hacia el paladar. El perfecto yogui que bebe el agua extremadamente pura que fluye en

29


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jyotish
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajapa.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#khechari
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma

oleadas desde el kdlachakra, en donde se encuentra la lengua, vive largamente, duefio
de un cuerpo tan sensible como una fibra de loto (2.37).

Presionando la punta de la lengua contra la gran cavidad de la “dentadura real” (raja-
danta) (la uvula) y contemplando la diosa de la ambrosia, se convierte en poeta y sabio
en seis meses (2.46).

El gran fluido que cae encima de la Uvula bloquea los demas fluidos del cuerpo. Antes
de liberar el néctar, se debe practicar primero el camino de las cinco concentraciones
(2.47).

La lengua que acaricia constantemente el extremo de la Uvula, ocasiona el fluir del
liquido (rasa) que se experimenta como salado, picante o acido; y es como leche, miel
o0 ghé. Se eliminan las enfermedades, el envejecimiento y la muerte, alcanzando la
inmortalidad, los ocho poderes paranormales y la atraccién de numerosos adeptos
(2.48).

[Consultar también el Hatha Yoga Pradipika (2.32-54) y el Gheranda Samhita (3.25-32)].

LAYA YOGA

El yoga de la disolucion

El Laya Yoga es una variante del Kundalini Yoga y su significado es el de yoga de la absorcion
meditativa o de la disolucién de los elementos, previa a su disolucion natural con la muerte.

La palabra laya deriva de la raiz Ii, que significa “disolverse” o “desvanecerse”, pero también
“adherirse” y “permanecer pegado”. Esta conotacion dual es preservada en la palabra laya.

Se trata de una técnica tantrica de meditacién que persigue la disoluciéon de la mente condicional
utilizando preferentemente técnicas como el control de la respiracion y los variados mudra del Hatha

Yoga.
En el Hatha Yoga, el término laya se refiere a la inmersion o absorcion de la atencién en la Realidad

por medio de la practica del samadhi. Ocasionalmente, el término laya se emplea como sinénimo de
saméadhi.

En el Hatha Yoga Pradipika (4.31-34) se dedica todo un capitulo al Laya Yoga. También en éste
texto se afirma:

El Primigenio Sefior Shiva ha mostrado innumerables caminos que conducen a laya,
pero parece que el mejor de todos ellos es la practica de nadam (4.66)

En el Amaraugha Prabhoda (27ss.), texto atribuido a Goraksha, se especifica que el Laya Yoga es
adecuado para el practicante medio y consiste en la contemplacion del néctar de la inmortalidad en
el propio cuerpo. Esto incluye la visualizacion de Shiva bajo la brillante forma de su falo brillante
(lingam) situado en el kdma—rapa (el triangulo rojo dentro del muladharachakra) en la base de la
columna. El texto asegura que al cabo de seis meses se adquieren poderes paranormales (siddhi) y
longevidad suficiente para trescientos afos.

En el Shiva Samhita se afirma:

A quien es moderado, que perdona, esta ansioso por hacer el bien, habla dulcemente,
tiene igual interés por todos los trabajos y no tiene dudas, es decir, al del tipo intermedio,
el guru le imparte Laya Yoga (5.21-22)

Segun el Yoga Bija:

El estado de Laya Yoga es como la identidad (aikya) entre el “campo (kshetra)” y el
“conocedor del campo (kshetrajna)”’ (142).

30


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ghee
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika32.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda3.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika43.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_66
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#Goraksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lingam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#ruupa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kshetra

Tras la realizacion de esta identidad, joh Diosa!, la mente se disuelve. Cuando
sobreviene el estado de Laya Yoga, la fuerza vital (pavana) se estabiliza. Debido a ese
estado de absorcion se logra la felicidad interior, el estado transcendental (143).

En el Laya Yoga, el Macrocosmos (el Universo) se entrelaza directamente con el microcosmos (el
cuerpo humano). El laya yogui busca la disoluciéon utilizando técnicas meditativas centradas
exclusivamente en el si-mismo-transcendental. Se esfuerza en transcender todo rastro de
experiencias sensoriales pasadas fundiendo el microcosmos, la mente, en el transcendental Ser-
Conciencia-Felicidad. Persigue desmontar progresivamente el universo interior por medio de una
intensa contemplacion hasta que solo permanece la unica Realidad Transcendental, el si-mismo-
esencial.

Siempre se ha considerado este proceso espiritual como una reabsorcién gradual de los uGtlimos
componentes de la evolucion psicocosmolégica en los primeros, es decir, la involucién de los Muchos
en el Uno a través de una progresiva simplificacion de la psique o mente.

El Kata Upanishad (1.3.13) especifica que se debe controlar el habla con la mente, la mente con el
conocimiento de la propia identidad (jidna—atman), el conocimiento de la propia identidad con el
“grande” (mahét), y el “grande” (es decir, la mente superior, o buddhi) con en el si-mismo-esencial.

Igualmente, el Prashna Upanishad (4.8), afirma que las distintas formas de existencia, tales como
los elementos materiales y sutiles, los sentidos, la mente inferior y superior, el sentimiento de
individualidad, la conciencia (citta) y la fuerza vital, deben contemplarse como residiendo en el si-
mismo-esencial.

El Laya Yoga es un ataque frontal a la ilusion de la individualidad. Segun Shyam Sundar Goswami,
en su libro “Laya Yoga”,

El Laya Yoga es la forma de yoga en la que el estado de yoga, que es saméadhi, se
logra mediante laya. Laya es una profunda concentracion que provoca paso a paso la
disolucioén de los principios cdsmicos en el aspecto espiritual de la suprema Conciencia-
Energia. Es el proceso de absorcion de los principios cosmicos en profunda
concentracion, liberandose asi la conciencia de todo lo que no es espiritual y en lo que
se encuentra la energia luminosa divina, denominada kundalini.

El trabajo espiritual del laya yogui parece que ha sido mal interpretado incluso desde la edad media.
Esto resulta evidente en el siguiente verso del Hathayogapradipika:

La gente dice “laya, laya®, pero, ¢ qué es realmente laya?: es el estado de olvido de los
objetos de los sentidos, debido a que los samskéra dejan de actualizarse (4.34)

El “olvido de los objetos de los sentidos” no es un fallo de la memoria, sino la condicidon de “carencia
objetiva”, o énstasis transconceptual, o que se denomina en vedanta nir—vikalpa—samadhi, que
puede asimilarse al asamprajfiata—samadhi del Yoga Clasico. En el yoga se explica la memoria
como una red de impresiones subliminales (v&sand). Es algo asi como la pervivencia del aroma en
la nariz después de haber olido la fragancia de una flor, lo cual, aunque podamos considerarlo algo
positivo, nos mantiene prisioneros en el mundo de lo impermanente. Puesto que estas fuerzas tan
poderosas producen continuamente actividad mental, también se conocen como activadores
subliminales (samskéara). En el énstasis mas elevado, estas fuerzas subliminales son neutralizadas,
preparando la mente para su propia disolucién (es decir, transcendencia) en el estado de iluminacion.

Los laya yoguis buscan trascender estos modelos kdrmicos en su propia mente hasta el punto en
que se disuelve su cosmos interior. En esta tarea utilizan muchas practicas y conceptos del Tantra
Yoga y el Hatha Yoga, especialmente el modelo de cuerpo sutil (sGkshma—sharira) con sus centros
psicoenergéticos (chakra) y canales sutiles (nadi).

Un concepto central en el Laya Yoga es el de kundalinishakti, el poder serpentino que representa la
fuerza vital universal manifestada en el cuerpo humano. El despertar y manipulacion de esta
tremenda fuerza también es un objetivo primero del hatha yogui. Realmente, el Laya Yoga puede
considerarse como una fase superior del Hatha Yoga.

31


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika43.htm#IV_34
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vaasanaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suukshma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shariira
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm

Hay cinco centros (chakra o "ruedas") a lo largo de la columna vertebral y uno entre las cejas, que
se corresponden directamente con algun aspecto de la creacién. Estos chakra se unen a través de
un canal sutil a lo largo de la columna. La energia creativa primordial (kundalini) reside inactiva en la
base de la columna, en el chakra raiz. El laya yogui, a través de la meditacion y las dsana, incitara
a la energia kundalini a viajar por el canal central, atravesando cada chakra hasta que alcance su
punto final en la cima del craneo.

A medida que la activada energia kundalini asciende desde el centro psicoenergético situado en la
base de la columna hasta la cima del craneo, absorbe una porcién de energia vital de los miembros
y el tronco. Esto se explica esotéricamente como la reabsorcién de los cinco elementos materiales
(bhta) en sus complementos sutiles. La temperatura del cuerpo baja considerablemente en estas
partes, mientras que se siente el craneo ardiendo y con un gran calor al tacto. La fisiologia de este
proceso aun no se explica cientificamente. Subjetivamente, sin embargo, los yoguis experimentan
una progresiva disolucion de su estado de existencia ordinario hasta que recuperan su siempre
presente autoidentidad (&tman) que no conoce limites mentales ni corporales. Ademas, en el climax
de la disolucién microcosmica, la respiracion se detiene naturalmente o se vuelve imperceptible. Esto
se conoce como “suspension absoluta” (kevalakumbhaka). En este punto el yogui se habra unido
con la fuente de la creacion.

Si el yogui invierte ahora el proceso, la energia kundalini viajara por el canal de vuelta hacia abajo
recargando cada centro energético con gran cantidad de prana (energia de fuerza vital). El

resultado es que que el yogui tendra mas comprension y control sobre todos los aspectos de la
creacion cada vez que lleve a cabo este proceso.

El proceso de absorcion es comun a todas las formas meditativas del yoga, pues consiste en una
retirada progresiva del mundo exterior y una creciente unificacién del propio ambiente interno. Sin
embargo, en Laya Yoga se presta una atencién especial al aspecto psicoenergético de todo el
proceso.

MAHA YOGA

El gran yoga

La gran disciplina del yoga, un concepto que se encuentra en el Yoga-Shikha-Upanishad (1.129ss.)
y que se refiere a la practica combinada de Mantra Yoga, Laya Yoga, Hatha Yoga y Raja Yoqga.

Este texto enfatiza la importancia capital del control de la respiraciéon cuando afirma (1.138) que lo
que todos estos caminos tienen en comun es la unién (samyoga) entre la inspiracion (prana) y la
espiracion (apana).

De acuerdo con el Shiva Purana, capitulos 37-39, el yoga se define como la restriccion de todas las
actividades utilizando la concentracién mental sobre Shiva. Este texto distingue cinco grados o tipos
de yoga, de los cuales el Maha Yoga es el estado final: la contemplacion de Shiva alejada de toda
condicién restrictiva.

El término Maha Yoga también se utiliza a menudo como sindnimo de samadhi, el gran estado del
yoga.

En el Budismo Tantrico de la orden Nyingma, fundada por Padmasambhava, se utiliza la técnica
dzogchen, muy popular actualmente entre los budistas occidentales, y que consiste en la practica
de Maha Yoga, Anu Yoga y Ati Yoga. Concretamente, en el estado de Maha Yoga el practicante
se da cuenta que todos los fendmenos son emanaciones de la mente, la cual se considera una
combinacion de apariencia y vacio (shinyata).

32


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kevalakumbhaka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramalaya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shuunya

NADA YOGA

El yoga del sonido sutil

Nada (sonido sutil) es el sonido original (shabda o dhvani) del universo, identificado en algunos
casos con el mantra sagrado “om”. Es un sonido interior percibido sin concurso de los sentidos.

Presenta varias formas de manifestacion que se pueden oir como un sonido interno cuando la
meditacién alcanza cierta profundidad. Nada se vuelve audible cuando el tejido de corrientes
psicoenergéticas (n&di) se ha purificado correctamente.

De acuerdo con el Yoga Shikha Upanishad (3.3), es el segundo nivel de manifestacién del Absoluto
como sonido (shabda—brahman). Este sonido se manifiesta de muy distintas formas.

El Darshan Upanishad (6.36) distingue tres tipos, segun se parezca al sonido de una concha, al
trueno o a un salto de agua, respectivamente.

El Nada Bindu Upanishad (34ss) compara el primer grado de manifestacion del sonido al producido
por el océano, al trueno, al timbal, o a un salto de agua. El segundo grado de manifestacion afirma
que recuerda el sonido de un pequeno tambor, un gran tambor, o una campana. El tercer grado se
asocia con el sonido de una campanilla, la flauta de bambu, un ladd, o una abeja.

En este texto se afirma (31ss.) que nada es el vehiculo que transportara al yogui mas alla del océano
de la existencia fenomenal. Apaga todos los sonidos externos y concentra la mente. Se recomienda
la practica de vaishnavi—mudra (similar al shambavi—mudra) para que el sonido interno se
manifieste.

El Hamsa Upanishad (16) habla de diez tipos de sonido interior, denominandose el ultimo el “sonido
del trueno” (megha—nada). Algunos otros fendmenos se consideran asociados a los distintos niveles
de sonido interno y se vuelven significativos a partir del cuarto nivel. En secuencia ascendente, el
fendmeno se describe como sigue: temblor de la cabeza, abundante produccion del néctar de la
inmortalidad (amrita), disfrute del néctar de ambrosia, adquisicion del conocimiento secreto, discurso
“inspirado” (para—vaca), habilidad de volverse invisible y verlo todo y, finalmente, identificacion con
lo Absoluto.

El Hamsa Upanishad (43), ademas, compara nada con un encantador de serpientes, dado que
cautiva la mente dispersa (manas).

El Hatha Yoga Pradipiké (3.64) habla de préna y apana con nada y bindu:

A través de mulabandha, tanto préna y apana como nada y bindu, se unen y
proporcionan el éxito en el yoga, sin la menor duda.

Es decir, a través de la respiracion controlada y de la concentracion mental se efectua la union del
aire inspirado con el aire espirado. Esto se consigue en el canal central (sushumna—nadi) y produce
el sonido interno. Tal sonido interno apoyado en la respiracién, procede hacia el bindu, que es el
aspecto inaudible del sonido, situado por encima del corazén. Todo este proceso se describe con
detalle en Hatha Yoga Pradipiké (4.82-102).

El cultivo del sonido interno (nada—upéasana) es el medio béasico para alcanzar la absorcion mental
(laya). Esta disciplina tiene cuatro estados, descritos también en el Hatha Yoga Pradipiké (4.65-78).

Una vez alcanzada la perfeccion en el hathayoga, uno de los signos que se manifiestan es el sonido
interior, de acuerdo con el Hatha Yoga Pradipika (2.78).

Se piensa que nada se origina en el centro de la columna vertebral, lo que el Dhyana Bindu
Upanisahd (95) denomina el “arco del violin” (vina—danda). A fin de provocar el sonido interno mas
rapidamente, algunos yoguis practican lo que se denomina “sello de las seis aberturas” (shambavi—
mudra), bloqueando orificios nasales, ojos y oidos.

El nada se representa en la escritura mediante un semicirculo creciente (ardha-candra), como en la
silaba sagrada “om”.

33


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#megha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika33.htm#III_64
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muulabandha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_82
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_65
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika22.htm#II_78
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#candra

NIRODHA YOGA

El yoga de la cesacion

El término nirodha, significa “restriccion, inhibicion, cesacién, represion”,
especialmente referido a los procesos mentales (vritti) y podria extenderse al concepto
“abstraccion”, en el sentido de que tales procesos mentales, aunque existen, no
interfieren en la conciencia del yogui.

El yoga de la cesacion se encuentra en la mayoria de las escuelas del Yoga Preclasico. Sin
embargo, es en el Moksha Dharma , una seccion de la epopeya hindu Mahabhérata, donde
se habla expresamente del Nirodha Yoga.

De acuerdo con este texto, el Nirodha Yoga consiste en una negacién progresiva de los
contenidos de la conciencia —de sensaciones y pensamientos a las mas elevadas
experiencias— hasta que el si-mismo-trascendental brilla en toda su gloria.

En consecuencia, se consideran medios esenciales la inhibicién sensorial (pratyahara), la
concentracion (dharand) y la meditacion (dhyana).

En una seccion del Moksha Dharma (12.188.15ss.) se distinguen varios tipos de meditacion
que recuerdan la terminologia de Pataijali: Bhishma, que ademas de guerrero es un sabio
maestro, habla de las etapas de meditacion vitarka (con pensamiento), vichara (con reflexion
sutil) y viveka (con diferenciacién), aunque no las explica en detalle.

Se considera que estas etapas estimulan la mente a alcanzar la absorcion en el estado “sin
objeto”. El yogui que tiene éxito en el Nirodha Yoga entra en un estado de total tranquilidad
interior, en el nirvana, acompafiado de una ausencia completa de estimulos sensoriales. Se
dice que el cuerpo de tal yogui parece una piedra a los ojos de los demas.

De acuerdo con el Ahirbudhnya Samhitad, una obra medieval vishnuita, el mitico
Hiranyagarbha, creador de la ciencia del yoga, compuso una obra sobre Nirodha Yoga que,
aparentemente, trataba de los estados mentales superiores del camino espiritual,
especialmente de los estados enstaticos. (Ver articulo sobre Hiranyagarbha Yoga).

De acuerdo con Patafjali (ver comentarios al Yogas(tra 1.2), el proceso de restriccion (nirodha)
tiene cuatro tipos principales:

1. 1. Vritt—nirodha: consiste en la restriccién de las cinco categorias (vritti) de
actividad mental grosera, durante la meditacion.

2. 2. Pratyaya—nirodha: es la restriccion de las vivencias (pratyaya) presentes durante
los distintos tipos de enstasis consciente (samprajfiata—saméadhi).

3. 3. Samskéra—nirodha: restriccién de los activadores subliminales (samskéara)
durante el énstasis supraconsciente (asamprajfiata—samadhi).

4. 4. Sarva—nirodha: restriccion completa que coincide con la realizacién del énstasis
“nube del dharma” (dharma—megha—saméadhi).

NYASA-YOGA

El yoga de la proyeccién mental

Colocar la atenciéon mental en un punto donde objeto y sujeto se funden se denomina Nyasa.

34


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Pre
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vitarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vichaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#viveka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahiranyagarbha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-02.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sarva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#megha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi

En los Yogas(tras, nydsa y samyama son sinénimos (111.25).

En otros contextos, especialmente en el tantrismo, nyésa se refiere a una variedad de ritos
establecidos para asimilar gradualmente el cuerpo del practicante al cuerpo de la divinidad personal
o del maestro, tocando ciertas partes del cuerpo y recitando al mismo tiempo los mantras adecuados.

Generalmente, estos ritos son precedidos por la purificacién de los elementos (bhGta—suddhi): a
medida que el poder serpentino (kundalini—shakti) asciende desde el centro raiz hasta la cima de la
cabeza, el pensamiento se centra en disolver sucesivamente los cinco elementos (bhdta), mediante
un retiro progesivo de la conciencia de las partes del cuerpo que conlleva una sensacién de frialdad
e insensibilidad en el tronco y los miembros. Se disuelve de forma gradual el elemento dominante
de cada chakra. Asi, cuando se alcanza el ajiachakra, kundalini ha disuelto sucesivamente los cinco
elementos: tierra, agua, fuego, aire y eter. A nivel mental, esta alquimia espiritual tiene un efecto
paralelo hasta que la progresion de kundalini alcanza el sahasrarachakra, donde la mente se disuelve
temporalmente en el estado de énstasis sin forma (nir—vikalpa—samadhi) y cesa completamente la
conciencia de separatividad del yogui con respecto a su entorno. Su conciencia de identidad
descansa ahora en la omni-identidad del si-mismo-transcendental, en una bienaventuranza
indescriptible.

A un nivel mas inferior, en el ritual de bhita—suddhi los elementos materiales se disuelven
simbdlicamente. El propésito de esta purificacion es convertir al cuerpo en un templo listo para recibir
la deidad personal (ishtadevata). Se trata de un ritual preliminar a la adoracion de la deidad personal
en el contexto del estilo de vida tantrico.

Los rituales se practican por orden, tal como se describe en el Mahanirvana Tantra (5.93ss.). En
esencia, se visualiza todo el proceso de creacién de los elementos en orden inverso. De esta forma,
el yogui visualiza el elemento mas bajo, la tierra, asociado con el centro situado en la base de la
columna; éste se disuelve en el elemento agua, en el segundo chakra, que a su vez se disuelve en
el elemento fuego en el centro del ombligo; seguidamente, se disuelve éste en el elemento aire, en
el corazén; y, éste a su vez, en el elemento éter en la garganta; finalmente, el éter se disuelve en el
espacio infinito de la conciencia, en la cima de la cabeza. Entonces, se dice que el cuerpo-mente del
practicante esta totalmente purificado.

Este ritual se sigue normalmente de otra serie de practicas de fusién (nyasa) por medio de las cuales
el cuerpo se convierte poco a poco en un templo o espacio sagrado, listo para recibir el Gran Ser
bajo la forma de la deidad personal.

1. 1. Jiva—nyéasa, la infusién de la vida (jiva) de la deidad en el propio cuerpo, es el primer
paso del ritual. El yogui asimila la fuerza vital de la deidad personal. Se realiza tocando
ciertas partes del cuerpo que se fortalecen al transmitirse de esta forma la energia de la
deidad.

2. 2. Matrika—nyasa se efectua seguidamente. Las letras del alfabeto sanscrito, “matrices”
0 “pequefias madres” (matrikd), son la raiz de todos los mantra, el producto del sonido
primordial (shabda) del Absoluto. En los dibujos de los lotos que representan los centros
energéticos del cuerpo (chakra), las letras del alfabeto se inscriben normalmente en los
pétalos. Se imaginan las distintas partes del cuerpo de la deidad formadas por las letras del
alfabeto y se visualizan las cincuenta letras sanscritas en el cuerpo del yogui, adquiriendo
asi el poder divino.

3. 3. Rishi—nyéasa: a continuacioén, otro ritual similar en el que el practicante saluda a las
distintas deidades asociadas con las distintas partes del cuerpo.

4. 4. Shad—anga—nyasa, tiene dos aspectos: la imposicién de los seis miembros (anga—
nydsa), consiste en colocar las manos en seis partes del cuerpo para potenciarlas; y, la
imposiciéon de las manos (kara—nyasa), que se efectua de la misma forma pero utilizando
solo la punta de los dedos y las palmas de las manos.

El todos los rituales se entremezclan practicas de visualizacion, denominadas dhyana, generalmente
de la deidad o de su morada celestial.

Todo esto es un asunto de energia sutil que el adepto experimenta para identificarse con la deidad
de su eleccidn. Se piensa que cada deidad representa una cualidad energética concreta. Esta

35


http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-25.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahasrarachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana

practica tantrica se combina con la recitacion de gran cantidad de mantra, la regulacién de la
respiracion y una intensa concentracion.

En resumen, nyasa es un medio esotérico para la distribucién del poder psicoespiritual (shakti) en el
cuerpo, creando de esta forma una realidad nueva, interna y externa, de uno mismo.

PASHUPATA-YOGA

El yoga de la secta Pashupata

Pashupata Yoga es el nombre colectivo dado a una variedad de ensefianzas Shivaitas posteriores
a Pataijali. Estas ensefianzas se exponen en escrituras tales como Shiva Purana, Linga Purana y
Karma Purana. Su objetivo ultimo es la unién con Shiva.

La orden religiosa de los Pashupata es la secta mas importante de la escuela Shivaita; sus
miembros adoran a Shiva como Pashupati (Sefor de las Bestias), considerado como maestro de
todas las criaturas (pashu).

Pashu es un sinénimo de jiva, el si-mismo individualizado o psique. El Shiva Purana (7.1.5.61)
describe a todos los seres —desde el dios creador, Brahma, hasta el mas inferior de todos— como
animales encerrados en un lazo (pasha) y cuyo alimento es el dolor y el placer. En realidad, sin
embargo, los pashu son todos idénticos a Shiva, o Pashupati, el si-mismo-trascendental. Solo la
profunda ignorancia les ciega a su inherente libertad y felicidad.

La orden fue fundada por un asceta legendario denominado Lakulisha (también, Nakulisha o
Lakulin) que podria haber vivido en siglo 1 d.C. Lakulin tuvo cuatro discipulos principales: Kushika,
Garya, Kurusha y Maitreya, afiadiendo a veces el nombre de Patafijali como quinto discipulo.

La iconografia hindu representa generalmente a Lakulin sentado en la postura del loto sobre un altar
de cenizas, con un limén en su mano derecha, un bastén (lakula) en la izquierda y el pene erecto,
lleno de fuerza vital. El bastén y el limon representan los aspectos masculino y femenino de la
Divinidad, respectivamente., aunque sin duda tienen otros significados esotéricos. El pene erecto no
se refiere al libertinaje sexual sino al dominio de la energia sexual y la conversién del semen en el
misterioso ojas, o vitalidad sutil, que es una parte importante del proceso alquimico que tiene lugar
en el cuerpo del yogui.

Lo que resulta tan controvertido de los Pashupatas es la insistencia en conmocionar a la gente con
sus actos excéntricos, como balbucear, emitir resoplidos, decir cosas absurdas, imitar el andar de
un cojo, simular temblor en los miembros y hacer gestos obscenos en presencia de mujeres. Con
estas libertades se persigue la desaprobacién publica para poner a prueba la humildad y la practica
de autotrascendencia. En su comentario sobre el Pashupata Satra, Kaundinya observa:

Debe parecer loco, pobre, lleno de suciedad, con barba, ufias y pelo largo, sin ningin
cuidado del cuerpo. De esta forma se alejara de las convenciones sociales de castas
(varna) y etapas de la vida (ashrama), produciéndose el desapego (3.1)

Pero hay otro propdsito para esta extrafa practica. Los Pashupatas creen que provocando la
censura atraen el mal karma de los otros, al mismo tiempo que les transfieren su buen karma,
fortaleciendo asi su impulso hacia la total trascendencia de la realidad. Esta curiosa practica se
conoce como pashupata—vrata, o “voto del Pashupata”.

Como resulta evidente por la lectura del Pashupata Siatra de Lakulisha, las primeras escuelas de
esta tradicién fueron mas bien ritualistas, desempenando la filosofia un papel secundario. El ritual
yoga de los Pashupatas incluye numerosas practicas extaticas, como el canto, el baile y la risa. Los
iniciados solo se entregaban a lo “inmanifiesto” (avyakta) cuando se encontraban solos, mientras
que el comportamiento excéntrico lo exhibian en el estado “manifiesto” (vyakta), cuando se
encontraban en publico.

36


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#avyakta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vyakta

El Pashupata Sitra habla del yoga en el capitulo quinto y trata extensamente las disciplinas morales
(yama) y las practicas de autorrestriccion (niyama). Recomienda el desapego de todas las cosas
pasadas, presentes y futuras, y el apego a lo Divino. El yoga de este texto, altamente ritualizado,
debe diferenciarse del Pashupata Yoga descrito en los purdnas, mas afin al Yoga-Clasico de

Patanjali.

La elaboracion filoséfica de los Pashupatas se inicié con Kaundinya, que compuso su Panca Artha
Bhasya (Comentario sobre los Cinco Tépicos del Pashupata Sitra) hacia el siglo V d.C. Un nivel
mas elevado de especulacion filosofica se encuentra en el Gana Karika, atribuido a Haradtta y a un
comentario suyo, el Ratna Tika, del siglo X.

En resumen, los Pashupatas son teistas. Para ellos, el Sefior (ishvara) es el creador, sostenedor y
destructor del mundo. En él se incluye lo manifiesto y lo inmanifiesto y, al mismo tiempo, es
absolutamente independiente del mundo. Posee un conocimiento ilimitado (jidna—shakti) y puede
actuar ilimitadamente (kriyd—shakti). Uno de los dogmas mas controvertidos de los Pashupatas es
la idea de que la voluntad divina depende por completo de la ley del karma. En teoria, podria
recompensar la maldad y castigar la bondad. El estado consumado de liberacion, que se denomina
“fin del sufrimiento” (dukkha—anta) es totalmente un regalo de su gracia (prasada).

Previo a la liberacién, se halla la condicion de yoga, que se define como la “unién del si-mismo
(atman) con el Sefor”. Como afirma el Pashupata Sitra (5.33), esta union no es la completa fusion
del si-mismo con la realidad ultima, como en el vedanta no-dualista, sino una forma de unién
trascendental, denominada técnicamente rudra—sayujya (alianza con Rudra). En este estado el
cuerpo-mente del yogui participa constantemente de lo divino y su practica consiste en una devocion
constante a Shiva.

El ser liberado comparte la mayoria de las capacidades trascendentales del Sefor, como la libertad
ante el miedo y la muerte, y el poder sobre el universo. Como en el Yoga-Clasico, la relacion entre
los seres liberados y el Sefor es curiosa: aunque son absolutamente uno con Dios, Dios es al mismo
tiempo algo mas que los seres liberados, tanto individual como colectivamente.

Para los ascetas Pashupata las mujeres, en palabras del comentario de Kaundinya (1.9) son “la
encarnacion del horror y la ignorancia”. Pueden incitar y enganar a los hombres incluso a distancia
y, por tanto, deben evitarse a toda costa. Esta misoginia es muy caracteristica de lo que se ha
denominado yoga mitico o vertical, que en su camino hacia la total transcendencia sucumbe al
contemplar el cosmos como inherentemente hostil y peligroso.

En su noveno capitulo, el Linga Purana proporciona una larga lista de obstaculos y presagios. Pero
en primer lugar se incluyen los poderes paranormales (siddhi), que se manifiestan cuando se practica
el yoga con gran dedicacion. El autor del Linga Purana reclama que solo este tipo de yoga puede
proporcionar los ocho grandes poderes paranormales, denominados aishvarya.

PRAPATTI-YOGA

El yoga de devocién extrema

Prapatti (resignacion, sometimiento) es un concepto clave en la tradicion vishnuita; es la entrega
incondicional a lo Divino, en la cual el devoto (bhakta) entierra toda preocupacion, incluso la
liberacién misma. Se trata, pues, de una forma extrema de Bhakti Yoga.

El Bhagavata Purana (3.29.14) habla del Bhakti Yoga Atyantika (extremo) que consiste en la
devocion pura a lo Divino por parte de quienes han restringido su voluntad hasta el punto de no
desear siquiera el paraiso de Vishnu por haberse vaciado completamente de motivaciones
personales, salvo Unicamente el deseo de considerarse un instrumento de Dios. También se conoce
como la devocion sin forma (nir—guna—bhakti).

Esta actitud de devocion radical (prapatti) se refleja también en el Bhagavad Gita:

Abandonando todas las ensefianzas (dharma),

37


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#puraanas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dukkha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prasaada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma

Refugiate solo en Mi;
yo te liberaré de todos los males,
no tienes que temer (18.66)

El practicante que cultiva prapatti empieza reconociendo su propia insignificancia e impotencia. De
forma gradual, el devoto evoluciona apegandose cada vez mas a lo Divino, hasta que su propia
autodestruccion le conduce al perfecto olvido enstatico en Dios.

Algunas escrituras como el Yati Indra Mata Dipika (7.28), consideran prapatti como una alternativa
a las arduas disciplinas de los siete pasos (sapta—sadhana) y el ashtadngayoga.

No hay evidencia de que el gran bhakta medieval Ramanuja ensefiase este camino extremo pero
sus seguidores, divididos en dos escuelas conocidas respectivamente como las escuelas del Norte
y del Sur, explican prapatti como pura receptividad de la gracia Divina (escuela del Sur) o, en el
caso de la escuela del Norte, piensan que el devoto debe primero adoptar algin paso positivo para
merecer la gracia, incluyendo la recitaciéon de mantra sagrados. Con sus escritos, RAméanuja insistié
en la importancia de la meditacién (dhyana) sobre lo Divino.

PURNA-YOGA

El yoga integral

Pirna Yoga es un término sanscrito que hace referencia al Yoga Integral de Sri Aurobindo, basado
en la metafisica del vedanta y mezclado con la nocién occidental de evolucién.

Con el Yoga Integral o Sri Aurobindo se inicia la etapa del Yoga-Moderno. Este tipo de yoga es
una vivida demostracién de que la tradicién yoguica, que ha sido siempre muy adaptable, se halla
en continuo desarrollo respondiendo a las cambiantes situaciones culturales.

Al mismo tiempo que preserva el yoga tradicional, Aurobindo se adapta al contexto del mundo
occidentalizado de nuestra época.

Aurobindo percibié en todas las clases anteriores de yoga un intento por trascender la condicion
humana volcada hacia el mundo exterior mediante la renuncia, el ascetismo, la meditacion, el control
respiratorio y toda una serie de técnicas del yoga.

El Parna Yoga busca despertar la conciencia divina en el cuerpo-mente humano, manteniendo un
modelo de vida normal. Pretende superar el paradigma tradicional que enfrenta espiritu y materia el
cual, segun Aurobindo, se inici6 con el budismo, hace unos 2.500 afos.

El Yoga Integral difiere de las formas tradicionales de yoga en que no alienta el abandono del mundo
o de las obligaciones mundanas, sino que busca realizar la consciencia supramental a través de una
actitud positiva en la sociedad.

Aurobindo no niega en realidad el valor del ascetismo, sino que busca asignarle su correcto lugar
dentro del contexto de una espiritualidad integral. Argumenta que los antiguos sabios y pensadores
de la India se tomaron muy en serio el axioma vedanta de que sélo hay una realidad, pero fallaron
en hacer justicia al axioma complementario de que “todo es Brahman”. En otras palabras, se ignoré
la presencia de la Divinidad no-dual en el mundo en el cual vivimos.

El yoga supramental de Aurobindo gira en torno a la transformacion de la vida en la tierra. Busca
encontrar el paraiso en la tierra —una transcendencia completa de la existencia en el mundo.

La diferencia fundamental esta en la ensefianza de que existe una verdad divina
dinamica y que en el actual mundo de ignorancia, tal verdad puede descender y crear
una nueva conciencia basada en la verdad y en una vida divina. Los yogas antiguos se
concentran totalmente en lo Divino, considerando la existencia dinamica como ilusion,
ignorancia o lila; cuando la estatica e inmutable Verdad Divina te penetra, atraviesas la

38


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Moderno
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma

existencia césmica... Mi objetivo es realizar y manifestar lo Divino en el mundo,
descubriendo para ello un poder aun no manifestado: la Supermente (Sri Aurobindo
Ashram, “A Practical Guide to Integral Yoga: Extracts Compiled from the Writings of Sri
Aurobindo and The Mother”)

La Supermente es lo que Aurobindo denomina la Conciencia-Verdadera (rita—cit) detras de la
mente ordinaria. Es “el auténtico agente creador de la existencia universal’. Es el conducto dinamico
entre el eterno Ser-Conciencia-Felicidad y el cosmos tradicional. La Supermente es el creador del
mundo, el principio absoluto de la voluntad y el conocimiento organizado en estructuras que abarcan
desde las dimensiones de existencia sutil hasta lo mas tosco.

Segun Aurobino, la Supermente es la que activa la evolucion, entendida como una firme progresion
hacia formas mas elevadas de conciencia. Como tal, también es responsable de la manifestacién
del cerebro-mente humano. Sin embargo, lo mas que la mente puede hacer es reconocer sus
limitaciones y abrirse a la mas elevada realidad de la Supermente. Pero este acto de apertura se
experimenta siempre como la muerte del compuesto mente-ego-personalidad —una experiencia
terrible para el individuo inmaduro espiritualmente.

Aurobindo consideraba a la persona transformada por la Supermente como la cima de la evolucién.
La naturaleza, que es una forma de lo Divino, se esfuerza por producir seres realmente espirituales,
que superen al “hombre vital” y al “hombre mental”.

Segun la filosofia de Aurobindo, el ser individual se manifiesta en la realidad material y se libera de
la materia inconsciente mediante un proceso evolutivo, el cual da origen a la vida, crea la mente y
provoca la parte consciente de tal forma que pueda emerger la Supermente. De esta forma, el mundo
aparente no es solo una ilusién, sino también una parte esencial del proceso de despliegue divino.

En otras palabras, el parna yogui no cultiva solo su conciencia al nivel del si-mismo-trascendental,
sino que se esfuerza por llevar el espiritu a la realidad material como un potente poder transformador.

A nivel practico, el Yoga Integral trata de sincronizar las aspiraciones personales de “lo inferior” con
la gracia divina de “lo mas elevado”. La aspiracién esencial, sin embargo, es la autoentrega que debe
completarse mediante un trabajo de transformacion.

El Yoga Integral no prescribe técnicas, puesto que la transformacion interior se lleva a cabo por el
Poder Divino mismo. No se practican obligatoriamente rituales, posturas, técnicas de respiracion o
mantras. El aspirante simplemente debe abrirse al Poder supremo que Aurobindo identifica como
La Madre. Esta apertura e invocacion de la presencia de La Madre se considera una forma de
meditacién u oracion. Aurobindo aconsejaba a los practicantes que centrasen la atencién en el
corazon, que ha sido desde antiguo la puerta secreta hacia lo Divino. La fe, o certeza interna, se
considera la clave del crecimiento espiritual. Los métodos tradicionales del yoga se integran en la
via del Parna Yoga en la medida que resultan utiles para esta transformacion.

Otros aspectos importantes en el Yoga Integral son la practica de la sexualidad moderada
(brahmacarya), la sinceridad (satya) y una constante disposicion hacia la serenidad (prashanta).

En su “Sintesis del Yoga”, Aurobindo entiende la perfeccion en el yoga (yoga—siddhi) como la
sinergia entre:

= = shastra, entendido como el conocimiento de los principios de los procesos yoguicos, tal
como se revelan en el propio corazoén;

= = utséha, esfuerzo paciente y persistente;

= = guru, maestro, entendido como el guia interior; y

= = Kala, el tiempo, en el sentido de maduracion gracias al fluir de lo Divino.

La Madre fue para Aurobindo no-solo un principio abstracto o deidad de otro mundo, sino la fuerza
de la gracia encarnada en su propia compafiera, la francesa Mira Richard. Se considerd a si mismo
como Conciencia y a ella como al poder divino o shakti, manifestados fisicamente.

39


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#ritam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#cit
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#brahmacarya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#satya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prashaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaala
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti

SAHAJA YOGA

El yoga de la espontaneidad

"«

Sahaja significa “innato”, “espontaneo”; es un término compuesto por saha (junto) y ja (nacer), que
literalmente quiere decir “nacido junto” o “co-emergente”. El significado de sahaja ha derivado hacia
“espontaneidad”, el acercamiento natural a la existencia previo a la interferencia del pensamiento.
Esta nocién hace referencia a las ideas basicas del Sahaja Yoga:

e o Llaliberacion no es algo externo a nosostros mismos sino nuestra auténtica condicion.

e o Larealidad fenoménica (samsara) surge de forma simultanea en y dentro de la Realidad
transcendental (nirvana).

e ¢ | amente condicionaday el estado de iluminacién no son dos principios que se excluyan
mutuamente.

De acuerdo a esta ensefanza, la verdadera espontaneidad o naturaleza es una expresion de la
Realidad y la iluminacion esta siempre al alcance de la mano. Los adeptos a esta corriente
contemplan la doctrina de la identidad entre el mundo condicionado y la Realidad ultima de la forma
mas literal posible. No se prescribe ningin método ni objetivo alguno, pues desde el punto de vista
de la espontaneidad (sahaja), nunca estamos realmente separados de la Realidad. Nuestro
nacimiento, toda la aventura de la vida y también nuestra muerte, se representan contra el eterno
telén de fondo de la Realidad. Somos como peces que no estan conscientes de mantenerse nadando
en el agua. El sahaja yogui vive desde el punto de vista de la iluminacion, de la Realidad. Cuando
respira, piensa, ama u odia es lo Divino lo que respira, piensa, ama u odia en él.

El movimiento Sahajiya se desarrollé dentro de la tradicion vishnuita medieval originada en Bengala
y se asocio con el Budismo Mahayéana por un lado y con el Tantra hindu por otro. Tal como sugiere
el nombre, este movimiento se dedicé a cultivar el estado sahaja, sobre todo mediante la
transformacion de la energia sexual (rati) en felicidad transcendental (dnanda o mah&d—sukhé). El
yoga, mediante una forma de Bhakti Yoga erdtico-espiritual, jugé un papel importante en este
movimiento. La idea de placer sexual con una mujer distinta de la propia esposa (parakiya—rati) es
lo que mejor expresa el espiritu de las ensefianzas sahajiya.

El sahaja—saméadhi (énstasis espontaneo o natural) se explica en el Tripura Rahasya (17.107), un
notable texto vedanta, como la realizaciéon del ininterrumpido énstasis transconceptual (nir—
vikalpa—samadhi) mientras permanece el compromiso con la actividad externa. El énstasis
supraconsciente (asamprajinata—samadhi), que es el término del yoga para este elevado estado de
conciencia, implica una extrema concentracion de la atencién y, al mismo tiempo, un retraimiento de
la conciencia en el cuerpo fisico. Como consecuencia, esta condicion se ha confundido a menudo
con el trance. Sin embargo, la existencia de una apariencia externa petrificada no transmite la
realizacion interior de la conciencia transcendental del yogui. Por el contrario, el sahaja—samadhi
lleva la realizacion hasta el mismo cuerpo fisico. El yogui vive, como si dijéramos, en los dos mundos
—en la dimensién de la existencia no-cualificada (nir—guna) y en la dimensién de la relatividad. El
sahaja—saméadhi es equivalente a una total y permanente iluminacion, o “liberacién en vida”
(iivanmukti). En esta condicién, el yogui liberado puede experimentar toda una variedad de estados
de conciencia, incluyendo sa—vikalpa o samprajfidta—samadhi y nir—vikalpa o asamprajiata—
saméadhi.

El papel del maestro (quru) es fundamental para alcanzar el estado sahaja. El Hathayogapradipika
afirma:

Sin la ayuda de un auténtico guru, es muy dificil lograr la renuncia a los deseos
(vairagya), la percepcion de la verdad y el auténtico estado natural de samadhi

(sahajavastha) (4.9)

El movimiento Sahajayana, igual que el Pdarna Yoga de Aurobindo, apunta claramente a un punto
de vista mas integral y ético que los movimientos hindues tradicionales. Se puede afirmar que el
ideal del sahaja es un intento por superar las limitaciones del verticalismo tradicional. Por otro lado,

40


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aananda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sukha
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivanmukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahajavastha
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_9
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramapurna.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja

es cierto que algunas escuelas Sahajayana contienen un fuerte elemento ascético y no puede
afirmarse de ellas que subscriban una ética evolutiva positiva del mundo.

Los maestros del Sahajayana ensefaron que la Realidad no puede ser descubierta con restricciones
innaturales, disciplinas mentales o manipulaciones externas de cualquier tipo en la naturaleza
humana. En su lugar, insistian en que hay que seguir lo mas natural en nosotros, es decir, ser fiel a
nuestro propio imperativo personal, a nuestra intuicion. Por supuesto, no predicaban que solo
hubiese que abandonarse a nuestras pasiones e instintos. Mas bien, su enfoque espontaneo o
natural es la forma de residir en lo que es intrinsecamente cierto en nosostros, es decir, en la
liberacioén.

Aunque se busque siempre la Realidad mas elevada y tal basqueda solo sirva para reforzar nuestra
sensacion de separatividad, los adeptos de esta tradicidon rechazan cualquier programa hacia la
liberacion.

Segun una cancion (doha) del adepto del siglo IX, Lohipada,

¢ Para qué sirven todas las técnicas de meditaciéon? En su lugar hay que morir ante lo
bueno y lo malo. Abandonar todas las elaboradas practicas de control yéguico y las
falsas esperanzas por los ilusorios regalos sobrenaturales, y aceptar la vaciedad como
esencia propia.

La escuela budista Sahajayana aparecio en el siglo VIII, como una reaccion y critica a las corrientes
magicas y el complicado esoterismo del Tantra. No hay escrituras tantricas referidas a este
movimiento, pero sus maestros han compuesto canciones memorables, conocidas como dohas o
caryas, que se transmitieron oralmente y fueron muy populares en la India hasta el siglo XII. El
Sahajayana se apoy6 en el Budismo, el Hinduismo y el Jainismo, componiendo los dohas en los
dialectos peculiares de estas tradiciones.

Las mejores dohas budistas conocidas son las de Sarahapada, del siglo VIII. Este gran adepto
budista definié sahaja como la “via directa” (uju—patha) o “via real”’ (raja—patha).

Cuando el ingenuo se mira en el espejo
contempla una cara, no un reflejo.

De igual forma, la mente que niega la verdad,
confia en lo que no es verdad.

Igual que un Brahmin, que con arroz y mantequilla
cocina una torta y la ofrece en el fuego del sacrificio,

al crear del espacio celestial un conducto para el néctar,
cree que tales ilusiones son lo mas importante.

Algunas personas que han elevado cuidadosamente el calor interior hasta la cima de
la cabeza,

que golpean la Gvula con la lengua en una especie de complicado coito,

que se encadenan precisamente a lo que proporciona la liberacion,

se denominan orgullosamente a si mismos yoguis.

No hay nada que negar, nada que ser

afirmado o captado; pues nunca se puede entender.
Con la fragmentacion del intelecto, surgen las ilusorias
cadenas; indivisible y pura permanece la espontaneidad.

(“Cancion Real”, Sarahapéada)

La figura mas importante de este movimiento es el poeta Candidasa, que vivid a finales del siglo
XIV d.C. en Bengala y adquirié fama gracias a sus humerosas canciones sobre Radha y su divino
amante Krishna y sobre como utilizar el cuerpo como un medio poderoso de meditacién.

Los Bauls también pertenecen a esta notable manifestacion de la espiritualidad hindu, aunque éstos
conciben la unién espiritual-sexual como teniendo lugar dentro del propio corazén en vez de a través
del intercambio externo (maithuna).

41


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja

Aunque los Sahajiyd gozaron de gran respeto, su mensaje era demasiado radical para ser
comprendido por la mayoria. Pues, aunque el ideal de la espontaneidad es de innegable valor para
los practicantes espirituales, resulta demasiado facil quedar atrapado en la lucha por la realizacién.
Los dohéas y caryas son recordatorios de que tal lucha es una actividad egoica y como tal una
limitacién a nuestra inherente condicion de perfecta felicidad.

El espiritu radical del Sahajayana se halla presente también en el Budismo Zen Japonés, aplicando
ambos el principio del vacio (ausencia de cosa, o shinya) de forma directa a la vida diaria.

Actualmente se halla muy difundida, sobre todo en occidente, una forma de Sahaja Yoga, mezcla
de Bhakti, Guru y Kundalini Yoga, liderada por Shri Mataji Nirmala Devi.

SAMADHI YOGA

El yoga del énstasis

En el compuesto Samadhi Yoga, la palabra “yoga” tiene un significado genérico, como “practica” o
“aplicacion disciplinada”. En este sentido, Samadhi Yoga se podria traducir como “la practica del
énstasis”.

El Yoga Bhashya de Vyésa (1.1) afirma que el yoga es el estado de énstasis.

La palabra samadhi se compone de los prefijos sam y 4, seguidos de la raiz verbal dha (colocar,
poner) en su forma modificada dhi. El significado literal del término es “poner o colocar junto”. Lo
que se coloca junto o unificado es el sujeto consciente y sus objetos mentales. El samadhi es tanto
la técnica de unificar la conciencia, como el estado resultante de la unién enstatica con el objeto de
contemplacion.

El Gheranda Samhita (7.1ss.) habla del saméadhi:

El samadhi es un tipo de yoga magnifico, que se adquiere gracias a una gran suerte.
Se obtiene saméadhi gracias a la bondad y gentileza del guru, y por la intensa dedicacion
que se le preste.

En la mayoria de las escuelas, el samadhi es la ultima etapa (anga) en el camino del yoga.

El Tri Shikhi Brahmana Upanishad (2.31) describe el énstasis como el “perfecto olvido” del estado
de meditacion que le precede.

El Yoga Satra (l1l.3) lo define como el estado en el cual la conciencia (citta) resplandece con igual
brillo que el objeto. Es decir, en samadhi hay una mezcla entre sujeto y objeto.

La interiorizacion profunda (saméadhi) se da en el preciso momento, en que solo brilla el
objeto, como si el vacio fuese la auténtica naturaleza de la conciencia.

El Kirma Puréna (2.11.41) explica este estado como el de la uniformidad (eka—akéara).

El Paingalad Upanishad (3.4) ofrece la siguiente explicacion: “el énstasis es un estado en que la
conciencia permanece sola con el objeto de meditacion (dhyeya) y, como una lampara colocada en
un lugar sin viento, se abstrae del meditador (dhyatri) y de la meditacién (dhyana)”.

Normalmente, el énstasis se acompafia de una completa inhibicién sensorial, igual que la que tiene
lugar durante la practica de la abstraccion de los sentidos, o pratyahara, y de la meditacion, o dhyana.
En algunas obras, como el Mani Prabha (3.12) y varios Puranas, se explica que el samadhi tiene la
duracion e intensidad de doce meditaciones, lo cual implica la abstraccion del entorno exterior.

Se piensa también que el énstasis proporciona efectos magicos. Esto se hace evidente en el Hatha
Yoga Pradipika (4.108ss.)

Un yogui en samadhi no resulta dominado por el proceso del tiempo (la muerte), ni por
el fruto de las acciones (karma); nada ni nadie puede afectarle.

42


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shuunya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaguru.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-01.htm#samadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda7.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-03.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#eka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_108
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_108
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma

Un yogui en saméadhi no recibe nada a través de los sentidos; no se conoce a si mismo
ni a los demas.

Un yogui en samadhi es insensible al calor y al frio, al dolor y al placer, al honor y al
insulto.

Un yogui en samédhi no puede ser herido por ninglin arma, ni ser atacado por nadie;
esta mas alla de las influencias de mantras y yantras.

Todas las tradiciones distinguen al menos dos tipos de énstasis:

e o sa—vikalpa o samprajidta—samadhi, que trata de la identificacién con un objeto de
meditacion y se acompafa de las formas mas elevadas del pensamiento (denominadas
prajia);

e e nir—vikalpa o asamprajfiata—samadhi, que consiste en la autoidentificaciéon con el si-
mismo-esencial y es un estado vacio de cualquier contenido consciente.

Solo la segunda variedad puede conducir a la autorrealizacién o liberaciéon, mediante una completa
transmutacién de la conciencia.

Algunas escuelas citan también un tercer tipo de condicidon enstatica: el énstasis espontaneo
(sahaja—saméadhi), que es equivalente al estado de liberado en vida (jivanmukti). (Ver articulo sobre
Sahaja-Yoga).

Segun el Yoga Cidamani Upanishad (110), el samé&dhi conduce primero a una “maravillosa
conciencia” (caitanya—adbhuta) y posteriormente a la liberacién (moksha). Los prodigios de la
conciencia son accesibles mediante los estados de samprajidta—samadhi. Realmente, estos
estados sirven para que el yogui investigue, como se desprende del tercer capitulo de los Yoga
Satra, donde se presentan ejemplos de restriccion completa, o samyama.

En cualquier caso, al final, todas las formas de gnosis yoguica (prajfid) deben transcenderse, de tal
forma que solo permanezca la vision del si-mismo-esencial.

Como apunta el Garuda Purana (49.36), samadhi es el estado en que el yogui comprende la
afirmacién “yo soy lo absoluto”. Por esto, el samadhi se define normalmente en las escuelas de
tendencia vedantica como “la unién de la psique (jiva) con el si-mismo-esencial (&tman)”. Por “unién”
(samyoga), algunas autoridades entienden “mismidad” (samatva) o “identidad” (aikya). El Hatha

Yoga Pradipika (4.5ss.) exponen algunos similes conocidos:

Asi como un grano de sal se disuelve en el agua y se convierte en uno con ella, durante
el estado de saméadhi se produce una unién similar entre mente y atma.

Cuando no hay movimiento de prana (duante kumbhaka) y la mente se disuelve en el
si mismo, tal estado de armonia se denomina saméadhi.

El estado de equilibrio, unién de jivdtman y paramatman, que se produce cuando cesan
todos los procesos mentales, es saméadhi.

Este acontecimiento de la autorrealizacion destruye, en palabras del Yoga Yajhavalkya (10.1) el
“lazo de la existencia” (bhava—pasha). No obstante, el samadhi rara vez se equipara con la
iluminacién o liberacién ultima.

SAMNYASA YOGA

El yoga de la renunciacién

Samnyasa significa “renunciacion”, una orientacién fundamental dentro del Hinduismo que, como el
Yoga, ha producido sus propios valores, practicas y literatura, como por ejemplo, las Samnyéasa
Upanishad, que comprenden unos 19 textos de aproximadamente mil afios de antiguedad. El
término es tan antiguo como las primeras Upanishads.

43


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prajñaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivanmukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasahaja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#caitanya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vibhutip.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vibhutip.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prajñaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_5
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_5
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kumbhaka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#paramaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi

El Bhagavad Gita explica samnyasa:

Los sabios consideran renunciamiento

el dejar de realizar

las acciones inspiradas por el deseo;

las personas prudentes denominan abandono
el abandono de los frutos de los actos (18.2).

Mas adelante aclara los limites de esta practica:

El renunciamiento a un acto obligatorio

no es nada conveniente;

se dice que es tamasico el abandono abandono
que por error se hace de un acto tal (18.7).

Y los logros:

Es mediante el renunciamiento,

con el intelecto, frente a todo, libre de apego,
dominandose a si mismo,

carente de deseo,

que uno alcanza

la perfeccion de la inactividad (18.49).

El término compuesto Samnyasa Yoga se encuentra en algunas obras del Yoga Preclasico y hace
referencia concreta a la practica de la renunciacion.

Asi, en el Bhagavad Gita, Krishna exhorta a Arjuna a alcanzar la iluminacion:

Te liberaras asi de las cadenas de la accion,
de buenos o de malos frutos,

y con tu ser

disciplinado por el yoga del renunciamiento,
liberado, llegaras a mi (9.28).

En el Mundaka Upanishad se encuentra la siguiente referencia:

Habiendo purificado ya su naturaleza con el yoga de la renunciacion,
todos los anacoretas, gozando de la inmortalidad suprema en esta vida,
hallan la liberacion en el momento del gran final (muerte). (3.2.6)

SAMPUTA YOGA

El yoga de la unién sexual

Samputa Yoga es un término técnico que en los escritos de Abhinavagupta indica la perfecta
ausencia de represion de la Realidad ultima, denominada Shiva.

Este término también se refiere a la practica del samputi—karana, que consiste en “rodear” un
mantra principal con otro mantra.

Sin embargo, la referencia mas extendida es a la unién sexual (maithund) entre los practicantes
masculino y femenino, dentro del ritual tantrico.

SAMRAMBHA YOGA

El yoga del rechazo

44


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Pre
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaarana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra

Samrambha Yoga, o Dvesha Yoga, es un concepto que se encuentra en el Vishnu Purana y que
declara la disciplina del odio en base al principio que permite al practicante convertirse en aquello
que contempla continuamente. Lo realmente asombroso es que este principio puede llevarse a cabo
incluso con emociones negativas.

En el Bhagavata Purdna se reconoce el poder liberador de las emociones, incluso de emociones
diferentes a la del amor, tales como miedo, deseo sexual e incluso odio —siempre que su objeto sea
la Divinidad. En la tradiciéon Vishnuita, la fuerte emocién del odio (aversién o rechazo), igual que en
el caso del amor, se considera a veces como un medio de autorrealizacion.

El sabio Narada lo ensefia expresamente en dicha obra:

Todas las emociones humanas se basan en los conceptos erroneos de “yo” y “mio”. Lo
absoluto, el si-mismo-universal, no posee sentimiento de “yo” ni emociones (7.1.23).
Por tanto, hay que unirse a Dios mediante la amistad o la enemistad, el pacifismo o el
miedo, el amor o el apego. Lo Divino no observa distincion alguna (7.1.25).

El secreto que subyace detras es bastante simple: para odiar a Dios, para sentir odio por la Divinidad
0 para aproximarse al Sefior mediante un exagerado deseo sexual, la persona debe poner toda su
atencion en lo Divino. Esta concentracion crea un puente a través del cual puede penetrar la gracia
divina y transformar la personalidad del individuo, llevandole hasta la iluminacion si la emocién es lo
suficientemente intensa. En cualquier caso, la satisfacion de la emocion debe ser menos importante
que su objeto.

En el Vishnu Purana se cuenta la historia del rey Shishupala que odiaba a Vishnu tan intensamente
que siempre estaba pensando en él, hasta que de forma involuntaria, tras un proceso de varias
reencarnaciones, alcanzo la iluminacién. En una de estas encarnaciones fue el Rey de los demonios
Hiranyakashipu que ordend torturar y matar a su hijo, Prahlada, en venganza por la extrema
devocion que éste profesaba a Krishna. En otra encarnacion fue el demonio Ravana que muri6 a
manos de Rama, una encarnacion de Vishnu. Su odio permanente hacia lo divino le condujo
finalmente a la liberacion espiritual.

De acuerdo con el Uddhéava Gitéa, una seccion del libro onceavo del Bhagavata Purana,

En cualquier cosa en que se concentre el individuo, la mente se vuelve totalmente co-
esencial incluso a través del apego (sneha) y del odio.

El Absoluto no contempla distinciones, por lo que puede unirse a lo Divino mediante las
ataduras de la enemistad, la amistad, el miedo, el apego o el deseo (kdma) (4.22).

La idea de que el odio pueda convertirse en una via hacia Dios estremece la sensibilidad
convencional, pero es una consecuencia légica de la antigua doctrina esotérica segun la cual nos
convertimos en aquello sobre lo que meditamos. Todo esto sugiere que el proceso espiritual es sobre
todo un asunto de prestar atencion. Por supuesto, para que emociones negativas tan poderosas
surtan un efecto liberador debe existir ademas una predisposicion de buen karma. El odio absoluto
es tan imposible para la persona comun como el amor absoluto.

SAPTANGA YOGA

El yoga de los siete pasos

Saptanga Yoga es la disciplina de los siete pasos (sapta—sé&dhana) que, segun el Gheranda
Sambhita (1.9ss.), consiste en:

Satkarma, o purificacion (kriyd), que limpia el cuerpo para una practica superior.
Asana, o postura, que confiere fuerza, dridhata.

Mudra, que proporciona estabilidad, sthirata.

Pratyahara, que proporciona calma, dhirata.

Préandyama, que proporciona ligereza, laguima.

aRrwb =
AR WM

45


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#siete
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#siete
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dridha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sthira
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laguimam

6. 6. Dhyéna, que proporciona percepcion correcta o percepcion del si-mismo, pratyakshatva.
7. 7. Samadhi, que proporciona aislamiento, nirliptata, la auténtica libertad.

En el vedanta, sapta—sadhana se refiere a un conjunto distinto de disciplinas. En la Amrita Nada
Bindu Upanishad se menciona la doctrina de las siete puertas (sapta—dvéra) que puede conducir
al yogui a la liberacién. Son las siguientes:

La puerta del corazén, hrid—dvara.

La puerta del viento, vayu—dvara.

La puerta de la cabeza, mardha—dvara.
La puerta de la liberaciéon, moksha—dvara.
La cavidad, bila.

El agujero, sushira

El circulo, mandala.

NooakrwN =
NoOOaAWN -

Estas puertas hacen referencia a distintas estructuras anatomicas, aunque el autor no entra en
detalles sobre las mismas.

Probablemente, la primera se localice en el pecho (quizas en la parte derecha, seguin Ramana
Maharshi), la segunda en la garganta, la tercera en la coronilla y las ultimas cuatro en otras
localizaciones diferentes de la cabeza.

SHADANGA YOGA

El yoga de los seis pasos

Shadanga Yoga, el yoga de los seis miembros, se ensefia por primera vez en el Maitrayaniya
Upanishad (6.18), del siglo 11l 6 IV aC., y consiste de:

Control de la respiracién, prandyama.
Control sensorial, pratyahara.
Meditacion, dhyana.

Concentracion, dharana.
Autoindagacion, tarka.

Enstasis, samadhi.

oakwh=
ok wN

Es notable la inversién en el orden de la meditacién y la concentracion, ademas de la mencién a
tarka.

Disposiciones similares de seis pasos se encuentran en varias escrituras del Yoga Postclasico. Una
variante interesante se halla en el Garuda Purana (227.18), que incluye la recitacion (japa) como
segundo componente, tras el control respiratorio.

En el Amrita Nada Bindu Upanishad se habla del Mantra Yoga, considerando la meditacion con
mantra como un miembro del yoga de los seis pasos. Segun esta obra, el Shadanga Yoga consistiria
de:

Control sensorial, pratyahara.
Meditacion, dhyana (Mantra Yoga).
Control de la respiracién, pranayama.
Concentracion, dharané.
Autoindagacion, tarka.

Enstasis, samadhi.

oakwn =~
DA WN 2

Todos estos esquemas tienen en comun la ausencion de cualquier mencién a las observancias
morales (yama) y sociales (niyama), que son la base del yoga de ocho pasos (Ashtdnga Yoga) de
Patafjali. Sin embargo, esto no significa que se desprecien las reglas morales de yama y niyama;
sencillamente no se han formalizado.

46


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hridaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vaayu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muurdha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Post
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/asht_intro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama

SHIVA YOGA

El yoga de los adoradores de Shiva
Shiva Yoga, es un término al que se hace referencia en el voluminoso Shiva Purana.

El Shiva Yoga es el conjunto de practicas fundamentales en todas las escuelas del shivaismo. El
Shiva Yoga se iguala al Pashupata Yoga en el Shiva Purana (7.1.33.25) y, de acuerdo con este
texto (1.3.27), resulta desagradable al principio pero mas adelante se vuelve muy favorable.

Igualmente, el shiva yogui puede ser de tres tipos:

e o Kriya yogui, comprometido con los actos rituales.

e o Tapo yogui, persiguiendo el ascetismo (tapas).

e e Japa yogui, que observa practicas de los dos tipos anteriores pero que incluye la
recitacion constante del mantra de cinco silabas om namah shivaya (om, me postro ante
Shiva).

El Shiva Yoga se define como la concentracion mental sobre Shiva y puede ser de cinco tipos, en
orden de importancia:

1. 1. Mantra Yoga: concentracion de la atenciéon mediante la invocacion a Shiva mencionada
anteriormente. El Shiva Purana (3.5.6.25ss.) proporciona el texto completo de este mantra:
om namah shivaya shubham kuru kuru shivdya namah om (om, jme postro ante Shiva!,
jproporcionanos bondad!, jproporcionanos bondad!, jante Shiva me postro!, om).

2. 2. Sparsha Yoga: el yoga del contacto; incluye el Mantra Yoga y le afiade el control de la
fuerza vital (prénadyama).

3. 3. Bhava Yoga: el yoga de la esencia; es una forma superior de Mantra Yoga, donde se
pierde el contacto con el mantra y la conciencia penetra en una dimension sutil de la
existencia.

4. 4. Abhava Yoga: el yoga de la inexistencia; es la practica de la meditacion sobre la
totalidad del universo, asociada a la transcendencia del objeto de concentracion.

5. 5. Maha Yoga: el gran yoga; es la concentracion sobre Shiva sin restriccion alguna.

Las técnicas practicadas en el Shiva Yoga son:

e o laescucha atenta (shravana).
e o Elcanto devocional (kirtana).
e o Elcuestionamiento (manana).

SIDDHA YOGA

El yoga de los perfectos

El ideal de un cuerpo divino fue el centro de atencién de todo un movimiento cultural de la India
medieval: el movimiento Siddha, comparable quizas en occidente al movimiento social de culto al
cuerpo en las décadas actuales. Este culto florecid entre los siglos VIII y Xl d.C., ante el
reconocimiento y devocidn de un grupo de seres realizados conocidos como Siddhas, y contribuyo
en gran medida a sintetizar las ensefanzas espirituales del Hinduismo, Budismo y Jainismo, ademas
de la alquimia y la magia popular.

El término siddha significa “realizado”, “perfecto” y se refiere al adepto tantrico que ha alcanzado la
iluminacién, o perfeccion (siddhi) ultima, y posee todo tipo de poderes paranormales (siddhi). Segun
el Yoga Shikha Upanishad (1.159), “se puede reconocer a un ‘perfecto’ por su posesion de poderes

47


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasparsha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhava.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaabhava.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamaha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi

paranormales”. El adepto Tirumalar, del Sur de la India, definia un Siddha como aquél que ha
realizado, mediante el énstasis yoguico, la Luz y el Poder (shakti) transcendental.

La estrecha relacion existente entre la medicina tradicional de la India (ayurveda), el yoga y la
alquimia (rasayana), destaca especialmente en la tradicion Siddha del Norte de la India. El Siddha
es un alquimista espiritual que trabaja o transmuta la materia impura, el cuerpo-mente humano, en
oro puro, la esencia espiritual inmortal. No obstante, también se afirma que es capaz de efectuar una
transmutacion literal de la materia. Los adherentes a esta importante tradicién buscan la inmortalidad
corporal mediante una sofisticada técnica psicofisiolégica que se conoce como kdya—sadhana, o
“cultivo del cuerpo”. El Siddha Yoga ha constituido la base fundamental del Hatha Yoga y ambas
tradiciones se han consolidado como vertientes preventivas de la medicina hindu. Curiosamente, un
libro sobre medicina escrito por un autor denominado Vrinda, lleva el titulo de Siddha Yoga y otro
tratado médico, esta vez atribuido al adepto del Siddha Yoga Nagarjuna, se titula Yoga Shataka
(Cien versos sobre yoga).

Las escuelas mas importantes del movimiento Siddha fueron las de los Néathas y la de los
Maheshvaras. La primera se desarroll6 en el Norte de la India, especialmente en Bengala. La
segunda provenia del Sur. Los Tantras Budistas hablan de 84 grandes adeptos (mahd—siddha),
muchos de los cuales son reverenciados aun hoy en dia como semidioses. La mayoria fueron
personas corrientes sin animo o pretension de ensefiar o crear escuela, pero entre ellos hay algun
personaje de la realeza y también grandes eruditos.

Segun la tradicion tibetana el primer y principal adepto de los 84 Siddha fue Luipa, que algunos
orientalistas identifican con Matsyendra Natha, el famoso maestro del ain mas famoso Goraksha
Natha. Innumerables leyendas y canciones hablan de los logros espirituales y magicos de estos dos
grandes maestros. Otro Siddha notable fue el budista Nagarjuna, maestro de Tilopa, el cual inicié
a Naropa, el guru de Marpa, quien a su vez instruyo al ilustre yogui-poeta Milarepa. La lista tibetana
de mah&—siddhas incluye algunos nombres que también son reconocidos por los hindues.

La tradicién Tamil del Sur de la India se refiere a 18 Siddhas, algunos de los cuales fueron de origen
chino o cingalés y uno se dice que procedia de Egipto. El nimero 18 es tan simbdlico como el 84
para los Siddhas del Norte; ambos sugieren totalidad. Entre los Siddhas del Sur destacan
especialmente Akkattiyar (o Agastya), Tirumilar, Civavakkiyar y Bhogar, cuyas ensehanzas y
logros magicos cautivaron la imaginacién popular.

Las ensefianzas de esta tradicion se han preservado solo de forma imperfecta. Los textos de
referencia son totalmente legendarios, pero también se encuentran extensos trabajos literarios y
numerosas canciones misticas (doha).

La veneracion de los personajes espirituales, como punto central de la sagrada presencia o poder,
es una practica de la maxima importancia. La adoracion del maestro (gquru—pajana) es uno de estos
aspectos.

En los ultimos afios, Swami Muktananda, un adepto a la tradicion del Siddha Yoga, ha captado la
atencion de los occidentales interesados en la sabiduria de la India. Este maestro inicié a numerosos
occidentales utilizando el método shakti—pata (descenso de la energia), mediante el contacto fisico
o la simple mirada. No obstante, tras su muerte en 1982, su organizacion se ha visto comprometida
por testimonios y acusaciones de sectarismo por parte de antiguos adeptos.

SPARSHA-YOGA

El yoga del contacto

Sparsha significa literalmente “aquello que es sensible al tacto, tangible”, es decir, “lo que tiene
relacion con la existencia condicionada (samséara)”. También se traduce normalmente como
“contacto” y hace referencia a uno de los cinco sentidos que proporcionan conocimiento (jidna—

indriya).

48


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#indriya

El Sparsha Yoga, o yoga del contacto es un tipo de yoga vedantico que se halla definido en el Shiva
Purana (VI1.2.37.9), como segunda etapa en el camino hacia el Mah& Yoga. Consiste de la primera
etapa, es decir de la practica del Mantra Yoga tal como la define esta obra, y le afiade la practica del
prénayama, o control de la fuerza vital.

En el Kula Arnava Tantra, se hace mencién también a siete tipos de iniciacion (diksha) por medio
de las cuales el maestro (guru) transmite su fuerza vital al discipulo; se trata de un ritual mas alla de
la loégica ordinaria. Uno de estos siete tipos es el sparsha—diksha, o iniciacion que requiere el
contacto fisico entre maestro y discipulo, mientras se recitan mantras con un ritmo respiratorio
determinado.

TANTRA YOGA
El yoga de los Tantras

A partir del siglo IV surge en la India un movimiento filoséfico, esotérico y espiritual que habria de
ejercer una considerable influencia en el hinduismo, el budismo y otros sistemas soteriolégicos no
so6lo de la India, sino de distintos paises de Asia, y que unos 500 afios después condujo a la creacion
del Hatha Yoga. Aunque el Tantrismo va conformandose a partir del siglo IV como un cuerpo
filoséfico-esotérico sistematizado, sus raices se pierden en la noche de los tiempos y muchos de sus
mas significativos principios mistico-iniciaticos son pre-védicos y cuentan con una antigliedad de
mas de cinco milenios. Algunos investigadores fijan los comienzos del Tantrismo en los antiguos
cultos del periodo védico, mientras que otros detectan elementos tantricos en las civilizaciones pre-
védicas de Harappa y Mohenjo Daro, del tercer milenio a.C., por lo menos.De la fusion de elementos
tantricos y yoguicos habria de surgir posteriormente el Tantra Yoga o yoga del control perfecto sobre
las energias.

LTS "«

Literalmente, el término sanscrito tantra significa “tejido”, “entretejido”, “entramado” y proviene de la
raiz tan, “extender”, “expandir”. En sentido técnico, tantra significa "continuidad", es decir, la
continuidad entre el cuerpo y la mente, entre la realidad externa y la interna, entre la transcendencia
y la inmanencia. Sin embargo, la definicion tradicional de tantra es "aquello que extiende la
sabiduria”.

El Tantra Yoga, o simplemente Tantra, combina muchos elementos de otros tipos de yoga en una
gran sintesis; entiende el hombre y el cosmos como un todo unido, como una inmensa red unificada.
Este yoga, intimamente relacionado con la naturaleza y sus energias, se sirve de técnicas propias
del Hatha Yoga, el Mantra Yoga y el Kundalini Yoga. Ademas, los tantricos utilizan la meditacién en
yantras y mandalas, la ceremonia nydsa o de purificacion psicosomatica y técnicas para la
sublimacién de la energia sexual y su transformacién en energia espiritual o para la
instrumentalizaciéon mistica de la relacion sexual. En el Tantra Yoga se concede especial relevancia
a los rituales y las técnicas de visualizacion que persiguen el despertar del poder psico-espiritual
(kundalinishakti), inherente en el cuerpo humano.

El Tantra Yoga se considera a si mismo como una nueva revelacion que aspira a ser la ensefianza
mas adecuada para esta Edad Oscura (kaliyuga) en que nos encontramos actualmente y que
sustituye a la primitiva revelacién védica.

En contraste con las primitivas ensefianzas, los adeptos del Tantra introdujeron una perspectiva
positiva sobre el cuerpo. En el Tantra se considera el cuerpo humano como una valiosa plataforma

49


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamaha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti

para lograr la iluminacion y por consiguiente buscan mantenerlo en excelente estado de salud a
través de una variedad de medios que incluyen el Hatha Yoga.

El Tantra Yoga trabaja con el cuerpo fisico y con su aspecto sutil (pranamaya—kosha), compuesto
de energia vital (prana). Segun el modelo del Tantra, el cuerpo energético sutil contiene siete o mas
vortices principales (chakra), que estan alineados a lo largo de la columna vertebral. El poder de la
serpiente (kundalinishakti) se despierta en el centro psicoenergético mas bajo y luego debe ascender
hasta la cima de la cabeza. Se piensa que este logro lleva a, o coincide con, la liberacion o
iluminacién espiritual.

En Occidente, el Tantra Yoga se malinterpreta como una forma de libertinaje sexual. Aunque es
verdad que algunas escuelas de Tantra Yoga hacen uso del ritual sexual como una herramienta de
transformacion, la mayoria de las escuelas Tantricas se apuntan a un acercamiento mas
conservador. Pero incluso las denominadas escuelas de la "mano izquierda" consideran el
autodominio en materias sexuales como una virtud suprema. En todo caso, el Tantra no busca
aumentar el placer al maximo, sino comprender la beatitud (dnanda) que es caracteristica inalienable
de nuestro mas profundo si-mismo.

Tantra, o Tantrismo, es un término general por el cual los Occidentales, estudiantes de la
espiritualidad de la India, designan un tipo particular de ensefianza dentro del Hinduismo y del
Budismo. No puede resumirse facilmente en qué consiste esta ensefianza, porque el Tantrismo
comprende un espectro muy amplio de creencias y practicas. Sin embargo, para dar una descripcion
simplificada, se puede decir que la mayoria de las escuelas del Tantrismo incluyen los siguientes
rasgos:

e Lainiciacion y el discipulado espiritual con un adepto calificado (guru);

e Lacreencia en que la mente y la materia son manifestaciones de una Realidad espiritual

superior, que es nuestra verdadera naturaleza siempre presente;

e e Lacreencia en que la Realidad espiritual (nirvana) no es algo distinto del reino empirico
de la existencia (samséara), sino algo inherente en él;

e e lacreencia en la posibilidad de lograr la iluminaciéon permanente o liberacién mientras
mientras se permanece en el estado fisico;

e o Lameta de lograr la liberacion/iluminaciéon por medio del despertar del poder espiritual
—denominado kundalinishakti—, adormecido en el cuerpo-mente humano;

e e Lacreencia en que nacemos muchas veces, en que este ciclo solo se interrumpe en el
momento de la iluminacién y en que la cadena del renacimiento esta determinada por la
calidad moral de nuestras vidas a través de la accion del karma;

e o Laasuncion de que vivimos en la actualidad en la Edad Oscura (kali—yuga) y que, por
consiguiente, debemos servirnos de toda posible ayuda en el camino espiritual, incluso de
practicas que se juzgan perjudiciales por la moralidad convencional,

e o La creencia en la eficacia méagica del ritual, basado en la nocién metafisica de que el
microcosmo (es decir, el ser humano) es un reflejo fiel del macrocosmo (es decir, el
universo);

o o El reconocimiento de que la iluminacién espiritual se acompana de, o proporciona

acceso a, una amplia variedad de poderes psiquicos, y un cierto interés en la explotacién de

estos poderes, tanto para propositos materiales como espirituales;

50


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aananda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma

e o La comprensiéon de que la energia sexual es un depdsito importante de energia que
debe utilizarse con sabiduria para acelerar el proceso espiritual, en lugar de bloquearlo
mediante la consecucion del orgasmo;

o o Enfasis en la valerosa experiencia de primera mano, en lugar de confiar en el
conocimiento de otros.

Por otro lado, se puede considerar que el eje principal sobre el que pivotan la mayoria de las escuelas
tantricas es la idea de shakti, el principio femenino de la existencia césmica, la Diosa. El tantrika o
sadhaka trata de conseguir la ayuda de este principio en su afan por la liberacién. Esto se expresa
mediante ceremonias externas de adoracion (p(ja) de la femineidad Divina, pero también mediante
simbdlicos rituales internos, principalmente bajo la orientacion del Kundalini Yoga.

Generalmente, se reconocen tres grandes ramas dentro del Tantrismo:

e ¢ Dakshina—maérga, o camino de la mano derecha, que constituye la via conservadora
y tradicional.

e ¢ Vama—marga, o camino de la mano izquierda, que ha conducido al Tantrismo al
descrédito y la critica social, especialmente por la practica del panca—tattva, ritual que utiliza
elementos tradicionalmente prohibidos, especialmente el intercambio sexual (maithuna).

o o Kula—marga, el camino de la importante secta Kaula (Kaula Yoga), que puede
asimilarse al Kundalini Yoga.

El término Tantra hace referencia también a todo un género de escrituras sagradas del Shaktismo,
del Shivaismo y de algunas ramas budistas que contienen todas las ensefanzas necesarias para
el crecimiento espiritual y la liberacion. Los Tantras hindues toman a menudo la forma de dialogo
entre Shiva y su divina esposa (Devi, Parvati, etc.). Los dos textos mas conocidos son el Kula
Arnava Tantra y el Maha Nirvana Tantra.

TARAKA-YOGA

El yoga del signo liberador

Téaraka es “aquello que proporciona liberacién”, y se identifica generalmente con la Realidad
trascendental en su aspecto salvifico. En el Yoga Clasico, sin embargo, la palabra no designa lo
Absoluto sino la sabiduria nacida del discernimiento (vivekajajfidna) que surge con la culminacién
del énstasis (saméadhi). El Pashupata Brahmana Upanishad (1.32) utiliza este término para
referirse a la silaba sagrada om.

El Taraka Yoga es un yoga vedantico que se ensefa en el Advaya Taraka Upanishad y en el
Mandala Brahmana Upanishad, que se desarrollé en la India medieval.

En esta rama del yoga, el término taraka hace referencia a la manifestacion del si-mismo en forma
de luz. El elemento central en esta rama son los fendmenos fotisticos que aparecen durante la
meditacién y que se consideran como una manifestacion del Absoluto “liberador” (taraka).

Se distinguen tres tipos de fendmenos:

51


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakaula.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vivekajajñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka

e ¢ Antar—lakshya (signo interno);
e o Bahir—lakshya (signo externo);
e ¢ Madhya—Ilakshya (signo intermedio);

Los tres signos se conocen como “liberadores del cuerpo” (mirti—taraka), mientras que la
realizacion superior del si-mismo se considera incorporea (amurti) y transmental (amanaska).
El signo intermedio conduce hacia la experiencia de los cinco tipos de espacio-conciencia luminosos.

YANTRA YOGA

El yoga de de las representaciones geométricas del cosmos

La palabra sanscrita yantra proviene del prefijo “yan” que significa “concebir”, “concepcion mental”.
Yantra, pués, significa literalmente “dispositivo”, “artificio”, “mecanismo”, “herramienta” o, mas
preciso aun, “instrumento”. Hace referencia a ciertas representaciones geométricas complejas de
niveles y energias del cosmos (personalizadas bajo la forma de la deidad escogida) y del cuerpo

humano (en cuanto réplica microcosmica del macrocosmos).

Los yantras se utilizan ampliamente en las ceremonias tantricas, donde se consideran como el
“cuerpo” de la deidad personal (ishtadevatd). Se dibujan en papel, madera o tela; también se
graban en metal o en otros materiales, e incluso se disefian en tres dimensiones en barro o en
arena.

El yantra hindu tiene una funcién similar a la que posee el mandala del Tantrismo tibetano. Lo que
los diferencia es que el mandala tiene un disefio mas pictérico y se dibuja sobre una base circular
que contiene sus elementos constituyentes. El yantra es, por tanto, una clase de mandala
empleada por el tantrismo y cuyas imagenes son exclusivamente geométricas.

El yantra tipicamente consiste de un borde cuadrado que incluye circulos, pétalos de loto,
triangulos y un punto-raiz central conocido como bindu, representando la matriz creadora del
universo y la puerta de acceso a la Realidad trascendental.

A cada componente se le atribuye un simbolismo mas o menos elaborado. De esta forma, un
triangulo con el vértice hacia arriba representa el polo masculino de la realidad, o Shiva, mientras
que un tridngulo con el vértice hacia abajo simboliza el polo femenino, o Shakti. Cuando se
representa su union el resultado es una estrella de seis puntas (como la estrella de David). Estas
imagenes triangulares se encuentran rodeadas habitualmente por el circulo que las sacraliza y
realza. El circulo representa la unidad; un punto, el todo; el cuadrado, lo terrestre y material.

En los niveles superiores del ritual tantrico, el yantra debe interiorizarse totalmente, es decir, que
los yoguis deben construir mentalmente un modelo geométrico complejo y visualizarlo por
completo.

El yantra se construye desde el punto mas interno hacia el exterior —de acuerdo con el proceso de
evolucién macrocésmica—, o desde la circunferencia mas externa hacia el interior —en consonancia
con los procesos microcdsmicos de involucion meditativa. El Yantra Yoga consiste en la disolucion
del yantra: una vez construido mentalmente y de forma detallada, el yogui procede a disolverlo (laya)
de forma gradual. Puesto que en su interior es idéntico a la estructura del yantra, su disolucién implica
necesariamente su propia extincién como sujeto experimentador.

El yantra proporciona un punto de concentraciéon que es una ventana al absoluto. La idea es hacer
el yantra tan real, interan y externamente, que llegue a cobrar vida. De esta forma, absorbe
completamente la atencién del yogui hasta tal punto que no se puede diferenciar si el yantra esta en
su interior o es el practicante quien penetra en el yantra.

Si se efectua con éxito, este ejercicio catapultara al practicante (sadhaka) hacia la conciencia pura,
mas alla de la distincion entre sujeto y objeto.

52


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#antara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bahir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#madhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra

El Tantrismo emplea un gran niumero de yantras; solo el capitulo 20 del Mantra Mahodadhi se
describen veintinueve.

El mas famoso de todos es el Sri Yantra compuesto por nueve triangulos yuxtapuestos y colocados
de tal forma que originan un total de 43 triangulos pequefios. Cuatro de los nueve primeros triangulos
apuntan hacia arriba y representan la energia cosmica masculina (Shiva); los otros cinco apuntan
hacia abajo y simbolizan la fuerza femenina (Shakti). Estos triangulos se rodean de un loto de ocho
pétalos que simboliza a Vishnu. El siguiente loto, con dieciséis pétalos, reperesenta la conquista de
la meta deseada, concretamente el poder del yogui sobre la mente y los sentidos. Encerrando este
loto se encuentran cuatro lineas concéntricas que se conectan simbdlicamente con los dos lotos. La
triple linea que lo rodea se llama la “ciudad de la tierra” (bh—pura) y designa el lugar consagrado
que puede contener el universo entero o, por analogia, el cuerpo humano.

Otros yantras famosos son: kali—yantra, tripurdsundari—yantra, saraswati—yantra, kama—
yantra, kubera—yantra y gayatri—yantra.

Algunos rituales con yantras se utilizan también de forma terapéutica. Ademas, se pueden crear
yantras especificos para una enfermedad o una persona concreta, como amuleto que lleva a cabo
curas magicas. En todo caso, la efectividad del yantra dependera de la calidad de concentracion y
visualizacion del adepto, ademas de su dominio de las energias sutiles.

53


http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra

MEDITACION

(Textos Escogidos)

KRISHNAMURTI
Y LA CONCIENCIA DEL TESTIGO

(comentarios de Krishnamurti sobre meditacién extractados literalmente de sus libros,
principalmente de:

= = "El estado creativo de la mente"”, Editorial Kier, 1975, Trad: Pedro Sanchez
Hernandez, 32 edicion

= . "Usted es el mundo, Editorial Edhasa, 1983, Trad: Armando Clavier, 22 edicién

= = "La libertad primera y ultima"”, Editorial Kairés, 1996, Trad: Fundacion

Krishnamurti Latinoamericana, 1? edicion)

= . Si durante el dia esta usted alerta, si esta atento a todo el movimiento del pensar, a lo que
usted dice, a sus gestos -como se sienta, como camina, cémo habla- si esta atento a sus respuestas,
entonces todas las cosas ocultas salen a la luz muy facilmente. En ese estado de atencién lucida,
despierta, todo es puesto al descubierto.

= . La mayoria de nosotros esta inatenta. Darse cuenta de esa inatencion, es atencion.

= . La meditacién no es una fragmentacion de la vida; no consiste en retirarse a un monasterio
0 encerrarse en una habitacion sentandose quietamente por diez minutos o una hora en un intento
de concentrarse para aprender a meditar, mientras que por el resto del tiempo uno contintia siendo
un feisimo, desagradable ser humano.

= . Para percibir la verdad, uno debe poseer una mente muy aguda, clara y precisa —no una
mente astuta, torturada, sino una mente capaz de mirar sin distorsion alguna, una mente inocente y
vulnerable. Tampoco puede percibir la verdad una mente llena de conocimientos; sélo puede hacerlo
una mente que posee completa capacidad de aprender. Y también es necesario que la mente y el
cuerpo sean altamente sensibles —con un cuerpo torpe, pesado, cargado de vino y comida, no se
puede tratar de meditar. Por lo tanto, la mente debe estar muy despierta, sensible e inteligente.

= m Las necesidades basicas para descubrir aquello que esta mas alla de la medida del
pensamiento, para descubrir algo que el pensamiento no ha producido son tres: 1) se debe producir
un estado de altisima sensibilidad e inteligencia en la mente; 2) ésta debe ser capaz de percibir con
I6gica y orden; 3) finalmente, la mente debe estar disciplinada en alto grado.

= m Una mente que ve las cosas con total claridad, sin distorsion alguna, sin prejuicios
personales, ha comprendido el desorden y esta libre de él; una mente asi es virtuosa, ordenada.
Sélo una mente muy ordenada puede ser sensible, inteligente.

= . Es preciso estar atento al desorden que hay dentro de uno mismo, atento a las
contradicciones, a las luchas dualisticas, a los deseos opuestos, atento a las actividades ideoldgicas
y a su irrealidad. Uno ha de observar "lo que es" sin condenar, sin juzgar, sin evaluar en absoluto.

= . La mayor parte del tiempo esta uno inatento. Si usted sabe que esta inatento, y presta
atencién en el momento de advertir la inatencién, entonces ya esta atento.

= . La percepcion alerta, la comprension, es un estado de la mente de completo silencio,
silencio en el cual no existe opinion, juicio ni evaluacion alguna. Es realmente un escuchar desde el
silencio. Y es solo entoces que comprendemos algo en lo cual no esta en absoluto envuelto el
pensamiento. Esa atencion, ese silencio, es un estado de meditacion.

= = Comprender el ahora es un inmenso problema de la meditacién —ello es meditacion.
Comprender el pasado totalmente, ver dénde radica su importancia, ver la naturaleza del tiempo,
todo eso forma parte de la meditacion.

54



= . En la meditacion existe una gran belleza. Es una cosa extraordinaria. La meditacion, no
"como meditar”.

= . La meditacién es la comprensién de uno mismo y, por lo tanto, significa echar los cimientos
del orden —que es virtud— en el cual existe esa cualidad de disciplina que no es represién ni
imitacion ni control. Una mente asi, se halla, entonce, en un estado de meditacion.

= . Meditar implica ver muy claramente, y no es posible ver claramente ni estar por completo
involucrado en lo que uno ve, cuando hay un espacio entre el observador y la cosa observada.
Cuando no hay pensamiento, cuando no hay informacién sobre el objeto, cuando no hay agrado ni
desagrado sino tan solo atencion completa, entonces el espacio desaparece y, por lo tanto, esta uno
en relacion completa con esa flor, con ese pajaro que vuela, con la nube o con ese rostro.

= . Es sdlo la mente inatenta que ha conocido lo que es estar atenta, la que dice: ";Puedo
estar atenta todo el tiempo?" A lo que uno debe estar atento, pues, es a la inatencion. Estar alerta a
la inatencién, no a cdmo mantener la atencién. Cuando la mente se da cuenta de la inatencién, ya
esta atenta —no hay que hacer nada mas.

= . La meditacion es algo que requiere una formidable base de rectitud, virtud y orden. No se
trata de algun estado mistico o visionario inducido por el pensamiento, sino de algo que adviene
natural y facilmente cuando uno ha establecido las bases de una recta conducta. Sin tales bases, la
meditacién se vuelve meramente un escape, una fantasia. De modo que uno ha de asentar esas
bases; en realidad, esta misma manera de asentar las bases, es la meditacién.

= . Los meditadores profesionales nos dicen que es necesario ejercer el control. Cuando
prestamos atencién a la mente, vemos que el pensamiento vaga sin rumbo, por lo que tiramos de él
hacia atras tratando de sujetarlo; entoces el pensamiento vuelve a descarriarse y nosotros volvemos
a sujetarlo, Y de ese modo el juego continda interminablemente. Y si podemos llegar a controlar la
mente de manera tan completa que ya no divague en absoluto, entonces —se dice— habremos
alcanzado el mas extraordinario de los estados. Pero en realidad, es todo lo contrario: no habremos
alcanzado absolutamente nada. El control implica resistencia. La concentraciéon es una forma de
resistencia que consiste en reducir el pensamiento a un punto en particular. Y cuando la mente se
adiestra para concentrarse por completo en una sola cosa, pierde su elasticidad, su sensibilidad, y
se vuelve incapaz de captar el campo total de la vida.

= . El principio de la meditacion es el conocimiento de uno mismo, y esto significa darse
cuenta de todo movimiento del pensar y del sentir, conocer todas las capas de la conciencia, no sélo
las superficiales sino las ocultas, las actividades profundas. Para ello, la mente consciente debe estar
serena, calma, a fin de recibir la proyeccion del inconsciente. La mente superficial sélo puede lograr
tranquilidad, paz y serenidad, comprendiendo sus propias actividades, observandolas, dandose
cuenta de ellas; cuando la mente se da plena cuenta de todas sus actividades, mediante esa
comprension se queda en silencio espontaneamente; entonces el inconsciente puede proyectarse y
aflorar. Cuando la totalidad de la conciencia se ha liberado, sélo entonces estd en condiciones de
recibir lo eterno.

= m Entre dos pensamientos hay un periodo de silencio que no esta relacionado con el proceso
del pensamiento. Si observas, veras que ese periodo de silencio, ese intervalo, no es de tiempo, y
el descubrimiento de ese intervalo, la total experimentacion del mismo, te libera del
condicionamiento.

= . La meditaciéon no es un medio para algo. Descubrir en todos los momentos d ela vida
cotidiana qué es verdadero y qué es falso, es meditacién. La meditacién no es algo por cuyo medio
escapdis. Algo en lo que conseguis visiones y toda clase de grandes emociones. Mas el vigilar todos
los momentos del dia, ver como opera vuestro pensamiento, ver funcionar el mecanismo de la
defensa, ver los temores, las ambiciones, las codicias y envidias, vigilar todo esto, indagarlo todo el
tiempo, eso es meditacion, o parte de la meditacion. No tenéis que acudir a nadie para que os diga
qué es meditacién o para que os dé un método. Lo puedo descubrir muy sencillamente vigilandome.
No me lo tiene que decir otro; lo sé. Queremos llegar muy lejos sin dar el primer paso. Y hallaréis
que si dais el primer paso, ese es el ultimo. No hay otro paso.

55



RAMANA MAHARSHI
Y LA AUTOINVESTIGACION

(comentarios de Ramana Maharshi sobre la autoinvestigacion extractados literalmente de los
libros:
= = Arthur Osborne, "Las Ensefianzas de Bhagavan Sri Ramana Maharshi en Sus
Propias Palabras”, Editorial Kier, 1978, Trad: Hector V. Morel, 12 edicion

. . "¢Quién Soy Yo? - Nan yar? Las Ensefanzas de Bhagavan Sri Ramana
Maharshi”, Trad: Dr. T. M. P. Mahadevan
LI “Instruccion Espiritual de Bhagavan Sri Ramana Maharshi”, Trad. Revisada

Publicada por V.S. Ramanan, 1974, 82 edicion)

= 0 Quiero ser mas iluminado. ;No he de tratar de efectuar esfuerzo alguno?
Ahora le es imposible estar sin esfuerzo. Cuando usted profundiza, le es imposible

hacer esfuerzo.

= O ¢ Cual es la diferencia entre la meditacién y el samadhi o la absorcién en el yo?
La meditacion es iniciada y sostenida por un esfuerzo consciente de la mente.

Cuando tal esfuerzo se apacigua enteramente, se llama samadhi.

= O La meditacion es una lucha. Tan pronto usted empieza la meditacion, otros pensamientos
se apifian, juntan fuerza y tratan de avasallar al Unico pensamiento al que usted trata de agarrarse.
Este pensamiento debera gradualmente ganar fuerza mediante practica repetida. Cuando se
fortalezca, los otros pensamientos seran puestos en fuga. Esta es la batalla que continta siempre
en la meditacion.

= 0 Mientras dura el ego es necesario el esfuerzo. Cuando el ego cesa de existir, las
acciones se vuelven espontaneas. Nadie triunfa sin esfuerzo. El control mental no es su derecho de
nacimiento. Los pocos que triunfan deben su buen éxito a la perseverancia. El esfuerzo es necesario
hasta el estado de Realizacion. Aun entonces, el Yo ha de volverse evidente espontaneamente; de
otro modo, la felicidad no sera completa. Hasta ese estado de espontaneidad, debera haber esfuerzo
en una forma u otra.

= 0 Es bien sabido y admitido que sélo con la ayuda de la mente, la mente puede ser
matada. Pero en vez de ponerme a decir que hay una mente y que yo quiero matarla, usted empieza
a buscar su fuente y descubre que ésta no existe. La mente vuelta hacia fuera da por resultado
pensamientos y objetos. Vuelta hacia adentro, se convierte en el Yo.

= 0 Mediante investigacion firme y continua dentro de la naturaleza de la mente, la mente
se transforma en Eso a lo cual el “Yo” se refiere; y de hecho eso es el Yo. La mente tiene que
depender necesariamente, para su existencia, de algo burdo; nunca subsiste por si.

= [ Indagar: “;Quién soy yo que estoy en la esclavitud?” y asi conocer la propia naturaleza
real es la Unica Liberacion. Mantener la mente constantemente vuelta hacia dentro y permanecer asi
en el Yo es la Unica indagacion del Yo.

= O Otros pensamientos surgen violentamente cuando uno intenta la meditacién.

Si, en la meditacion surge toda clase de pensamientos; pues lo que esta escondido en usted es sacado fuera.
A no ser que surja, {como podra ser destruido?. Los pensamientos surgen espontaneamente, pero solo para ser
extinguidos oportunamente, fortaleciendo asi a la mente.
= A menudo, Bhagavan ha dicho que uno debera rechazar los otros pensamientos
cuando inica la indagacién, pero los pensamientos son interminables. Si es rechazado un
pensamiento, surge otro y no parece que haya fin.

No digo que usted deba seguir rechazando pensamientos. Si se apega a usted mismo, al pensamiento del
“y0”, y su interés le mantiene en ese solo pensamiento, otros pensamientos seran rechazados y desapareceran
automaticamente.

56



= 0 Si “yo” soy siempre, aqui y ahora, ;porqué no lo siento asi?

Usted ya esta realizado. No hay nada mas a realizar. Si lo hubiera, la realizacion seria algo nuevo que no
existio aun, pero que iba a producirse en el futuro; pero cuanto nazca, también morira. Si la realizacion no es
eterna, no es digna de tenerla. Por tanto, lo que buscamos no es algo que deba empezar a existir sino sélo lo que
es eterno pero esta velado de nosostros por obstrucciones. Todo lo que necesitamos es eliminar la obstruccion.
Lo que es eterno no es reconocido como tal debido a la ignorancia. Ignorancia es obstruccion. Librese de ella y
todo estara bien. Esta ignorancia es idéntica al pensamiento del “yo”. Busque su fuente y desaparecera.
= [ ¢Como se apacigua la mente?

Indagando ";Quién soy Yo?". El pensamiento ";quién soy Yo?" destruira todos los demas
pensamientos, y al igual que la estaca utilizada para remover la pira funeraria, también acabara
destruyéndose. En ese momento surgira la Realizacion del Ser.

= [  ¢Cuadl es la forma de asirse constantemente al pensamiento "; Quién soy Yo?"
Cuando surjan pensamientos, no hay que perseguirlos, sino preguntarse: ";A Quién surgen? No
importa cuantos pensamientos aparezcan. En la medida en que lo vayan haciendo, hay que indagar
con diligencia, "¢ A quién surge este pensamiento?". La respuesta que emergera, sera "A mi". Por
consiguiente, si uno se pregunta ";Quién soy Yo?", la mente se remontara a su origen, y el
pensamiento que surgié se aquietara. Mediante una practica repetida de esta manera, la mente
desarrollara la habilidad de permanecer en su origen.

= O ¢No existe ningun otro medio de tranquilizar la mente?

Aparte de la indagacion, no existen otros medios adecuados. Si se busca controlar la mente a través
de otros medios, parecera que esta controlada, pero se manifestara de nuevo. También por medio
del control de la respiracion, la mente se tranquilizara, pero s6lo mientras dure este control, y cuando
se reanude la respiracion, la mente también comenzara de nuevo a agitarse y a vagar impulsada por
las impresiones residuales. El origen de la mente y la respiracion es el mismo. El pensamiento,
indudablemente, es la naturaleza de la mente. El pensamiento "Yo" es el primero que surge en la
mente, y esto es el ego. Del mismo lugar que se origina el ego, también se origina la mente. De modo
que, cuando la mente se tranquiliza, se controla la respiracion, y cuando se controla la respiracion,
se aquieta la mente. La respiracion es la forma burda de la mente. Por lo tanto, el ejercicio de
controlar la respiracion no es mas que una ayuda para tranquilizar la mente, no la destruira.

Al igual que la practica de control de la respiracién, la meditacién en las formas de Dios, la repeticion
de mantras, la restriccion en la alimentacion, etc., no son mas que ayudas para tranquilizar la mente.

= 0 Las impresiones residuales (pensamientos) de los objetos aparecen como las olas
del mar. ;Cuando se destruiran todas ellas?

Segun se va haciendo cada vez mas elevada la Indagacion del Ser, los pensamientos quedan
destruidos.

= [  ¢Cuadl es la naturaleza del Ser?

Lo que realmente existe, es sdlo el Ser. El mundo, el alma individual y Dios, son apariencias en él.
El Ser es aquello donde no aparece absolutamente ningun pensamiento "Yo". Eso se denomina
"Silencio". El Ser mismo es el mundo; el Ser mismo es el "Yo"; el Ser mismo es Dios; todo es el Ser.

» [  ¢Qué se entiende por dhyana (meditacion)?

Es morar como el propio Ser de uno sin desviarse en forma alguna de la propia naturaleza y sin tener
la idea de que se esta meditando. Como en esta condicién la persona no esta en absoluto consciente
de los diferentes estados (vigilia, suefio, etc.), el suefno (perceptible) aqui también se considera como
dhyana.

= [  ¢Cuadles son los factores que hay que tener en cuenta en dhyana?

Es importante que aquel que se establece en su Ser (atma nishta), trate de evitar desviarse en lo
mas minimo de este estado de absorcién. Si se desvia de su verdadera naturaleza, puede ver ante
si resplandores brillantes, etc., oir sonidos (inusuales) o aceptar como reales las visiones de dioses
que aparecen dentro o fuera de él. No debe dejarse engafiar por esto, y tiene que olvidarse a si
mismo.

= O ¢Cuadles son las reglas de conducta que debe seguir un aspirante espiritual?
Moderacion en el alimento, en el suefio y en el habla.

57



= ¢Durante cuanto tiempo hay que practicar?
Hasta que la mente alcance, sin esfuerzo, su estado natural de libertad conceptual, es decir, hasta
que deje de existir el concepto de "Yo" y "mio".

ZAZEN
MEDITACION EN EL BUDISMO ZEN

(texto del libro “Zen”, de Michel Bovay, Laurent Kaltenbach y Evelyn de Smedt, edit. Kairos,
Barcelona, 1998)

= 0 Para practicar zazen hay que sentarse en un cojin redondo y consistente (zafu), con las
piernas cruzadas en la postura del loto o del medio loto. La pelvis basculada hacia adelante, de tal
forma que las rodillas se apoyen en el suelo. A partir de esta base la columna vertebral se endereza,
hay que empujar hacia el cielo con la coronilla. La barbilla recogida, la nuca estirada, los hombros
naturalmente relajados. Los ojos estan entornados, la mirada colocada en el suelo a un metro delante
de uno mismo. La mano izquierda se coloca sobre la mano derecha, las palmas estan hacia arriba.
Los pulgares se unen en prolongacién uno del otro con una ligera presién y las dos manos, colocadas
en la parte alta de los muslos, estan en contacto con el abdomen. Cada detalle de la postura tiene
un significado profundo. Las partes del cuerpo estan en interdependencia y se influyen
reciprocamente. La postura tiene una gran estabilidad y uno puede permanecer mucho tiempo
inmovil. Inconsciente y naturalmente, dejamos de actuar por la voluntad del ego y de esta manera la
vida césmica puede entrar en nosotros.

= 0 Durante zazen la respiracion es esencial; es tranquila y establece un ritmo lento, potente y
natural. La espiracion es larga y profunda. Los maestros la comparan a menudo al mugido de una
vaca. La inspiracion, mas corta, surge naturalmente. Esta espiracion lenta, tranquila y profunda barre
las complicaciones de la mente. El espiritu se vuelve claro como un cielo sin nubes.

= O De igual manera que la respiracién exacta sélo puede surgir de una postura correcta, la
actitud del espiritu resulta naturalmente de una profunda concentracion sobre la postura y sobre la
respiracion. En zazen, las imagenes, los pensamientos, las formaciones mentales surgidas del
inconsciente pasan como nubes en el cielo y se desvanecen naturalmente. Al no alimentar los
pensamientos personales, surge la conciencia hishiryo, por encima del pensamiento. Es la vuelta a
la condicidn original del espiritu.

= O El Maestro Wanshi dice: “Cuando en el silencio se olvida toda palabra, esto surge ante
vosotros con toda claridad”. Esto es la realidad de la vida que impregna todo el universo. Sin intentar
alcanzar la verdad ni cortar con las ilusiones, sin huir de nada ni correr tras nada, la conciencia
universal se manifiesta naturalmente. Asi se hace realidad una conciencia intuitiva, original,
radicalmente diferente de la conciencia habitual del yo.

= Zazen es sin meta, sin fin, por encima del provecho personal (mushotoku = vairagya). El
zen mahayana pone el acento en el aspecto altruista de la practica. Zazen se practica para y con
todas las existencias y todas las existencias practican con nosotros.

= Mushotoku quiere decir: el espiritu que no quiere obtener nada, el espiritu que no se apega
a ningun objeto y no pretende ni beneficio ni resultados. Sin ese estado de espiritu, el zazen no es
auténtico.

= O La actitud justa consiste en dejar pasar todas las cosas, concentrandose en la accion
inmediata, sin egoismo. En ultima instancia abandonar es el mayor éxito. Mushotoku es obtener
todo el cosmos.

58


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya

Si comprendeis que zazen es la Gran Puerta de la Ley, seréis semejantes al dragén cuando
penetra en el agua o al tigre cuando regresa a lo mas profundo de su selva (Dogen).

VIVEKANANDA
CONSEJOS PARA MEDITAR

(comentarios de Swami Vivekananda sobre meditacion extractados literalmente del libro:
Swami Vivekananda, "Raja Yoga”, Editorial Kier, 1973)

00 La primera leccion es sentarse por algun tiempo y dejar a la mente que haga lo que quiera.
Todo el tiempo la mente esta en un estado como de ebullicion. Vosotros simplemente esperais
y vigilais. Hay que dejar de lado toda argumentacion y distraccion.

(0 Soltad las riendas; muchos pensamientos odiosos entraran en la mente. Veréis que cada
dia que pasa el vagabundeo de la mente se hace menos violento, que cada dia se va calmando
un poco mas. Pero debemos practicar pacientemente todos los dias. 4, De qué modo y por cuanto
tiempo debe esto practicarse? Es una tremenda labor y no puede ser hecha en un dia. Solamente
después de afos de paciente y constante lucha podemos lograr el resultado.

0 Lameditacion debe comenzar con objetos densos y lentamente ascender hasta objetos mas
y mas finos, hasta llegar a ser meditacion carente de objeto alguno. La mente se ocupara al
principio en percibir las causas externas de las sensaciones, luego los movimientos internos y al
final, sus propias reacciones. Cuando ha logrado percibir las causas externas de las sensaciones
en si mismas, la mente adquirira el poder de percibir toda existencia fina material, todos los
cuerpos y formas finas. Cuando consigue la percepcion de los movimientos internos en si
mismos, lograra el control de toda ola mental, en si mismo o en los demas, aun antes de que se
hayan traducido en energia fisica; y cuando sea capaz de percibir la reaccion mental en si el
yogui lograra el conocimiento de todas las cosas, ya que cada objeto sensible y cada
pensamiento es el resultado de esta reaccién. Entonces habra visto los verdaderos cimientos en
que descansa la mente y la tendra bajo su perfecto control. Entonces, la gloria del alma, no
perturbada por las distracciones de la mente o movimientos del cuerpo, brillara en su plena
efulgencia; y el yogui descubrira en si mismo lo que es y lo que siempre fue: la esencia del
conocimiento, lo inmortal, aquello que lo penetra todo.

0 El modo mas facil de aprehender la mente es sentarse quieto y permitirle durante un rato
que vaya en todas direcciones. Manteneos firmes en la idea: “soy el testigo observando a mi
mente yendo de uno a otro lugar; yo no soy la mente”. Luego dejad que piense como si fuera
una cosa enteramente distinta de vosotros.

0 Concebid vuestra mente como un tranquilo lago que se extiende ante vosotros y a los
pensamientos que entran y salen como burbujas que surgen y se rompen en su superficie. No
hagais ningun esfuerzo por controlar los pensamientos, pero observadlos y seguidlos con la
imaginacién cuando se estan alejando. Gradualmente iran disminuyendo los circulos. La mente
abarca vastos circulos de pensamientos y éstos a su vez se agrandan en circulos mayores,
como ocurre cuando tiramos una piedra en la superficie de un estanque. Debemos invertir este
proceso y comenzando por el circulo mayor retornar por los mas chicos hasta poder fijar nuestra
mente en un punto y mantenerla alli. Manteneos en la idea: “yo no soy la mente; sé que estoy
pensando, que estoy observando la accion de mi mente”, y asi cada dia disminuira vuestra
identificacidon con pensamientos y sentimientos, hasta que al final podréis separaros
completamente de la mente y saber con certeza que ella esta separada de vosotros.

59



AUROBINDO
SOBRE LA MEDITACION

(comentarios de Sri Aurobindo sobre la meditacion extractados literalmente de su libro
“Letters on Yoga”)

e ¢ ;Qué significa exactamente meditacion?

Hay dos palabras usadas en inglés para expresar la idea india de dhyana, "meditacion" y
"contemplacion”. Meditacion significa en realidad “concentracion de la mente en un solo tren de ideas
referidas a un solo asunto”. Contemplacion quiere decir “ver mentalmente un solo objeto, imagen o
idea, para que el conocimiento sobre tal objeto, imagen o idea pueda surgir de forma natural en la
mente a través de la concentracidon”. Ambas cosas son formas de dhyana, pues el fundamento de
dhyéna es la concentracion mental sea en el pensamiento, la vision o el conocimiento.

Hay otras formas de dhyana. Hay un pasaje en el que Vivekananda aconseja permanecer de pie
detras de los propios pensamientos, permitiles que surjan en la mente cuando quieran y
simplemente observarlos y ver lo que son. Esto podria llamarse concentraciéon en la auto-
observacion.

Esta forma lleva a otra, el vaciado de todo pensamiento fuera de la mente para dejar una especie de
espacio en blanco, puro y vigilante, en el que el conocimiento divino pueda venir e imprimirse, no
afectado por los pensamientos inferiores de la mente humana ordinaria y con la misma claridad que
una frase escrita con tiza blanca sobre una pizarra. Puede comprobarse que el Gita habla de este
rechazo de todo el pensamiento mental como uno de los métodos del yoga y que este es, incluso, el
método que parece preferir. Esto puede llamarse el dhyana de liberacion, puesto que libera a la
mente de la esclavitud del proceso mecanico del pensamiento y le permite pensar o no pensar,
cuando apetezca y como se desee, 0 escoger sus propios pensamientos o incluso ir mas alla del
pensamiento hasta la pura percepcion de la Verdad denominada en nuestra filosofia vijiana.

La meditacién es el proceso mas facil para la mente humana, pero el mas angosto en sus resultados;
la contemplacion es mas dificil pero mas importante; la auto-observacion y la liberacién de las
cadenas del Pensamiento es lo mas dificil de todo, pero lo que proporciona mas y mejores frutos. Se
puede escoger cualquiera de ellos segun la inclinacién y capacidad de cada uno.

El método perfecto es usarlos todos, cada uno en su propio lugar y para su propio objeto; pero esto
precisaria una fe fija, una paciencia firme y una gran fuerza de voluntad para la autodisciplina del

yoga.

e [ ¢Cual debe ser el objeto de meditacion?
Cualquier cosa que este en consonancia con su naturaleza y sus mas elevadas aspiraciones.

Pero si usted me pide una respuesta absoluta, entonces debo decir que Brahman siempre es el
mejor objeto para la meditaciéon o contemplacion, y la idea en la que la mente debe fijarse es la de
que Dios esta en todo, todo esta en Dios y todo es Dios.

Realmente no importa si se trata de un Dios Personal o Impersonal, o subjetivamente, del Uno
Mismo. Pero ésta es la idea que yo considero como mejor, porque es lo mas alto y abarca todas las
otras verdades, sean verdades de este mundo, de otros mundos o de mas alla de toda existencia
fenomenal, -“Todo ésto es Brahman”.

60


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vijñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma

e [ ¢Cuales son las condiciones externas e internas esenciales para la meditaciéon?

No hay ninguna condicién externa esencial, pero la soledad y el aislamiento en el momento de
meditacién asi como la quietud del cuerpo es util, a veces casi necesario al principiante. Pero no se
debe estar condicionado por condiciones externas. Una vez se establece el habito de la meditacién,
debe ser posible hacerlo en todas las circunstancias, tumbado, sentando, caminando, solo, en
compainia, en silencio o en medio del ruido, etc.

La primera condicion interna es el establecimiento de la voluntad en contra de los obstaculos a la
meditacion, es decir, el vagabundeo de la mente, el olvido, el suefio, la impaciencia fisica y nerviosa,
la inquietud, etc.

La segunda es una creciente pureza y calma de la conciencia interna (citta) sin la cual surjen el
pensamiento y la emocion, es decir una liberacién de todas las reacciones perturbadoras, como el
enojo, el malestar, la depresion, la ansiedad sobre los acontecimientos mundanos, etc.

61


http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta

