
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 

 
 

 

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACIÓN GAYATRI VEDANTA YOGA  con la 
única finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealización espiritual y NO PARA SER VENDIDO. 

 

 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

GAYATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


 1 

 
 



 

 

 

 

 

 

Introducciòn 

Es sumamente importante que los devotos de gayatri, realicen el conocimiento y la vivencia del 
gayatri mantra como la totalidad de la sabiduría espiritual; esto no es posible si no se realiza una 
profunda reflexión acerca de los distintos significados del “yoga”. 

Afirmar que el gayatri mantra es la suma del conocimiento cósmico, solo puede ser una oración 
sintacticamente correcta a menos que emprendamos una búsqueda sincera del significado interno. 

Los Sutras compilados por Patanjali abrieron el camino para que un nùmero considerable de 
senderos, se ofrecieran a los devotos de todas las tendencias y preferencias, estos senderos solo 
son énfasis sobre un determinado aspecto de la realidad total que es Dios. 

Los textos y los Sutras se apoyan en los Vedas para declarar y exigir autoridad; los Vedas declaran 
que todo el conocimiento posible se obtiene con la realización del Gayatri Mantra; de este modo se 
concluye definitivamente que el gayatri mantra es la realizaciòm perfecta y absoluta del yoga y sus 
senderos; la practica de cualquiera de ellos es complementaria en el camino de regreso a casa, de 
vuelta a Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

Los sistemas de pensamientos:  

▪           Ortodoxos, que aceptan y siguen las escrituras sagradas del hinduismo, como los 
Vedas, los Brahmana y los Upanishad; y,  

▪           Heterodoxos, es decir, aquellos que no aceptan la autoridad de tales escrituras como 
texto revelado.  

Los sistemas heterodoxos engloban filosofías de todo tipo y entre ellos se encuentran el Budismo, 
el Jainismo y los sistemas materialistas. 

Los ortodoxos son seis aspectos de una misma tradición y, aunque en apariencia puedan ser 
abiertamente contradictorios, debe entendérselos como proyecciones complementarias de la 
realidad, intuiciones válidas desde diferentes puntos de vista. En este grupo se encuentra el Yoga 
de Patanjali. Estos sistemas, o puntos de vista sobre la realidad (darshana), se pueden agrupar de 
dos en dos de acuerdo a su afinidad. 

ORTODOXOS HETERODOXOS 

Vedanta Mimansa Budismo 

Yoga Samkhya Jainismo 

Nyaya Vaishesika Materialistas 

▪ ▪         El Vedanta (literalmente, "fin de los Vedas"; también denominado "Uttara Mimansa", o 
interpretación posterior), afirma que sólo existe lo absoluto, Brahman, y que todo lo demás es 
maya. Su propósito es eliminar maya y tomar conciencia de la identidad entre el espíritu 
individual y el espíritu universal.  

▪ ▪         El Mimansa (literalmente, "interpretación"; también denominado "Purva Mimansa", o 
interpretación primera) aclara el aspecto litúrgico de los Vedas; es una ciencia sacerdotal, ritual; 
expone una filosofía mántrica basada en el sonido y, con el tiempo, fue prácticamente absorbida 
por el Vedanta.  

▪ ▪         El Vaishesika (literalmente, "características individuales") es una doctrina atomística, 
según la cual los átomos en si carecen de extensión, pero al combinarse se vuelven extensos y 
visibles; por otro lado, los espíritus individuales se unen y se separan de ellos, dando lugar a la 
vida y la muerte.  

▪ ▪         El Nyaya (literalmente, "análisis") esta basado en la lógica, en el razonamiento de acuerdo 
a estrictas normas.  

▪ ▪         El Samkhya (literalmente, "enumeración") expone una teoría evolutiva de la creación a partir 
de dos principios eternos y complementarios que son, por un lado la materia, prakriti, y por otro 
una infinidad de espíritus individuales, purusha.  

▪ ▪         El Yoga (literalmente, "yugo, unión, re-unión") adopta gran parte de la teoría Samkhya pero 
insiste en que para liberarse y poder contemplar la realidad tal como es resulta primordial la 
práctica de técnicas específicas.  

▪ ▪         El Budismo centra toda su atención en la experiencia de impermanencia de todas las 
cosas: todo cambia constantemente y, de ahí, derivan las cuatro verdades básicas de la 
existencia:  el dolor se encuentra por doquier,  su origen se halla en la existencia del deseo, 
 se puede escapar a su dominio, y  el medio para ello reside en seguir un conjunto de ocho 
recomendaciones.  

▪ ▪         El Jainismo es una doctrina ascética que se acompaña de grandes mortificaciones. Expone 
una teoría evolutiva similar a la del Samkhya.  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedas


 2 

▪ ▪         Entre los sistemas materialistas se hallan los ajnanikas (agnósticos), los carvakas o 
lokayatas (materialistas puros) y los ajîvikas (fatalistas). Estos sistemas no tuvieron gran 
repercusión en la India. 

 

Significado de la palabra yoga 

La palabra sánscrita yoga proviene de la raíz verbal “yuj” que significa "uncir" o "unir”. Así, en un 
contexto espiritual, el yoga implica "entrenamiento o disciplina unitiva”. 

En sentido técnico, ya que la esencia de la enseñanza del yoga consiste en un entrenamiento 
sistemático de la mente, su nombre debe ser derivado del equivalente indio de "poner en tensión", 
aunque los otros significados también se hacen presentes en grado mayor o menor. Así pues, se 
debe entender por yoga el "unirse el yogui, no primitivamente a alguna cosa, sino absolutamente en 
sí" (en el participio pasivo, yukta, en estado de unión, unificado), lo cual implicará el desligamiento 
previo de la materia, la emancipación con respecto al mundo. "Ligar, mantener oprimido, poner bajo 
yugo", todo esto tiene por objeto abolir la dispersión y los automatismos que caracterizan a la 
conciencia profana para lograr el recogimiento del espíritu. 

En los tiempos del Taittirîya Upanishad (segundo milenio a.C.), este término se asimilaba a 
“esfuerzo espiritual”, concretamente al control de la mente y los sentidos. 

En la época del Bhagavad-Gîtâ (tercer o cuarto siglo a.C.) la palabra yoga se utilizaba para hacer 
referencia a la tradición hindú de disciplina espiritual que comprendía diferentes vías hacia la 
autorrealización o iluminación. En esa época, el yoga se consideraba estrechamente unido al 
samkhya. Este hecho se reflejó en el Mahâbhârata, donde con frecuencia se utilizaba el compuesto 
samkhyayoga. Posteriormente, el yoga y el samkhya se desarrollaron en escuelas filosóficas 
independientes, conocidas como yoga y samkhya clásicos, respectivamente. 

Si las escuelas del yoga pre-clásico, tal como se encuentran en el Bhagavad Gîtâ, el Moksha 
Dharma y en otras partes del Mahâbhârata, defienden una filosofía panteísta, Patañjali introduce 
una metafísica dualista. Parece que rechaza la idea de que el mundo sea un aspecto de lo divino y 
hace una distinción radical entre naturaleza (prakriti) y el sí-mismo-trascendental (purusha). En este 
sentido, el yoga puede considerarse como una “separación” (viyoga), o una “re-unión” o “regreso a 
la naturaleza original”. 

Aunque el sistema de Patañjali se llegó a considerar como una de las seis escuelas clásicas del 
hinduísmo, sin embargo, su dualismo le impidió asumir un mayor significado cultural. La orientación 
filosófica dominante dentro del hinduísmo ha sido siempre no dualista (advaita). Por tanto, las 
escuelas del yoga post-clásico, tal como las registradas en los Upanishads del yoga, en el 
Tantrismo y en el hatayoga, se reafirman en el panteísmo de los tiempos antiguos. Esta es también 
la posición esencial del yoga integral de Aurobindo. 

Historia y desarrollo del yoga 

Históricamente, se puede dividir la evolución del yoga en seis grandes categorías: 

 Proto Yoga: también denominado Yoga Védico y Yoga Arcaico, se refiere a 

elementos de yoga encontrados en los cuatro vedas, especialmente en el Rig-Veda y 
en el Atharva-Veda, algunos de cuyos numerosos himnos pudieron haber sido 
compuestos durante el tercer milenio a.C., o incluso antes. 
Las evidencias arqueológicas encontradas en las antiguas civilizaciones de los Valles 
del Indo y Sarasvati, ayudan a situar esta era entre el 3.000 y el 1.800 a.C. 



 3 

 Yoga Pre-Clásico: se refiere a las numerosas enseñanzas yóguicas anteriores a 

Patañjali; es una designación colectiva para diferentes escuelas representadas 
principalmente en el Mahâbhârata, especialmente en el Bhagavad-Gîtâ, pero también 
en otras escrituras como el Katha-, Maitrâyanîya- y Shvetâshvatara-Upanishad, el 
Moksha-Dharma y el Anu-Gîtâ.  
La metafísica de esta época es esencialmente vedántica. La práctica del yoga se 
fundamenta en una forma de misticismo sacrificial basado en la internalización del ritual 
brahmánico. Estos esfuerzos conducen al desarrollo de una rica tecnología 
contemplativa que engloba los conceptos del yoga primitivo y las prácticas basadas en 
la metafísica vedántica del no-dualismo. 
Esta época abarca desde las primeras Upanishads, en el 1.500 a.C., hasta el 500 a.C.  

 Yoga Épico: corresponde al período situado entre el 500 a.C. y el 200 d.C. Las 

enseñanzas de esta época se hallan principalmente en la Upanishads medias y en el 
Mahâbhârata. 
En esta época se produce una proliferación de escuelas y doctrinas que, en su mayor 
parte, continúan siendo no-dualistas. Las enseñanzas yóguicas se exponen asociadas 
con las ideas del sankhya. 
En muchos casos, el Yoga Épico se considera una parte del Yoga Pre-Clásico. 

 Yoga Clásico también denominado Yoga-Darshana y Yoga de Patañjali: se inicia 

alrededor del 200 d.C. con la doctrina establecida en los Yogasutras de Patañjali y se 
desarrolla a lo largo de varios siglos con una extensa literatura de comentarios.  
Su base metafísica nso e ya la del vedanta, sino la de una estricta interpretación dualista 
de la realidad. Dada su gran importancia filosófica, forma parte de los seis puntos de 
vista (darshana) ortodoxos del hinduísmo. 

 Yoga Post-Clásico: desde el 200 d.C. hasta el 1.900 d.C.; ésta época hace 

referencia a numerosas enseñanzas yóguicas posteriores a Patañjali, pero vuelve a las 
enseñanzas no-dualistas del Yoga Pre-Clásico, ignorando la mayor parte de su 
filosofía no-dualista pero utilizando ocasionalmente su delineación del camino de ocho 
pasos (ashtangayoga) y sus precisas definiciones. Este periodo corresponde a la 
Upanishads del Yoga y el Yoga Vasishtha, a las escrituras del Tantrismo y al Hatha 
Yoga. 

 Yoga Moderno: a partir del 1.900 d.C., comprende el Yoga Integral de Sri 

Aurobindo y las numerosas escuelas occidentales de Hatha Yoga. 

 

 

Definiciones tradicionales de yoga 

“El yoga es la restricción de las fluctuaciones de la conciencia (citta)”.— Yoga-Sûtra (1.2) 

“El yoga es habilidad en (la ejecución de) las acciones”.— Bhagavad-Gîtâ (2.50) 

“Yoga es énstasis (samadhi)”.—Yoga-Bhâshya (1.1) 

“Se dice que el yoga es la unidad entre respiración, mente y sentidos, y el abandono de todos los 
estados de existencia”.— Maitrî-Upanishad (6.25) 



 4 

“El yoga es la unión de la psique individual (jivatman) con el Si-mismo transcendental 
(paramatman)”.—Yoga-Yâjnavalkya (1.44) 

“Se dice que el yoga es la unificación del tejido de dualidades o contrarios (duandua—jâla)”.— Yoga-
Bîja (84) 

“El yoga es conocido como la desconexión (vi-yoga) de la conexión (samyoga) con el sufrimiento”.— 
Bhagavad-Gîtâ (6.23) 

“Se dice que el yoga es control”.— Brahmânda-Purâna (2.3.10.115) 

“El yoga es la separación (vi-yoga) del Si-mismo (purusha) y el mundo-fenoménico (prakriti)”.— Râja-
Mârtanda (1.1) 

“Se dice que el yoga es la unidad entre exhalación e inhalación, entre sangre y semen, entre sol y 
luna, y entre la psique individual y el Si-mismo transcendental”.— Yoga-Shikhâ-Upanishad (1.68-69) 

“Se considera como Yoga: el firme dominio de los sentidos”.— Katha-Upanishad (6.11) 

“El yoga es equilibrio (samatva)”.— Bhagavad-Gîtâ (2.48) 

Ramas del yoga 

El yoga es una ciencia y arte integral con numerosas facetas.  

Las ramas del yoga son acercamientos válidos a la meta de la realización del si-mismo-
trascendental. Sin embargo, yoga en su sentido más amplio, no es tanto un árbol con ramas 
diferentes como un arte espiritual integral que tiene en cuenta las variadas necesidades de distintos 
individuos e incluso del mismo individuo en momentos diferentes. El yoga no es una síntesis de todas 
las ramas de la tradición; es el todo previo y no dividido del cual las ramas representan formaciones 
parciales.  

Cuando examinamos las diferentes ramas del yoga podemos ver cómo cada una tiene sus ventajas 
e inconvenientes. Demasiado a menudo, los exponentes de una escuela defienden exageradamente 
la superioridad de su enfoque, confundiendo a los aspirantes. El aspirante inteligente deberá deducir 
cual de los diferentes acercamientos se adapta mejor a su temperamento y a su situación personal 
en la vida. De la misma manera que cada individuo tiene necesidades únicas relativas a la dieta, el 
sueño y el ejercicio, igualmente cada uno tiene su propio y exclusivo camino espiritual. Todo 
aspirante debe sentirse libre para utilizar cualquier práctica que le ayude a sosegar la mente, abrir el 
corazón y ayudar a los demás. 

En este sentido, cabe hablar mas de distintos temperamentos entre los practicantes de yoga, los 
cuales necesitan de diferentes senderos hacia lo Divino, que de ramas de yoga, propiamente. 

De forma tradicional, la espiritualidad hindú ha creado caminos paralelos para cuatro temperamentos 
distintos: Bhakti, Jñana, Karma y Raja. En algunos casos, también se incluye el Hatha Yoga 
(aunque éste último puede considerarse como una fase previa del Raja Yoga). 

 

 

 

 

 



 5 

1. 1.        Bhakti 
Yoga 

Concepto. 
El bhakti yogui. 
Dualidad y liberación. 
Orígenes y desarrollo. 
Representantes modernos. 
Prácticas. 

El yoga del amor y la devoción 

2. 2.        Hatha 
Yoga 

Concepto. 
Origen y desarrollo. 
Textos. 
El cuerpo divino. 
Prácticas. 
Ventajas y desventajas. 

El yoga de la vitalidad 

3. 3.        Jñâna 
Yoga 

La sabiduría. 
Fundamentos del Jñâna Yoga. 
Historia. 
El jñâni. 
Prácticas. 

El yoga de la sabiduría discriminativa 

4. 4.        Karma 
Yoga 

Concepto. 
Acción e inacción. 
La Ley del Karma. 
Objetivo del Karma Yoga. 
Efectos del Karma Yoga. 
Influencia histórica. 
El karma yogui. 

El yoga de la acción auto-trascendente 

5. 5.        Raja 
Yoga 

Concepto. 
Raja y Hatha. 
Esoterismo. 
El raja yogui. 
Práctica. 

El yoga real  

 

 

 
 

Tipos de Yoga 

La literatura sánscrita contiene numerosos términos compuestos que mencionan la palabra yoga. 
Éstos términos simbolizan distintas aproximaciones al yoga, considerado como un conjunto de 
técnicas y prácticas para la autotranscendencia. 

A continuación, se incluye una serie descriptiva de tales prácticas. No todas forman ramas completas 
o tipos de yoga pero, como poco, representan énfasis en diferentes contextos. Todas ellas son 
instructivas en la medida en que demuestran el inmenso alcance del yoga hindú. 

 

 

 

 

 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#El_bhakti_yogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Dualidad
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Orígenes
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Representantes_modernos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Origen
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Textos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Cuerpo_divino
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm#Ventajas_desventajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#sabiduría
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Fundamentos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Historia
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#jñani
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm#Prácticas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Acción
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Ley
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Objetivo
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Efectos
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#Influencia
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm#KarmaYogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Concepto
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Raja
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Esoterismo
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#El_raja_yogui
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm#Practica


 6 

SÂMKHYA YOGA 

El yoga del conocimiento discriminativo 

El Sâmkhya Yoga es un acercamiento espiritual basado en la penetración intuitiva en la 
existencia de la naturaleza mundana y en el si-mismo transcendental, caracterísitico del 
sâmkhya pre-clásico. En realidad, las escuelas épicas del Sâmkhya y el Yoga dieron lugar el 
sincretismo del Samkhya Yoga. 

En el Matsya Purâna (52.2) se iguala con el Jñana Yoga y se contrasta con el Karma Yoga, 
o yoga ritual. 

En el Laghu Yoga Vâsishtha (6.7.13) se opone el sâmkhya-yogui al yoga-yogui. 

La misma distinción se hace en el Anna Pûrna Upanishad (5.49), donde se afirma que el 
primero despierta mediante el énstasis y la restricción completa del conocimiento, mientras 
que el segundo alcanza la liberación mediante la pacificación de la fuerza vital (prâna). 

En muchos casos, el término Sâmkhya Yoga se refiere a la doctrina del Yoga Clásico, 
entendido como la suma del Yoga expuesto por Patañjali en sus aforismos y la doctrina 
filosófica del Samkhya. 

La identificación tradicional entre ambos sistemas se debe, sin duda, a los comentaristas de 
los Yoga Sûtra, quienes desarrollaron la doctrina del Yoga adaptándola a un contexto filosófico 
próximo ya existente: el Samkhya. (Ver el artículo Samkhya). 

En realidad, Patañjali deja muchos interrogantes sin resolver ya que considera que las 
preguntas fundamentales se responderán por si mismas tras alcanzar la liberación personal y 
que únicamente la práctica y la realización del Yoga permitirán tal conocimiento. No obstante, 
los comentaristas posteriores consideraron necesario dotar al Yoga de una serie de 
respuestas ante temas de corte filosófico que se presentaban en el camino de todo practicante. 
En este sentido, no dudaron en proporcionar al sistema las respuestas aportadas por el 
Samkhya a los grandes interrogantes, dada su aparente proximidad. Pero, aparte del hecho 
de que en Yoga se usan las palabras purusha (ser real) y prakriti (materia primordial), términos 
que también son usados por el darshana del Samkhya, todo su tratamiento del mundo y de la 
relación del hombre con él es único y nada tiene que ver con ningún otro darshana.  

Pueden destacarse las siguientes diferencias entre ambos sistemas:  

• •         El Yoga habla principalmente de un complejo mental (citta) que el observador 
posee hasta su liberación, mientras que el Samkhya distingue tres órganos distintos: 
buddhi, ahâmkara y manas.  

• •         El Yoga utiliza términos distintos para referirse a los guna (elementos básicos de 
la materia): aquí se los llama prakâsha (luz), kriyâ (acción) y sthiti (estabilidad), 
mientras que en el Samkhya los términos correspondientes son sattva, rajas y tamas. 

• •         Para el Samkhya el tiempo es un efecto de la naturaleza primordial; el Yoga, por 
el contrario, hace suya la doctrina budista de los instantes del tiempo (kshana). 

• •         Mientras que el Samkhya considera que la liberación se debe lograr mediante la 
reflexión lógica, el Yoga opina que tal liberación solo puede alcanzarse trascendiendo 
las limitaciones que nos atan mediante la práctica de la interiorización profunda 
(samâdhi).  

• •         Además, el Yoga no se detiene en una visión pasajera de la realidad de las cosas 
sino que considera que con la práctica continuada irán desapareciendo todas las 
tendencias negativas acumuladas por acciones anteriores logrando finalmente la 
liberación sin retorno, el Aislamiento Trascendental (kaivalya). 

• •         Sin embargo, la diferencia que más se destaca tradicionalmente entre el Samkhya 
Clásico y el Yoga de Patañjali consiste en que el primero es ateo y el segundo admite 
la existencia de un dios (îshvara), aunque se trate de un dios con la única función de 
servir de modelo perfecto al aspirante 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saamkhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saamkhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prakriti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ahaamkara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prakaasha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sthiti
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/2samkhya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/yoga.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvara


 7 

 

MANTRA YOGA 

El yoga del sonido sagrado 

Introducción y orígenes 

El Mantra Yoga ha sido una parte de la tradición yóguica desde los tiempos védicos. Este tipo de 
yoga se refiere, fundamentalmente, al poder del sonido o la vibración, soporte final de la materia.  

El Mantra-Yoga (la via del sonido transformador) es un aspecto integral del Tantra pero también 
puede considerarse como una via aparte. A menudo se considera como la menos compleja de todas 
las formas de yoga, pues no requiere prácticas complicadas. La esencia del Mantra Yoga es la 
recitación regular y prolongada (japa) de uno o mas sonidos de poder (mantra), que despiertan los 
chakra y el poder serpentino. 

El Yoga Tattva Upanishad (21ss.) lo define como la recitación de mantras hechos de “matrices” 
(mâtrikâ), es decir, de los sonidos básicos del alfabeto sánscrito. Se considera que esta disciplina 
es adecuada para el practicante de nivel intermedio que aún no ha profundizado mucho en las 
profundidades de la vida espiritual. Con su práctica durante doce años, poco a poco conducirá hacia 
la sabiduría (jñâna) y a la consecución de los clásicos poderes paranormales (siddhi).  

La práctica de la recitación mántrica es uno de los componentes mas antiguos del yoga. El yoga de 
la recitación de sonidos místicos tiene sus raices en las palabras de la magia arcaica, lo cual resulta 
evidente en el Rig Veda, cuyos mantras poseen cualidades mágicas. Las especulaciones del Tantra 
sobre el sonido y la transcendencia son sumamente antiguas y fueron prefiguradas por la noción 
védica de vâc, discurso divino. En el Rig-Veda (10.125.3-5), el vâc se personifica como la Diosa que 
profiere palabras sagradas. La recitación de mantras es un ingrediente importate en el culto de 
sacrificio, convirtiéndose en una auténtica ciencia en manos de los brahmanes, pues los poderes 
invisibles deben ser venerados e invocados con precisión a menos que se vuelvan contra los 
oficiantes. 

Aunque los mantras mantuvieron su caracter original como herramientas mágicas para lograr los 
deseos personales, en la tradición del yoga adquirieron una nueva función: ayudar a la maduración 
espiritual del yogui. en otas palabras, los mantras se convirtieron en instrumentos para la 
autorrealización. 

Tantrismo y Mantra Yoga 

El Mantra Yoga como rama independiente del yoga es, sin embargo, un desarrollo relativamente 
tardío en su larga historia. Su aparición se conecta estrechamente con la emergencia del Tantrismo. 
Se hallan referencias en numerosas escrituras de este movimiento cultural. También hay numeroas 
obras que tratan específicamente del Mantra Yoga, especialmente el Mantra Mahodadhi, el Mantra 
Yoga Samhitâ, el Mantra Mahârnava, el Mantra Mukta Âvalî, el Mantra Kaumudî y el Tattva 
Ânanda Taranginî. 

Según el Mantra Yoga Samhitâ, en el Mantra Yoga hay dieciséis etapas o miembros (anga): 

1. 1.       Bhakti, o devoción, que posee tres aspectos: devoción ritual (vaidhi—bhakti) o 
adoración ceremonial; devoción que comprende el apego (râga—âtmika—bhakti); suprema 
devoción (para—bhakti). 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#raaga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#parama


 8 

2. 2.       Suddhi, o purificación, que consiste en la limpieza ritual de cuerpo y mente utilizando un 
entorno (desha) consagrado especialmente para la práctica, mirando en la dirección correcta 
durante la recitación. 

3. 3.       Âsana o postura. 
4. 4.       Pañca—anga—sevana, o “práctica de los cinco pasos”, que consiste en la práctica 

diaria de la lectura del Bhagavad Gîtâ y el Sahasra Nâma y en la recitación de canciones 
de alabanza, protección y apertura del corazón. 

5. 5.       Âcara, o ”conducto”, que es de tres tipos: divino (divya), de la “mano izquierda” (vâma) 
inmerso en la actividad mundana, y de la “mano derecha” (dakshina) inmerso en la 
renunciación. 

6. 6.       Dhâranâ o concentración. 
7. 7.       Divya—deva—sevana, o “práctica en el espacio divino”, que consta de dieciséis 

prácticas que convierten un lugar concreto en un espacio (desha) consagrado adecuado 
para la recitación mántrica. 

8. 8.       Prâna—kriyâ, o respiración ritual, que es el sacrificio de la propia respiración en la divina 
y se acompaña de distintos ritos que incluyen la colocación (nyâsa) de la fuerza vital (prâna) 
en diferentes partes del cuerpo. 

9. 9.       Mudra, o sello, que consta de una variedad de gestos de las manos que sirven para 
concentrar la mente. 

10. 10.   Tarpana, o satisfación, que es la práctica de ofrecer libaciones de agua a los poderes 
invisibles para buscar su disposición favorable. 

11. 11.   Havana, o invocación,  que es la invocación de la divinidad personal (ishtadevatâ) 
mediante mantras. 

12. 12.   Bali, u ofrenda, que consiste en la donación de regalos de fruta o flores a la deidad 
personal. 

13. 13.   Yâga, o sacrificio, que puede ser externo o interno, siendo este último superior al 
primero. 

14. 14.   Japa, o recitación. 
15. 15.   Dhyâna, omeditación. 
16. 16.   Samâdhi, o énstasis, denominado también la “gran condición” (mahâ—bhâva) en la cual 

la mente se disuelve en lo Divino. 

Resulta claro que el Mantra Yoga es marcadamente ritual, reflejando no solo sus orígenes en el 
culto sacrificial de la antigua India, sino también su proveniencia tántrica. 

Materia y Energía 

Por otro lado, la ciencia moderna y el antiguo Tantra están realmente de acuerdo: El universo es un 
océano de energía. En lo que difieren es en cómo debe entenderse este hecho. El acercamiento 
Tántrico afirma que este hallazgo tiene implicaciones muy personales. Si la materia puede reducirse 
a energía, entonces el cuerpo-humano como producto del cosmos-material es igualmente energía a 
un nivel más primario aún. Tal como los Tantras insisten, la energía y la conciencia están finalmente 
unidas como los dos polos de la misma Realidad, Shiva—Shakti. Por consiguiente el cuerpo humano 
es, en un análisis final, no solo la materia inconsciente sino una manifestación de la Energía 
superconsciente. 

Esta visión tiene ramificaciones prácticas de gran alcance para cada persona. Pues, si el cuerpo no 
es solo la envoltura del alma inmaterial sino una realidad vibrante bañada con la misma Conciencia 
que también anima a la mente, entonces debemos dejar de considerar el cuerpo como un objeto 
exterior completamente distinto de nuestro ego consciente. La separación habitual entre el cuerpo y 
la mente no sólo está injustificada sino que perjudica al tipo de totalidad que los buscadores 
espirituales aspiran. Para exponerlo en términos tradicionales, el cuerpo es el templo de lo Divino. 
Es la base para comprender la unidad esencial de todo; es el trampolín a través del cual podemos 
lograr la iluminación. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#desha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#pañca
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#divya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#divya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#deva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#desha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti


 9 

El sonido primordial 

Como afirma el Shâradâ Tilaka Tantra (1.108), 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm - kundalini 

Kundalini es el sonido absoluto (shabda—brahman). El sonido absoluto es el silencioso 
absoluto (a—shabda—brahman) personificado a nivel de sonido cósmico (shabda).  

El Mantra-Yoga-Samhitâ (3) añade esta explicación:  

Dondequiera que haya actividad, ésta se conecta inevitablemente con vibración. De 
forma semejante, dondequiera que haya vibración en el mundo, ésta se asocia 
invariablemente con el sonido (audible o inaudible).  
Debido a la diferenciación que tiene lugar en el momento inicial, la creación también es 
vibratoria. El sonido producido entonces es el pranava que tiene la forma del auspicioso 
om-kâra.  

El Shâradâ Tilaka Tantra (1.108) continúa describiendo el proceso cosmogónico en términos de 
producción de sonido como sigue:  

De la suprema Shakti —pura conciencia combinada con el factor de lucidez (sattva)— 
surge el sonido más sutil (dhvani) que se distingue por la superioridad de los factores 
de lucidez y dinamismo (rajas). A partir de dhvani se desarrolla el sonido sutil (nada), 
caracterizado por una mezcla de los factores de lucidez, dinamismo e inercia (tamas). 
Este sonido sutil, a su vez, da lugar a la energía de restricción (nirodhikâ) que tiene un 
exceso del factor de inercia. Este principio óntico emana de la "media luna" (ardhendu), 
que a este nivel inferior muestra de nuevo un predominio del factor de lucidez. De él 
surge el punto original vibratorio (bindu), la fuente primera de todas las letras y palabras. 
Éstas forman mantras que son así manifestaciones o vehículos de Shakti.  

Esta escritura (1.8) explica mas adelante que el bindu se compone de tres partes: nada, bindu, y 
bîja. La primera parte tiene un predominio de Conciencia (Shiva), en la segunda predomina la 
Energía (Shakti), y en la tercera hay una presencia igual de Conciencia y Energía. Estas 
consideraciones esotéricas sobre la evolución del sonido permanecen relativamente 
incomprensibles fuera de la práctica Tántrica.  

Al contrario de los sonidos que podemos oír con nuestros oidos, el sonido cósmico es incausado. Es 
una vibración infinita (spanda) que es coextensiva con el mismo universo y sólo comprensible en 
meditación profunda cuando se han dejado fuera de funcionamiento los sentidos y la mente. El 
sonido primordial se representa simbólicamente por la sílaba sagrada om. Aunque no mencionada 
directamente en el Rig Veda, el sonido om —también llamado pranava y udgîtha— se indica en 
varios himnos. Se menciona por primera vez en el Shukla Yajur Veda (1.1).  

Mas tarde, en la era de los Upanishads, llegó a ser explicado como consistiendo de tres sonidos 
constitutivos: a, u y m. Según el Mândûkya Upanishad (9-12), éstos representan los tres estados 
de vigilia, sueño con ensueños y sueño profundo. Más allá de éstos esta el "cuarto" (turiya) que es 
la condición de vigilia absoluta a lo largo de todos los estados de conciencia. Es el propio Ser-
Consciencia en sí. Las escrituras subsecuentes han desarrollado este simbolismo, agregando los 
elementos de nada (sonido sutil) y bindu (semilla-punto, cero-dimensional). 

Niveles y evolución del sonido 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#a
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#pranava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#turiya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu


 10 

Los distintos modelos que describen la evolución de sonido o vibración tienen en común la idea de 
que hay tres niveles, por lo menos, en los que existe el sonido. Las escrituras de tántricas distinguen 
entre:  

• •         Pashyantî—vâc ("discurso sutil") —la forma más sutil de sonido perceptible sólo a la 
intuición;  

• •         Madhyamâ—vâc ("discurso intermedio") — sonido a un nivel sutil de existencia, que es 
la voz del pensamiento;  

• •         Vaikharî—vâc ("discurso manifiesto") —el sonido audible transmitido a través de la 
vibración del aire.  

Más allá de estos tres niveles se halla el transcendental denominado parâ—vâc o " discurso 
supremo", que es Shakti en unión perfecta con Shiva. Es el sonido silencioso. 

Los tres niveles de sonido corresponden a las tres formas o niveles del poder de la serpiente:  

• •         Ûrdhva—kundalini ("serpiente superior") que es la kundalini especialmente activa en el 
ajñachakra y tendiendo a ascender hacia el loto de mil pétalos en la cima de la cabeza;  

• •         Madhya—kundalini ("serpiente media") que es el poder de la Diosa activo en la región 
del corazón y capaz de ascender o descender;  

• •         Adhah—kundalini ("serpiente más baja") que es la energía psico-espiritual asociada 
principalmente con los tres chakras más bajos.  

En su aspecto divino, el poder de la serpiente es conocido como parâ—kundalini, o shakti. Desde la 
perspectiva de la filosofía tántrica, cada forma o aspecto del universo es una manifestación de ese 
Poder último y un símbolo de él mismo. En términos de física cuántica contemporánea, el "lenguaje 
energético" del Tantra tiene hoy en dia más sentido que quizás el que tuvo en el momento de su 
creación hace mas de dos mil años.  

En su pasaje ascendente a través de la senda axial del cuerpo, el poder de la Diosa disuelve los 
chakras paso a paso. Esto también puede entenderse en términos sónicos. Según descripciones 
casi idénticas encontradas en varios Tantras, cuando el kundalini deja el chakra de la base, captura 
la energías fundamentales inscritas en los cuatro pétalos de muladharachakra. Procede entonces 
hacia el segundo chakra donde capta las seis energías inscritas en sus pétalos, y así sucesivamente. 
Finalmente, las energías de las letras del ajñachakra se disuelven en el punto transcendental junto 
con el propio chakra. Cuando las cincuenta letras del alfabeto, o vibraciones básicas, se disuelven 
así, tiene lugar la iluminación.  

El Shâradâ-Tilaka-Tantra (5.121-132) describe una forma de iniciación (dîkshâ) en la que el 
maestro entra en el cuerpo del discípulo y realiza este proceso por él. Esto también se conoce como 
vedha-dîkshâ o "la iniciación a través de la penetración."  

Naturaleza de los mantras  

Las cincuenta letras (varna) del alfabeto sánscrito que en cierto modo representan el cuerpo de 
kundalini, se llaman "matrices" (mâtrikâ) —término que también puede significar "pequeñas 
madres”. Ellas son los “úteros” de todos los sonidos que constituyen el idioma y se incluyen en el 
sonido sutil (nada). Estas letras no sólo producen palabras sagradas sino también los sagrados 
sonidos denominados mantras. Un mantra pueden consistir en una sola letra, una sílaba, una palabra 
o incluso una frase entera. Así la vocal a, la sílaba âh, la palabra aham ("yo"), o la frase shivo'ham 
("yo soy Shiva," consistiendo de shivah y aham) puede servir como mantra. Además, se ha 
mantenido tradicionalmente que los cuatro vedas (Rig-Veda, Yajur-Veda, Sâma-Veda y Atharva-
Veda) consisten sólo de mantras, pues todos los himnos han sido revelados por videntes (rishi).  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#madhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra


 11 

La palabra mantra está compuesto de la raíz verbal man ("pensar") y el sufijo tra (indicando 
instrumentalidad). Así un mantra es literalmente un instrumento del pensamiento. En el comentario 
de Vimarshinî sobre el Shiva-Sûtra (1.1.), Kshemarâja explica que  

un mantra es aquello por lo cuál se considera que la propia naturaleza se refleja interior 
o secretamente como la naturaleza del Señor supremo.  

Esta interpretación se centra en la conexión entre mantra y manana ("pensando, considerando, 
reflejando"). Según otra etimología tradicional, el mantra recibe su nombre de proporcionar 
protección (trâna) para la mente (manas).  

Significado 

Lejos de ser sílabas sin sentido, los mantras son fuerzas creativas que actúan directamente sobre la 
conciencia. Pero para que un sonido tenga potencia mántrica se debe de haber transmitido por un 
iniciado. En otras palabras, el famoso sonido om, por si mismo, no es más mantra que la palabra 
"perro". Adquiere poder mántrico sólo cuando ha sido potenciado por un adepto y se ha transmitido 
correctamente a un discípulo. Éste es un punto sumamente importante que generalmente resulta 
desconocido a los buscadores Occidentales.  

La práctica exitosa del mantra no sólo depende de la apropiada iniciación sino también de 
comprender la esencia que hay detrás del sonido.  

Un mantra debe despertarse (prabuddha) para liberar su poder inherente. Esto también se conoce 
como "conciencia mántrica" (mantra—caitanya), que va más allá del sonido audible hasta el nivel de 
poder psico-espiritual mismo.  

Un mantra falto de "conciencia" es exactamente igual que cualquier otro sonido. Como el Kula-
Arnava-Tantra (15.61-64) afirma:  

Se dice que los mantra sin conciencia son nada mas que letras. No producen ningún 
resultado incluso después de un billón de recitaciones.  
El estado que se manifiesta rápidamente cuando el mantra se recita (con "conciencia") 
no se obtiene con cien, mil, cien mil, o diez millones de recitaciones (sin "conciencia").  
De repente, Kuleshvarî atraviesa los nudos en el corazón y la garganta, todos los 
miembros se vigorizan, se derraman lágrimas de alegría, se entra en éxtasis corporal y 
el discurso es estremecedor... 
... cuando se profiere un mantra dotado de conciencia, aunque solo sea una vez. Donde 
se observan tales señales, él (el mantra) se pronuncia de acuerdo a la tradición.  

Un mantra debe repetirse miles de veces para “fortalecerle” —una técnica denominada 
purashcarana ("práctica preliminar"). Como el Shrî-Tattva-Cintâmani (20.3-4) afirma:  

Así como el cuerpo es incapaz de actuar sin la psique, asi también se dice de un mantra 
sin la práctica preliminar.  
Por consiguiente el mas aventajado de los practicantes debe emprender primero la 
práctica preliminar. Sólo a través de tal aplicación puede controlar la deidad (de un 
mantra).  

La última estrofa contiene una explicación sobre la diferencia entre un mantra y un sonido ordinario. 
Mientras todos los sonidos son en último término manifestaciones del Poder divino, los mantras son 
como expresiones concentradas de shakti. Esto les proporciona su particular potencia y utilidad en 
el camino espiritual. La idea de poner una deidad bajo control puede parecer extraña o incluso 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#caitanya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti


 12 

ofensiva a los oidos occidentales, pero según el Tantra estas deidades (devatâ), en un último 
análisis, son nada mas que elevadas formas de energía psico-espiritual. Puesto que son fuerzas 
inteligentes y parecen tener un centro personal, los practicantes tántricos se refieren a ellas con el 
apropiado respeto y devoción. Entienden, sin embargo, que éstas deidades-energias son su propia 
y auténtica naturaleza, el si-mismo-esencial. Poner una deidad bajo control significa ser capaz de 
utilizar su energía específica para el proceso espiritual o incluso para fines mundanos.  

El Mantra-Yoga-Samhitâ contiene información detallada sobre como seleccionar un mantra para un 
discípulo, días favorables y desfavorables para impartir un mantra y las numerosas ventajas de la 
práctica mántrica. Los mantras puede emplearse tanto para la liberación como para otros propósitos 
secundarios, como combatir la enfermedad o las influencias malignas, o para ganar riqueza y poder. 
La mayoría de los practicantes mas avanzados rechazan utilizar mantras para algo distinto de la gran 
meta humana (purusha—artha) que es la liberación. En los rituales tántricos, se usan mantras para 
purificar el altar, el asiento propio, los instrumentos como vasos y cucharas para ofrendas, las propias 
ofrendas (es decir, flores, agua y comida), para invocar a las deidades y protectores, y así 
sucesivamente. Incluso, la ciencia del sonido sagrado (mantra—shastra) se ha utilizado ampliamente 
desde tiempos antiguos también para uso del seglar. En este caso, los mantras asumen el carácter 
de hechizos mágicos en lugar de sagradas vibraciones al servicio de la auto-transformación y auto-
transcendencia.  

El Kula-Arnava-Tantra (15.65-70) menciona sesenta defectos que pueden hacer inútil la práctica 
del mantra. Para remediar estas limitaciones, el Shâradâ-Tilaka-Tantra (2.111) recomienda la 
práctica del yonimudra. Esta técnica que es bien conocida en las escrituras del Hatha Yoga, se 
realiza contrayendo los músculos del perineo para hacer que la energía vital ascienda. Además, el 
practicante tántrico debe visualizar las cincuenta letras del alfabeto ascendiendo desde el centro 
psico-espiritual en la base de la columna hasta el chakra situado en la cima de la cabeza. Este texto 
(2.112ss.) da una alternativa a esta práctica que también puede encontrarse en el Kula-Arnava-
Tantra (15.71-72).  

Tipos de mantras 

Los mantras que poseen una concentración de energía son conocidos como "sílabas de semilla" 
(bîja). Om es la sílaba de semilla original, la fuente de todos los demás. El Mantra-Yoga-Samhitâ 
(71) lo llama el "mejor de todos los mantras", agregando que todos los demás reciben su poder de 
él. Así el om se añade como prefijo o sufijo a numerosos mantras:  

• •         Om namah shivâya. "Om. Homenaje a Shiva".  

• •         Om namo bhagavate. "Om. Homenaje al Señor (Krishna o Vishnu)".  

• •         Om namo ganeshâya. "Om. Homenaje a Ganesha (el cabeza de elefante)".  

• •         Om namo nârâyanâya. "Om. Homenaje a Narayana (Vishnu)".  

• •         Om bhûr bhuvah svah tat savitur varenyam bhargo devasya dhîmahi dhiyo yo nah 
pracodayât. "Om. Tierra. Región-media. Cielo. Permítasenos contemplar el máximo 
esplendor de Savitri, para que Él pueda inspirar nuestras visiones." (Éste es el famoso 
gâyatrî—mantra védico.)  

• •         Om shânte prashânte sarva-krodha-upashamani svâhâ. "Om. ¡En paz! 
¡Pacíficamente! ¡Toda cólera debe ser dominada!". 

• •         Om sac-cid-ekam brahma. "Om. El particular Ser-Consciencia, el Absoluto". 

El Mahânirvâna-Tantra (3.13) considera el último brahma—mantra mencionado como el más 
excelente de todos los mantras, que rápidamente proporciona no sólo liberación sino también virtud, 
riqueza y placer. Es conveniente para todos los practicantes y, como afirma esta escritura (3.24): 
"simplemente recibiendo el mantra, la persona se llena del Absoluto".  

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#artha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shastras
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yonimudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra


 13 

Durante muchos siglos, los maestros tántricos y védicos han concebido, o más bien visionado, las 
numerosas energías básicas además del om. Estas sílabas-semilla (bîja), como se llaman, pueden 
usarse por si mismas o, más normalmente, junto con otros sonidos de poder que forman una frase 
mántrica. Según el Mantra-Yoga-Samhitâ (71), hay ocho bîja—mantra primarios que son útiles en 
todo tipo de circunstancias pero que sólo revelan su misterio más profundo al yogui:  

• •         aim—guru—bîja (la sílaba-semilla del maestro), también llamada vahni—jâyâ (la 
esposa de Agni); 

• •         hrîm—shakti—bîja (la sílaba-semilla de Shakti), también llamada mâyâ—bîja;  

• •         klîm—kâma-bîja (la sílaba-semilla del deseo);  

• •         krîm—yoga—bîja (la sílaba-semilla del yoga), también llamado kâli—bîja;  

• •         shrîm—ramâ-bîja (la sílaba-semilla del deleite); Ramâ es otro nombre para Lakshmî, 
la Diosa de la Fortuna; por ello, esta sílaba-semilla también es conocida como lakshmî—
bîja;  

• •         trîm—teja—bîja (la sílaba-semilla del fuego);  

• •         strîm—shânti—bîja (la sílaba-semilla de la paz);  

• •         hlîm—rakshâ—bîja (la sílaba-semilla de protección). 

Otras escuelas o textos proporcionan nombres diferentes para estos ocho bîjas primarios. Algunas 
otras sílabas-semilla muy conocidas son lam, vam, ram, yam, ham (todas asociadas con los cinco 
elementos y los cinco chakras más bajos), hum, hûm y phat.  

Recitación 

Cuando un practicante ha recibido un mantra de boca de un iniciado y sigue todas las instrucciones 
que se proporcionan para su correcta pronunciación, se puede estar seguro del éxito. Concentración, 
regularidad y un gran número de repeticiones (japa) del mantra son los tres requisitos más 
importantes. Hay también, ciertos lugares sagrados donde la práctica del mantra se considera muy 
adecuada. Según el Kula-Arnava-Tantra (15.25), japa cerca del propio maestro, de un brahmin, de 
una vaca, de un árbol, del agua o del fuego sagrado es particularmente adecuado (véase nuestro 
libro sobre Introducción a los mantra). 

Veintiuna, 108, ó 1008 repeticiones son consideradas adecuadas. Pero para que el mantra 
despliegue toda su potencia (vîrya), pueden ser necesarias cientos de miles de repeticiones. Una 
vez haya ocurrido esto, sin embargo, incluso una sola pronunciación del mantra permitirá disponer 
de todo su poder. En la práctica, después de un rato, el mantra se recita espontáneamente, y su 
poder intrínseco puede sentirse como una carga de energía en el propio cuerpo. Ésto es a—japa—
japa, o "recitación no recitada" —también conocida como el hamsa—mantra— que es más que el 
"eco" mental que ocurre cuando repetimos una palabra una y otra vez. No es solo una fisura mental 
causada por la repetición verbal sino un estado de transformación mental energético.  

Es importante registrar el número de repeticiones. Esto se hace generalmente por medio de un 
rosario (mâlâ). Los rosarios pueden consistir en 15, 24, 27, 30, 50 ó (normalmente la mayoría) 108 
cuentas (más "la cuenta maestra", representando al propio guru o la Montaña Meru, un símbolo del 
canal central). El número 108 se considera sagrado y afortunado en la India desde tiempos muy 
antiguos. Se han ofrecido varias interpretaciones para este número altamente simbólico, pero 
probablemente la explicación mas correcta sea la astronómica (ya en la era védica, los sabios eran 
conscientes del hecho de que la distancia promedio de la luna y también del sol a la tierra era 108 
veces sus diámetros respectivos).  

El rosario se llama normalmente aksha—mâlâ que corresponde al varna—mâlâ o "la guirnalda de 
letras" del idioma sánscrito. La palabra sánscrita aksha significa "ojo", pero en el presente contexto 
se refiere a las letras a y ksha, las equivalentes sánscritas del alfa y omega griegos. Así el rosario 
(de cincuenta cuentas) representa el alfabeto entero. Las cuentas pueden hacerse de sándalo, 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#maayaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#biija
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#viirya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#a
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#aksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#aksha


 14 

cristal, conchas, coral, o en la mayoría de los casos de rudrâksha (el ojo de Rudra) que es la 
multifacética semilla del sagrado árbol azul de Shiva. El Mantra-Yoga-Samhitâ (76) menciona todos 
los materiales que pueden usarse para hacer un rosario. Como cualquier objeto ritual, el rosario debe 
purificarse también antes del uso. El Mahânirvâna-Tantra (6.171b-172a) proporciona el mantra 
adecuado siguiente para este propósito:  

¡Oh, rosario! ¡ Oh, rosario! ¡Oh, gran calculador! Eres la esencia de todo poder.  
En Ti se encuentran las cuatro metas [prosperidad material, placer, moralidad y 
liberación]. Por consiguiente, concédeme todo el éxito.  

Otra manera tradicional de contar el número de repeticiones es con los dedos de la mano. Son 
conocidos distintos métodos y algunos son específicos a ciertos mantras. Según el Mantra-Yoga-
Samhitâ (75), no se considera favorable contar con la punta de los dedos, debiendo utilizar solo las 
falanges. 

Un mantra debe recitarse con la entonación correcta, tal como se aprende del maestro, y también al 
ritmo apropiado. Como advierte el Kula-Arnava-Tantra (15.55), si se repite demasiado rápido, hay 
peligro de enfermedad; si se recita demasiado despacio, sin embargo, disminuirá la energía. En 
cualquiera de estos casos, el japa será "inútil como el agua en un vaso roto".  

Puesto que los mantras deben recitarse numerosas veces durante muchas horas todos los días 
antes de que puedan dar fruto, es fácil para un practicante cansarse. En ese caso las escrituras 
recomiendan normalmente cambiar del japa a la meditación. Entonces nuevamente, cuando la mente 
esta exhausta de la meditación, hay que volver a recitar el mantra con renovado vigor y entusiasmo.  

Los mantras no sólo pueden decirse o recitarse mentalmente, sino que también pueden escribirse 
en papel, metal, tela u otros materiales. Esta técnica es conocida como likhita—japa que, en 
palabras de Swami Sivananda Radha, "trae paz, equilibrio y fuerza interior". Como con todas las  
prácticas del yoga, el éxito en la recitación del mantra depende sobre todo de la motivación y 
dedicación del practicante 

 

 

 

 

 

 

 

  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra


 15 

JAPA-YOGA 

El yoga de la recitación mística 

La recitación mística (japa) se define en el Yoga Yâjnavalkya (2.12) como la repetición (abhyâsa) 
de mantras de acuerdo con ciertas reglas. Esta práctica extremadamente antigua pertenece a los 
primeros desarrollos del yoga y probablemente se originó mediante la recitación de los sagrados 
textos védicos, la cual requería la máxima concentración por parte del sacerdote, puesto que cada 
palabra sagrada tenía que ser pronunciada a la perfección para que no influenciase negativamente 
el desarrollo del ritual de sacrificio (yajna). 

El yogasûtra I.28 recomienda la recitación de la sílaba sagrada “om” para eliminar todos los 
obstáculos (antarâya). Esta recitación debe producir de forma natural la contemplación (bhâvâna) 
del significado oculto de este mantra. La simple repetición de palabras no tiene el efecto deseado. 
Japa, como toda otra práctica de yoga, debe efectuarso con gran atención y dedicación. 

También, en relación con los Yogasutras de Patañjali, algunos comentadores clásicos interpretan 
svâdhyâya como la recitación meditativa (japa) de los textos sagrados (yogasutra II.32), 
especialmente Raja Bhoja que identifica exclusivamente el estudio con la recitación. 

De acuerdo con el Mahâbhârata (12.190), la persona que no observa el significado de las palabras 
que recita esta destinada al infierno. 

Japa puede practicarse verbal o mentalmente. En el primer caso, el mantra puede ser susurrado 
(upâmshu) o dicho en voz alta (ucca, vâcika). 

De acuerdo con el Yoga Yâjnavalkya (2.15ss.), la recitación susurrada es mil veces mejor que la 
dicha en voz alta, mientras que la mental (manasah) es mil veces mejor que la susurrada. 

El Linga Purâna (1.85.106) apunta que la recitación en casa es buena, pero que la recitación junto 
a las vacas sagradas es mil veces mejor y la efectuada junto a un río es aún mil veces mejor que 
ésta. Mas aún, el texto dice que en presencia de Shiva, la recitación es infinitamente eficaz. 

En el Goraksha Paddhati se contempla la recitación natural y espontánea, causada por la inhalación 
y la exhalación, conocida como ajapa-gâyatri: 

El aliento vital sale del cuerpo con el sonido ha y entra con el sonido sa. el aliento vital 
recita continuamente el mantra “hamsa hamsa” (1.42). 

Cuando el yogui se compromete conscientemente con esta recitación, hamsa hamsa hamsa, se 
convierte en so’ham so’ham so’ham, es decir, “yo soy ello, yo soy ello, yo soy ello” 

El aliento vital recita continuamente este mantra 21.600 veces, dia y noche (1.43). 

El gâyatri-mantra denominado ajapa confiere la liberación al yogui y solamente por la 
intención de recitarle, se libera de todos los pecados (1.44). 

Conocimiento como éste, japa como éste y sabiduría como ésta, nunca ha existido y 
nunca más existirá (1.45). 

 

ABHÂVA-YOGA 

El yoga de la inexistencia 

Ya en tiempos védicos, los sabios del la India se planteaban la pregunta de porqué había algo en 
lugar de nada y cual podía ser la naturaleza de la nada. 

En esta linea, en el Rig veda X.129.4-6, el sabio contemplativo (rishi) se preguntaba qué existió 
antes de la emergencia del mundo. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#abhyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-28.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#antaraaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaavaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-32.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manasah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa


 16 

El yoga de la inexistencia (abhava) es un concepto encontrado en algunos puranas, que hace 
referencia a la elevada práctica yógica de inmersión en el si-mismo sin soporte objetivo alguno. 

En el Kûrma-Purâna (2.11.6), por ejemplo, se entiende el yoga de la inexistencia de la siguiente 
forma: “es la vía en la que se contempla la propia esencia como vacía y, al mismo tiempo, 
omniesclarecedora, y mediante la cual se establece el si-mismo-esencial”.  

En el Shiva-Purâna, el yoga se define como la restricción de todas las actividades y la concentración 
mental sobre Shiva. Seguidamente, se consideran cinco grados o tipos de yoga: 1)Mantra Yoga, 2) 
Sparsha Yoga, 3) Bhava Yoga, 4) Abhâva-Yoga, y 5) Maha Yoga.  

En esta obra se encuentra una definición del Abhâva-Yoga similar a las anteriores, donde 
nuevamente se explica como “el estado en el cual se contempla el mundo en toda su amplitud, sin 
percepción alguna de objetos”, es decir, transcendiendo el objeto de meditación. Esto parece ser el 
equivalente del énstasis supraconsciente (asamprajñata-samadi). 

 

 

ADHYÂTMA-YOGA 

El yoga del ser interior 

Adhyatman significa “relativo al si-mismo-esencial” (atman), a la auténtica naturaleza del individuo. 

El yoga de la propia naturaleza esencial o ser interior (adhyatma) es un concepto que aparece por 
primera vez en el Katha Upanishad, hacia el año 1.000 A.C. Su objetivo es la Suprema Esencia, 
que reside escondida en la “cueva” del corazón. 

Mediante la realización a través del Adhyâtma Yoga, contemplando lo divino, que es 
dificil de ver, transciende el tiempo y se halla escondido en la cueva del ser (lo más 
recóndito, el corazón del hombre), el sabio transciende los estados emocionales 
negativos (harsha) y el dolor (shoka) (Kata-Up.1.2.12). 

El atman no se alcanza a través del estudio, ni por el intelecto o la sagrada enseñanza. 
Se alcanza por la elección de sus elegidos —porque él es escogido. A ellos, atman 
revela su propia forma (Kata-Up.1.2.23). 

En esta cita se considera que el si-mismo no es un objeto como los demás que podamos analizar o 
experimentar. Realmente, es el sujeto transcendental de todo. En consecuencia, no hay nada que 
pueda hacerse par lograr el si-mismo. Por contra, la realización del si-mismo depende de la gracia. 
Como expresamente se cita, el si-mismo se alcanza “por quien él escoge”. No obstante, también 
queda claro en el contexto que el aspirante espiritual puede hacer algo: debe prepararse 
necesariamente para el acontecimiento de la gracia divina. 

El Kata Upanishad entiende la práctica espiritual como una involución progresiva o un retornar de 
la conciencia. El texto distingue siete etapas o niveles que constituyen la Cadena del Ser: 

1. 1.       Los sentidos (indriya). 
2. 2.       Los objetos de los sentidos (vishaya). 
3. 3.       La mente inferior (manas). 
4. 4.       La mente superior o facultad de la inteligencia (budhi). 
5. 5.       El gran si-mismo (mahat-atman), una especie de entidad colectiva compuesta de yoes 

individualizados. 
6. 6.       56nLo inmanifiesto (avyakta), que es la esencia de la Naturaleza (prakriti). 
7. 7.       El si-mismo-trascendental (purusha), la auténtica naturaleza del ser humano. 

Solo el si-mismo-trascendental se halla mas allá de las dimensiones manifestadas o inmanifestadas 
de la Naturaleza. 



 17 

Precisamente, el purusha es el objetivo del trabajo psicoespiritual del yogui. Pero ese trabajo 
sagrado, o alquimia auto-transformadora, se inicia muy humildemente con el control de la tendencia 
exteriorizadora de la mente. 

Se entiende como yoga la firme sujección de los sentidos. Entonces, se logra la atención 
(apramatta) (Kata-Up.2.3.11). 

En otras palabras, el yoga es el estado de equilibrio o estabilidad interior que depende de la fijeza 
de la atención. Cuando se estabiliza la mente, se puede empezar a descubrir las maravillas del 
mundo interior, el vasto horizonte de la conciencia. Pero, en última instancia, tampoco esta 
contemplación del mundo interior conduce a la liberación. Se trata solamente de una condición previa 
para que surja el estado de gracia. 

En la literatura Jainista, el texto Yoga Bindu de Haribhadra Sûri (750 D.C.) hace referencia al 
Adhyâtma Yoga como el primero de los cinco grados del auténtico yoga y que consiste en el 
recuerdo o reflexión constante sobre la propia naturaleza esencial. 

En nuestra época, el Adhyâtma Yoga lo divulgó el santo Dâda de Aligarh y en 1.929 lo introdujo en 
el Reino Unido su discípulo Hari Prasad Shastri, fundador del Shanti Sadan en Londres. 

Se ha dicho que este es el yoga característico de las Upanishad. 

 

 

AGNI-YOGA 

El yoga del fuego interno 

Agni es uno de los cinco elementos materiales (bhuta) que componen el cosmos manifestado en su 
dimensión mas grosera. También hace referencia al fuego digestivo y psicosomático. 

Agni, como dios del fuego, figura como una deidad principal de la antigua religión védica. El 
simbolismo de agni se abre a múltiples interpretaciones, incluyendo su identificación con el “poder 
serpentino” (kundalinishakti) en algunos contextos. 

El yoga del fuego interno (Agni Yoga), es un proceso que ocasiona el despertar del “poder de la 
serpiente” (kundalinishakti) a través de la acción conjunta de mente (manas) y respiración o control 
de la energía psicosomática (prana). 

En el Goraksha Paddhati, manual de hatayoga del siglo XII ó XIII D.C., se hace referencia al yoga 
del fuego: 

La kundalini, con el aspecto de una serpiente dormida y resplandeciente como un loto, 
se despierta y eleva a través del sushumna mediante la práctica del yoga del fuego 
interno (1.50) 

El compuesto “yoga del fuego interno” se refiere aquí a la combustión originada mediante la unión 
de la mente (atención) y la fuerza vital (prana). Se trata de la contraparte fisiológica del Buddhi-Yoga. 

El dominio del fuego interior, característico de los maestros de yoga, especialmente del fuego 
psicofisiológico generado durante el despertar de la fuerza vital interna (kundalini), es la base de la 
práctica tibetana del tumo.  

El yoga del calor psicofísico (tumo) combina la visualización con las técnicas de respiración. 
Utilizando el excedente de bio-energía producido a través de la estricta abstinencia sexual, los yoguis 
visualizan, entre otras cosas, una mitad de la letra “a” del alfabeto tibetano haciéndola brillar 
intensamente hasta que todo su cuerpo se enciende y la llama se extiende hasta llenar el cosmos. 
Seguidamente, controlan la llama para reducirla a un punto diminuto hasta que se mezcla con el 
vacío mismo. Esta práctica genera una considerable cantidad de calor psicofísico que permite a los 
practicantes de esta disciplina yóguica permanecer desnudos durante horas sentados en meditación 
sobre la nieve en las montañas del Himalaya. 



 18 

Una escuela espiritual actual con ese nombre, fundada por Rusell Paul Schofield, utiliza las 
visualizaciones en combinación con la energía psicosomática del cuerpo (prana) para disolver 
experiencias emocionales no deseadas que originan bloqueos en el cuerpo-mente. Esta via se 
conoce también como Realización. 

 

 

ANNA-YOGA 

El yoga de la alimentación 

El Anna-Yoga es un término contemporáneo que entiende el yoga como una disciplina espiritual 
centrada en la relación con la comida —su preparación y consumo. 

Un sinónimo de la palabra anna es ahara (comida o dieta). Las reglas dietéticas han jugado un 
importante papel en las prácticas yóguicas desde los primeros tiempos.  

Así, en el Chândogya-Upanishad (7.26.2) que data del octavo siglo A.C., se habla de la estrecha 
relación entre la pureza dietética y la pureza del ser. Un dicho de moda entre los modernos yoguis 
es: “eres lo que comes”. 

En el Taittirîya Upanishad su enseñanza mas fascinante hace referencia a que todo debe 
contemplarse como alimento (anna). Esta es una idea ecológica primitiva que se refiere a la 
interrelación entre todas las cosas —la cadena de la vida. 

Todos los seres se crean, realmente, a partir del alimento. Además, viven gracias al 
alimento y en el se convierten cuando mueren (Taittirîya-Up. 2.21). 

Una vez lograda la cima de la vida espiritual, el sabio comprende su unidad esencial con la beatífica 
esencia transcendental y en su énstasis proclama: 

¡Oh, maravilla!, ¡Oh, maravilla!, ¡Oh, maravilla! 
¡Soy Alimento!, ¡Soy Alimento!, ¡Soy Alimento! 
¡Soy el que asimila el Alimento!, ¡Soy el que asimila el Alimento!, ¡Soy el que asimila el 
Alimento! 
¡Soy el Poeta!, ¡Soy el Poeta!, ¡Soy el Poeta! 
¡Soy la primera manifestación del Orden cósmico, anterior a los Dioses, residiendo en 
el lugar de la inmortalidad! 
¡Quien me da origen como Alimento, realmente me preserva! 
¡Yo, que soy Alimento, soy el que asimila el Alimento! 
¡He transcendido totalmente el mundo! 
¡Mi efulgencia es como la del sol!  
(Taittirîya-Up. 3.10.6-7) 

El Bhagavad Gîtâ y la medicina tradicional del Âyur Veda diferencian los alimentos de acuerdo al 
predominio de sattva, rajas y tamas en ellos. El Moksha Dharma proporciona instrucciones sobre la 
dieta correcta y el ayuno. 

El Hathayogapradipika, el Gherandasamhita, el Goraksha Paddhati y el Uddhava-Gîtâ, entre otros, 
enfatizan la importancia de una dieta adecuada antes de emprender la práctica del Hatha Yoga en 
general y del prânâyâma en particular; estos textos medievales hacen toda una serie de 
recomendaciones específicas sobre lo que es conveniente e inconveniente en la dieta de un yogui. 

No todos los expertos en yoga, tanto antiguos como modernos, están de acuerdo sobre lo que 
constituye una dieta adecuada. Sin embargo, sin excepción, todos enfatizan la importancia de la 
dieta moderada (mita-âhâra) sobre la excesiva alimentación. La dieta escasa llega a ser 
considerada, incluso, como una subcategoría de asteya, puesto que comer mas de lo necesario 
puede considerarse como una forma de robar a los demás y a la propia naturaleza. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#rajas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tamas
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/gherandaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/Tipprana.htm


 19 

La recomendación tradicional es llenar dos cuartas partes del estómago con comida sólida y otra 
cuarta parte parte con agua, dejando el resto del estómago vacío. 

 

 

ASPARSHA-YOGA 

El yoga del no-contacto 

Asparsha significa literalmente “aquello que es intocable, inaprensible, intangible”, es decir, “lo que 
no tiene realación con la existencia condicionada (samsâra)”. 

El yoga intangible es un yoga basado en la negación, en la práctica de un no-dualismo radical que 
permite residir en el si-mismo-esencial sin estar en contacto o ser contaminado por el denominado 
mundo objetivo. Filosóficamente se halla muy próximo al budismo. 

Desde la perspectiva del si-mismo-esencial, que es uno sin segundo, no puede existir contacto con 
nada. No hay fuera ni dentro y no hay una multiplicidad de cosas que puedan ser percibidas a través 
de los sentidos. Solo la mente no iluminada es quien distingue entre objeto y sujeto, quien piensa en 
términos de separación o unión, desconexión o contacto. Es precisamente ésta pretendida 
separación de las demás cosas la causa de nuestra ansiedad. Dionde no hay dualidad, tampoco hay 
miedo. 

Lo expone Gaudapâda en su Mândûkya-Kârikâ, una importante obra sobre Vedânta Advaita: 

El yoga intangible (Asparsha Yoga) es dificil de alcanzar por todos los yoguis. Los 
yoguis le temen. Sienten temor por aquello que es (realmente la esencia del) no-miedo 
(3.39). 

Aquí, Gaudapâda, que fue el maestro de los maestros de Shankara, diferencia entre los yoguis que 
siguen una disciplina concreta y los que han realizado lo intangible, la Realidad no-dual, es decir, los 
jñânis. Gaudapâda sencillamente desea establecer la superioridad de los liberados del ego y del 
miedo, sobre todos aquellos que ansiosamente se esfuerzan por realizar a Dios, sin comprender que 
su búsqueda es en realidad lo que les impide realizarlo. Pues mientras exista un objetivo, habrá 
también un buscador —y, por tanto, un ego atrapado dentro de la ignorancia esencial. 

En su comentario a la Mândûkya-Kârikâ, Shankara explica el término asparsha como aquello que, 
sin tener contacto con nada, es co-esencial con lo Absoluto y llama al Asparsha Yoga el yoga de la 
visión no-dualista (advaita—darshana—yoga). 

En consecuencia, este yoga, sinónimo del Jñâna Yoga en su forma mas elevada, no es tanto una 
via espiritual, sino la experiencia de vivir desde la condición iluminada no-dual. Representa el logro 
máximo de toda la tradición no-dualista de los Upanishads. En las hábiles manos de Shankara, se 
convirtió en el mayor rival del budismo y de la escuela de yoga clásico de Patanjali. 

 

 
ASHTANGA YOGA 
Yoga de los ocho pasos 
  
Patâñjali establece el yoga de los ocho pasos como desarrollo de las acciones a seguir por el yogui, 
recomendadas en II.1, que engloba de por si toda la técnica yoga tal como se ha divulgado en 
occidente. 
  

La práctica continuada de las partes del yoga produce la destrucción de las 
impurezas y trae una creciente luz de sabiduría hacia el conocimiento de la 

diferencia (II.28) 

Las ocho partes (del Yoga) son: abstenciones, observancias, posiciones, 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#advaita
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#darshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-28.htm


 20 

control de la energía fundamental, abstracción sensorial, concentración, 

meditación e interiorización completa (II.29) 

  

 El ashtângayoga, o yoga de los ocho miembros constituye un conjunto de técnicas 

complementarias entre sí que engloban toda la actividad del yogui, desde lo más tosco hasta lo más 
sutil.  
 Los cinco primeros pasos constituyen la práctica “exterior” al suponer que el yogui se 
encuentra abierto a las sensaciones (sociales, personales, corporales, etc.), las cuales modela para 
buscar la interiorización. Una vez dominados los sentidos en la quinta etapa, las tres últimas permiten 
profundizar progresivamente en el mundo interior del yogui hasta alcanzar el objetivo. Estos tres 
pasos constituyen por tanto la práctica interior, que mas adelante se unifica en una sola técnica: el 

samyama. 

A primera vista podría pensarse que se trata de una serie escalonada de técnicas, debiendo 
superar la primera antes de iniciar la siguiente, pero realmente, cuando se profundiza lo suficiente 

en uno de los miembros, los otros aspectos del ashtângayoga resultan también profundizados de 

forma automática. Por ello, lo ideal es practicar cada uno de los ocho pasos simultáneamente, 
buscando siempre la armonía en la práctica. 

  

Asthanga yoga 

Medios 
externos 

(bahirang

a) 

Abstenciones Yama 

No ocasionar daño ahimsâ 

No mentir satya 

No robar asteya 

Moderación sensual brahmacarya 

Desapego material aparigraha 

Observancias Niyama 

Pureza física y mental shauca 

Contentamiento shantosha 

Ascetismo tapas 

Autoinvestigación 

metafísica 
svâdhyâya 

Sumisión a lo 

absoluto 

îshvarapranidhâ

na 

Postura, posición Asana 

Control físico 

Control de la 

respiración 

Pranayam

a 

Abstracción 

sensorial 

Pratyara 

Medios 

internos 

(antarang

a) 

Concentración Dharana 

Control conjunto (samyama) 
Meditación Dhyana 

Interiorización 

profunda 
Samadhi 

 

 

 

 

 
  

http://www.abserver.es/yogadarshana/2-29.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ahimsaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#satya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asteya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#brahmacarya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#aparigraha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shauca
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#santosha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama


 21 

BHÂVA-YOGA 

El yoga de la condición esencial 

Bhâva significa condición, naturaleza, disposición, estado, ser. 

El Bhâva-Yoga, el yoga del sentimiento de ser o de la condición esencial, es una aproximación al 
estado de yoga que transciende la recitación de mantras y que se expone en el Shiva-Purâna.  

Esta escritura pertenece a la tradición shivaita y presenta el Bhâva-Yoga como una forma superior 
del Mantra Yoga, en la cual se pierde el contacto con el mantra y la conciencia penetra en una 
condición sutil de existencia. 

De acuerdo con el Shiva-Purâna, el Bhâva-Yoga es un estado previo al AbhavaYoga y al 
MahaYoga. 

En un contexto devocional vishnuita y dentro del vedânta, la palabra bhâva hace referencia a un 
énstasis cargado de intensa emoción, propio de los seguidores del Bhakti Yoga; es la más completa 
disolución de la mente en el amor y la devoción que se experimenta en presencia o en unión con lo 
divino. Este elevado estado se denomina con frecuencia mahâ—bhâva o “la gran condición”, cuyas 
manifestaciones incluyen risa espontánea, lloro, canto, baile y delirio. A veces, mahâ—bhâva 
recuerda el estado de locura y no pocos místicos vishnuitas se han considerado a si mismos como 
unos trastornados debido a su comportamiento irracional generado por la intensa emoción 
experimentada durante el el estado enstático. 

 

 

BUDDHI-YOGA 

El yoga del conocimiento discriminativo 

El Buddhi Yoga es un término compuesto que se menciona repetidas veces en el Bhagavad-Gîtâ. 

Según esta obra, consiste en tomar refugio en la facultad de la inteligencia (buddhi) a fin de no desear 
los frutos (phala) de las propias acciones. 

La acción es en mucho inferior al Buddhi Yoga, ¡oh, Dhanañjaya! 
Busca el refugio en tu mente. 
Son dignos de lástima 
quienes actúan pensando en los frutos de sus actos. 
(2.49) 

Mas adelante, se dice que el Buddhi Yoga ha sido expuesto por Krishna para quienes le adoran 
con fervor. 

Y a ellos, 
disciplinados sin cesar por el yoga, 
venerándome compenetrados de amor, 
yo les doy el Buddhi Yoga, 
con el cual llegan a mí. 
(10.10) 

Debemos entender la realización perfecta del yoga, como disciplina de concentración mental, la 
perfección del yoga del conocimiento (Buddhi Yoga). 

Del contexto de esta obra se deduce claramente que el maestro divino de Arjuna, Krishna, iguala 
Buddhi Yoga con Jñana Yoga. Se trata del camino de autorrealización que aplica la sabiduría 
discriminativa o el conocimiento intuitivo mas elevado, a todas las situaciones y condiciones de la 
vida. Por este motivo, camina de la mano con el Karma Yoga: 

Dedicado a mí, 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhaava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#phala


 22 

consagrándome con tu mente todas las acciones, 
practicando el Buddhi Yoga, 
piensa siempre en mí. 
(18.57) 

Pensando en mí, 
por mi gracia superarás todos los obstáculos; 
pero si, debido al sentimiento de tu yo, 
no escuchas. ¡perecerás! 
(18.58) 

Este “pensamiento constante en Mi” del que se habla aquí, no es desde luego una forma de egoísmo, 
sino la práctica de situar la atención en lo divino. El “Mi”, en otras palabras, es el mismo Dios Krishna, 
no la personalidad humana. 

El término Buddhi Yoga también se menciona en el Goraksha Paddhati haciendo referencia a la 
rigurosa aplicación de la mente superior (buddhi), gracias a la cual la mente inferior (manas) se 
vuelve lo suficientemente dócil como para poder fijar la atención en el movimiento de la fuerza vital 
(prâna). Mediante su acción combinada, la dormida kundalini se eleva gradualmente a través del eje 
espinal hacia el loto superior. 

(Cuando la kundalini) se despierta a través del Buddhi Yoga junto con la mente y la 
respiración, asciende a través de sushumna, como una aguja enhebrando un hilo (1.49). 

 

 

 

DHYÂNA-YOGA 

El yoga de la meditación 

El yoga de la meditación es un compuesto común en la literatura del yoga.  

Se usa con frecuencia en el Mahâbhârata en el cual se enseña una meditación en cuatro etapas 
cuya meta es la extinción (nirvana). 

La primera etapa consiste en trascender las sensaciones sensoriales y sentarse “como un trozo de 
madera” concentrando la mente en un único punto. 

En la segunda etapa, se dice que la mente tiembla “como el relámpago de una nube de lluvia”. Mas 
adelante, se describe la mente como “tendiendo a vagar en el camino del viento”, lo cual significa 
probablemente que tiende a seguir el movimiento de la respiración, viéndose forzada así a entrar en 
meditación.  

Durante la meditación, se dice, surgen distintas clases de pensamientos que se clasifican en tres 
tipos: vichâra, vitarka y viveka. Aunque en este contexto no esta claro su significado exacto, guardan 
un cierto paralelismo con los mismos conceptos expuestos en los Yogasûtras. 

El Bhagavad Gîtâ (18.52) enfatiza que el Dhyâna-Yoga debe practicarse junto con el desapego 
(vairâgya). 

Este tipo de yoga dio origen a la escuela de meditación Chan en China, a través de su integración 
en el Budismo Mahâyana, mezclándose con el Taoísmo tradicional y, posteriormente, al Zen 
japonés, coreano y vietnamita. 

 

 

 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vichaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vitarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#viveka
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya


 23 

GHATASTHA-YOGA 

El yoga del cuerpo 

El yoga de la “vasija de barro fresco” (ghata) es la designación dada al Hatha Yoga en el 
Gheranda Samhitâ (1.8). 

La “vasija” (gatha) es el cuerpo que degenera rápidamente, igual que el barro fresco se disuelve al 
sumergise en el agua. De la misma forma, el cuerpo, como una vasija de barro, debe fortalecerse 
con el fuego del yoga. 

 

 

 

GURU-YOGA 

El yoga del maestro espiritual 

Se trata de la disciplina espiritual de sumisión a la voluntad del guru en todos los aspectos. Esta 
práctica se efectúa a veces como un camino espiritual aparte. 

En contraste con la mayoría de las formas híbridas de yoga enseñadas en occidente, el yoga 
tradicional se caracteriza por una intensa relación maestro-discípulo que se extiende incluso mas 
allá de la muerte. El guru, cuyo consejo o juicio es “poderoso” es el eje de toda la estructura de 
iniciación del yoga. 

La importancia del guru radica en que ha realizado el si-mismo-esencial. Tal realización supone un 
cambio de estado que, de forma natural, transmite a los demás. El autorrealizado siempre transmite 
su condición original de liberación, lo cual es la auténtica naturaleza de todo lo que existe. De tal 
forma, constantemente inicia a los demás en la misma comprensión, aunque pueden ser lentos en 
experimentarlo conscientemente. 

Tradicionalmente, cuando una persona decide con seriedad seguir un camino espiritual, se acerca a 
un maestro de yoga con la esperanza de ser aceptado, Cuando la persona es aceptada por el 
maestro, tal aspirante puede ser sometido a pruebas en repetidas ocasiones. Existen prescripciones 
tradicionales para estas pruebas aunque el maestro, que puede ser un practicante avanzado o ya 
un adepto autorrealizado, no necesita ninguna guia para confirmar la seriedad de su discípulo en la 
vía espiritual. 

En este punto, el practicante puede empezar a vivir con su maestro o próximo a él, sirviéndole y 
escuchándole constantemente. Tal estudiante se conoce como un antevâsin, es decir, “el que vive 
cerca”. En compañía de un maestro autorrealizado, el practicante esta expuesto continuamente a la 
comprensión del cuerpo-mente espiritualizado y, por medio de una suerte de “contagio” su cuerpo y 
mente se transforman de forma gradual. Esto se puede entender en términos modernos como una 
forma de disciplina vibracional, donde el estado vibratorio con una frecuencia mas rápida del guru 
establece gradualmente la velocidad de las vibraciones del discípulo. 

Para que este proceso espontáneo sea realmente efectivo, el discípulo debe cooperar 
conscientemente con el guru y ésto se lleva a cabo convirtiendo al maestro en el foco de atención. 
Este es el importante principio del satsanga. Esta palabra significa literalmente “en compañía de la 
verdad” o “relación con la realidad”. Satsanga es el medio mas importante para la realización en el 
Guru-Yoga. Y puesto que desde tiempos inmemoriales se ha considerado al guru como algo 
esencial en la práctica del yoga, el satsanga se encuentra en el corazón de todas las escuelas de 
yoga. Sin embargo, sería incorrecto decir que todo el yoga es Guru-Yoga pues no todas las escuelas 
hacen de la atención al maestro su práctica principal, aunque todas consideren adecuado el respeto 
hacia el maestro. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#ghatastha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru


 24 

En la práctica, el aspirante debe moverse desde la etapa de estudiante a la de discípulo y, en las 
escuelas donde el Guru-Yoga es la norma, a la de devoto (bhakta). En el nivel de estudiante, el 
aspirante aún mantiene una comprensión y una relación exotérica con el maestro. El estudiante se 
inspira con los discursos del maestro pero no ha emprendido aún con seriedad la vida espiritual y 
duda en su compromiso con el proceso del yoga; la vida ordinaria aún ejerce una fuerte influencia. 
El discípulo, por contra, es mas sensible a la relación esotérica con el guru, comprendiendo que 
existe una unión psicoespirtual continuada con el maestro que debe ser honrada y cultivada. El 
devoto, finalmente, experimenta al guru como una realidad espiritual mas que como una 
personalidad humana y, por tanto, se inclina naturalmente a asumir una actitud devocional que actúa 
como un poderoso conducto entre el guru y él mismo. Esta es la esencia del Guru-Yoga.  

Este tipo de yoga conlleva la ceremonia de adoración al maestro o a objetos sagrados que le 
pertenecen, especialmente a sus sandalias (pâdukâ).  

En este sentido, las sandalias del guru se consideran un objeto sagrado o simbólico que sustituye al 
maestro y en muchas escuelas se tratan reverencialmente durante las ceremonias de adoración 
(guru—pûja). 

Estas ceremonias pueden ser mentales o físicas, tanto frente al guru mismo como frente a una 
imagen suya (mûrti). 

La práctica del Guru-Yoga, considerada como esencial para la iniciación espiritual, se encuentra 
aún vigente en nuestros días, incluso en occidente donde se cuestiona la legitimidad de tal autoridad 
espiritual. 

 

HIRANYAGARBHA YOGA 

El yoga de Hiranyagarbha 

De acuerdo con las tradicciones posteriores a Patañjali, el creador del yoga fue Hiranyagarbha. 
Aunque algunos textos hablan de Hiranyagarbha como un adepto autorrealizado que vivió en los 
tiempos mas antiguos, esta afirmación es dudosa. El nombre significa “Germen dorado” y en la 
cosmomitología del vedânta se refiere al útero de la creación, al primer ser en emerger desde lo 
inmanifestado y a la matriz de todas las miriadas formas de la creación.  

Concretamente, en el Rig Veda (10.121), el sabio iluminado de este himno visualiza el universo 
como emergiendo del “Germen Dorado”. El gran ser singular, cuya “sombra es la inmortalidad”, es 
afirmado como el “regidor del mundo” que “ha creado el Cielo y la Tierra”. 

En el Atharva Veda (10.8.13) se hace referencia al Útero Cósmico (garbha), donde se agita 
Prajâpati (el Señor de todas las criaturas)  

También se cita en el mismo sentido en el Shvetâshvatara Upanishad: 

Que Rudra, el vidente de la eternidad, el que dio nacimiento y gloria a los dioses; el que 
mantiene todas las cosas bajo su protección, y el que vio el Germen Dorado emergiendo 
en el principio del tiempo, nos conceda la gracia de la visión pura (4.12). 

De esta forma, Hiranyagarbha sería una fuerza cósmica primordial, en lugar de un individuo. Citarlo 
como el creador del yoga tiene sentido cuando se comprende que el yoga consiste esencialmente 
en estados alterados de consciencia por medio de los cuales el yogui se armoniza con niveles 
extraordinarios de realidad. En este sentido, el yoga es siempre revelación. Hiranyagarbha es 
sencillamente un símbolo de poder o gracia por medio del cual se inicia y revela el proceso espiritual. 

Los comentadores posteriores de yoga creían que había realmente una persona llamada 
Hiranyagarbha que había escrito un tratado de yoga. Tal obra es citada por muchas autoridades 
pero ninguno de ellos dice realmente nada sobre Hiranyagarbha. La información mas detallada 
sobre dicha escritura se halla en el Ahirbudhnya Samhitâ, un texto medieval de la tradición 
Vishnuita. De acuerdo a este texto, Hiranyagarbha compuso dos obras sobre yoga: una sobre 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta


 25 

Nirodha Yoga (yoga de la restricción) y otra sobre Karma Yoga (yoga de la acción). La primera 
trataría de los estados superiores del proceso espiritual, especialmente de los procesos enstáticos, 
mientras que la segunda estaría relacionada con las actitudes espirituales y las formas de 
comportamiento. 

Podría haber existido realmente un texto de yoga de esta naturaleza y, si hubiese existido, podría 
muy bien haber sido anterior a la obra de Patañjali. En cualquier caso, no se recuerda la obra de 
Hiranyagarbha como un sûtra, aunque es posible que existiesen otros textos de yoga en forma de 
sûtra antes de Patañjali. 

 

 

JÑÂNA DÎPTI YOGA 

El yoga de la sabiduría efulgente 

El yoga de la sabiduría efulgente se expone en el Moksha Dharma, una sección de la epopeya 
hindú Mahâbhârata, donde se habla expresamente de este tipo de yoga pre-clásico: el Jñâna 
Dîpti Yoga. 

De acuerdo con este texto, el Jñâna Dîpti Yoga consiste en una prolongada concentración sobre 
objetos progresivamente mas sutiles. Por ejemplo, una persona puede fijar primero su atención en 
uno de los cinco elementos materiales y seguir mas adelante con una concentración sobre la mente 
(manas) y sobre la mente superior (buddhi). 

El yogui también puede empezar concentrandose sobre diferentes partes del cuerpo, como el 
corazón el ombligo o la cabeza, hasta llegar al si-mismo-trascendental. Estas prácticas de 
concentración se denominan dhâranâ. 

En un pasaje concreto, el yoga se iguala a una joya pura, sin defectos, que recoge primero para 
después emitir una luz brillante como la del sol. El sol, por supuesto, es el símbolo utilizado para el 
si-mismo-esencial, cuando se experimenta como un brillo deslumbrante. 

Esta metáfora describe bien los procesos esenciales de la concentración del yoga. Dhâranâ recoge 
los rayos o “remolinos” mentales y los concentra en el si-mismo interno, hasta que el propio brillo del 
si-mismo se manifiesta en el estado de énstasis (samâdhi) y transforma totalmente la esencia del 
yogui. 

 

 

 

KAIVALYA-YOGA 

El yoga de la soledad trascendental 

 Kaivalya es el estado de existencia incondicionada del si-mismo-esencial. 

En el yoga clásico el término se refiere concretamente al aislamiento trascendental (kaivalya) de la 
pura observación (drishi), es decir, del observador (YS II.25), que se refiere a la innata capacidad del 
si-mismo por la apercepción constante de los contenidos de la conciencia (citta).  

En una definición alternativa, el YS IV.34 la explica como la involución (pratiprasava) de los 
constituyentes primarios (guna) de la naturaleza, los cuales han perdido todo propósito para el si-
mismo que ha recuperado su autonomía trascendental. 

De acuerdo con otro aforismo de Patañjali (YS III.55), se establece kaivalya cuando sattva (el aspecto 
ontológico mas elevado de la naturaleza) y el si-mismo (purusha) son comparables en pureza. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramanirodha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suutra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suutra
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#drishi
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-25.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/4-34.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratiprasava
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-55.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sattva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#purusha


 26 

El Hatha Yoga Pradipika (4.62) define kaivalya como aquello que permanece después de que la 
mente inferior (manas) se ha disuelto mediante la práctica del yoga. 

El Mandala Brâhmana Upanishad (2.3.1), del siglo XIV d.C., habla de “la luz de la soledad 
trascendental” (kaivalya—jyotish) que permanece inmóvil y lo llena todo, “como la llama en un lugar 
sin viento”. 

El Jîvan Mukti Viveka (capítulo 2), también del siglo XIV d.C., lo explica como “el estado de 
aislamiento del si-mismo-esencial, es decir, liberado del cuerpo, etc.”, lo cual se obtiene “únicamente 
a través del conocimiento intuitivo (jñâna)”. 

En un texto vedânta del siglo diecisiete, kaivalya se contrasta con moksha, como sigue:  

Los que persiguen la liberación son de dos tipos: los seguidores de kaivalya y los 
seguidores de moksha. Lo que se denomina kaivalya, tal como se consigue mediante 
el Jñâna Yoga, es de la naturaleza de la realización como distinta de la naturaleza. Se 
afirma que esta realización es una realización sin Dios (bhagavat)... 
Los seguidores de moksha son de dos tipos: los bhaktas y los prapannas (para quienes 
Dios es la última Realidad). 
Yatîndra Mata Dîpikâ (8.16ss) 

De esta forma, según dicha interpretación, kaivalya se basa en una metafísica dualista, mientras que 
la metafísica básica del ideal moksha es, por contra, teísta. Históricamente hablando, sin embargo, 
kaivalya se originó en las escuelas de yoga épico que eran panteístas y el término continuó usándose 
como sinónimo de moksha en muchas escuelas de yoga postclásico. 

 

 

KAULA-YOGA 

El yoga de la escuela Kaula 

Kaula o kula es un término sánscrito que, en el Tantrismo esotérico, hace referencia al poder divino 
(shakti), el aspecto femenino de lo absoluto. El aspecto masculino de lo divino se conoce como akula 
(Shiva). 

El Kaula Yoga o Kaula Mârga es un camino espiritual ensalzado en el Kula-Arnava-Tantra: 

Igual que las huellas de todo ser vivo se pierden en las del elefante, también todos los 
puntos de vista filosóficos se absorben en la enseñanza kula. 
Igual que el hierro no puede compararse con el oro, tampoco las enseñanzas kula 
deberían juntarse con otras. 
Montado el vehículo de la enseñanza kula, la persona mas excelsa deja la isla de este 
mundo y alcanza el cielo donde obtiene la joya de la liberación. 
En otros puntos de vista filosóficos, las personas logran la liberación por medio de 
prácticas prolongadas. En la escuela Kaula, se liberan de forma inmediata. 
(Kula-Arnava-Tantra 2.13-14-20-21) 

Los comienzos de la escuela Kaula dentro del vasto abanico del Tantrismo datan del siglo V d.C. 
Tradicionalmente se considera a Matsyendra su fundador, aunque parece que solo fundó la rama 
yoginî-kaula en Assam. Sea como sea, cuando Abhinava Gupta escribió sus obras sobre el 
Shivaismo de Kachemira en el siglo X d.C., la tradición Kaula ya estaba bien establecida, con una 
larga historia detrás. 

En consonancia con la tradición Siddha, los Kaulas creen que la iluminación es un acontecimiento 
corporal y que las estructuras del cuerpo, si se manipulan adecuadamente, ocasionan la 
autorrealización. El mecanismo central de este proceso es el “poder serpentino” (kundalinishakti), 
también conocido como kula o kula—shakti. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika44.htm#IV_62
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jyotish
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaivalya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Épico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Post
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#Matsyendra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasiddha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti


 27 

En las prácticas de la escuela Kaula resulta fundamental la divinización del cuerpo estimulando el 
flujo del néctar de la inmortalidad (amrita). Tal néctar fluye desde un centro secreto situado en la 
cabeza y es desperdiciado por las personas ordinarias dado que no conocen su importancia. La 
conexión intrínseca entre éste néctar y la inmortalidad se cita escuetamente en el Kaula Jñâna 
Nirnaya (14.94): “¿Cómo puede existir la inmortalidad (amaratva) sin el flujo del néctar?”. En este 
texto se afirma que tal líquido es “realmente la condición del kaula”. 

El néctar, denominado también soma, amara-vârunî y pîyûsha es de color rojizo claro y brillante y 
provoca un exquisito placer. Según el Shiva Samhitâ (2.7ss.), el néctar de inmortalidad tiene dos 
formas: una fluye a través del conducto izquierdo (ida—nâdi) y alimenta el cuerpo; la otra fluye a lo 
largo del camino central (sushumna—nâdi) y crea la “luna” (candra). El flujo del néctar se incrementa 
cuando el “poder serpentino (kundalinishakti) asciende desde el chakra raiz (muladharachakra) hasta 
el chakra de la garganta (vishuddhachakra). 

El Hatha Yoga Pradipika (4.53) aclara que todo el cuerpo debe inundarse con esta ambrosía para 
producir un cuerpo superior dotado de enorme vigor y fuerza y libre de toda enfermedad.  

La orientación positiva del cuerpo de los kaulas incluye la utilización de ritos sexuales (maithunâ), 
una característica importante de muchas escuelas tántricas. 

El término kaula también se aplica al practicante mismo de la escuela Kaula. De acuerdo con el 
Akula Vîra Tantra, hay dos clases de kaulas: el kritaka—kaula (kaula artificial), que tiene que ver 
con el “poder serpentino” (kundalinishakti) y que intenta dominarlo para lograr la liberación, y el 
sahaja—kaula (kaula espontáneo), que ha logrado identificarse con Shiva y reside eternamente  en 
el estado de samarasa, concepto que hace referencia al estado de resonancia corporal en armonía 
con lo divino. 

 

 

 

KRIYÂ-YOGA 

El yoga de la acción ritual 

En los Yogasûtras (II.1 y II.2) se considera Kriyâ-Yoga al yoga de la acción transformadora que hace 
desaparecer las causas de la aflicción (klesha) por medio del ascetismo (tapas), el estudio 
oautoinvestigaciòn (svâdhyâya) y la devoción al Señor (îshvarapranidhâna), y que conduce hacia el 
samâdhi.  

Las dos palabras kriyâ y karma significan “acción”, pero el Kriyâ-Yoga es diferente del Karma Yoga 
del Bhagavad Gîtâ. El Karma Yoga es el camino de la “inacción en la acción”, o de la actividad que 
transciende el ego. El Kriyâ-Yoga de Oarañjali es el camino de la identificación enstática con el si-
mismo-esencial, gracias a la cual los activadores subliminales (samskâra) que mantienen la 
individualidad de la conciencia se eliminan gradualmente. 

En el Tri-Shikhî-Brâhmana-Upanishad (2.23), un testo medieval tardío que expone una metafísica 
vedanta, recomienda la via del Kriyâ-Yoga, que se opone al Jñana Yoga, y la equipara al Karma 
Yoga. En el verso 24 se afirma además que consiste en la fijación de la mente sobre un determinado 
objeto y en la adhesión a una disciplina moral concreta establecida en las escrituras. Probablemente 
haga referencia a la disciplina moral del Hatha Yoga, pues el resto de este texto vishnuita trata de 
los mismos temas que los textos de Hatha Yoga. 

El yoga comprende dos caminos: Jñana Yoga y Karma Yoga. Ahora, ¡oh tú, el mejor de 
los brahmines!, te enseñaré el yoga de la acción (Kriyâ-Yoga). La fijación permanente 
de la conciencia (citta) sobre un objeto, ¡oh tú, el mejor entre los nacidos dos veces!, es 
la unión (samyoga). Se logra de dos formas: la fijación mental constante en la acción 
correcta, denominada Karma Yoga, y la fijación mental constante en el objeto supremo 
(es decir, en el si-mismo-esencial), conocida como Jñana Yoga; proporciona felicidad y 
el cumplimiento de todos los deseos.  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#amaratva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ida
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#candra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vishuddhachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#Hatha_Yoga_Pradipika
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika44.htm#IV_53
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-01.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/2-02.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#klesha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#svaadhyaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvarapranidhaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakarma.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajnana.htm


 28 

Tri-Shikhî-Brâhmana-Upanishad (2.23-27). 

Según el Bhâgavata-Purâna (11.27.49), el Kriyâ-Yoga se puede referir a una práctica ritual, tanto 
védica como tántrica. Afirma que ambas prácticas conducen a lo divino. 

Otro Purâna, el Padma-Purâna, tiene un apéndice al final, titulado “La esencia del yoga ritual” (Kriyâ 
Yoga Sâra), donde se recomienda la adoración a Vishnu, no mediante la meditación (dhyâna), sino 
mediante las oraciones y los sacrificios rituales. 

En la época moderna, el Kriyâ-Yoga de Paramhansa Yogananda se ha difundido ampliamente 
entre los practicantes occidentales. Paramhansa Yogananda, discípulo de Sri Yukteshwar, fundó 
la Sel-Realization Fellowship en 1920 y alcanzó fama mundial a través de su obra “Autobiografía de 
un Yogui”.  

Esta escuela enseña una especie de Kundalini Yoga que trata de reconciliar el Hinduísmo con el 
Cristianismo. El objetivo está en el despertar de kundalini utilizando la concentración mental 
(dhâranâ) y el control de la respiración (prânâyâma), bajo un entorno próximo al Bhakti Yoga. 

 

KUNDALINI YOGA 

El yoga del poder de la serpiente 

El Kundalini Yoga. es una disciplina tántrica que persigue el despertar de kundalini. Kundalini es 
una misteriosa fuerza psicoespiritual, un fundamento práctico y teórico de primer orden en el 
Tantrismo y en el Hatha Yoga. 

En el Hatha Yoga Pradipika (3.1), es elogiada como la base de todas las 
prácticas del yoga. Se encuentra referencia a la enigmática kundalini en 
el Rig Veda (10.189), bajo el nombre de Vâc Virâj (“voz 
resplandeciente”), donde se describe como la “serpiente reina” (sârpa-
râjnî). 

La experiencia del despertar y ascenso de kundalini ha sido realizada por 
sabios y místicos de todos los tiempos, puesto que se fundamenta en 
estructuras universales del cuerpo. Sin embargo, es solo en el Tantra 
esotérico donde se ha desarrollado esta técnica experimental elaborada 
sobre un modelo conceptual completo que ha proporcionado a los 
practicantes un mapa orientativo en sus esfuerzos por despertar de forma 
sistemática el poder serpentino. 

Bajo el prisma del principio esotérico de que el cuerpo es un microcosmos 
que refleja fielmente la configuración del macrocosmos, se considera a kundalini como la forma 
individualizada del principio cósmico femenino (shakti). Se cree que esa forma femenina se 
manifiesta como kundalini, por un lado, y como fuerza vital (prâna) por otro. No obstante, kundalini 
se considera como una potencia mas fundamental en el proceso espiritual. Quizás pueda 
compararse la relación entre prâna y kundalini a la existente entre una bomba normal y una bomba 
atómica. El yogui concentra toda la fuerza del prâna, a través de la respiración, para activar la energía 
de kundalini y hacer que se eleve a través del conducto central del cuerpo (sushumna—nâdi). 

Kundalini se contempla residiendo en forma latente, brillante como un millón de soles, en el centro 
esotérico mas bajo del cuerpo (muladharachakra). El estado potencial de kundalini se representa 
como el de una serpiente que descansa enrrollada tres vueltas y media sobre si misma.  

Según el Goraksha Samhitâ (1.47ss.), esta serpiente escondida tapona con su cabeza la puerta 
hacia la liberación, la entrada inferior del canal central (sushumnanadi). 

La tarea del adepto al Kundalini Yoga consiste en obligar a esta serpiente a desenrrollarse y 
ascender hasta el loto de mil pétalos (sahasrarachakra) en la cima de la cabeza, donde se localiza 
el polo estático de la energía psicoespiritual, donde reside Shiva. La unión resultante entre Shiva y 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika31.htm#III_1
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahasrarachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva


 29 

Shakti, entre el dios y la diosa, se considera como el máximo objetivo del Kundalini Yoga. Se 
manifiesta como un cambio radical de conciencia donde desaparece la sensación de individualidad 
y se llena el cuerpo con el nectar divino, el kula—amrita o soma, que se traduce en una experiencia 
de felicidad extraordinaria. 

El ascenso de la kundalini desde el chakra raiz hasta la cabeza se acompaña de toda una variedad 
de fenómenos psíquicos, especialmente relacionados con el calor y la luz (jyotish), pero también con 
diferentes tipos de sonidos internos (nada). Según el Yoga Shikhâ Upanishad (1.114ss), la 
estimulación repetida de kundalini produce en el canal central una sensación que se asemeja a la 
de miles de hormigas ascendiendo por la columna. Algunos de estos efectos fisiológicos colaterales 
pueden resultar perturbadores, especialmente si el despertar de kundalini se produce de forma 
espontánea y sin la correspondiente preparación o purificación. 

La realización final del yogui tántrico a través del Kundalini Yoga, que busca realizar también el 
potencial psicoespiritual del cuerpo, se considera mas completa que la obtenida por medio del Raja 
Yoga, pues el yogui no considera la realización como un acontencimiento separado de la realidad 
física. 

Los elevados riesgos y las dificultades del Kundalini Yoga se compensan con la ventaja de extender 
la iluminación al cuerpo y a la existencia física en general, expresado con la fórmula tántrica de que 
la liberación (mukti) y el disfrute del mundo (bhukti) son una y la misma cosa. En otras palabras, no 
es solo un estado de transcendencia mental sino que se transciende también el cuerpo. El cuerpo 
se experimenta como una manifestación de la Realidad última.  

Aparte de los textos del Tantra y del Hatha Yoga, la doctrina del Kundalini Yoga se encuentra 
recogida en numerosas Upanishads, principalmente: Yoga-Kundalî-Darshana, Yoga-Shikhâ, 
Yoga-Tattva, Yoga-Cûda-Manî, Varâha, Tri-Shikhi-Brâhmana y Shândilya. 

En occidente Yogui Bhajan ha creado la organización 3HO, que difunde una especie de Kundalini 
Yoga “blanco”. Recomienda la práctica de posturas, poderosos ejercicios de respiración y la 
meditación combinada con cantos devocionales. Según esta escuela, cantando el nombre divino 
(sat nam) por medio del Japa Yoga, se crea un calor especial que quema completamente las semillas 
del karma. Para este yogui, kundalini es el potencial creativo de la persona, y Kundalini Yoga es el 
yoga que permite al practicante descubrir todo su potencial humano. 

Otro importante exponente contemporaneo del Kundalini Yoga es el pandit de Cahemira Gopi 
Krishna, el cual experimentó un despertar incontrolado e inesperado de la kundalini. De acuerdo 
con su experiencia, los síntomas del despertar, en estos casos, pueden oscilar desde simples dolores 
de cabeza hasta importantes episodios psicóticos. Como erudito en el tema ha promocionado 
ampliamente el estudio científico de este fenómeno en occidente. 

 

LAMBIKÂ YOGA 

El yoga del néctar de la inmortalidad 

El Lambikâ Yoga es una técnica utilizada por las escuelas tántricas de Hatha Yogay Kundalini Yoga, 
relacionada con el khecharimudra. 

La disciplina del yoga basada en "la percha, el colgante" (lambikâ), se refiere a la úvula que se 
estimula deliberadamente con la lengua para aumentar la producción de saliva, cuyo componente 
sutil es el límpido "néctar" (amrita) de la inmortalidad. 

En el Goraksha Paddhati (siglo XIII d.C.)se establece: 

El yogui debe ser consciente del poder supremo (shakti) colocando su lengua hacia 
arriba y atrás, en la cavidad de Brahma. El nectar que fluye hacia abajo desde el loto 
de dieciséis pétalos se consigue presionando con fuerza hacia arriba, con la lengua 
hacia el paladar. El perfecto yogui que bebe el agua extremadamente pura que fluye en 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jyotish
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramajapa.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#khechari
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma


 30 

oleadas desde el kâlachakra, en donde se encuentra la lengua, vive largamente, dueño 
de un cuerpo tan sensible como una fibra de loto (2.37). 

Presionando la punta de la lengua contra la gran cavidad de la “dentadura real” (râja-
danta) (la úvula) y contemplando la diosa de la ambrosía, se convierte en poeta y sabio 
en seis meses (2.46). 

El gran fluido que cae encima de la úvula bloquea los demás fluidos del cuerpo. Antes 
de liberar el néctar, se debe practicar primero el camino de las cinco concentraciones 
(2.47). 

La lengua que acaricia constantemente el extremo de la úvula, ocasiona el fluir del 
líquido (rasa) que se experimenta como salado, picante o ácido; y es como leche, miel 
o ghê. Se eliminan las enfermedades, el envejecimiento y la muerte, alcanzando la 
inmortalidad, los ocho poderes paranormales y la atracción de numerosos adeptos 
(2.48). 

[Consultar también el Hatha Yoga Pradipika (2.32-54) y el Gheranda Samhita (3.25-32)].  

 

LAYA YOGA 

El yoga de la disolución 

El Laya Yoga es una variante del Kundalini Yoga y su significado es el de yoga de la absorción 
meditativa o de la disolución de los elementos, previa a su disolución natural con la muerte. 

La palabra laya deriva de la raiz lî, que significa “disolverse” o “desvanecerse”, pero también 
“adherirse” y “permanecer pegado”. Esta conotación dual es preservada en la palabra laya. 

Se trata de una técnica tántrica de meditación que persigue la disolución de la mente condicional 
utilizando preferentemente técnicas como el control de la respiración y los variados mudra del Hatha 
Yoga. 

En el Hatha Yoga, el término laya se refiere a la inmersión o absorción de la atención en la Realidad 
por medio de la práctica del samâdhi. Ocasionalmente, el término laya se emplea como sinónimo de 
samâdhi.  

En el Hatha Yoga Pradipika (4.31-34) se dedica todo un capítulo al Laya Yoga. También en éste 
texto se afirma: 

El Primigenio Señor Shiva ha mostrado innumerables caminos que conducen a laya, 
pero parece que el mejor de todos ellos es la práctica de nadam (4.66) 

En el Amaraugha Prabhoda (27ss.), texto atribuido a Goraksha, se especifica que el Laya Yoga es 
adecuado para el practicante medio y consiste en la contemplación del néctar de la inmortalidad en 
el propio cuerpo. Esto incluye la visualización de Shiva bajo la brillante forma de su falo brillante 
(lingam) situado en el kâma—rûpa (el triángulo rojo dentro del muladharachakra) en la base de la 
columna. El texto asegura que al cabo de seis meses se adquieren poderes paranormales (siddhi) y 
longevidad suficiente para trescientos años. 

En el Shiva Samhita se afirma: 

A quien es moderado, que perdona, está ansioso por hacer el bien, habla dulcemente, 
tiene igual interés por todos los trabajos y no tiene dudas, es decir, al del tipo intermedio, 
el guru le imparte Laya Yoga (5.21-22) 

Según el Yoga Bîja: 

El estado de Laya Yoga es como la identidad (aikya) entre el “campo (kshetra)” y el 
“conocedor del campo (kshetrajñâ)” (142).  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ghee
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika32.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda3.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika43.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_66
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#Goraksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lingam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#ruupa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muladharachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kshetra


 31 

Tras la realización de esta identidad, ¡oh Diosa!, la mente se disuelve. Cuando 
sobreviene el estado de Laya Yoga, la fuerza vital (pavana) se estabiliza. Debido a ese 
estado de absorción se logra la felicidad interior, el estado transcendental (143). 

En el Laya Yoga, el Macrocosmos (el Universo) se entrelaza directamente con el microcosmos (el 
cuerpo humano). El laya yogui busca la disolución utilizando técnicas meditativas centradas 
exclusivamente en el si-mismo-transcendental. Se esfuerza en transcender todo rastro de 
experiencias sensoriales pasadas fundiendo el microcosmos, la mente, en el transcendental Ser-
Conciencia-Felicidad. Persigue desmontar progresivamente el universo interior por medio de una 
intensa contemplación hasta que solo permanece la única Realidad Transcendental, el si-mismo-
esencial. 

Siempre se ha considerado este proceso espiritual como una reabsorción gradual de los útlimos 
componentes de la evolución psicocosmológica en los primeros, es decir, la involución de los Muchos 
en el Uno a través de una progresiva simplificación de la psique o mente. 

El Kata Upanishad (1.3.13) especifica que se debe controlar el habla con la mente, la mente con el 
conocimiento de la propia identidad (jñâna—âtman), el conocimiento de la propia identidad con el 
“grande” (mahât), y el “grande” (es decir, la mente superior, o buddhi) con en el si-mismo-esencial. 

Igualmente, el Prashna Upanishad (4.8), afirma que las distintas formas de existencia, tales como 
los elementos materiales y sutiles, los sentidos, la mente inferior y superior, el sentimiento de 
individualidad, la conciencia (citta) y la fuerza vital, deben contemplarse como residiendo en el si-
mismo-esencial. 

El Laya Yoga es un ataque frontal a la ilusión de la individualidad. Según Shyam Sundar Goswami, 
en su libro “Laya Yoga”,  

El Laya Yoga es la forma de yoga en la que el estado de yoga, que es samâdhi, se 
logra mediante laya. Laya es una profunda concentración que provoca paso a paso la 
disolución de los principios cósmicos en el aspecto espiritual de la suprema Conciencia-
Energía. Es el proceso de absorción de los principios cósmicos en profunda 
concentración, liberándose así la conciencia de todo lo que no es espiritual y en lo que 
se encuentra la energía luminosa divina, denominada kundalini. 

El trabajo espiritual del laya yogui parece que ha sido mal interpretado incluso desde la edad media. 
Esto resulta evidente en el siguiente verso del Hathayogapradipika: 

La gente dice “laya, laya”, pero, ¿qué es realmente laya?: es el estado de olvido de los 
objetos de los sentidos, debido a que los samskâra dejan de actualizarse (4.34) 

El “olvido de los objetos de los sentidos” no es un fallo de la memoria, sino la condición de “carencia 
objetiva”, o énstasis transconceptual, lo que se denomina en vedânta nir—vikalpa—samâdhi, que 
puede asimilarse al asamprajñata—samâdhi del Yoga Clásico. En el yoga se explica la memoria 
como una red de impresiones subliminales (vâsanâ). Es algo así como la pervivencia del aroma en 
la nariz después de haber olido la fragancia de una flor, lo cual, aunque podamos considerarlo algo 
positivo, nos mantiene prisioneros en el mundo de lo impermanente. Puesto que estas fuerzas tan 
poderosas producen continuamente actividad mental, también se conocen como activadores 
subliminales (samskâra). En el énstasis mas elevado, estas fuerzas subliminales son neutralizadas, 
preparando la mente para su propia disolución (es decir, transcendencia) en el estado de iluminación. 

Los laya yoguis buscan trascender estos modelos kármicos en su propia mente hasta el punto en 
que se disuelve su cosmos interior. En esta tarea utilizan muchas prácticas y conceptos del Tantra 
Yoga y el Hatha Yoga, especialmente el modelo de cuerpo sutil (sûkshma—sharîra) con sus centros 
psicoenergéticos (chakra) y canales sutiles (nâdi). 

Un concepto central en el Laya Yoga es el de kundalinishakti, el poder serpentino que representa la 
fuerza vital universal manifestada en el cuerpo humano. El despertar y manipulación de esta 
tremenda fuerza también es un objetivo primero del hatha yogui. Realmente, el Laya Yoga puede 
considerarse como una fase superior del Hatha Yoga. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#buddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika43.htm#IV_34
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vaasanaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suukshma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shariira
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm


 32 

Hay cinco centros (chakra o "ruedas") a lo largo de la columna vertebral y uno entre las cejas, que 
se corresponden directamente con algún aspecto de la creación. Estos chakra se unen a través de 
un canal sutil a lo largo de la columna. La energía creativa primordial (kundalini) reside inactiva en la 
base de la columna, en el chakra raíz. El laya yogui, a través de la meditación y las âsana, incitará 
a la energía kundalini a viajar por el canal central, atravesando cada chakra hasta que alcance su 
punto final en la cima del cráneo.  

A medida que la activada energía kundalini asciende desde el centro psicoenergético situado en la 
base de la columna hasta la cima del cráneo, absorbe una porción de energía vital de los miembros 
y el tronco. Esto se explica esotéricamente como la reabsorción de los cinco elementos materiales 
(bhûta) en sus complementos sutiles. La temperatura del cuerpo baja considerablemente en estas 
partes, mientras que se siente el cráneo ardiendo y con un gran calor al tacto. La fisiología de este 
proceso aún no se explica científicamente. Subjetivamente, sin embargo, los yoguis experimentan 
una progresiva disolución de su estado de existencia ordinario hasta que recuperan su siempre 
presente autoidentidad (âtman) que no conoce límites mentales ni corporales. Además, en el climax 
de la disolución microcósmica, la respiración se detiene naturalmente o se vuelve imperceptible. Esto 
se conoce como “suspensión absoluta” (kevalakumbhaka). En este punto el yogui se habrá unido 
con la fuente de la creación.  

Si el yogui invierte ahora el proceso, la energía kundalini viajará por el canal de vuelta hacia abajo 
recargando cada centro energético con gran cantidad de prâna (energía de fuerza vital). El  

resultado es que que el yogui tendrá más comprensión y control sobre todos los aspectos de la 
creación cada vez que lleve a cabo este proceso. 

El proceso de absorción es común a todas las formas meditativas del yoga, pues consiste en una 
retirada progresiva  del mundo exterior y una creciente unificación del propio ambiente interno. Sin 
embargo, en Laya Yoga se presta una atención especial al aspecto psicoenergético de todo el 
proceso. 

 

MAHÂ YOGA 

El gran yoga 

La gran disciplina del yoga, un concepto que se encuentra en el Yoga-Shikhâ-Upanishad (1.129ss.) 
y que se refiere a la práctica combinada de Mantra Yoga, Laya Yoga, Hatha Yoga y Raja Yoga. 

Este texto enfatiza la importancia capital del control de la respiración cuando afirma (1.138) que lo 
que todos estos caminos tienen en común es la unión (samyoga) entre la inspiración (prâna) y la 
espiración (apana). 

De acuerdo con el Shiva Purâna, capítulos 37-39, el yoga se define como la restricción de todas las 
actividades utilizando la concentración mental sobre Shiva. Este texto distingue cinco grados o tipos 
de yoga, de los cuales el Mahâ Yoga es el estado final: la contemplación de Shiva alejada de toda 
condición restrictiva. 

El término Mahâ Yoga también se utiliza a menudo como sinónimo de samâdhi, el gran estado del 
yoga. 

En el Budismo Tántrico de la orden Nyingma, fundada por Padmasambhava, se utiliza la técnica 
dzogchen, muy popular actualmente entre los budistas occidentales, y que consiste en la práctica 
de Mahâ Yoga, Anu Yoga y Ati Yoga. Concretamente, en el estado de Mahâ Yoga el practicante 
se da cuenta que todos los fenómenos son emanaciones de la mente, la cual se considera una 
combinación de apariencia y vacío (shûnyatâ). 

 
  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kevalakumbhaka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramalaya.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahatha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaraja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shuunya


 33 

NÂDA YOGA 

El yoga del sonido sutil 

Nada (sonido sutil) es el sonido original (shabda o dhvani) del universo, identificado en algunos 
casos con el mantra sagrado “om”. Es un sonido interior percibido sin concurso de los sentidos. 

Presenta varias formas de manifestación que se pueden oir como un sonido interno cuando la 
meditación alcanza cierta profundidad. Nada se vuelve audible cuando el tejido de corrientes 
psicoenergéticas (nâdi) se ha purificado correctamente. 

De acuerdo con el Yoga Shikhâ Upanishad (3.3), es el segundo nivel de manifestación del Absoluto 
como sonido (shabda—brahman). Este sonido se manifiesta de muy distintas formas.  

El Darshan Upanishad (6.36) distingue tres tipos, según se parezca al sonido de una concha, al 
trueno o a un salto de agua, respectivamente. 

El Nâda Bindu Upanishad (34ss) compara el primer grado de manifestación del sonido al producido 
por el océano, al trueno, al timbal, o a un salto de agua. El segundo grado de manifestación afirma 
que recuerda el sonido de un pequeño tambor, un gran tambor, o una campana. El tercer grado se 
asocia con el sonido de una campanilla, la flauta de bambú, un laúd, o una abeja. 

En este texto se afirma (31ss.) que nada es el vehículo que transportará al yogui mas allá del océano 
de la existencia fenomenal. Apaga todos los sonidos externos y concentra la mente. Se recomienda 
la práctica de vaishnavî—mudra (similar al shambavi—mudra) para que el sonido interno se 
manifieste. 

El Hamsa Upanishad (16) habla de diez tipos de sonido interior, denominándose el último el “sonido 
del trueno” (megha—nada). Algunos otros fenómenos se consideran asociados a los distintos niveles 
de sonido interno y se vuelven significativos a partir del cuarto nivel. En secuencia ascendente, el 
fenómeno se describe como sigue: temblor de la cabeza, abundante producción del néctar de la 
inmortalidad (amrita), disfrute del néctar de ambrosía, adquisición del conocimiento secreto, discurso 
“inspirado” (parâ—vâcâ), habilidad de volverse invisible y verlo todo y, finalmente, identificación con 
lo Absoluto. 

El Hamsa Upanishad (43), además, compara nada con un encantador de serpientes, dado que 
cautiva la mente dispersa (manas). 

El Hatha Yoga Pradîpikâ (3.64) habla de prâna y apana con nada y bindu: 

A través de mulabandha, tanto prâna y apana como nada y bindu, se unen y 
proporcionan el éxito en el yoga, sin la menor duda.  

Es decir, a través de la respiración controlada y de la concentración mental se efectúa la unión del 
aire inspirado con el aire espirado. Esto se consigue en el canal central (sushumna—nâdi) y produce 
el sonido interno. Tal sonido interno apoyado en la respiración, procede hacia el bindu, que es el 
aspecto inaudible del sonido, situado por encima del corazón. Todo este proceso se describe con 
detalle en Hatha Yoga Pradîpikâ (4.82-102). 

El cultivo del sonido interno (nada—upâsana) es el medio básico para alcanzar la absorción mental 
(laya). Esta disciplina tiene cuatro estados, descritos también en el Hatha Yoga Pradîpikâ (4.65-78). 

Una vez alcanzada la perfección en el hathayoga, uno de los signos que se manifiestan es el sonido 
interior, de acuerdo con el Hatha Yoga Pradîpikâ (2.78). 

Se piensa que nada se origina en el centro de la columna vertebral, lo que el Dhyâna Bindu 
Upanisahd (95) denomina el “arco del violín” (vînâ—danda). A fin de provocar el sonido interno mas 
rápidamente, algunos yoguis practican lo que se denomina “sello de las seis aberturas” (shambavi—
mudra), bloqueando orificios nasales, ojos y oidos. 

El nada se representa en la escritura mediante un semicírculo creciente (ardha-candra), como en la 
sílaba sagrada “om”. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#megha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#manas
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika33.htm#III_64
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muulabandha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#apana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sushumna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#naadi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_82
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_65
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika22.htm#II_78
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shambavi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#candra


 34 

 

 

NIRODHA YOGA 

El yoga de la cesación 

 

El término nirodha, significa “restricción, inhibición, cesación, represión”, 
especialmente referido a los procesos mentales (vritti) y podría extenderse al concepto 
“abstracción”, en el sentido de que tales procesos mentales, aunque existen, no 
interfieren en la conciencia del yogui. 

El yoga de la cesación se encuentra en la mayoría de las escuelas del Yoga Preclásico. Sin 
embargo, es en el Moksha Dharma , una sección de la epopeya hindú Mahâbhârata, donde 
se habla expresamente del Nirodha Yoga. 

De acuerdo con este texto, el Nirodha Yoga consiste en una negación progresiva de los 
contenidos de la conciencia —de sensaciones y pensamientos a las mas elevadas 
experiencias— hasta que el si-mismo-trascendental brilla en toda su gloria. 

En consecuencia, se consideran medios esenciales la inhibición sensorial (pratyâhara), la 
concentración (dhâranâ) y la meditación (dhyâna).  

En una sección del Moksha Dharma (12.188.15ss.) se distinguen varios tipos de meditación 
que recuerdan la terminología de Patañjali: Bhîshma, que además de guerrero es un sabio 
maestro, habla de las etapas de meditación vitarka (con pensamiento), vichâra (con reflexión 
sutil) y viveka (con diferenciación), aunque no las explica en detalle. 

Se considera que estas etapas estimulan la mente a alcanzar la absorción en el estado “sin 
objeto”. El yogui que tiene éxito en el Nirodha Yoga entra en un estado de total tranquilidad 
interior, en el nirvana, acompañado de una ausencia completa de estímulos sensoriales. Se 
dice que el cuerpo de tal yogui parece una piedra a los ojos de los demás. 

De acuerdo con el Ahirbudhnya Samhitâ, una obra medieval vishnuita, el mítico 
Hiranyagarbha, creador de la ciencia del yoga, compuso una obra sobre Nirodha Yoga que, 
aparentemente, trataba de los estados mentales superiores del camino espiritual, 
especialmente de los estados enstáticos. (Ver artículo sobre Hiranyagarbha Yoga). 

De acuerdo con Patañjali (ver comentarios al Yogasûtra I.2), el proceso de restricción (nirodha) 
tiene cuatro tipos principales: 

1. 1.       Vritti—nirodha: consiste en la restricción de las cinco categorías (vritti) de 
actividad mental grosera, durante la meditación. 

2. 2.       Pratyaya—nirodha: es la restricción de las vivencias (pratyaya) presentes durante 
los distintos tipos de enstasis consciente (samprajñâta—samâdhi). 

3. 3.       Samskâra—nirodha: restricción de los activadores subliminales (samskâra) 
durante el énstasis supraconsciente (asamprajñata—samâdhi). 

4. 4.       Sarva—nirodha: restricción completa que coincide con la realización del énstasis 
“nube del dharma” (dharma—megha—samâdhi). 

 

NYÂSA-YOGA 

El yoga de la proyección mental 

Colocar la atención mental en un punto donde objeto y sujeto se funden se denomina Nyasa. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Pre
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vitarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vichaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#viveka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahiranyagarbha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-02.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vritti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samskaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#sarva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirodha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#megha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi


 35 

En los Yogasûtras, nyâsa y samyama son sinónimos (III.25). 

En otros contextos, especialmente en el tantrismo, nyâsa se refiere a una variedad de ritos 
establecidos para asimilar gradualmente el cuerpo del practicante al cuerpo de la divinidad personal 
o del maestro, tocando ciertas partes del cuerpo y recitando al mismo tiempo los mantras adecuados. 

Generalmente, estos ritos son precedidos por la purificación de los elementos (bhûta—suddhi): a 
medida que el poder serpentino (kundalini—shakti) asciende desde el centro raíz hasta la cima de la 
cabeza, el pensamiento se centra en disolver sucesivamente los cinco elementos (bhûta), mediante 
un retiro progesivo de la conciencia de las partes del cuerpo que conlleva una sensación de frialdad 
e insensibilidad en el tronco y los miembros. Se disuelve de forma gradual el elemento dominante 
de cada chakra. Así, cuando se alcanza el ajñachakra, kundalini ha disuelto sucesivamente los cinco 
elementos: tierra, agua, fuego, aire y eter. A nivel mental, esta alquimia espiritual tiene un efecto 
paralelo hasta que la progresión de kundalini alcanza el sahasrarachakra, donde la mente se disuelve 
temporalmente en el estado de énstasis sin forma (nir—vikalpa—samâdhi) y cesa completamente la 
conciencia de separatividad del yogui con respecto a su entorno. Su conciencia de identidad 
descansa ahora en la omni-identidad del si-mismo-transcendental, en una bienaventuranza 
indescriptible. 

A un nivel mas inferior, en el ritual de bhûta—suddhi los elementos materiales se disuelven 
simbólicamente. El propósito de esta purificación es convertir al cuerpo en un templo listo para recibir 
la deidad personal (ishtadevatâ). Se trata de un ritual preliminar a la adoración de la deidad personal 
en el contexto del estilo de vida tántrico. 

Los rituales se practican por orden, tal como se describe en el Mahânirvâna Tantra (5.93ss.). En 
esencia, se visualiza todo el proceso de creación de los elementos en orden inverso. De esta forma, 
el yogui visualiza el elemento mas bajo, la tierra, asociado con el centro situado en la base de la 
columna; éste se disuelve en el elemento agua, en el segundo chakra, que a su vez se disuelve en 
el elemento fuego en el centro del ombligo; seguidamente, se disuelve éste en el elemento aire, en 
el corazón; y, éste a su vez, en el elemento éter en la garganta; finalmente, el éter se disuelve en el 
espacio infinito de la conciencia, en la cima de la cabeza. Entonces, se dice que el cuerpo-mente del 
practicante esta totalmente purificado. 

Este ritual se sigue normalmente de otra serie de prácticas de fusión (nyâsa) por medio de las cuales 
el cuerpo se convierte poco a poco en un templo o espacio sagrado, listo para recibir el Gran Ser 
bajo la forma de la deidad personal. 

1. 1.       Jîva—nyâsa, la infusión de la vida (jîva) de la deidad en el propio cuerpo, es el primer 
paso del ritual. El yogui asimila la fuerza vital de la deidad personal. Se realiza tocando 
ciertas partes del cuerpo que se fortalecen al transmitirse de esta forma la energía de la 
deidad. 

2. 2.       Mâtrikâ—nyâsa se efectúa seguidamente. Las letras del alfabeto sánscrito, “matrices” 
o “pequeñas madres” (mâtrikâ), son la raíz de todos los mantra, el producto del sonido 
primordial (shabda) del Absoluto. En los dibujos de los lotos que representan los centros 
energéticos del cuerpo (chakra), las letras del alfabeto se inscriben normalmente en los 
pétalos. Se imaginan las distintas partes del cuerpo de la deidad formadas por las letras del 
alfabeto y se visualizan las cincuenta letras sánscritas en el cuerpo del yogui, adquiriendo 
así el poder divino. 

3. 3.       Rishi—nyâsa: a continuación, otro ritual similar en el que el practicante saluda a las 
distintas deidades asociadas con las distintas partes del cuerpo. 

4. 4.       Shad—anga—nyâsa, tiene dos aspectos: la imposición de los seis miembros (anga—
nyâsa), consiste en colocar las manos en seis partes del cuerpo para potenciarlas; y, la 
imposición de las manos (kara—nyâsa), que se efectúa de la misma forma pero utilizando 
solo la punta de los dedos y las palmas de las manos. 

El todos los rituales se entremezclan prácticas de visualización, denominadas dhyâna, generalmente 
de la deidad o de su morada celestial. 

Todo esto es un asunto de energía sutil que el adepto experimenta para identificarse con la deidad 
de su elección. Se piensa que cada deidad representa una cualidad energética concreta. Esta 

http://www.abserver.es/yogadarshana/Yogasutr.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-25.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#ajñaachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalini
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahasrarachakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bhuuta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#suddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shabda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana


 36 

práctica tántrica se combina con la recitación de gran cantidad de mantra, la regulación de la 
respiración y una intensa concentración. 

En resumen, nyâsa es un medio esotérico para la distribución del poder psicoespiritual (shakti) en el 
cuerpo, creando de esta forma una realidad nueva, interna y externa, de uno mismo. 

 

PÂSHUPATA-YOGA 

El yoga de la secta Pâshupata 

Pâshupata Yoga es el nombre colectivo dado a una variedad de enseñanzas Shivaitas posteriores 
a Patañjali. Estas enseñanzas se exponen en escrituras tales como Shiva Purâna, Linga Purâna y 
Kûrma Purâna. Su objetivo último es la unión con Shiva. 

La orden religiosa de los Pâshupata es la secta mas importante de la escuela Shivaita; sus 
miembros adoran a Shiva como Pashupati (Señor de las Bestias), considerado como maestro de 
todas las criaturas (pashu). 

Pashu es un sinónimo de jîva, el si-mismo individualizado o psique. El Shiva Purâna (7.1.5.61) 
describe a todos los seres —desde el dios creador, Brahma, hasta el mas inferior de todos— como 
animales encerrados en un lazo (pâsha) y cuyo alimento es el dolor y el placer. En realidad, sin 
embargo, los pashu son todos idénticos a Shiva, o Pashupati, el si-mismo-trascendental. Solo la 
profunda ignorancia les ciega a su inherente libertad y felicidad. 

La orden fue fundada por un asceta legendario denominado Lakulîsha (también, Nakulîsha o 
Lakulin) que podría haber vivido en siglo II d.C. Lakulin tuvo cuatro discípulos principales: Kushika, 
Gârya, Kurusha y Maitreya, añadiendo a veces el nombre de Patañjali como quinto discípulo. 

La iconografía hindú representa generalmente a Lakulin sentado en la postura del loto sobre un altar 
de cenizas, con un limón en su mano derecha, un bastón (lakula) en la izquierda y el pene erecto, 
lleno de fuerza vital. El bastón y el limón representan los aspectos masculino y femenino de la 
Divinidad, respectivamente., aunque sin duda tienen otros significados esotéricos. El pene erecto no 
se refiere al libertinaje sexual sino al dominio de la energía sexual y la conversión del semen en el 
misterioso ojas, o vitalidad sutil, que es una parte importante del proceso alquímico que tiene lugar 
en el cuerpo del yogui. 

Lo que resulta tan controvertido de los Pâshupatas es la insistencia en conmocionar a la gente con 
sus actos excéntricos, como balbucear, emitir resoplidos, decir cosas absurdas, imitar el andar de 
un cojo, simular temblor en los miembros y hacer gestos obscenos en presencia de mujeres. Con 
estas libertades se persigue la desaprobación pública para poner a prueba la humildad y la práctica 
de autotrascendencia. En su comentario sobre el Pâshupata Sûtra, Kaundinya observa: 

Debe parecer loco, pobre, lleno de suciedad, con barba, uñas y pelo largo, sin ningún 
cuidado del cuerpo. De esta forma se alejará de las convenciones sociales de castas 
(varna) y etapas de la vida (âshrama), produciéndose el desapego (3.1) 

Pero hay otro propósito para esta extraña práctica. Los Pâshupatas creen que provocando la 
censura atraen el mal karma de los otros, al mismo tiempo que les transfieren su buen karma, 
fortaleciendo así su impulso hacia la total trascendencia de la realidad. Esta curiosa práctica se 
conoce como pâshupata—vrata, o “voto del Pâshupata”. 

Como resulta evidente por la lectura del Pâshupata Sûtra de Lakulîsha, las primeras escuelas de 
esta tradición fueron mas bien ritualistas, desempeñando la filosofía un papel secundario. El ritual 
yoga de los Pâshupatas incluye numerosas prácticas extáticas, como el canto, el baile y la risa. Los 
iniciados solo se entregaban a lo “inmanifiesto” (avyakta) cuando se encontraban solos, mientras 
que el comportamiento excéntrico lo exhibían en el estado “manifiesto” (vyakta), cuando se 
encontraban en público. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#avyakta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vyakta


 37 

El Pâshupata Sûtra habla del yoga en el capítulo quinto y trata extensamente las disciplinas morales 
(yama) y las prácticas de autorrestricción (niyama). Recomienda el desapego de todas las cosas 
pasadas, presentes y futuras, y el apego a lo Divino. El yoga de este texto, altamente ritualizado, 
debe diferenciarse del Pâshupata Yoga descrito en los purânas, mas afín al Yoga-Clásico de 
Patañjali. 

La elaboración filosófica de los Pâshupatas se inició con Kaundinya, que compuso su Panca Artha 
Bhâsya (Comentario sobre los Cinco Tópicos del Pâshupata Sûtra) hacia el siglo V d.C. Un nivel 
mas elevado de especulación filosófica se encuentra en el Gana Kârikâ, atribuido a Haradtta y a un 
comentario suyo, el Ratna Tîkâ, del siglo X. 

En resumen, los Pâshupatas son teístas. Para ellos, el Señor (îshvara) es el creador, sostenedor y 
destructor del mundo. En él se incluye lo manifiesto y lo inmanifiesto y, al mismo tiempo, es 
absolutamente independiente del mundo. Posee un conocimiento ilimitado (jñâna—shakti) y puede 
actuar ilimitadamente (kriyâ—shakti). Uno de los dogmas mas controvertidos de los Pâshupatas es 
la idea de que la voluntad divina depende por completo de la ley del karma. En teoría, podría 
recompensar la maldad y castigar la bondad. El estado consumado de liberación, que se denomina 
“fin del sufrimiento” (dukkha—anta) es totalmente un regalo de su gracia (prasâda). 

Previo a la liberación, se halla la condición de yoga, que se define como la “unión del si-mismo 
(âtman) con el Señor”. Como afirma el Pâshupata Sûtra (5.33), esta unión no es la completa fusión 
del si-mismo con la realidad última, como en el vedânta no-dualista, sino una forma de unión 
trascendental, denominada técnicamente rudra—sâyujya (alianza con Rudra). En este estado el 
cuerpo-mente del yogui participa constantemente de lo divino y su práctica consiste en una devoción 
constante a Shiva. 

El ser liberado comparte la mayoría de las capacidades trascendentales del Señor, como la libertad 
ante el miedo y la muerte, y el poder sobre el universo. Como en el Yoga-Clásico, la relación entre 
los seres liberados y el Señor es curiosa: aunque son absolutamente uno con Dios, Dios es al mismo 
tiempo algo mas que los seres liberados, tanto individual como colectivamente. 

Para los ascetas Pâshupata las mujeres, en palabras del comentario de Kaundinya (1.9) son “la 
encarnación del horror y la ignorancia”. Pueden incitar y engañar a los hombres incluso a distancia 
y, por tanto, deben evitarse a toda costa. Esta misoginia es muy característica de lo que se ha 
denominado yoga mítico o vertical, que en su camino hacia la total transcendencia sucumbe al 
contemplar el cosmos como inherentemente hostil y peligroso. 

En su noveno capítulo, el Linga Purâna proporciona una larga lista de obstáculos y presagios. Pero 
en primer lugar se incluyen los poderes paranormales (siddhi), que se manifiestan cuando se practica 
el yoga con gran dedicación. El autor del Linga Purâna reclama que solo este tipo de yoga puede 
proporcionar los ocho grandes poderes paranormales, denominados aishvarya. 

 

PRAPATTI-YOGA 

El yoga de devoción extrema 

Prapatti (resignación, sometimiento) es un concepto clave en la tradición vishnuita; es la entrega 
incondicional a lo Divino, en la cual el devoto (bhakta) entierra toda preocupación, incluso la 
liberación misma. Se trata, pues, de una forma extrema de Bhakti Yoga. 

El Bhâgavata Purâna (3.29.14) habla del Bhakti Yoga Âtyantika (extremo) que consiste en la 
devoción pura a lo Divino por parte de quienes han restringido su voluntad hasta el punto de no 
desear siquiera el paraiso de Vishnu por haberse vaciado completamente de motivaciones 
personales, salvo únicamente el deseo de considerarse un instrumento de Dios. También se conoce 
como la devoción sin forma (nir—guna—bhakti). 

Esta actitud de devoción radical (prapatti) se refleja también en el Bhagavad Gîtâ:  

Abandonando todas las enseñanzas (dharma),  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#puraanas
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#iishvara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dukkha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prasaada
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dharma


 38 

Refúgiate solo en Mi; 
yo te liberaré de todos los males,  
no tienes que temer (18.66) 

El practicante que cultiva prapatti empieza reconociendo su propia insignificancia e impotencia. De 
forma gradual, el devoto evoluciona apegandose cada vez mas a lo Divino, hasta que su propia 
autodestrucción le conduce al perfecto olvido enstático en Dios. 

Algunas escrituras como el Yati Indra Mata Dîpikâ (7.28), consideran prapatti como una alternativa 
a las arduas disciplinas de los siete pasos (sapta—sâdhana) y el ashtângayoga.  

No hay evidencia de que el gran bhakta medieval Râmânuja enseñase este camino extremo pero 
sus seguidores, divididos en dos escuelas conocidas respectivamente como las escuelas del Norte 
y del Sur, explican prapatti como pura receptividad de la gracia Divina (escuela del Sur) o, en el 
caso de la escuela del Norte, piensan que el devoto debe primero adoptar algún paso positivo para 
merecer la gracia, incluyendo la recitación de mantra sagrados. Con sus escritos, Râmânuja insistió 
en la importancia de la meditación (dhyâna) sobre lo Divino. 

 

 

PÛRNA-YOGA 

El yoga integral 

Pûrna Yoga es un término sánscrito que hace referencia al Yoga Integral de Sri Aurobindo, basado 
en la metafísica del vedanta y mezclado con la noción occidental de evolución. 

Con el Yoga Integral o Sri Aurobindo se inicia la etapa del Yoga-Moderno. Este tipo de yoga es 
una vívida demostración de que la tradición yóguica, que ha sido siempre muy adaptable, se halla 
en continuo desarrollo respondiendo a las cambiantes situaciones culturales. 

Al mismo tiempo que preserva el yoga tradicional, Aurobindo se adapta al contexto del mundo 
occidentalizado de nuestra época. 

Aurobindo percibió en todas las clases anteriores de yoga un intento por trascender la condición 
humana volcada hacia el mundo exterior mediante la renuncia, el ascetismo, la meditación, el control 
respiratorio y toda una serie de técnicas del yoga. 

El Pûrna Yoga busca despertar la conciencia divina en el cuerpo-mente humano, manteniendo un 
modelo de vida normal. Pretende superar el paradigma tradicional que enfrenta espíritu y materia el 
cual, según Aurobindo, se inició con el budismo, hace unos 2.500 años. 

El Yoga Integral difiere de las formas tradicionales de yoga en que no alienta el abandono del mundo 
o de las obligaciones mundanas, sino que busca realizar la consciencia supramental a través de una 
actitud positiva en la sociedad. 

Aurobindo no niega en realidad el valor del ascetismo, sino que busca asignarle su correcto lugar 
dentro del contexto de una espiritualidad integral. Argumenta que los antiguos sabios y pensadores 
de la India se tomaron muy en serio el axioma vedânta de que sólo hay una realidad, pero fallaron 
en hacer justicia al axioma complementario de que “todo es Brahman”. En otras palabras, se ignoró 
la presencia de la Divinidad no-dual en el mundo en el cual vivimos. 

El yoga supramental de Aurobindo gira en torno a la transformación de la vida en la tierra. Busca 
encontrar el paraiso en la tierra —una transcendencia completa de la existencia en el mundo. 

La diferencia fundamental esta en la enseñanza de que existe una verdad divina 
dinámica y que en el actual mundo de ignorancia, tal verdad puede descender y crear 
una nueva conciencia basada en la verdad y en una vida divina. Los yogas antiguos se 
concentran totalmente en lo Divino, considerando la existencia dinámica como ilusión, 
ignorancia o lila; cuando la estática e inmutable Verdad Divina te penetra, atraviesas la 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#ashtaangayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Moderno
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma


 39 

existencia cósmica... Mi objetivo es realizar y manifestar lo Divino en el mundo, 
descubriendo para ello un poder aún no manifestado: la Supermente (Sri Aurobindo 
Ashram, “A Practical Guide to Integral Yoga: Extracts Compiled from the Writings of Sri 
Aurobindo and The Mother”) 

La Supermente es lo que Aurobindo denomina la Conciencia-Verdadera (rita—cit) detrás de la 
mente ordinaria. Es “el auténtico agente creador de la existencia universal”. Es el conducto dinámico 
entre el eterno Ser-Conciencia-Felicidad y el cosmos tradicional. La Supermente es el creador del 
mundo, el principio absoluto de la voluntad y el conocimiento organizado en estructuras que abarcan 
desde las dimensiones de existencia sutil hasta lo mas tosco. 

Según Aurobino, la Supermente es la que activa la evolución, entendida como una firme progresión 
hacia formas mas elevadas de conciencia. Como tal, también es responsable de la manifestación 
del cerebro-mente humano. Sin embargo, lo más que la mente puede hacer es reconocer sus 
limitaciones y abrirse a la mas elevada realidad de la Supermente. Pero este acto de apertura se 
experimenta siempre como la muerte del compuesto mente-ego-personalidad —una experiencia 
terrible para el individuo inmaduro espiritualmente. 

Aurobindo consideraba a la persona transformada por la Supermente como la cima de la evolución. 
La naturaleza, que es una forma de lo Divino, se esfuerza por producir seres realmente espirituales, 
que superen al “hombre vital” y al “hombre mental”.  

Según la filosofía de Aurobindo, el ser individual se manifiesta en la realidad material y se libera de 
la materia inconsciente mediante un proceso evolutivo, el cual da origen a la vida, crea la mente y 
provoca la parte consciente de tal forma que pueda emerger la Supermente. De esta forma, el mundo 
aparente no es solo una ilusión, sino también una parte esencial del proceso de despliegue divino. 

En otras palabras, el pûrna yogui no cultiva solo su conciencia al nivel del si-mismo-trascendental, 
sino que se esfuerza por llevar el espíritu a la realidad material como un potente poder transformador. 

A nivel práctico, el Yoga Integral trata de sincronizar las aspiraciones personales de “lo inferior” con 
la gracia divina de “lo mas elevado”. La aspiración esencial, sin embargo, es la autoentrega que debe 
completarse mediante un trabajo de transformación. 

El Yoga Integral no prescribe técnicas, puesto que la transformación interior se lleva a cabo por el 
Poder Divino mismo. No se practican obligatoriamente rituales, posturas, técnicas de respiración o 
mantras. El aspirante simplemente debe abrirse al Poder supremo que Aurobindo identifica como 
La Madre. Esta apertura e invocación de la presencia de La Madre se considera una forma de 
meditación u oración. Aurobindo aconsejaba a los practicantes que centrasen la atención en el 
corazón, que ha sido desde antiguo la puerta secreta hacia lo Divino. La fe, o certeza interna, se 
considera la clave del crecimiento espiritual. Los métodos tradicionales del yoga se integran en la 
via del Pûrna Yoga en la medida que resultan útiles para esta transformación. 

Otros aspectos importantes en el Yoga Integral son la práctica de la sexualidad moderada 
(brahmacarya), la sinceridad (satya) y una constante disposición hacia la serenidad (prashânta). 

En su “Síntesis del Yoga”, Aurobindo entiende la perfección en el yoga (yoga—siddhi) como la 
sinergia entre: 

▪ ▪         shâstra, entendido como el conocimiento de los principios de los procesos yóguicos, tal 
como se revelan en el propio corazón; 

▪ ▪         utsâha, esfuerzo paciente y persistente; 
▪ ▪         guru, maestro, entendido como el guía interior; y 
▪ ▪         kâla, el tiempo, en el sentido de maduración gracias al fluir de lo Divino. 

La Madre fue para Aurobindo no-solo un principio abstracto o deidad de otro mundo, sino la fuerza 
de la gracia encarnada en su propia compañera, la francesa Mira Richard. Se consideró a si mismo 
como Conciencia y a ella como al poder divino o shakti, manifestados físicamente. 

 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#ritam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#cit
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#brahmacarya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#satya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prashaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaala
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti


 40 

SAHAJA YOGA 

El yoga de la espontaneidad 

Sahaja significa “innato”, “espontaneo”; es un término compuesto por saha (junto) y ja (nacer), que 
literalmente quiere decir “nacido junto” o “co-emergente”. El significado de sahaja ha derivado hacia 
“espontaneidad”, el acercamiento natural a la existencia previo a la interferencia del pensamiento. 
Esta noción hace referencia a las ideas básicas del Sahaja Yoga:  

• •         La liberación no es algo externo a nosostros mismos sino nuestra auténtica condición. 

• •         La realidad fenoménica (samsâra) surge de forma simultanea en y dentro de la Realidad 
transcendental (nirvana). 

• •         La mente condicionada y el estado de iluminación no son dos principios que se excluyan 
mutuamente. 

De acuerdo a esta enseñanza, la verdadera espontaneidad o naturaleza es una expresión de la 
Realidad y la iluminación esta siempre al alcance de la mano. Los adeptos a esta corriente 
contemplan la doctrina de la identidad entre el mundo condicionado y la Realidad última de la forma 
mas literal posible. No se prescribe ningún método ni objetivo alguno, pues desde el punto de vista 
de la espontaneidad (sahaja), nunca estamos realmente separados de la Realidad. Nuestro 
nacimiento, toda la aventura de la vida y también nuestra muerte, se representan contra el eterno 
telón de fondo de la Realidad. Somos como peces que no estan conscientes de mantenerse nadando 
en el agua. El sahaja yogui vive desde el punto de vista de la iluminación, de la Realidad. Cuando 
respira, piensa, ama u odia es lo Divino lo que respira, piensa, ama u odia en él.  

 El movimiento Sahajiyâ se desarrolló dentro de la tradición vishnuita medieval originada en Bengala 
y se asoció con el Budismo Mahâyâna por un lado y con el Tantra hindú por otro. Tal como sugiere 
el nombre, este movimiento se dedicó a cultivar el estado sahaja, sobre todo mediante la 
transformación de la energía sexual (rati) en felicidad transcendental (ânanda o mahâ—sukhâ). El 
yoga, mediante una forma de Bhakti Yoga erótico-espiritual, jugó un papel importante en este 
movimiento. La idea de placer sexual con una mujer distinta de la propia esposa (parakîya—rati) es 
lo que mejor expresa el espíritu de las enseñanzas sahajiyâ.  

El sahaja—samâdhi (énstasis espontáneo o natural) se explica en el Tripura Rahasya (17.107), un 
notable texto vedânta, como la realización del ininterrumpido énstasis transconceptual (nir—
vikalpa—samâdhi) mientras permanece el compromiso con la actividad externa. El énstasis 
supraconsciente (asamprajñata—samâdhi), que es el término del yoga para este elevado estado de 
conciencia, implica una extrema concentración de la atención y, al mismo tiempo, un retraimiento de 
la conciencia en el cuerpo físico. Como consecuencia, esta condición se ha confundido a menudo 
con el trance. Sin embargo, la existencia de una apariencia externa petrificada no transmite la 
realización interior de la conciencia transcendental del yogui. Por el contrario, el sahaja—samâdhi 
lleva la realización hasta el mismo cuerpo físico. El yogui vive, como si dijéramos, en los dos mundos 
—en la dimensión de la existencia no-cualificada (nir—guna) y en la dimensión de la relatividad. El 
sahaja—samâdhi es equivalente a una total y permanente iluminación, o “liberación en vida” 
(jivanmukti). En esta condición, el yogui liberado puede experimentar toda una variedad de estados 
de conciencia, incluyendo sa—vikalpa o samprajñâta—samâdhi y nir—vikalpa o asamprajñata—
samâdhi. 

El papel del maestro (guru) es fundamental para alcanzar el estado sahaja. El Hathayogapradipika 
afirma: 

Sin la ayuda de un auténtico guru, es muy difícil lograr la renuncia a los deseos 
(vairâgya), la percepción de la verdad y el auténtico estado natural de samâdhi 
(sahajavastha) (4.9) 

El movimiento Sahajayâna, igual que el Pûrna Yoga de Aurobindo, apunta claramente a un punto 
de vista mas integral y ético que los movimientos hindúes tradicionales. Se puede afirmar que el 
ideal del sahaja es un intento por superar las limitaciones del verticalismo tradicional. Por otro lado, 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aananda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sukha
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guna
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivanmukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipikaintro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahajavastha
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_9
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramapurna.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja


 41 

es cierto que algunas escuelas Sahajayâna contienen un fuerte elemento ascético y no puede 
afirmarse de ellas que subscriban una ética evolutiva positiva del mundo. 

Los maestros del Sahajayâna enseñaron que la Realidad no puede ser descubierta con restricciones 
innaturales, disciplinas mentales o manipulaciones externas de cualquier tipo en la naturaleza 
humana. En su lugar, insistían en que hay que seguir lo mas natural en nosotros, es decir, ser fiel a 
nuestro propio imperativo personal, a nuestra intuición. Por supuesto, no predicaban que solo 
hubiese que abandonarse a nuestras pasiones e instintos. Mas bien, su enfoque espontáneo o 
natural es la forma de residir en lo que es intrínsecamente cierto en nosostros, es decir, en la 
liberación. 

Aunque se busque siempre la Realidad mas elevada y tal búsqueda solo sirva para reforzar nuestra 
sensación de separatividad, los adeptos de esta tradición rechazan cualquier programa hacia la 
liberación. 

Según una canción (dohâ) del adepto del siglo IX, Lohipâda, 

¿Para qué sirven todas las técnicas de meditación? En su lugar hay que morir ante lo 
bueno y lo malo. Abandonar todas las elaboradas prácticas de control yóguico y las 
falsas esperanzas por los ilusorios regalos sobrenaturales, y aceptar la vaciedad como 
esencia propia. 

La escuela budista Sahajayâna apareció en el siglo VIII, como una reacción y crítica a las corrientes 
mágicas y el complicado esoterismo del Tantra. No hay escrituras tántricas referidas a este 
movimiento, pero sus maestros han compuesto canciones memorables, conocidas como dohâs o 
caryâs, que se transmitieron oralmente y fueron muy populares en la India hasta el siglo XII. El 
Sahajayâna se apoyó en el Budismo, el Hinduismo y el Jainismo, componiendo los dohâs en los 
dialectos peculiares de estas tradiciones.  

Las mejores dohâs budistas conocidas son las de Sarahapâda, del siglo VIII. Este gran adepto 
budista definió sahaja como la “via directa” (uju—patha) o “via real” (raja—patha). 

Cuando el ingenuo se mira en el espejo 
contempla una cara, no un reflejo. 
De igual forma, la mente que niega la verdad,  
confia en lo que no es verdad. 

Igual que un Brahmin, que con arroz y mantequilla  
cocina una torta y la ofrece en el fuego del sacrificio, 
al crear del espacio celestial un conducto para el néctar, 
cree que tales ilusiones son lo mas importante. 

Algunas personas que han elevado cuidadosamente el calor interior hasta la cima de 
la cabeza, 
que golpean la úvula con la lengua en una especie de complicado coito,  
que se encadenan precisamente a lo que proporciona la liberación, 
se denominan orgullosamente a si mismos yoguis. 

No hay nada que negar, nada que ser 
afirmado o captado; pues nunca se puede entender. 
Con la fragmentación del intelecto, surgen las ilusorias  
cadenas; indivisible y pura permanece la espontaneidad. 

(“Canción Real”, Sarahapâda) 

La figura mas importante de este movimiento es el poeta Candidasa, que vivió a finales del siglo 
XIV d.C. en Bengala y adquirió fama gracias a sus numerosas canciones sobre Râdhâ y su divino 
amante Krishna y sobre como utilizar el cuerpo como un medio poderoso de meditación.  

Los Bauls también pertenecen a esta notable manifestación de la espiritualidad hindú, aunque éstos 
conciben la unión espiritual-sexual como teniendo lugar dentro del propio corazón en vez de a través 
del intercambio externo (maithunâ). 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja


 42 

Aunque los Sahajîyâ gozaron de gran respeto, su mensaje era demasiado radical para ser 
comprendido por la mayoría. Pues, aunque el ideal de la espontaneidad es de innegable valor para 
los practicantes espirituales, resulta demasiado facil quedar atrapado en la lucha por la realización. 
Los dohâs y caryâs son recordatorios de que tal lucha es una actividad egoica y como tal una 
limitación a nuestra inherente condición de perfecta felicidad. 

El espíritu radical del Sahajayâna se halla presente también en el Budismo Zen Japonés, aplicando 
ambos el principio del vacío (ausencia de cosa, o shûnya) de forma directa a la vida diaria. 

Actualmente se halla muy difundida, sobre todo en occidente, una forma de Sahaja Yoga, mezcla 
de Bhakti, Guru y Kundalini Yoga, liderada por Shri Mataji Nirmala Devi. 

 

SAMÂDHI YOGA 

El yoga del énstasis 

En el compuesto Samâdhi Yoga, la palabra “yoga” tiene un significado genérico, como “práctica” o 
“aplicación disciplinada”. En este sentido, Samâdhi Yoga se podría traducir como “la práctica del 
énstasis”. 

El Yoga Bhâshya de Vyâsa (1.1) afirma que el yoga es el estado de énstasis.  

La palabra samâdhi se compone de los prefijos sam y â, seguidos de la raíz verbal dhâ (colocar, 
poner) en su forma modificada dhi. El significado literal del término es “poner o colocar junto”. Lo 
que se coloca junto o unificado es el sujeto consciente y sus objetos mentales. El samâdhi es tanto 
la técnica de unificar la conciencia, como el estado resultante de la unión enstática con el objeto de 
contemplación. 

El Gheranda Samhita (7.1ss.) habla del samâdhi: 

El samâdhi es un tipo de yoga magnífico, que se adquiere gracias a una gran suerte. 
Se obtiene samâdhi gracias a la bondad y gentileza del guru, y por la intensa dedicación 
que se le preste. 

En la mayoría de las escuelas, el samâdhi es la última etapa (anga) en el camino del yoga.  

El Tri Shikhi Brâhmana Upanishad (2.31) describe el énstasis como el “perfecto olvido” del estado 
de meditación que le precede. 

El Yoga Sûtra (III.3) lo define como el estado en el cual la conciencia (citta) resplandece con igual 
brillo que el objeto. Es decir, en samâdhi hay una mezcla entre sujeto y objeto. 

La interiorización profunda (samâdhi) se da en el preciso momento, en que solo brilla el 
objeto, como si el vacío fuese la auténtica naturaleza de la conciencia. 

El Kûrma Purâna (2.11.41) explica este estado como el de la uniformidad (eka—âkâra). 

El Paingalâ Upanishad (3.4) ofrece la siguiente explicación: “el énstasis es un estado en que la 
conciencia permanece sola con el objeto de meditación (dhyeya) y, como una lámpara colocada en 
un lugar sin viento, se abstrae del meditador (dhyatrî) y de la meditación (dhyâna)”. 

Normalmente, el énstasis se acompaña de una completa inhibición sensorial, igual que la que tiene 
lugar durante la práctica de la abstracción de los sentidos, o pratyâhara, y de la meditación, o dhyâna. 
En algunas obras, como el Mani Prabhâ (3.12) y varios Purânas, se explica que el samâdhi tiene la 
duración e intensidad de doce meditaciones, lo cual implica la abstracción del entorno exterior. 

Se piensa también que el énstasis proporciona efectos mágicos. Esto se hace evidente en el Hatha 
Yoga Pradipika (4.108ss.) 

Un yogui en samâdhi no resulta dominado por el proceso del tiempo (la muerte), ni por 
el fruto de las acciones (karma); nada ni nadie puede afectarle.  

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shuunya
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhakti.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaguru.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/1-01.htm#samadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sam
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda7.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#anga
http://www.abserver.es/yogadarshana/3-03.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#eka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_108
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika45.htm#IV_108
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma


 43 

Un yogui en samâdhi no recibe nada a través de los sentidos; no se conoce a si mismo 
ni a los demás.  
Un yogui en samâdhi es insensible al calor y al frío, al dolor y al placer, al honor y al 
insulto. 
Un yogui en samâdhi no puede ser herido por ningún arma, ni ser atacado por nadie; 
está mas allá de las influencias de mantras y yantras. 

Todas las tradiciones distinguen al menos dos tipos de énstasis:  

• •         sa—vikalpa o samprajñâta—samâdhi, que trata de la identificación con un objeto de 
meditación y se acompaña de las formas mas elevadas del pensamiento (denominadas 
prajñâ); 

• •         nir—vikalpa o asamprajñata—samâdhi, que consiste en la autoidentificación con el si-
mismo-esencial y es un estado vacio de cualquier contenido consciente. 

Solo la segunda variedad puede conducir a la autorrealización o liberación, mediante una completa 
transmutación de la conciencia. 

Algunas escuelas citan también un tercer tipo de condición enstática: el énstasis espontáneo 
(sahaja—samâdhi), que es equivalente al estado de liberado en vida (jivanmukti). (Ver artículo sobre 
Sahaja-Yoga). 

Según el Yoga Cûdâmani Upanishad (110), el samâdhi conduce primero a una “maravillosa 
conciencia” (caitanya—adbhuta) y posteriormente a la liberación (moksha). Los prodigios de la 
conciencia son accesibles mediante los estados de samprajñâta—samâdhi. Realmente, estos 
estados sirven para que el yogui investigue, como se desprende del tercer capítulo de los Yoga 
Sûtra, donde se presentan ejemplos de restricción completa, o samyama. 

En cualquier caso, al final, todas las formas de gnosis yóguica (prajñâ) deben transcenderse, de tal 
forma que solo permanezca la visión del si-mismo-esencial. 

Como apunta el Garuda Purâna (49.36), samâdhi es el estado en que el yogui comprende la 
afirmación “yo soy lo absoluto”. Por esto, el samâdhi se define normalmente en las escuelas de 
tendencia vedántica como “la unión de la psique (jiva) con el si-mismo-esencial (âtman)”. Por “unión” 
(samyoga), algunas autoridades entienden “mismidad” (samatva) o “identidad” (aikya). El Hatha 
Yoga Pradipika (4.5ss.) exponen algunos símiles conocidos: 

Así como un grano de sal se disuelve en el agua y se convierte en uno con ella, durante 
el estado de samâdhi se produce una unión similar entre mente y âtma. 
Cuando no hay movimiento de prâna (duante kumbhaka) y la mente se disuelve en el 
sí mismo, tal estado de armonía se denomina samâdhi. 
El estado de equilibrio, unión de jivâtman y paramatman, que se produce cuando cesan 
todos los procesos mentales, es samâdhi. 

Este acontecimiento de la autorrealización destruye, en palabras del Yoga Yâjñavalkya (10.1) el 
“lazo de la existencia” (bhava—pâsha). No obstante, el samâdhi rara vez se equipara con la 
iluminación o liberación última. 

 

SAMNYÂSA YOGA 

El yoga de la renunciación 

 

Samnyâsa significa “renunciación”, una orientación fundamental dentro del Hinduismo que, como el 
Yoga, ha producido sus propios valores, prácticas y literatura, como por ejemplo, las Samnyâsa 
Upanishad, que comprenden unos 19 textos de aproximadamente mil años de antiguedad. El 
término es tan antiguo como las primeras Upanishads. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prajñaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vikalpa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario13.htm#asamprajñaatah
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#sahaja
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivanmukti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasahaja.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#caitanya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samprajñaata
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vibhutip.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vibhutip.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#prajñaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jivaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#samyoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_5
http://www.abserver.es/yogadarshana/pradipika41.htm#IV_5
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aatma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kumbhaka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#paramaatman
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi


 44 

El Bhagavad Gîtâ explica samnyâsa: 

Los sabios consideran renunciamiento 
el dejar de realizar 
las acciones inspiradas por el deseo; 
las personas prudentes denominan abandono 
el abandono de los frutos de los actos (18.2). 

Mas adelante aclara los límites de esta práctica: 

El renunciamiento a un acto obligatorio 
no es nada conveniente; 
se dice que es tamásico el abandono abandono 
que por error se hace de un acto tal (18.7). 

Y los logros: 

Es mediante el renunciamiento, 
con el intelecto, frente a todo, libre de apego, 
dominándose a si mismo, 
carente de deseo, 
que uno alcanza 
la perfección de la inactividad (18.49). 

El término compuesto Samnyâsa Yoga se encuentra en algunas obras del Yoga Preclásico y hace 
referencia concreta a la práctica de la renunciación. 

Así, en el Bhagavad Gîtâ, Krishna exhorta a Arjuna a alcanzar la iluminación: 

Te liberarás así de las cadenas de la acción, 
de buenos o de malos frutos, 
y con tu ser 
disciplinado por el yoga del renunciamiento, 
liberado, llegarás a mí (9.28). 

En el Mundaka Upanishad se encuentra la siguiente referencia: 

Habiendo purificado ya su naturaleza con el yoga de la renunciación,  
todos los anacoretas, gozando de la inmortalidad suprema en esta vida,  
hallan la liberación en el momento del gran final (muerte). (3.2.6) 

SAMPUTA YOGA 

El yoga de la unión sexual 

 

Samputa Yoga es un término técnico que en los escritos de Abhinavagupta indica la perfecta 
ausencia de represión de la Realidad última, denominada Shiva. 

Este término también se refiere a la práctica del samputî—kârana, que consiste en “rodear” un 
mantra principal con otro mantra. 

Sin embargo, la referencia mas extendida es a la unión sexual (maithunâ) entre los practicantes 
masculino y femenino, dentro del ritual tántrico. 

 

SAMRAMBHA YOGA 

El yoga del rechazo 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Pre
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaarana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra


 45 

Samrambha Yoga, o Dvesha Yoga, es un concepto que se encuentra en el Vishnu Purâna y que 
declara la disciplina del odio en base al principio que permite al practicante convertirse en aquello 
que contempla continuamente. Lo realmente asombroso es que este principio puede llevarse a cabo 
incluso con emociones negativas. 

En el Bhâgavata Purâna se reconoce el poder liberador de las emociones, incluso de emociones 
diferentes a la del amor, tales como miedo, deseo sexual e incluso odio —siempre que su objeto sea 
la Divinidad. En la tradición Vishnuita, la fuerte emoción del odio (aversión o rechazo), igual que en 
el caso del amor, se considera a veces como un medio de autorrealización. 

El sabio Nârada lo enseña expresamente en dicha obra: 

Todas las emociones humanas se basan en los conceptos erróneos de “yo” y “mio”. Lo 
absoluto, el si-mismo-universal, no posee sentimiento de “yo” ni emociones (7.1.23). 
Por tanto, hay que unirse a Dios mediante la amistad o la enemistad, el pacifismo o el 
miedo, el amor o el apego. Lo Divino no observa distinción alguna (7.1.25). 

El secreto que subyace detrás es bastante simple: para odiar a Dios, para sentir odio por la Divinidad 
o para aproximarse al Señor mediante un exagerado deseo sexual, la persona debe poner toda su 
atención en lo Divino. Esta concentración crea un puente a través del cual puede penetrar la gracia 
divina y transformar la personalidad del individuo, llevándole hasta la iluminación si la emoción es lo 
suficientemente intensa. En cualquier caso, la satisfación de la emoción debe ser menos importante 
que su objeto. 

En el Vishnu Purâna se cuenta la historia del rey Shishupâla que odiaba a Vishnu tan intensamente 
que siempre estaba pensando en él, hasta que de forma involuntaria, tras un proceso de varias 
reencarnaciones, alcanzó la iluminación. En una de estas encarnaciones fue el Rey de los demonios 
Hiranyakashipu que ordenó torturar y matar a su hijo, Prahlâda, en venganza por la extrema 
devoción que éste profesaba a Krishna. En otra encarnación fue el demonio Râvana que murió a 
manos de Râma, una encarnación de Vishnu. Su odio permanente hacia lo divino le condujo 
finalmente a la liberación espiritual. 

De acuerdo con el Uddhâva Gîtâ, una sección del libro onceavo del Bhâgavata Purâna, 

En cualquier cosa en que se concentre el individuo, la mente se vuelve totalmente co-
esencial incluso a través del apego (sneha) y del odio. 
El Absoluto no contempla distinciones, por lo que puede unirse a lo Divino mediante las 
ataduras de la enemistad, la amistad, el miedo, el apego o el deseo (kâma) (4.22). 

La idea de que el odio pueda convertirse en una via hacia Dios estremece la sensibilidad 
convencional, pero es una consecuencia lógica de la antigua doctrina esotérica según la cual nos 
convertimos en aquello sobre lo que meditamos. Todo esto sugiere que el proceso espiritual es sobre 
todo un asunto de prestar atención. Por supuesto, para que emociones negativas tan poderosas 
surtan un efecto liberador debe existir además una predisposición de buen karma. El odio absoluto 
es tan imposible para la persona común como el amor absoluto. 

 

SAPTÂNGA YOGA 

El yoga de los siete pasos 

Saptânga Yoga es la disciplina de los siete pasos (sapta—sâdhana) que, según el Gheranda 
Samhita (1.9ss.), consiste en: 

1. 1.       Satkarma, o purificación (kriyâ), que limpia el cuerpo para una práctica superior. 
2. 2.       Âsana, o postura, que confiere fuerza, dridhata. 
3. 3.       Mudra, que proporciona estabilidad, sthirata. 
4. 4.       Pratyâhara, que proporciona calma, dhirata. 
5. 5.       Prânâyâma, que proporciona ligereza, laguima. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#siete
http://www.abserver.es/yogadarshana/gheranda1.htm#siete
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kriyaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aasana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dridha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#mudra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#sthira
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laguimam


 46 

6. 6.       Dhyâna, que proporciona percepción correcta o percepción del si-mismo, pratyakshatva. 
7. 7.       Samâdhi, que proporciona aislamiento, nirliptata, la auténtica libertad. 

En el vedânta, sapta—sâdhana se refiere a un conjunto distinto de disciplinas. En la Amrita Nâda 
Bindu Upanishad se menciona la doctrina de las siete puertas (sapta—dvâra) que puede conducir 
al yogui a la liberación. Son las siguientes: 

1. 1.       La puerta del corazón, hrid—dvâra. 
2. 2.       La puerta del viento, vâyu—dvâra. 
3. 3.       La puerta de la cabeza, mûrdha—dvâra. 
4. 4.       La puerta de la liberación, moksha—dvâra. 
5. 5.       La cavidad, bila. 
6. 6.       El agujero, sushira 
7. 7.       El círculo, mandala. 

Estas puertas hacen referencia a distintas estructuras anatómicas, aunque el autor no entra en 
detalles sobre las mismas.  

Probablemente, la primera se localice en el pecho (quizás en la parte derecha, según Ramana 
Maharshi), la segunda en la garganta, la tercera en la coronilla y las últimas cuatro en otras 
localizaciones diferentes de la cabeza. 

 

SHADANGA YOGA 

El yoga de los seis pasos 

Shadanga Yoga, el yoga de los seis miembros, se enseña por primera vez en el Maitrâyanîya 
Upanishad (6.18), del siglo III ó IV aC., y consiste de: 

1. 1.       Control de la respiración, prânâyâma. 
2. 2.       Control sensorial, pratyâhara. 
3. 3.       Meditación, dhyâna. 
4. 4.       Concentración, dhâranâ. 
5. 5.       Autoindagación, tarka. 
6. 6.       Énstasis, samâdhi. 

Es notable la inversión en el orden de la meditación y la concentración, además de la mención a 
tarka. 

Disposiciones similares de seis pasos se encuentran en varias escrituras del Yoga Postclásico. Una 
variante interesante se halla en el Garuda Purâna (227.18), que incluye la recitación (japa) como 
segundo componente, tras el control respiratorio. 

En el Amrita Nâda Bindu Upanishad se habla del Mantra Yoga, considerando la meditación con 
mantra como un miembro del yoga de los seis pasos. Según esta obra, el Shadanga Yoga consistiría 
de: 

1. 1.       Control sensorial, pratyâhara. 
2. 2.       Meditación, dhyâna (Mantra Yoga). 
3. 3.       Control de la respiración, prânâyâma. 
4. 4.       Concentración, dhâranâ. 
5. 5.       Autoindagación, tarka. 
6. 6.       Énstasis, samâdhi. 

Todos estos esquemas tienen en común la ausención de cualquier mención a las observancias 
morales (yama) y sociales (niyama), que son la base del yoga de ocho pasos (Ashtânga Yoga) de 
Patañjali. Sin embargo, esto no significa que se desprecien las reglas morales de yama y niyama; 
sencillamente no se han formalizado. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vedaanta
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#saptadha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hridaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vaayu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#muurdha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#moksha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Post
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#japa
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario21.htm#pratyaahaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhaaranaa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tarka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama
http://www.abserver.es/yogadarshana/asht_intro.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/Patanjal.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#niyama


 47 

 

SHIVA YOGA 

El yoga de los adoradores de Shiva 

Shiva Yoga, es un término al que se hace referencia en el voluminoso Shiva Purana.  

El Shiva Yoga es el conjunto de prácticas fundamentales en todas las escuelas del shivaismo. El 
Shiva Yoga se iguala al Pâshupata Yoga en el Shiva Purâna (7.1.33.25) y, de acuerdo con este 
texto (1.3.27), resulta desagradable al principio pero mas adelante se vuelve muy favorable. 

Igualmente, el shiva yogui puede ser de tres tipos: 

• •         Kriyâ yogui, comprometido con los actos rituales. 

• •         Tapo yogui, persiguiendo el ascetismo (tapas). 

• •         Japa yogui, que observa prácticas de los dos tipos anteriores pero que incluye la 
recitación constante del mantra de cinco sílabas om namah shivâya (om, me postro ante 
Shiva). 

El Shiva Yoga se define como la concentración mental sobre Shiva y puede ser de cinco tipos, en 
orden de importancia: 

1. 1.       Mantra Yoga: concentración de la atención mediante la invocación a Shiva mencionada 
anteriormente. El Shiva Purana (3.5.6.25ss.) proporciona el texto completo de este mantra: 
om namah shivâya shubham kuru kuru shivâya namah om (om, ¡me postro ante Shiva!, 
¡proporcionanos bondad!, ¡proporcionanos bondad!, ¡ante Shiva me postro!, om). 

2. 2.       Sparsha Yoga: el yoga del contacto; incluye el Mantra Yoga y le añade el control de la 
fuerza vital (prânâyâma). 

3. 3.       Bhâva Yoga: el yoga de la esencia; es una forma superior de Mantra Yoga, donde se 
pierde el contacto con el mantra y la conciencia penetra en una dimensión sutil de la 
existencia. 

4. 4.       Abhâva Yoga: el yoga de la inexistencia; es la práctica de la meditación sobre la 
totalidad del universo, asociada a la transcendencia del objeto de concentración. 

5. 5.       Mahâ Yoga: el gran yoga; es la concentración sobre Shiva sin restricción alguna. 

Las técnicas practicadas en el Shiva Yoga son: 

• •         La escucha atenta (shravana). 

• •         El canto devocional (kîrtana). 

• •         El cuestionamiento (manana). 

 

SIDDHA YOGA 

El yoga de los perfectos 

El ideal de un cuerpo divino fue el centro de atención de todo un movimiento cultural de la India 
medieval: el movimiento Siddha, comparable quizás en occidente al movimiento social de culto al 
cuerpo en las décadas actuales. Este culto floreció entre los siglos VIII y XII d.C., ante el 
reconocimiento y devoción de un grupo de seres realizados conocidos como Siddhas, y contribuyó 
en gran medida a sintetizar las enseñanzas espirituales del Hinduismo, Budismo y Jainismo, además 
de la alquimia y la magia popular. 

El término siddha significa “realizado”, “perfecto” y se refiere al adepto tántrico que ha alcanzado la 
iluminación, o perfección (siddhi) última, y posee todo tipo de poderes paranormales (siddhi). Según 
el Yoga Shikhâ Upanishad (I.159), “se puede reconocer a un ‘perfecto’ por su posesión de poderes 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tapas
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramasparsha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramabhava.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramaabhava.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamaha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddhi


 48 

paranormales”. El adepto Tirumûlar, del Sur de la India, definía un Siddha como aquél que ha 
realizado, mediante el énstasis yóguico, la Luz y el Poder (shakti) transcendental. 

La estrecha relación existente entre la medicina tradicional de la India (âyurveda), el yoga y la 
alquimia (rasâyana), destaca especialmente en la tradición Siddha del Norte de la India. El Siddha 
es un alquimista espiritual que trabaja o transmuta la materia impura, el cuerpo-mente humano, en 
oro puro, la esencia espiritual inmortal. No obstante, también se afirma que es capaz de efectuar una 
transmutación literal de la materia. Los adherentes a esta importante tradición buscan la inmortalidad 
corporal mediante una sofisticada técnica psicofisiológica que se conoce como kâya—sâdhana, o 
“cultivo del cuerpo”. El Siddha Yoga ha constituido la base fundamental del Hatha Yoga y ambas 
tradiciones se han consolidado como vertientes preventivas de la medicina hindú. Curiosamente, un 
libro sobre medicina escrito por un autor denominado Vrinda, lleva el título de Siddha Yoga y otro 
tratado médico, esta vez atribuido al adepto del Siddha Yoga Nâgârjuna, se titula Yoga Shataka 
(Cien versos sobre yoga). 

Las escuelas mas importantes del movimiento Siddha fueron las de los Nâthas y la de los 
Maheshvaras. La primera se desarrolló en el Norte de la India, especialmente en Bengala. La 
segunda provenía del Sur. Los Tantras Budistas hablan de 84 grandes adeptos (mahâ—siddha), 
muchos de los cuales son reverenciados aún hoy en dia como semidioses. La mayoría fueron 
personas corrientes sin ánimo o pretensión de enseñar o crear escuela, pero entre ellos hay algún 
personaje de la realeza y también grandes eruditos.  

Según la tradición tibetana el primer y principal adepto de los 84 Siddha fue Luipâ, que algunos 
orientalistas identifican con Matsyendra Nâtha, el famoso maestro del aún mas famoso Goraksha 
Nâtha. Innumerables leyendas y canciones hablan de los logros espirituales y mágicos de estos dos 
grandes maestros. Otro Siddha notable fue el budista Nâgârjuna, maestro de Tilopa, el cual inició 
a Nâropa, el guru de Marpa, quien a su vez instruyó al ilustre yogui-poeta Milarepa. La lista tibetana 
de mahâ—siddhas incluye algunos nombres que también son reconocidos por los hindúes. 

La tradición Tamil del Sur de la India se refiere a 18 Siddhas, algunos de los cuales fueron de origen 
chino o cingalés y uno se dice que procedía de Egipto. El número 18 es tan simbólico como el 84 
para los Siddhas del Norte; ambos sugieren totalidad. Entre los Siddhas del Sur destacan 
especialmente Akkattiyar (o Agastya), Tirumûlar, Civavâkkiyar y Bhogar, cuyas enseñanzas y 
logros mágicos cautivaron la imaginación popular. 

Las enseñanzas de esta tradición se han preservado solo de forma imperfecta. Los textos de 
referencia son totalmente legendarios, pero también se encuentran extensos trabajos literarios y 
numerosas canciones místicas (dohâ). 

La veneración de los personajes espirituales, como punto central de la sagrada presencia o poder, 
es una practica de la máxima importancia. La adoración del maestro (guru—pûjana) es uno de estos 
aspectos. 

En los últimos años, Swami Muktananda, un adepto a la tradición del Siddha Yoga, ha captado la 
atención de los occidentales interesados en la sabiduría de la India. Este maestro inició a numerosos 
occidentales utilizando el método shakti—pâta (descenso de la energía), mediante el contacto físico 
o la simple mirada. No obstante, tras su muerte en 1982, su organización se ha visto comprometida 
por testimonios y acusaciones de sectarismo por parte de antiguos adeptos. 

 

SPARSHA-YOGA 

El yoga del contacto 

Sparsha significa literalmente “aquello que es sensible al tacto, tangible”, es decir, “lo que tiene 
relación con la existencia condicionada (samsâra)”. También se traduce normalmente como 
“contacto” y hace referencia a uno de los cinco sentidos que proporcionan conocimiento ( jñâna—
indriya). 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#kaaya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#saadhana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mahaat
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#siddha
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#jñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#indriya


 49 

El Sparsha Yoga, o yoga del contacto es un tipo de yoga vedántico que se halla definido en el Shiva 
Purâna (VII.2.37.9), como segunda etapa en el camino hacia el Mahâ Yoga. Consiste de la primera 
etapa, es decir de la práctica del Mantra Yoga tal como la define esta obra, y le añade la práctica del 
prânâyâma, o control de la fuerza vital. 

En el Kula Arnava Tantra, se hace mención también a siete tipos de iniciación (dîkshâ) por medio 
de las cuales el maestro (guru) transmite su fuerza vital al discípulo; se trata de un ritual mas allá de 
la lógica ordinaria. Uno de estos siete tipos es el sparsha—dîkshâ, o iniciación que requiere el 
contacto físico entre maestro y discípulo, mientras se recitan mantras con un ritmo respiratorio 
determinado. 

  

TANTRA YOGA 

El yoga de los Tantras 

A partir del siglo IV surge en la India un movimiento filosófico, esotérico y espiritual que habría de 
ejercer una considerable influencia en el hinduismo, el budismo y otros sistemas soteriológicos no 
sólo de la India, sino de distintos países de Asia, y que unos 500 años después condujo a la creación 
del Hatha Yoga. Aunque el Tantrismo va conformándose a partir del siglo IV como un cuerpo 
filosófico-esotérico sistematizado, sus raíces se pierden en la noche de los tiempos y muchos de sus 
más significativos principios místico-iniciáticos son pre-védicos y cuentan con una antigüedad de 
más de cinco milenios. Algunos investigadores fijan los comienzos del Tantrismo en los antiguos 
cultos del periodo védico, mientras que otros detectan elementos tántricos en las civilizaciones pre-
védicas de Harappa y Mohenjo Daro, del tercer milenio a.C., por lo menos.De la fusión de elementos 
tántricos y yóguicos habría de surgir posteriormente el Tantra Yoga o yoga del control perfecto sobre 
las energías. 

  

Literalmente, el término sánscrito tantra significa “tejido”, “entretejido”, “entramado” y proviene de la 
raiz tan, “extender”, “expandir”. En sentido técnico, tantra significa "continuidad", es decir, la 
continuidad entre el cuerpo y la mente, entre la realidad externa y la interna, entre la transcendencia 
y la inmanencia. Sin embargo, la definición tradicional de tantra es "aquello que extiende la 
sabiduría". 

  

El Tantra Yoga, o simplemente Tantra, combina muchos elementos de otros tipos de yoga en una 
gran síntesis; entiende el hombre y el cosmos como un todo unido, como una inmensa red unificada. 
Este yoga, íntimamente relacionado con la naturaleza y sus energías, se sirve de técnicas propias 
del Hatha Yoga, el Mantra Yoga y el Kundalini Yoga. Además, los tántricos utilizan la meditación en 
yantras y mandalas, la ceremonia nyâsa o de purificación psicosomática y técnicas para la 
sublimación de la energía sexual y su transformación en energía espiritual o para la 
instrumentalización mística de la relación sexual. En el Tantra Yoga se concede especial relevancia 
a los rituales y las técnicas de visualización que persiguen el despertar del poder psico-espiritual 
(kundalinishakti), inherente en el cuerpo humano. 

 El Tantra Yoga se considera a si mismo como una nueva revelación que aspira a ser la enseñanza 
mas adecuada para esta Edad Oscura (kaliyuga) en que nos encontramos actualmente y que 
sustituye a la primitiva revelación védica. 

En contraste con las primitivas enseñanzas, los adeptos del Tantra introdujeron una perspectiva 
positiva sobre el cuerpo. En el Tantra se considera el cuerpo humano como una valiosa plataforma 

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamaha.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praanaayaama
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#mantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario25.htm#tantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramamantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nyaasa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti


 50 

para lograr la iluminación y por consiguiente buscan mantenerlo en excelente estado de salud a 
través de una variedad de medios que incluyen el Hatha Yoga. 

  

El Tantra Yoga trabaja con el cuerpo físico y con su aspecto sutil (prânamaya—kosha), compuesto 
de energía vital (prâna). Según el modelo del Tantra, el cuerpo energético sutil contiene siete o más 
vórtices principales (chakra), que están alineados a lo largo de la columna vertebral. El poder de la 
serpiente (kundalinishakti) se despierta en el centro psicoenergético más bajo y luego debe ascender 
hasta la cima de la cabeza. Se piensa que este logro lleva a, o coincide con, la liberación o 
iluminación espiritual. 

  

En Occidente, el Tantra Yoga se malinterpreta como una forma de libertinaje sexual. Aunque es 
verdad que algunas escuelas de Tantra Yoga hacen uso del ritual sexual como una herramienta de 
transformación, la mayoría de las escuelas Tántricas se apuntan a un acercamiento más 
conservador. Pero incluso las denominadas escuelas de la "mano izquierda" consideran el 
autodominio en materias sexuales como una virtud suprema. En todo caso, el Tantra no busca 
aumentar el placer al máximo, sino comprender la beatitud (ânanda) que es característica inalienable 
de nuestro más profundo si-mismo. 

  

Tantra, o Tantrismo, es un término general por el cual los Occidentales, estudiantes de la 
espiritualidad de la India, designan un tipo particular de enseñanza dentro del Hinduismo y del 
Budismo. No puede resumirse facilmente en qué consiste esta enseñanza, porque el Tantrismo 
comprende un espectro muy amplio de creencias y prácticas. Sin embargo, para dar una descripción 
simplificada, se puede decir que la mayoría de las escuelas del Tantrismo incluyen los siguientes 
rasgos: 

  

• •         La iniciación y el discipulado espiritual con un adepto calificado (guru); 

• •         La creencia en que la mente y la materia son manifestaciones de una Realidad espiritual 
superior, que es nuestra verdadera naturaleza siempre presente; 

• •         La creencia en que la Realidad espiritual (nirvana) no es algo distinto del reino empírico 
de la existencia (samsâra), sino algo inherente en él; 

• •         La creencia en la posibilidad de lograr la iluminación permanente o liberación mientras 
mientras se permanece en el estado físico; 

• •         La meta de lograr la liberación/iluminación por medio del despertar del poder espiritual 
—denominado kundalinishakti—, adormecido en el cuerpo-mente humano; 

• •         La creencia en que nacemos muchas veces, en que este ciclo sólo se interrumpe en el 
momento de la iluminación y en que la cadena del renacimiento esta determinada por la 
calidad moral de nuestras vidas a través de la acción del karma; 

• •         La asunción de que vivimos en la actualidad en la Edad Oscura (kali—yuga) y que, por 
consiguiente, debemos servirnos de toda posible ayuda en el camino espiritual, incluso de 
prácticas que se juzgan perjudiciales por la moralidad convencional; 

• •         La creencia en la eficacia mágica del ritual, basado en la noción metafísica de que el 
microcosmo (es decir, el ser humano) es un reflejo fiel del macrocosmo (es decir, el 
universo); 

• •         El reconocimiento de que la iluminación espiritual se acompaña de, o proporciona 
acceso a, una amplia variedad de poderes psíquicos, y un cierto interés en la explotación de 
estos poderes, tanto para propósitos materiales como espirituales; 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#hathayoga
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario20.htm#praana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#chakra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario11.htm#aananda
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#guru
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario19.htm#nirvana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samsaara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#kundalinishakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario17.htm#karma


 51 

• •         La comprensión de que la energía sexual es un depósito importante de energía que 
debe utilizarse con sabiduría para acelerar el proceso espiritual, en lugar de bloquearlo 
mediante la consecución del orgasmo; 

• •         Énfasis en la valerosa experiencia de primera mano, en lugar de confiar en el 
conocimiento de otros. 

  

Por otro lado, se puede considerar que el eje principal sobre el que pivotan la mayoría de las escuelas 
tántricas es la idea de shakti, el principio femenino de la existencia cósmica, la Diosa. El tântrika o 
sâdhaka trata de conseguir la ayuda de este principio en su afán por la liberación. Esto se expresa 
mediante ceremonias externas de adoración (pûjâ) de la femineidad Divina, pero también mediante 
simbólicos rituales internos, principalmente bajo la orientación del Kundalini Yoga. 

  

Generalmente, se reconocen tres grandes ramas dentro del Tantrismo: 

• •         Dakshina—mârga, o camino de la mano derecha, que constituye la via conservadora 
y tradicional. 

• •         Vâma—mârga, o camino de la mano izquierda, que ha conducido al Tantrismo al 
descrédito y la crítica social, especialmente por la práctica del panca—tattva, ritual que utiliza 
elementos tradicionalmente prohibidos, especialmente el intercambio sexual (maithunâ). 

• •         Kula—mârga, el camino de la importante secta Kaula (Kaula Yoga), que puede 
asimilarse al Kundalini Yoga. 

  

El término Tantra hace referencia también a todo un género de escrituras sagradas del Shaktismo, 
del Shivaismo y de algunas ramas budistas que contienen todas las enseñanzas necesarias para 
el crecimiento espiritual y la liberación. Los Tantras hindúes toman a menudo la forma de diálogo 
entre Shiva y su divina esposa (Devî, Pârvatî, etc.). Los dos textos mas conocidos son el Kula 
Arnava Tantra y el Mahâ Nirvâna Tantra. 

 

TÂRAKA-YOGA 

El yoga del signo liberador 

Târaka es “aquello que proporciona liberación”, y se identifica generalmente con la Realidad 
trascendental en su aspecto salvífico. En el Yoga Clásico, sin embargo, la palabra no designa lo 
Absoluto sino la sabiduría nacida del discernimiento (vivekajajñâna) que surge con la culminación 
del énstasis (samâdhi). El Pâshupata Brâhmana Upanishad (1.32) utiliza este término para 
referirse a la sílaba sagrada om. 
  
El Târaka Yoga es un yoga vedántico que se enseña en el Advaya Târaka Upanishad y en el 
Mandala Brâhmana Upanishad, que se desarrolló en la India medieval. 
  
En esta rama del yoga, el término târaka hace referencia a la manifestación del si-mismo en forma 
de luz. El elemento central en esta rama son los fenómenos fotísticos que aparecen durante la 
meditación y que se consideran como una manifestación del Absoluto “liberador” (târaka). 
  
Se distinguen tres tipos de fenómenos: 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakaula.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramakundalini.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/ramahistoria.htm#Clásico
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#vivekajajñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario22.htm#samaadhi
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka


 52 

• •         Antar—lakshya (signo interno); 

• •         Bahir—lakshya (signo externo); 

• •         Madhya—lakshya (signo intermedio); 

Los tres signos se conocen como “liberadores del cuerpo” (mûrti—târaka), mientras que la 
realización superior del si-mismo se considera incorporea (amurti) y transmental (amanaska). 
El signo intermedio conduce hacia la experiencia de los cinco tipos de espacio-conciencia luminosos. 
 
 
 

YANTRA YOGA 

El yoga de de las representaciones geométricas del cosmos 

La palabra sánscrita yantra proviene del prefijo “yan” que significa “concebir”, “concepción mental”. 
Yantra, pués, significa literalmente “dispositivo”, “artificio”, “mecanismo”, “herramienta” o, mas 
preciso aún, “instrumento”. Hace referencia a ciertas representaciones geométricas complejas de 
niveles y energías del cosmos (personalizadas bajo la forma de la deidad escogida) y del cuerpo 
humano (en cuanto réplica microcósmica del macrocosmos). 

Los yantras se utilizan ampliamente en las ceremonias tántricas, donde se consideran como el 
“cuerpo” de la deidad personal (ishtadevatâ). Se dibujan en papel, madera o tela; también se 
graban en metal o en otros materiales, e incluso se diseñan en tres dimensiones en barro o en 
arena. 

El yantra hindú tiene una función similar a la que posee el mandala del Tantrismo tibetano. Lo que 
los diferencia es que el mandala tiene un diseño mas pictórico y se dibuja sobre una base circular 
que contiene sus elementos constituyentes. El yantra es, por tanto, una clase de mandala 
empleada por el tantrismo y cuyas imágenes son exclusivamente geométricas. 

El yantra típicamente consiste de un borde cuadrado que incluye círculos, pétalos de loto, 
triángulos y un punto-raíz central conocido como bindu, representando la matriz creadora del 
universo y la puerta de acceso a la Realidad trascendental.  

A cada componente se le atribuye un simbolismo mas o menos elaborado. De esta forma, un 
triángulo con el vértice hacia arriba representa el polo masculino de la realidad, o Shiva, mientras 
que un triángulo con el vértice hacia abajo simboliza el polo femenino, o Shakti. Cuando se 
representa su unión el resultado es una estrella de seis puntas (como la estrella de David). Estas 
imágenes triangulares se encuentran rodeadas habitualmente por el círculo que las sacraliza y 
realza. El círculo representa la unidad; un punto, el todo; el cuadrado, lo terrestre y material. 

En los niveles superiores del ritual tántrico, el yantra debe interiorizarse totalmente, es decir, que 
los yoguis deben construir mentalmente un modelo geométrico complejo y visualizarlo por 
completo. 

El yantra se construye desde el punto mas interno hacia el exterior —de acuerdo con el proceso de 
evolución macrocósmica—, o desde la circunferencia mas externa hacia el interior —en consonancia 
con los procesos microcósmicos de involución meditativa. El Yantra Yoga consiste en la disolución 
del yantra: una vez construido mentalmente y de forma detallada, el yogui procede a disolverlo (laya) 
de forma gradual. Puesto que en su interior es idéntico a la estructura del yantra, su disolución implica 
necesariamente su propia extinción como sujeto experimentador. 

El yantra proporciona un punto de concentración que es una ventana al absoluto. La idea es hacer 
el yantra tan real, interan y externamente, que llegue a cobrar vida. De esta forma, absorbe 
completamente la atención del yogui hasta tal punto que no se puede diferenciar si el yantra esta en 
su interior o es el practicante quien penetra en el yantra. 

Si se efectúa con éxito, este ejercicio catapultará al practicante (sâdhaka) hacia la conciencia pura, 
mas allá de la distinción entre sujeto y objeto. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario12.htm#antara
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bahir
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#madhya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#lakshana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario24.htm#taaraka
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario16.htm#ishtadevataa
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#bindu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario18.htm#laya
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra


 53 

El Tantrismo emplea un gran número de yantras; solo el capítulo 20 del Mantra Mahodadhi se 
describen veintinueve. 

El mas famoso de todos es el Sri Yantra compuesto por nueve triángulos yuxtapuestos y colocados 
de tal forma que originan un total de 43 triángulos pequeños. Cuatro de los nueve primeros triángulos 
apuntan hacia arriba y representan la energía cósmica masculina (Shiva); los otros cinco apuntan 
hacia abajo y simbolizan la fuerza femenina (Shakti). Estos triángulos se rodean de un loto de ocho 
pétalos que simboliza a Vishnu. El siguiente loto, con dieciséis pétalos, reperesenta la conquista de 
la meta deseada, concretamente el poder del yogui sobre la mente y los sentidos. Encerrando este 
loto se encuentran cuatro lineas concéntricas que se conectan simbólicamente con los dos lotos. La 
triple linea que lo rodea se llama la “ciudad de la tierra” (bhû—pura) y designa el lugar consagrado 
que puede contener el universo entero o, por analogía, el cuerpo humano. 

Otros yantras famosos son: kâlî—yantra, tripurâsundarî—yantra, saraswati—yantra, kama—
yantra, kubera—yantra y gayatri—yantra. 

Algunos rituales con yantras se utilizan también de forma terapéutica. Además, se pueden crear 
yantras específicos para una enfermedad o una persona concreta, como amuleto que lleva a cabo 
curas mágicas. En todo caso, la efectividad del yantra dependerá de la calidad de concentración y 
visualización del adepto, además de su dominio de las energías sutiles. 

 

 

 

 

 

 

 
  

http://www.abserver.es/yogadarshana/ramatantra.htm
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#Shiva
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario23.htm#shakti
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#Vishnu
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario27.htm#yantra


 54 

MEDITACIÒN 

(Textos Escogidos) 

 

 

KRISHNAMURTI  
Y LA CONCIENCIA DEL TESTIGO 

(comentarios de Krishnamurti sobre meditación extractados literalmente de sus libros, 
principalmente de:  

▪ ▪         "El estado creativo de la mente", Editorial Kier, 1975, Trad: Pedro Sánchez 
Hernández, 3ª edición 
▪ ▪         "Usted es el mundo, Editorial Edhasa, 1983, Trad: Armando Clavier, 2ª edición 
▪ ▪         "La libertad primera y última", Editorial Kairós, 1996, Trad: Fundación 
Krishnamurti Latinoamericana, 1ª edición) 

  
▪ ▪         Si durante el día está usted alerta, si está atento a todo el movimiento del pensar, a lo que 
usted dice, a sus gestos -cómo se sienta, cómo camina, cómo habla- si está atento a sus respuestas, 
entonces todas las cosas ocultas salen a la luz muy fácilmente. En ese estado de atención lúcida, 
despierta, todo es puesto al descubierto.  

▪ ▪         La mayoría de nosotros está inatenta. Darse cuenta de esa inatención, es atención.  

▪ ▪         La meditación no es una fragmentación de la vida; no consiste en retirarse a un monasterio 
o encerrarse en una habitación sentándose quietamente por diez minutos o una hora en un intento 
de concentrarse para aprender a meditar, mientras que por el resto del tiempo uno continúa siendo 
un feísimo, desagradable ser humano.  

▪ ▪         Para percibir la verdad, uno debe poseer una mente muy aguda, clara y precisa —no una 
mente astuta, torturada, sino una mente capaz de mirar sin distorsión alguna, una mente inocente y 
vulnerable. Tampoco puede percibir la verdad una mente llena de conocimientos; sólo puede hacerlo 
una mente que posee completa capacidad de aprender. Y también es necesario que la mente y el 
cuerpo sean altamente sensibles —con un cuerpo torpe, pesado, cargado de vino y comida, no se 
puede tratar de meditar. Por lo tanto, la mente debe estar muy despierta, sensible e inteligente.  

▪ ▪         Las necesidades básicas para descubrir aquello que está mas allá de la medida del 
pensamiento, para descubrir algo que el pensamiento no ha producido son tres: 1) se debe producir 
un estado de altísima sensibilidad e inteligencia en la mente; 2) ésta debe ser capaz de percibir con 
lógica y orden; 3) finalmente, la mente debe estar disciplinada en alto grado.  

▪ ▪         Una mente que ve las cosas con total claridad, sin distorsión alguna, sin prejuicios 
personales, ha comprendido el desorden y está libre de él; una mente así es virtuosa, ordenada. 
Sólo una mente muy ordenada puede ser sensible, inteligente.  

▪ ▪         Es preciso estar atento al desorden que hay dentro de uno mismo, atento a las 
contradicciones, a las luchas dualísticas, a los deseos opuestos, atento a las actividades ideológicas 
y a su irrealidad. Uno ha de observar "lo que es" sin condenar, sin juzgar, sin evaluar en absoluto.  

▪ ▪         La mayor parte del tiempo está uno inatento. Si usted sabe que está inatento, y presta 
atención en el momento de advertir la inatención, entonces ya está atento.  

▪ ▪         La percepción alerta, la comprensión, es un estado de la mente de completo silencio, 
silencio en el cual no existe opinión, juicio ni evaluación alguna. Es realmente un escuchar desde el 
silencio. Y es sólo entoces que comprendemos algo en lo cual no está en absoluto envuelto el 
pensamiento. Esa atención, ese silencio, es un estado de meditación.  

▪ ▪         Comprender el ahora es un inmenso problema de la meditación —ello es meditación. 
Comprender el pasado totalmente, ver dónde radica su importancia, ver la naturaleza del tiempo, 
todo eso forma parte de la meditación.  



 55 

▪ ▪         En la meditación existe una gran belleza. Es una cosa extraordinaria. La meditación, no 
"cómo meditar".  

▪ ▪         La meditación es la comprensión de uno mismo y, por lo tanto, significa echar los cimientos 
del orden —que es virtud— en el cual existe esa cualidad de disciplina que no es represión ni 
imitación ni control. Una mente así, se halla, entonce, en un estado de meditación.  

▪ ▪         Meditar implica ver muy claramente, y no es posible ver claramente ni estar por completo 
involucrado en lo que uno ve, cuando hay un espacio entre el observador y la cosa observada. 
Cuando no hay pensamiento, cuando no hay información sobre el objeto, cuando no hay agrado ni 
desagrado sino tan sólo atención completa, entonces el espacio desaparece y, por lo tanto, está uno 
en relación completa con esa flor, con ese pájaro que vuela, con la nube o con ese rostro.  

▪ ▪         Es sólo la mente inatenta que ha conocido lo que es estar atenta, la que dice: "¿Puedo 
estar atenta todo el tiempo?" A lo que uno debe estar atento, pues, es a la inatención. Estar alerta a 
la inatención, no a cómo mantener la atención. Cuando la mente se da cuenta de la inatención, ya 
está atenta —no hay que hacer nada más.  

▪ ▪         La meditación es algo que requiere una formidable base de rectitud, virtud y orden. No se 
trata de algún estado místico o visionario inducido por el pensamiento, sino de algo que adviene 
natural y fácilmente cuando uno ha establecido las bases de una recta conducta. Sin tales bases, la 
meditación se vuelve meramente un escape, una fantasía. De modo que uno ha de asentar esas 
bases; en realidad, esta misma manera de asentar las bases, es la meditación.  

▪ ▪         Los meditadores profesionales nos dicen que es necesario ejercer el control. Cuando 
prestamos atención a la mente, vemos que el pensamiento vaga sin rumbo, por lo que tiramos de él 
hacia atrás tratando de sujetarlo; entoces el pensamiento vuelve a descarriarse y nosotros volvemos 
a sujetarlo, Y de ese modo el juego continúa interminablemente. Y si podemos llegar a controlar la 
mente de manera tan completa que ya no divague en absoluto, entonces —se dice— habremos 
alcanzado el más extraordinario de los estados. Pero en realidad, es todo lo contrario: no habremos 
alcanzado absolutamente nada. El control implica resistencia. La concentración es una forma de 
resistencia que consiste en reducir el pensamiento a un punto en particular. Y cuando la mente se 
adiestra para concentrarse por completo en una sola cosa, pierde su elasticidad, su sensibilidad, y 
se vuelve incapaz de captar el campo total de la vida. 

▪ ▪         El principio de la meditación es el conocimiento de uno mismo, y esto significa darse 
cuenta de todo movimiento del pensar y del sentir, conocer todas las capas de la conciencia, no sólo 
las superficiales sino las ocultas, las actividades profundas. Para ello, la mente consciente debe estar 
serena, calma, a fin de recibir la proyección del inconsciente. La mente superficial sólo puede lograr 
tranquilidad, paz y serenidad, comprendiendo sus propias actividades, observándolas, dándose 
cuenta de ellas; cuando la mente se da plena cuenta de todas sus actividades, mediante esa 
comprensión se queda en silencio espontáneamente; entonces el inconsciente puede proyectarse y 
aflorar. Cuando la totalidad de la conciencia se ha liberado, sólo entonces está en condiciones de 
recibir lo eterno. 

▪ ▪         Entre dos pensamientos hay un periodo de silencio que no está relacionado con el proceso 
del pensamiento. Si observas, verás que ese período de silencio, ese intervalo, no es de tiempo, y 
el descubrimiento de ese intervalo, la total experimentación del mismo, te libera del 
condicionamiento. 

▪ ▪         La meditación no es un medio para algo. Descubrir en todos los momentos d ela vida 
cotidiana qué es verdadero y qué es falso, es meditación. La meditación no es algo por cuyo medio 
escapáis. Algo en lo que conseguís visiones y toda clase de grandes emociones. Mas el vigilar todos 
los momentos del día, ver cómo opera vuestro pensamiento, ver funcionar el mecanismo de la 
defensa, ver los temores, las ambiciones, las codicias y envidias, vigilar todo esto, indagarlo todo el 
tiempo, eso es meditación, o parte de la meditación. No tenéis que acudir a nadie para que os diga 
qué es meditación o para que os dé un método. Lo puedo descubrir muy sencillamente vigilándome. 
No me lo tiene que decir otro; lo sé. Queremos llegar muy lejos sin dar el primer paso. Y hallaréis 
que si dáis el primer paso, ese es el último. No hay otro paso. 

 



 56 

 

 
RAMANA MAHARSHI 

Y LA AUTOINVESTIGACIÓN 

(comentarios de Ramana Maharshi sobre la autoinvestigación extractados literalmente de los 
libros:  

▪ ▪         Arthur Osborne, "Las Enseñanzas de Bhagavan Sri Ramana Maharshi en Sus 
Propias Palabras”, Editorial Kier, 1978, Trad: Hector V. Morel, 1ª edición 
▪ ▪         "¿Quién Soy Yo? - Nan yar? Las Enseñanzas de Bhagavan Sri Ramana 
Maharshi”, Trad: Dr. T. M. P. Mahadevan 
▪ ▪         “Instrucción Espiritual de Bhagavan Sri Ramana Maharshi”, Trad. Revisada 
Publicada por V.S. Ramanan, 1974, 8ª edición) 

  
▪           Quiero ser mas iluminado. ¿No he de tratar de efectuar esfuerzo alguno? 

Ahora le es imposible estar sin esfuerzo. Cuando usted profundiza, le es imposible 

hacer esfuerzo. 

▪           ¿Cuál es la diferencia entre la meditación y el samadhi o la absorción en el yo? 

La meditación es iniciada y sostenida por un esfuerzo consciente de la mente. 

Cuando tal esfuerzo se apacigua enteramente, se llama samadhi. 

▪           La meditación es una lucha. Tan pronto usted empieza la meditación, otros pensamientos 
se apiñan, juntan fuerza y tratan de avasallar al único pensamiento al que usted trata de agarrarse. 
Este pensamiento deberá gradualmente ganar fuerza mediante práctica repetida. Cuando se 
fortalezca, los otros pensamientos serán puestos en fuga. Esta es la batalla que continúa siempre 
en la meditación. 

▪           Mientras dura el ego es necesario el esfuerzo. Cuando el ego cesa de existir, las 
acciones se vuelven espontáneas. Nadie triunfa sin esfuerzo. El control mental no es su derecho de 
nacimiento. Los pocos que triunfan deben su buen éxito a la perseverancia. El esfuerzo es necesario 
hasta el estado de Realización. Aún entonces, el Yo ha de volverse evidente espontáneamente; de 
otro modo, la felicidad no será completa. Hasta ese estado de espontaneidad, deberá haber esfuerzo 
en una forma u otra. 

▪           Es bien sabido y admitido que sólo con la ayuda de la mente, la mente puede ser 
matada. Pero en vez de ponerme a decir que hay una mente y que yo quiero matarla, usted empieza 
a buscar su fuente y descubre que ésta no existe. La mente vuelta hacia fuera da por resultado 
pensamientos y objetos. Vuelta hacia adentro, se convierte en el Yo. 

▪           Mediante investigación firme y continua dentro de la naturaleza de la mente, la mente 
se transforma en Eso a lo cual el “Yo” se refiere; y de hecho eso es el Yo. La mente tiene que 
depender necesariamente, para su existencia, de algo burdo; nunca subsiste por sí. 

▪           Indagar: “¿Quién soy yo que estoy en la esclavitud?” y así conocer la propia naturaleza 
real es la única Liberación. Mantener la mente constantemente vuelta hacia dentro y permanecer así 
en el Yo es la única indagación del Yo. 

▪           Otros pensamientos surgen violentamente cuando uno intenta la meditación. 
Sí, en la meditación surge toda clase de pensamientos; pues lo que esta escondido en usted es sacado fuera. 

A no ser que surja, ¿cómo podrá ser destruido?. Los pensamientos surgen espontáneamente, pero sólo para ser 

extinguidos oportunamente, fortaleciendo así a la mente.  

▪           A menudo, Bhagaván ha dicho que uno deberá rechazar los otros pensamientos 
cuando inica la indagación, pero los pensamientos son interminables. Si es rechazado un 
pensamiento, surge otro y no parece que haya fin. 

No digo que usted deba seguir rechazando pensamientos. Si se apega a usted mismo, al pensamiento del 

“yo”, y su interés le mantiene en ese solo pensamiento, otros pensamientos serán rechazados y desaparecerán 

automáticamente. 



 57 

▪           Si “yo” soy siempre, aquí y ahora, ¿porqué no lo siento así? 
Usted ya esta realizado. No hay nada más a realizar. Si lo hubiera, la realización sería algo nuevo que no 

existió aún, pero que iba a producirse en el futuro; pero cuanto nazca, también morirá. Si la realización no es 

eterna, no es digna de tenerla. Por tanto, lo que buscamos no es algo que deba empezar a existir sino sólo lo que 

es eterno pero está velado de nosostros por obstrucciones. Todo lo que necesitamos es eliminar la obstrucción. 

Lo que es eterno no es reconocido como tal debido a la ignorancia. Ignorancia es obstrucción. Líbrese de ella y 

todo estará bien. Esta ignorancia es idéntica al pensamiento del “yo”. Busque su fuente y desaparecerá. 

▪           ¿Como se apacigua la mente? 
Indagando "¿Quién soy Yo?". El pensamiento "¿quién soy Yo?" destruirá todos los demás 
pensamientos, y al igual que la estaca utilizada para remover la pira funeraria, también acabará 
destruyéndose. En ese momento surgirá la Realización del Ser. 

▪           ¿Cuál es la forma de asirse constantemente al pensamiento "¿Quién soy Yo?"  
Cuando surjan pensamientos, no hay que perseguirlos, sino preguntarse: "¿A Quién surgen? No 
importa cuantos pensamientos aparezcan. En la medida en que lo vayan haciendo, hay que indagar 
con diligencia, "¿A quién surge este pensamiento?". La respuesta que emergerá, será "A mí". Por 
consiguiente, si uno se pregunta "¿Quién soy Yo?", la mente se remontará a su origen, y el 
pensamiento que surgió se aquietará. Mediante una práctica repetida de esta manera, la mente 
desarrollará la habilidad de permanecer en su origen.  

▪           ¿No existe ningún otro medio de tranquilizar la mente? 
Aparte de la indagación, no existen otros medios adecuados. Si se busca controlar la mente a través 
de otros medios, parecerá que está controlada, pero se manifestará de nuevo. También por medio 
del control de la respiración, la mente se tranquilizará, pero sólo mientras dure este control, y cuando 
se reanude la respiración, la mente también comenzará de nuevo a agitarse y a vagar impulsada por 
las impresiones residuales. El origen de la mente y la respiración es el mismo. El pensamiento, 
indudablemente, es la naturaleza de la mente. El pensamiento "Yo" es el primero que surge en la 
mente, y esto es el ego. Del mismo lugar que se origina el ego, también se origina la mente. De modo 
que, cuando la mente se tranquiliza, se controla la respiración, y cuando se controla la respiración, 
se aquieta la mente. La respiración es la forma burda de la mente. Por lo tanto, el ejercicio de 
controlar la respiración no es más que una ayuda para tranquilizar la mente, no la destruirá.  
Al igual que la práctica de control de la respiración, la meditación en las formas de Dios, la repetición 
de mantras, la restricción en la alimentación, etc., no son más que ayudas para tranquilizar la mente. 

▪           Las impresiones residuales (pensamientos) de los objetos aparecen como las olas 
del mar. ¿Cuando se destruirán todas ellas? 
Según se va haciendo cada vez más elevada la Indagación del Ser, los pensamientos quedan 
destruidos. 

▪           ¿Cuál es la naturaleza del Ser? 
Lo que realmente existe, es sólo el Ser. El mundo, el alma individual y Dios, son apariencias en él. 
El Ser es aquello donde no aparece absolutamente ningún pensamiento "Yo". Eso se denomina 
"Silencio". El Ser mismo es el mundo; el Ser mismo es el "Yo"; el Ser mismo es Dios; todo es el Ser.  

▪           ¿Qué se entiende por dhyana (meditación)?  
Es morar como el propio Ser de uno sin desviarse en forma alguna de la propia naturaleza y sin tener 
la idea de que se está meditando. Como en esta condición la persona no está en absoluto consciente 
de los diferentes estados (vigilia, sueño, etc.), el sueño (perceptible) aquí también se considera como 
dhyana.  

▪           ¿Cuáles son los factores que hay que tener en cuenta en dhyana?  
Es importante que aquel que se establece en su Ser (atma nishta), trate de evitar desviarse en lo 
más mínimo de este estado de absorción. Si se desvía de su verdadera naturaleza, puede ver ante 
sí resplandores brillantes, etc., oír sonidos (inusuales) o aceptar como reales las visiones de dioses 
que aparecen dentro o fuera de él. No debe dejarse engañar por esto, y tiene que olvidarse a sí 
mismo.  

▪           ¿Cuáles son las reglas de conducta que debe seguir un aspirante espiritual?  
Moderación en el alimento, en el sueño y en el habla.  



 58 

▪           ¿Durante cuánto tiempo hay que practicar?  
Hasta que la mente alcance, sin esfuerzo, su estado natural de libertad conceptual, es decir, hasta 
que deje de existir el concepto de "Yo" y "mío". 

 
 
 
 
 

ZAZEN 

MEDITACION EN EL BUDISMO ZEN 

(texto del libro “Zen”, de Michel Bovay, Laurent Kaltenbach y Evelyn de Smedt, edit. Kairós, 
Barcelona, 1998) 

  
▪           Para practicar zazen hay que sentarse en un cojín redondo y consistente (zafu), con las 
piernas cruzadas en la postura del loto o del medio loto. La pelvis basculada hacia adelante, de tal 
forma que las rodillas se apoyen en el suelo. A partir de esta base la columna vertebral se endereza, 
hay que empujar hacia el cielo con la coronilla. La barbilla recogida, la nuca estirada, los hombros 
naturalmente relajados. Los ojos están entornados, la mirada colocada en el suelo a un metro delante 
de uno mismo. La mano izquierda se coloca sobre la mano derecha, las palmas están hacia arriba. 
Los pulgares se unen en prolongación uno del otro con una ligera presión y las dos manos, colocadas 
en la parte alta de los muslos, están en contacto con el abdomen. Cada detalle de la postura tiene 
un significado profundo. Las partes del cuerpo están en interdependencia y se influyen 
recíprocamente. La postura tiene una gran estabilidad y uno puede permanecer mucho tiempo 
inmóvil. Inconsciente y naturalmente, dejamos de actuar por la voluntad del ego y de esta manera la 
vida cósmica puede entrar en nosotros. 

▪           Durante zazen la respiración es esencial; es tranquila y establece un ritmo lento, potente y 
natural. La espiración es larga y profunda. Los maestros la comparan a menudo al mugido de una 
vaca. La inspiración, más corta, surge naturalmente. Esta espiración lenta, tranquila y profunda barre 
las complicaciones de la mente. El espíritu se vuelve claro como un cielo sin nubes. 

▪           De igual manera que la respiración exacta sólo puede surgir de una postura correcta, la 
actitud del espíritu resulta naturalmente de una profunda concentración sobre la postura y sobre la 
respiración. En zazen, las imágenes, los pensamientos, las formaciones mentales surgidas del 
inconsciente pasan como nubes en el cielo y se desvanecen naturalmente. Al no alimentar los 
pensamientos personales, surge la conciencia hishiryo, por encima del pensamiento. Es la vuelta a 
la condición original del espíritu. 

▪           El Maestro Wanshi dice: “Cuando en el silencio se olvida toda palabra, esto surge ante 
vosotros con toda claridad”. Esto es la realidad de la vida que impregna todo el universo. Sin intentar 
alcanzar la verdad ni cortar con las ilusiones, sin huir de nada ni correr tras nada, la conciencia 
universal se manifiesta naturalmente. Así se hace realidad una conciencia intuitiva, original, 
radicalmente diferente de la conciencia habitual del yo. 

▪           Zazen es sin meta, sin fin, por encima del provecho personal (mushotoku = vairagya). El 
zen mahayana pone el acento en el aspecto altruista de la práctica. Zazen se practica para y con 
todas las existencias y todas las existencias practican con nosotros. 

▪           Mushotoku quiere decir: el espíritu que no quiere obtener nada, el espíritu que no se apega 
a ningún objeto y no pretende ni beneficio ni resultados. Sin ese estado de espíritu, el zazen no es 
auténtico.  

▪           La actitud justa consiste en dejar pasar todas las cosas, concentrándose en la acción 
inmediata, sin egoísmo. En última instancia abandonar es el mayor éxito. Mushotoku es obtener 
todo el cosmos. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vairaagya


 59 

Si comprendeis que zazen es la Gran Puerta de la Ley, seréis semejantes al dragón cuando 
penetra en el agua o al tigre cuando regresa a lo más profundo de su selva (Dogen). 

 

 

 

 

 

 

VIVEKANANDA 

CONSEJOS PARA MEDITAR 

(comentarios de Swami Vivekananda sobre meditación extractados literalmente del libro: 
Swami Vivekananda, "Raja Yoga”, Editorial Kier, 1973) 
  
❖        La primera lección es sentarse por algún tiempo y dejar a la mente que haga lo que quiera. 

Todo el tiempo la mente está en un estado como de ebullición. Vosotros simplemente esperáis 
y vigiláis. Hay que dejar de lado toda argumentación y distracción. 

❖        Soltad las riendas; muchos pensamientos odiosos entrarán en la mente. Veréis que cada 
dia que pasa el vagabundeo de la mente se hace menos violento, que cada dia se va calmando 
un poco más. Pero debemos practicar pacientemente todos los dias. ¿De qué modo y por cuánto 
tiempo debe esto practicarse? Es una tremenda labor y no puede ser hecha en un día. Solamente 
después de años de paciente y constante lucha podemos lograr el resultado. 

❖        La meditación debe comenzar con objetos densos y lentamente ascender hasta objetos mas 
y mas finos, hasta llegar a ser meditación carente de objeto alguno. La mente se ocupará al 
principio en percibir las causas externas de las sensaciones, luego los movimientos internos y al 
final, sus propias reacciones. Cuando ha logrado percibir las causas externas de las sensaciones 
en sí mismas, la mente adquirirá el poder de percibir toda existencia fina material, todos los 
cuerpos y formas finas. Cuando consigue la percepción de los movimientos internos en si 
mismos, logrará el control de toda ola mental, en sí mismo o en los demás, aún antes de que se 
hayan traducido en energía física; y cuando sea capaz de percibir la reacción mental en sí el 
yogui logrará el conocimiento de todas las cosas, ya que cada objeto sensible y cada 
pensamiento es el resultado de esta reacción. Entonces habrá visto los verdaderos cimientos en 
que descansa la mente y la tendrá bajo su perfecto control. Entonces, la gloria del alma, no 
perturbada por las distracciones de la mente o movimientos del cuerpo, brillará en su plena 
efulgencia; y el yogui descubrirá en sí mismo lo que es y lo que siempre fue: la esencia del 
conocimiento, lo inmortal, aquello que lo penetra todo. 

❖        El modo mas facil de aprehender la mente es sentarse quieto y permitirle durante un rato 
que vaya en todas direcciones. Manteneos firmes en la idea: “soy el testigo observando a mi 
mente yendo de uno a otro lugar; yo no soy la mente”. Luego dejad que piense como si fuera 
una cosa enteramente distinta de vosotros.  

❖        Concebid vuestra mente como un tranquilo lago que se extiende ante vosotros y a los 
pensamientos que entran y salen como burbujas que surgen y se rompen en su superficie. No 
hagáis ningún esfuerzo por controlar los pensamientos, pero observadlos y seguidlos con la 
imaginación cuando se están alejando. Gradualmente irán disminuyendo los círculos. La mente 
abarca vastos círculos de pensamientos y éstos a su vez se agrandan en círculos mayores, 
como ocurre cuando tiramos una piedra en la superficie de un estanque. Debemos invertir este 
proceso y comenzando por el círculo mayor retornar por los mas chicos hasta poder fijar nuestra 
mente en un punto y mantenerla allí. Manteneos en la idea: “yo no soy la mente; sé que estoy 
pensando, que estoy observando la acción de mi mente”, y así cada día disminuirá vuestra 
identificación con pensamientos y sentimientos, hasta que al final podréis separaros 
completamente de la mente y saber con certeza que ella está separada de vosotros. 



 60 

 

 

 

 

 

 

AUROBINDO 

SOBRE LA MEDITACION 

(comentarios de Sri Aurobindo sobre la meditación extractados literalmente de su libro 
“Letters on Yoga”) 

  

• •         ¿Qué significa exactamente meditación? 

Hay dos palabras usadas en inglés para expresar la idea india de dhyâna, ''meditación'' y 
''contemplación''. Meditación significa en realidad “concentración de la mente en un solo tren de ideas 
referidas a un solo asunto”. Contemplación quiere decir “ver mentalmente un solo objeto, imagen o 
idea, para que el conocimiento sobre tal objeto, imagen o idea pueda surgir de forma natural en la 
mente a través de la concentración”. Ambas cosas son formas de dhyâna, pues el fundamento de 
dhyâna es la concentración mental sea en el pensamiento, la visión o el conocimiento. 

Hay otras formas de dhyâna. Hay un pasaje en el que Vivekananda aconseja permanecer de pie 
detrás de los propios pensamientos, permitirles que surjan en la mente cuando quieran y 
simplemente observarlos y ver lo que son. Esto podría llamarse concentración en la auto-
observación. 

Esta forma lleva a otra, el vaciado de todo pensamiento fuera de la mente para dejar una especie de 
espacio en blanco, puro y vigilante, en el que el conocimiento divino pueda venir e imprimirse, no 
afectado por los pensamientos inferiores de la mente humana ordinaria y con la misma claridad que 
una frase escrita con tiza blanca sobre una pizarra. Puede comprobarse que el Gita habla de este 
rechazo de todo el pensamiento mental como uno de los métodos del yoga y que este es, incluso, el 
método que parece preferir. Esto puede llamarse el dhyâna de liberación, puesto que libera a la 
mente de la esclavitud del proceso mecánico del pensamiento y le permite pensar o no pensar, 
cuando apetezca y como se desee, o escoger sus propios pensamientos o incluso ir más allá del 
pensamiento hasta la pura percepción de la Verdad denominada en nuestra filosofía vijñâna. 

La meditación es el proceso más fácil para la mente humana, pero el mas angosto en sus resultados; 
la contemplación es más difícil pero mas importante; la auto-observación y la liberación de las 
cadenas del Pensamiento es lo más difícil de todo, pero lo que proporciona mas y mejores frutos. Se 
puede escoger cualquiera de ellos según la inclinación y capacidad de cada uno. 

El método perfecto es usarlos todos, cada uno en su propio lugar y para su propio objeto; pero esto 
precisaría una fe fija, una paciencia firme y una gran fuerza de voluntad para la autodisciplina del 
yoga. 

  

•           ¿Cuál debe ser el objeto de meditación? 

Cualquier cosa que este en consonancia con su naturaleza y sus mas elevadas aspiraciones. 

Pero si usted me pide una respuesta absoluta, entonces debo decir que Brahman siempre es el 
mejor objeto para la meditación o contemplación, y la idea en la que la mente debe fijarse es la de 
que Dios esta en todo, todo esta en Dios y todo es Dios. 

Realmente no importa si se trata de un Dios Personal o Impersonal, o subjetivamente, del Uno 
Mismo. Pero ésta es la idea que yo considero como mejor, porque es lo más alto y abarca todas las 
otras verdades, sean verdades de este mundo, de otros mundos o de más allá de toda existencia 
fenomenal, -“Todo ésto es Brahman”. 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#dhyaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario26.htm#vijñaana
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma
http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario14.htm#Brahma


 61 

  

•           ¿Cuáles son las condiciones externas e internas esenciales para la meditación? 

No hay ninguna condición externa esencial, pero la soledad y el aislamiento en el momento de 
meditación así como la quietud del cuerpo es útil, a veces casi necesario al principiante. Pero no se 
debe estar condicionado por condiciones externas. Una vez se establece el hábito de la meditación, 
debe ser posible hacerlo en todas las circunstancias, tumbado, sentando, caminando, solo, en 
compañía, en silencio o en medio del ruido, etc. 

La primera condición interna es el establecimiento de la voluntad en contra de los obstáculos a la 
meditación, es decir, el vagabundeo de la mente, el olvido, el sueño, la impaciencia física y nerviosa, 
la inquietud, etc. 

La segunda es una creciente pureza y calma de la conciencia interna (citta) sin la cual surjen el 
pensamiento y la emoción, es decir una liberación de todas las reacciones perturbadoras, como el 
enojo, el malestar, la depresión, la ansiedad sobre los acontecimientos mundanos, etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.abserver.es/yogadarshana/vocabulario15.htm#citta

