Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Habla Senor que Tu siervo escucha

Alzo mis manos a los Montes
De Ti vendra mi ayuda

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - ¥

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INTRODUCCION

1. Buscando los origenes

La espiritualidad, la religion y el misticismo son manifestaciones que no pueden
explicarse desde la l6gica ni a través de los métodos tradicionales de la observacion cientifica.
En ocasiones, esto trac como consecuencia el descrédito a la religion, la espiritualidad y el
misticismo, como un conjunto fantdstico de opiniones que se desacreditan por si mismas.
Paraddjicamente, alli donde pongamos nuestra atencion e interés, descubrimos —no sin
sorpresa— que el impulso por lo espiritual nunca estuvo ausente, aiin si consideramos a los
pueblos de las denominadas civilizaciones tempranas, que, aprioristicamente, los eruditos
consideraban como no religiosas.

De un modo u otro, en los ultimos tres siglos del segundo milenio, un amplio debate
sobre las cuestiones espirituales, la funcion de las religiones y la validez del misticismo como
genuino sendero hacia la divinidad, no puede sustraerse a la opinién de calificados
investigadores del espiritu humano.

El erudito F. Max Miiller ha expresado estas urgencias del hombre contempordneo en
los siguientes términos:

“¢Cudal es el motivo que nos lleva hoy a investigar el origen de los mitos griegos, a
estudiar la historia antigua, a adquirir el conocimiento de las lenguas muertas, y a descifrar
inscripciones ilegibles? ;Por qué encontramos interés, no solo en la literatura de Grecia y
de Roma, sino también en las de la India, de Persia, de Egipto y de Babilonia?

“De esa suerte, la historia, con sus pdginas cubiertas por el polvo de los siglos, es
para nosotros un libro tan sagrado como el de la naturaleza. En los dos encontramos, o
procuramos encontrar, el reflejo de una sabiduria divina.

“Negamos que la historia sea una aglomeracion atomistica de azares o la aplicacion
despotica de un destino ciego. Creemos que no hay nada irracional en la historia ni en la
naturaleza, y que el espiritu humano debe leer y reverenciar en ellas las manifestaciones de
un poder divino.

“La historia de esos tiempos remotos, tan extrafia en apariencias a nuestros
modernos intereses, adquiere un nuevo encanto, no bien comprendimos que nos cuenta la
historia de nuestro propio linaje, de nuestra propia familia, o, por mejor decir, de nosotros
mismos.

“He aqui lo que se experimenta al leer los textos antiguos. Al pronto nos parece cosa
extraiia, cosa que no nos afecta; pero cuando mas nos aplicamos a esa lectura, mds cautiva
nuestra inteligencia y remueve nuestros sentimientos, la historia de aquellos hombres del
pasado pasa a ser en cierto modo, nuestra propia historia; sus sufrimientos vienen a ser
nuestros sufrimientos, y sus alegrias, nuestras alegrias. Sin esa simpatia, la historia es letra
muerta, que lo mismo dara quemar y olvidar, mientras que, una vez vivificada por ese
sentimiento, no se dirige ya sélo al erudito, sino al corazén de todo hombre.”™)

Este extenso y exquisito texto expresa el asombro que redescubre en la historia del
hombre analizado desde el punto de vista de la conformacion de los mitos partiendo del
presupuesto del origen comun del lenguaje. Miiller nos ofrece un indicio valioso que




(*) MULLER, Max — “Comparative Mythology”
debemos resaltar: la busqueda en la historia humana y en el lenguaje es un encuentro, un
asombro que recoge la sociedad del espiritu de esa misma historia y de la naturaleza.
Tenemos asi una primera aproximacion al interrogante que nos plantearamos al inicio: la
espiritualidad, la religion y el misticismo son un saber.

William James nos ofrece otras sefiales valiosas desde una perspectiva de la
investigacion psicoldgica. En una carta escribe James:

“El problema que me he planteado es duro: ante todo, defender la
experiencia contra la filosofia como la verdadera espina dorsal de la vida
religiosa del mundo... Y, en segundo lugar, inducir al oyente o lector a creer
lo que yo mismo creo invenciblemente, a saber que, alin cuando todas y cada
una de las manifestaciones de la religion pueden haber sido absurdas (me
refiero a los distintos credos y teorias), sin embargo, la vida de ella, en su

conjunto, es la funcion mas importante de la humanidad.”

La espiritualidad, el hecho religioso, el misticismo para el autor, representa una
conciencia, no so6lo para el individuo sino que incluye de un modo absoluto al conjunto de la
humanidad.

Y aun agrega James: “Las creencias religiosas no actuan, como afirma la mayor
parte de las gentes, porque sean verdaderas, sino que son verdaderas porque actuan. Dios
es real, puesto que produce efectos reales.”

Sigmund Freud trat6 la cuestion de la espiritualidad, la religién y el misticismo en
numerosos ensayos: “Actos obsesivos y practica religiosa” (1907); “Totem y Tabt” (1912 —
1913); “El porvenir de una ilusion” (1927); “Moisés y el Monoteismo” (1938); y alusiones a
la misma cuestion se encuentran en “Psicologia de las Masas y Andlisis del Yo” (1921); “El
malestar en la cultura” (1930); “EL Moisés de Miguel Angel” (1914).

La neurosis obsesiva constituye, dice Freud, una caricatura mitad comica y mitad
tragica de una religion privada. Sobre la base de estas coincidencias y analogias concluye
Freud: “Podemos arriesgarnos a considerar la neurosis obsesiva como un equivalente
patologico de la prdctica religiosa, asi como indicar a la neurosis como una religion
individual y la religion como una neurosis obsesiva universal.”

Esta postura radical que pretende encerrar la experiencia religiosa en una formulacion
de principio en términos psicopatoldgicos, como bien lo sefiala el Profesor Zunini, parece
una base excesivamente estrecha para una construccion tan comprometedora.

Antes bien que resaltar controversias, resulta de utilidad para el presente trabajo,
sefialar que la espiritualidad, la religion y el misticismo son una preocupacion en el sentido
genuino del término para el erudito, cualquiera sea su posicion personal; esto es, de
comprension o de rechazo. Y es en este contexto que nos formulamos la siguiente pregunta:
[ Que significan para nosotros la espiritualidad, la religion y el misticismo?

2. Una aproximacion conceptual

Nuestra posicion personal es que la espiritualidad ha sido siempre la fuerza impulsiva
de los valores mas esenciales que el corazon humano haya podido percibir.



Entendemos por espiritualidad el asombro frente al Espiritu Sagrado que nutre a todos
los seres y a todas las cosas; este Espiritu Sagrado que es inmanente y trascendente, crea y
recrea en nosotros reverencia por la vida en cualquiera de sus

(*) JAMES, William — “The Varieties of religiosus experience”

formas puesto que ella constituye la “vestimenta” de Dios. Ese Espiritu Sagrado es receptado
por el hombre y la mujer como una conciencia—saber—vivencia.

La conciencia es la percepcion de que el ser humano es “algo mas” que la suma de un
esquema corporal y mental; es en esencia espiritualidad, un proceso siempre ascendente hasta
alcanzar la Divinidad.

El saber se relaciona con la religion, en tanto normativa y ritual; se elabora en una
doctrina que es capaz de potenciar las aspiraciones profundas del ser humano, esto es, volver
a unirse al Espiritu de Dios.

La vivencia es simplemente la totalidad del ser que sale asombrado al encuentro y es
arrobado por ese Espiritu Supremo hermanandolo con todos los seres y todas las cosas. La
vivencia corresponde al plano mistico, latente en el corazon de cada ser humano que se hace
evidente como realidad trascendental cuando se disuelve el concepto de la mente y lo
corporal, es decir, del yo y lo mio.

Es preciso sefialar que esta conciencia—saber—vivencia no existe fuera del hombre y
la mujer y al mismo tiempo lo trasciende. Esta conciencia—saber—vivencia es una unidad
conceptual y de accidn; podriamos decir que se da en el hombre y la mujer a un tiempo, todo
el tiempo y que se hara visible cualquiera de estos tres aspectos de acuerdo a la apertura que
podamos generar a partir de la desestructuracion de la visidon lineal que utilizamos en el
intercambio con todos los seres y todas las cosas: esto es, la ira, el deseo, la codicia, el apego,
el orgullo, los celos o la envidia.

En este contexto, debemos afirmar que no hay hechos exclusivamente religiosos (en
el sentido restringido del término), sino que la totalidad del pensamiento, el habla y la accién
es un acto de conciencia—saber—vivencia, puesto que con-mueve las estructuras profundas de
nuestro ser y nos confronta con nuestra realidad primordial y divina.

Jolalud-Din Rumi, en su obra “Masnavi Ma'navi” lo expresa del siguiente modo:

“Aire, tierra, agua y fuego son servidores de Al’lah. Nosotros podemos
creer orgullosamente que no tienen vida, pero para Dios viven.

“En la presencia de Al’'lah el fuego siempre esta dispuesto a cumplir su
servicio,

como el amante sumiso que no tiene voluntad propia.

“El agua puede que esté atrapada en un pantano, mas el aire la
absorbera, pues constituye su soporte.

“De igual modo, el aliento roba gradualmente nuestras almas de la
prision.

“Por esta razon debemos cantar alabanzas

para que los sumisos obtengan los dones de Al’lah,



y asi, la elevaciéon y el descenso siguen eternamente y no tienen fin,
jamas.

Y en otra seccion del mismo libro agrega:

“En Su vista esta todo lo que se puede desear”

y:

“Busquemos la unién en El y nos hallaremos unidos.

“El esfuerzo consiste en agradecer constantemente las bendiciones de
Al'lah.”

Los seres y las cosas (en este caso como lo sefiala_jalalud-Din Rumi,
el Aire, el Fuego, la Tierra y el Agua) constituyen una verdadera cartografia
de la experiencia espiritual; es el Supremo Espiritu que se sefiala a si mismo
y signa los vehiculos - receptdculos en los que se manifiesta en la totalidad
de su divinidad.

Esta conciencia-saber-vivencia es una demoledora refutacion de todos
los prejuicios de separacion y division que se expresan en el campo de /a
teoria abstracta; y esto es asi porque la espiritualidad se aboca a clarificar
las oscuridades del tiempo del corazon, y en esa transformacion estd la
grandeza de la espiritualidad, la religion y el misticismo. Por ello, la
espiritualidad no puede estar sujeta a las leyes regulares, y por eso mismo
no puede ser predecible en términos de laboratorio. Es una reflexion del
alma como una extraordinaria actividad divina transformadora. El espiritu,
para que sea espiritu, debe ser antes, durante y después. Dicho de otro
modo, la espiritualidad es una disposicion dialogica desde lo vivencial con
el Espiritu Supremo; es ademds una combinacion de corazon y
discernimiento. Estos tres elementos, por esencia, transgreden /las
disciplinas cientificas tradicionales y los métodos y formas de estructurar e/
pensamiento de las ciencias sociales. En efecto, la espiritualidad no busca
articular ninguna forma de critica social, sino antes bien aporta como
fundamento excluyente los Valores de Bien Bondad y belleza como una
cuestion positiva, realizable en el aqui y ahora, es decir no como algo
abstracto, sino real y concreto, dirigido a un tu relacionado con lo mds
profundo del Ser que es el Espiritu Supremo. En este sentido, /a
espiritualidad no siempre estda cercana a las explicaciones conductistas,
psicologicas y sociologicas.



La espiritualidad, en este contexto, es una presencia plena de sentido
y libre de toda finalidad que no sea la union con ese Espiritu Supremo. La
espiritualidad sale al encuentro del hombre y la mujer, recuperdandolos como
hijos de la Luz, poseedores de la Divinidad en la cavidad de su corazon.
Desde alli, y solo desde alli, se sale al encuentro del projimo y del universo,
en efecto, cuando el hombre y la mujer se encuentran con la capacidad de
asombro que brota de las entrafias mismas del ser interior se esboza una
conciencia-saber-vivencia. Es el nuevo comenzar porque se opera uha
transformacion que surge del alma, se proyecta hacia los seres y las cosas y
se unifica con el Universo, y aun mds con el Espiritu Supremo.

Planteada en estos términos nuestra posicion, aun existen
interrogantes: La espiritualidad, ;estd en crisis?

3. La crisis del hombre conceptual

Se reconocen en términos generales dos tipos de pensamiento. uno se
ocupa de los conceptos, el otro de las vivencias. El primero es un acto de /a
razon, el otro implica una experiencia interior. Si consideramos la condicion
del hombre y la mujer actual, vemos que se reconocen desde una posicion
de exclusion y distancia. Se transcurre la vida desde un relacionamiento
superficial, conceptual.

El pensamiento vivencial es wuna transformacion, una auto-
comprension radical, un proceso de introspeccion en busca del ser, que debe
salir al encuentro, al intercambio y a lo vivencial.

El pensamiento vivencial es un interrogante. ;de donde vengo?, ;donde
estoy?, shacia donde voy? Cuando se valora desde /la introspeccion,
comprender significa aprehender, y aprehender es creer. Estos acuciantes
interrogantes nos muestran las trivialidades que encadenan nuestro
potencial, y es entonces cuando surgen las respuestas como un compromiso
vital, ultimo, trascendente, que nos integra a la existencia, de todos los seres
y de todas las cosas. Vivenciamos que la manifestacion del universo, la
espiritualidad, la religion, el misticismo, deben ser comprendidos en los
términos de su propio espiritu y no desde las categorias conceptuales.



Desde el mismo momento en que el hombre acepto como modelo de
vida el pensamiento conceptual, sembro la semilla de una crisis que de a
poco lo fue dejando vacio de contenidos esenciales. Por definicion, el
pensamiento conceptual, si no se interrelaciona con el pensamiento
vivencial, es en si mismo vacio, caos y nihilismo.

Porque la vida no puede ser reducida a una parte,; antes bien, la vida
debe asumirse como un conjunto interactivo de saberes, emociones,
vivencias, esto es un ‘algo mds” que la mera descripcion conceptual.

El hombre y la mujer han enfermado de palabras que se han
estructurado en conceptos, en los ultimos siglos han vivido desde /los
conceptos, restringiendo luminosidades atesoradas en el corazon.

La crisis por lo conceptual es una compulsion por encerrar todo hecho,
todo saber, en categorias compartimentadas, y recuerdo con sorpresa una
cierta noche de un mes de febrero, caminabamos con un amigo por las
orillas de un lago, y de pronto nos detuvimos a observar el cielo; le digo
“‘Qué estrellas tan maravillosas’, y esta persona comienza un largo discurso:
“Puede que muchas de ellas hayan muerto hace millones de aros...”, etc. La
serie de conceptualizaciones que desarrollo por casi media hora nos impidio
una vivencia amplia, pues todo se redujo a formulas e hipotesis cientificas.
Dios no es un concepto que se extrae de otro concepto, no es una
abstraccion, no es un conjunto de palabras, conceptos lejanos o cercanos a
los que podemos utilizar como parte de las distintas disciplinas del
conocimiento cientifico - tecnologico.

Dios es wuna conciencia-saber-vivencia que requiere de un
despojamiento que debe expresarse por el desconocimiento. Dios es aquello
que podemos vivenciar como totalidad de nuestro ser pero que en un punto
no podemos comunicar. Esa presencia que nos conmueve e [rrumpe
sobrecogiéndonos no puede tener una respuesta conceptual ya que es una
luz que jamas se extingue en nuestras almas.

Abraham Heschel lo expresa de este modo:

“Raras veces sobre el alma, como elevar sus mas hondos secretos a
los niveles discursivos de la mente. De ahi que no pueda equipararse el acto
de fe con su expresién. La expresion de la fe es una afirmacién de verdad,
un juicio preciso, una conviccion, en tanto que la fe como tal es un suceso,



algo que acontece antes de que algo que se guarda; es un momento en el
que el alma del hombre entra en comuni” “on con la gloria de Dios.”

4. El sendero de Dios en los caminos de los hombres

Se hace imposible no suscribir al mero despertar de la conciencia
autoconciente del hombre y la mujer de nuestro tiempo. Millones de
personas recorren los posibles caminos que los conduzcan de /o conceptual
a lo vivencial, de la mente al corazon, de la oscuridad y el eclipse a la
luminosidad del Supremo Espiritu.

El sendero de Dios se vivencia desde el amor “porque aun antes del
principio fue el amor”. Dios es un sendero que desciende al hombre para
que el hombre inicie los caminos del ascenso a la Divinidad.

El encuentro es ese ascenso - descenso, cuando esto sucede ya nada
se puede decir acerca del suceso, aungque nuestro corazon lo pueda
imaginar. El poder de ese encuentro se deriva precisamente de lo que no se
puede expresar; es mads bien un balbuceo, el balbuceo es aquello que no se
dice, es un éxtasis.

El encuentro con la Magna Presencia desciende en el corazon que ha
superado la multiplicidad de los caminos para encontrarse con el Sendero:
Dios.

La multiplicidad de caminos estd en los hombres, son construcciones
humanas, Dios es el Uno sin segundo, es el Sendero.

Mencionar caminos no implica de modo alguno serialarlo como un
concepto restringido, sino mds bien es una aceptacion que remite al
asombro y a la reverencia por el espiritu latente en la humanidad que sin
considerar geografia, cultura, lengua, raza, se haya manifestado y expresado
Su luz.

Los extensos y anchos caminos que recorrio la humanidad para que
esta conciencia-saber-vivencia fuera una presencia viva en el mundo, una
presencia para la vida, todas las vidas;, muchos atajos se estan poniendo en
evidencia, muchos de ellos escapan al campo de lo estrictamente espiritual;
sin dudas, en este avance en el tiempo permanecera lo eterno, a saber, los
textos Sagrados y las técnicas que de ellos se deriven para alcanzar la



santificacion y divinizacion del hombre y la mujer. Muchos son los que estdn
sefialando con sus vidas las altas cumbres de la espiritualidad, guiando a
millones a metas donde el Bien, la Bondad y la Belleza son parte de un
programa que compromete las raices de la humanidad.

5. Caminando con los santos

Los santos representan lo divino, en la el rostro del santo se expresa
la belleza de la eternidad; en su mirada esta la mirada de todos los santos.
Cuando contemplamos a un santo, estamos vivenciando a toda la santidad
posible.

La profundidad que emana de la mirada de un santo confunde a la
mente erudita, y los sabios de las grandes religiones solo pueden balbucear
cuando pretenden describir la experiencia. El mensaje de un verdadero santo
es el Amor, y solo el Amor; no acepta otro intercambio que no nazca de un
corazon sediento de vivencias de Amor Divino.

No es el proposito de este trabajo discutir acerca de la esencia de la
santidad; es posible que jamas lleguemos a conocerla. Si, podemos vivenciar
las actividades que desarrollan en el mundo. Un santo es una conciencia-
saber-vivencia. Este trabajo es escrito dentro de las dos lineas rectoras que
a mi entender es el mensaje de un autentico santo:

1) la unidad de todas las religiones, en tanto ellas impulsan a
las fuerzas espirituales en el hombre por alcanzar la meta:
Dios, que se manifiesta como Amor,; y

2) la necesidad de reconocer esa unidad y asumir una prdctica
espiritual sincera en el marco de la creencia que sea mds afin
al hombre y la mujer de nuestro tiempo, respetando y
venerando las creencias y prdcticas de los demds como
sendero para lograr la Divinidad.

Estas dos lineas rectoras seralan ciertos limites que debemos
considerar. Este trabajo no pretende observar el fenomeno espiritual,
religioso y mistico dentro de los pardmetros que se encuentran en la



denominada Nueva Era; no poseemos una vision sociologista, creemos que
la espiritualidad no puede reducirse a una interpretacion psicologista. Los
elementos historicos son de indudable ayuda al momento de la observacion,
pero de ningun modo podemos adscribirlos a la teoria de las religiones
comparadas, sea ésta desde el punto de vista de la familiaridad lingtiistica o
por agrupacion de nombres divinos dirigidos a determinados fenomenos de
/a naturaleza.

Reconocer la unidad de todas las manifestaciones religiosas, incluso
de aquellas que no son consideradas en el presente trabajo, nos
compromete a ‘comprender’, ‘aceptar” y ‘acercarnos con un espiritu
reverente” a la mayor proximidad posible de la vivencia que posee en su
interior cada estructura religiosa. Asi, por ejemplo, la Revelacion del Sagrado
Cordn le fue entregada al Profeta Muhammad, y para los musulmanes esto
sucedio aproximadamente 630 afios después de Jesucristo, conservando
plena vigencia hasta nuestros dias, todo el Cordn es Revelacion de Dios y
por lo tanto debe verse y vivenciarse como tal, y no como un conjunto de
revelaciones que fueron dadas en un contexto historico determinado ya sin
vigencia. De igual modo, la Tord escrita por la “mano” de Dios y entregada a
todo el pueblo de Israel, no debe ser analizada como un conjunto de normas
que responden a circunstancias historicas especificas y que hoy carecen de
practicidad; realizar un analisis asi seria un fraude al alma religiosa del
pueblo de Israel, ya que la Torad con todos su Preceptos para ellos constituye
un cuerpo vivo de sabiduria y de vivencia espiritual en el aqui y ahora.

De modo que si pretendemos ser fieles al mandato de los santos
respecto de la necesidad de aceptar a todas las religiones a partir de su
unidad esencial -esto es el Amor- debemos aproximarnos a ellas con una
actitud reverente y de asombro, expectantes por el Mensaje Divino que
podemos descubrir e incorporar a la totalidad de nuestro Ser.

Esto permite marcar una linea diferenciadora respecto de otros
abordajes. Este trabajo, empero, pretende integrarse a la Era del Amor
Divino. La caracteristica esencial de esta Era del Amor Divino estd dada,
desde mi modesto punto de vista, por ser esencialmente teista,; el retorno
pleno a la fuente original del alma humana: Dios. Para ello, se impone
restaurar las escrituras de todas las religiones, puesto que ellas conforman



el denominado Sendero Eterno a la Divinidad, o “Sanathana Dharma” como
se denomina en sanscrito.

Estas Escrituras Sagradas son la fuente donde necesariamente se debe
abrevar si se pretenden encontrar las sefiales y signos que nos senalen los
senderos hacia la Divinidad, y de modo alguno pueden asociarse con las
técnicas que se aplican en Occidente como una adaptacion caprichosa y
tardia en nombre de un poderoso mercado de la espiritualidad. Esto, que a
simple vista pudiera parecer conceptualmente fuerte y restrictivo, si es
analizado en profundidad puede significar el ahondar en razones de peso
que hacen a la esencia de la preservacion del hecho espiritual, religioso y
mistico, fuera de los circuitos economicos a los que somos tan afectos los
occidentales. “Donde se incorpora el dinero, alli no entra Dios”, ha declarado
firmemente un santo de nuestros dias, y esta Verdad suena en los oidos de
los sinceros buscadores espirituales como una bendicion pronunciada por la
Divinidad como promesa de que El se hard cargo de las eventuales
necesidades que toda persona requiere para mantenerse con la dignidad de
un hijo de Dios en nuestra sociedad, sin necesidad de apelar al intercambio
comercial dentro del circuito del mercado de /a Nueva Era.

Veamos un ejemplo que resulta clarificador: la reflexologia es una
técnica tardia que se deriva de las milenarias prdcticas de la medicina
tradicional china y la teoria de los meridianos. Occidente aplica esos
meridianos en las plantas de los pies y ‘refleja” los organos internos del
cuerpo humano. Desde el punto de vista de la prdctica reflexologica como
masaje zonal, no podemos realizar ningun tipo de objecion, puesto que
desde el punto de la evidencia cientifica, a pesar de los estudios realizados,
no se han podido cuantificar en términos estadisticos observables y
verificables, cambios dramadticos en términos de revertir definitivamente
grupos de dolencias o enfermedades. Mas bien, el masaje es recomendable,
toda vez que actua como un poderoso relajante que permite a la persona
doliente un espacio de silencio y auto indagacion altamente positivos.

En los ultimos afios, al crecer desmesuradamente el mercado, se hizo
necesario establecer diferenciaciones; asi, nos encontramos con la técnica
de masaje reflexologico zonal, denominado holistico, cudntico, etc., lo que
hace ingresar a esta poderosa técnica -que bien podria ser auxiliar de /a
medicina- a la imprecisa zona de la Nueva Era. Es evidente que si asociamos

10



el Counseling psicologico con la reflexologia, estariamos dando un paso
cuanti-cualitativo en aras de contribuir con la Era del Amor Divino desde /a
Verdad y la Sinceridad.

La reflexologia cudntica, por ejemplo, pretende aplicar todo el
conocimiento mistico de la Kabalah de Israel a la “lectura-videncia” de /a
planta del pie, e incluso aventura con que puede traer a la luz evidencias de
vidas pasadas traumadticas. Evidentemente, esto mismo se realiza con el
conocimiento esotérico del Islam y del Hinduismo.

No existe evidencia de que ningun Justo (Tzadik) del pueblo de Israel
con poderes asombrosos, necesitase a lo largo de la historia, recurrir a la
lectura de los pies para pronunciar sus videncias, en los textos kabalisticos
mds renombrados tampoco se encontrardn evidencias en ese sentido. En
virtud de lo expresado, se puede concluir en que dicha prdctica puede
resultar una buena fuente de ingresos economicos, pero que no estd
proximo a la esencia espiritual que sefialan los textos sagrados.

Asi, recurrir una y otra vez a los textos sagrados para descubrir la
esencia de Ser-Conciencia-Bienaventuranza que somos -porque provenimos
de la unica fuente que es Dios- resulta para nosotros la posibilidad de evitar
equivocos con nosotros mismos y con otros aspirantes en este recorrido
hacia la fusion con la Divinidad.

Si este trabajo logra crear interrogantes en los lectores acerca de estas
dos lineas rectoras que he sefialado, habrd cumplido su proposito y, en lo
personal, habré cumplido un anhelo de mi corazon, esto es, expresar en
palabras aquello que alguna vez -y muchas veces- he sentido sentado en
los amplios espacios por donde Ananda Maay camina entre las personas.

6.

Los expertos en religiones comparadas se interesan en ellas en
términos descriptivos - conceptuales del conjunto de creencias y prdcticas
religiosas, los escritos eruditos describen las religiones, la espiritualidad y
el misticismo con un espiritu historicista; por mi parte, he renunciado
explicitamente en este libro a realizar un intento exclusivamente descriptivo;

11



antes bien, serialar el espiritu universal que anida en el corazon de todas las
religiones como un método perceptivo de transmision de altos ideales
espirituales que conducen a Dios.

Este no es un libro erudito ni pretende ser una obra erudita; es un
esbozo de ensayo que posiblemente pueda sefialar una direccion en la vision
que se debiera tener sobre los textos sagrados, los rituales, cuerpos
doctrinarios y especialmente las prdcticas de conexion con el Espiritu
Supremo que siempre son privadas y personales.

He tomado como base para este trabajo al Hinduismo, el Judaismo, el
Islam y el Cristianismo, las razones para esta eleccion -que puede ser
arbitraria- estd basada en mi incapacidad de abarcar otras genuinas
experiencias del Espiritu Supremo sobre los pueblos del Extremo Oriente
Asidtico, Africa y las culturas religiosas del Continente Americano desde
Alaska hasta Tierra del Fuego. Esta incapacidad personal de abarcar la
totalidad de la conciencia-saber-vivencia del vasto mundo en el que vivimos
es de orden fisico, geogrdfico y de tiempo. Asumo como principio bdsico
irrenunciable que es restringir la Verdad que expresan la espiritualidad, la
religion y el misticismo, si no se los trata de comprender y vivenciar desde
la interioridad de lo que el Supremo Espiritu dice, sefnala, obra en los
distintos pueblos donde se manifiesta. Para ello dediqué muchos afios a la
espiritualidad de las religiones que presento en este libro, esto implica
conocer el idioma, la geografia, el espiritu actuante en las comunidades
humanas, permanecen en ellos, con ellos de modo tal que podamos
balbucear algunas de estas conciencias-saberes-vivencias.

Un agradecimiento personal: tres personas que me han animado a
escribir este trabajo (si bien la solicitud viene de amigos de los Estados
Unidos): Carmen Bencomo, Marcelo Yasin y Claudio Carnevale, amigos con
los que comparto vivencias que nos aproximan constantemente a una
humanidad en el encuentro con Dios. Ellos son los que en el encuentro con
las profundidades de sus miradas, me regresan a ese instante supremo
cuando mis ojos se cruzan con la ocednica y universal mirada de Sri Gayatri
Devi.

Por ultimo, en la figura 1, se presenta para una vision general y a modo
de resumen, la conciencia-saber-vivencia tal como yo lo puedo visualizar en
el ser humano. Debo expresar con énfasis que estas tres divisiones solo se

12



expresan como tal para una mayor comprension, pero siempre y a lo largo
de la historia humana la conciencia-saber-vivencia se da como un todo en
determinados estados de disposicion personal, algunos de estos aspectos
se muestran de un modo mas visible.

13



Fig N 1

CONCIENCIA

ESPIRITUALIDAD

Revelacion, Encuentro con Dios
(Los Rishis de los Vedas, Moshé,
Muhammad. Jesus)

RELIGION

Rituales, ceremonias, mantras, alimentacién, oracion,
meditacidn, contemplacion, virtudes humanas.
Textos sagrados, leyes, normas, dogmas, tradiciones.

VIVENCIA

MISTICISMO

Revelacion, encuentro con el Supremo Espiritu
(personal — privado).

14



1A%

JUDAISMO

1. Padres y Madres de Israel

Los textos en la Biblia son concisos, hasta ciertos puntos dsperos y herméticos;
seflalan sucesos, hechos que acontecieron, momentos de una espiritualidad absoluta e
instantes de una humanidad que exaspera. La Biblia, desde el punto de vista del pensamiento
espiritual judio, sefiala esos instantes con un apego a la autenticidad que resulta asombroso
al lector atento.

Dice el texto sagrado: “Y hablo Dios a Abram: Deja tu pais y la casa de tu padre y
vete a la tierra que Yo te mostraré. Haré de ti una nacion grande y te bendecireé.
Engrandeceré tu nombre y serds una bendicion. En ti seran benditas todas las razas de la
tierra.”

La Biblia no senala como sucedioé ese encuentro, cual fue la emocion de Abram, las
dudas, el temor. S6lo podemos inferir que este suceso acontecio en su pueblo, donde estaba
la casa de sus padres.

Dice el texto: “partio Abram como se lo habia dicho Dios.’

Sabemos que la ciudad donde vivia se llamaba Jardn; sabemos que su esposa se llamaba
Saray y sabemos que Abram tenia setenta y cinco afios.

Abram se dirigié a Canaan y el texto sefiala: “Esta tierra se la daré a tus descendientes.”
Nuevamente el Suceso, la Revelacion, la Promesa. Todos creemos en esto o aquello; de algiin
modo nos tranquiliza, pero no nos compromete. Abram era un hombre de compromisos. Este
tal vez sea un indicio: Abram se comprometia con la Voz que desde los cielos le ordenaba
irse, que le prometia bendiciones, le aseguraba que la tierra seria de sus descendientes.

Y el texto continta relatando sucesos, y nuevamente la Voz: “Y Dios dijo a Abram:
levanta tus ojos y mira desde el lugar donde estas hacia el norte, el sur, el oriente y el
poniente. Pues bien, toda la tierra que ves te la daré a ti y a toda tu descendencia.
Multiplicaré tu descendencia como el polvo de la tierra, de manera que si se pudiera contar
el polvo de la tierra, también se podria contar tu descendencia, levantate y recorre el pais a
lo largo y a lo ancho, porque te lo voy a dar a ti.”

Y Dios establece mas adelante El Pacto: “No temas, Yo soy tu Protector, tu recompensa
sera grande. Abram respondio: “Moriré sin hijos, soy avanzado en edad”. “Un hijo tuyo
nacido de tu sangre tendras. Mira al cielo y, si puedes, cuenta las estrellas, pues bien, asi
seran tus descendientes. Yo soy el que te saco de Ur para entregarte esta tierra en
propiedad.”

Luego el texto sefiala las ofrendas que Dios le solicitd, el suefio profundo en el que cayd
Abram y cuando el sol estaba poniéndose, nuevamente la Voz: “Tus descendientes seran
forasteros por cuatrocientos anos, seran esclavos y la explotacion sera insoportable. La
cuarta generacion de tus descendientes regresard a esta tierra.”

Abram era anciano y también su esposa Saray, por lo tanto, era licito tener una
concubina. La concubina se llamaba Agar y con ella tuvo un hijo, Ismael.

Dios nuevamente hablé a Abram: “Ya no te llamardas mas Abram; tu nombre sera
Abraham, porque estas destinado a ser padre de muchas naciones. Yo te haré crecer hasta
lo inimaginable; pueblos y reyes saldran de ti, de generacion en generacion, para siempre

1

15



jamas. En adelante, Yo seré el Dios tuyo y, después de ti, de tus descendientes. La tierra te
la daré en posesion perpetua.”

“Esta sera Mi Alianza, tu y tus descendientes, de generacion en generacion. Esta es Mi
Alianza que deberan guardar tu y tus descendientes después de ti. Todo varon serd
circuncidado. Cortaran el prepucio y esta serd la sefial de Mi alianza. Tus descendientes
circuncidaran a sus hijos a la edad de 8 dias.”

Y Abraham, tal como Dios se lo habia prometido, tuvo un hijo con Sara, que ya no se
llamaba mas Saray, porque Dios también le habia cambiado el nombre para que sea la madre
de naciones y de reyes.

El hijo se llam¢ Itzjak, “hijo de la risa” en hebreo, porque cuando Sara escuchd que
tendria un hijo, pensé que era imposible a la edad de ellos: “Se llamara Itzjak, porque todos
los que se enteren se reiran de mi”, dijo Sara.

Itzjak creci6 bajo la mirada atenta de su madre y de su padre. La Voz nuevamente fue
escuchada por Abraham, el mandato era terrible, devastador: “’Toma a tu hijo, a tu unico
hijo, al que amas, y ve a la region de Moriah; alli Me lo sacrificaras, en el lugar que Yo te
indicaré’. Abraham se levanto de madrugada, tomo su burro y se llevo al muchacho. ‘Padre
mio, llevamos el fuego y la lefia, pero, ;donde estad el cordero?’ ‘Dios proveerd la ofrenda,
hijo mio’.”

Sabemos los momentos de dramatismo; sabemos que el Angel del Sefior se apareci6 y
cambio6 el cordero por Itzjak. Este pasaje de la Biblia es conocido como la Akeda, historia
del sacrificio de Itzjak. Abraham tenia entonces 137 afos.

Hasta ese momento supremo, Abraham habia servido a Dios con amor. La cualidad
suprema de su servicio era el amor, Ahavat HaShem, amor por Dios sin preguntas,
incondicional, total, absoluto, la fe sin sefiales de abismos, sin reservas mentales, el puro
amor.

Pero para que ese servicio fuera equilibrado, faltaba el temor reverente a Dios, Iir at
HaShem. El seria el padre de naciones; el amor también debié manifestarse como obediencia
absoluta.

Dicen los comentaristas que Satdn le susurr6 al oido a Sara la Akeda de Itzjak y que ésta
muri6 al poco tiempo. Jamas se repuso del dolor; tenia 127 afios cuando murid en la ciudad
de Hebron y Abraham compr6 una porcion de tierra que tenia una cueva; la cueva se llamaba
Majpela.

Abraham la llor6 amargamente y sus afios iban en aumento.

“Eliezer, eres mi fiel servidor; jurame que buscaras una mujer para mi hijo entre los
mio; Itzjak no se casard con una mujer de entre las hijas de los Cananeos.

“Padre Abraham, ;y si la mujer no quiere venir conmigo?

“Dios enviard un Angel delante de ti y tii tomards alld una mujer para mi hijo.”’

La joven era bella, era de la familia de Abraham; recogiendo agua junto a un pozo,
Eliezer la encontro. Su oracion al Dios de Abraham habia sido escuchada. La hermosa joven
del linaje de Abraham se llamaba Rebeca, en hebreo Rivka.

Rivka regreso junto a Eliezer, y cuando llegé a las tiendas de Abraham comtempld el
rostro de Itzjak “y se cubrio el rostro con un velo”. El texto finaliza: “ltzjak introdujo a
Rivka en su tienda de camparia que habia sido de su madre Sara, la conocio y fue su esposa.
La amo y asi se consolo de la muerte de su madre.”

Abraham volvi6 a tomar una mujer, se llamaba Queturd, y con ella tuvo varios hijos:
Zamram, Jecsan, Madan y Surja. El texto dice: “Pero Abraham le dio toda su herencia a
Itzjak. A los hijos de su concubina, en cambio, le dio presentes estando él todavia vivo. Los

’

16



envio lejos de Itzjak, en direccion al este, a la region oriental. Abraham vivio 175 arios.
Cargo de anos y con una vejez feliz, murio y fue sepultado en la Cueva de Majpela por sus
hijos Itzjak e Ismael.”

Esto es todo; no hay mas detalles, nada se cuenta; s6lo el rubor de la bella Rivka y el
dolor de Itzjak por la muerte de su madre Sara. El texto parece sugerir que la am6 desde un
principio, por eso la “conoci¢” (término que se utiliza en el texto biblico para designar la
union carnal). Rivka era estéril, Itzjak rogd a Dios por un hijo, y Dios lo escuchd. Rivka
estaba embarazada.

Los nifos “chocaban en su seno” y ella sufria dolores intensos; se preocupaba, y en su
sufrimiento consulté a Dios: “Dos naciones hay en tu vientre, dos pueblos se separan desde
tus entranas, uno sera mas fuerte que el otro, y el mayor servira al menor.”

Cuando llego6 el dia, dos nifios salieron del vientre de Rivka: el primero era rojizo, le
llamaron Esau, porque su cuerpo estaba cubierto de pelos; luego sali6 el otro, agarrado del
talon de su hermano, lo llamaron Iacov, pues “venia agarrado del talon” (talon, en hebreo, se
dice Ekev). Itzjak tenia entonces 60 anos.

Esat era un experto cazador; lacov sofiaba cuestiones celestiales bajo el amparo de su
madre. Esau era experto en las demostraciones de fuerza, en tanto que Iacov amaba las
sutilezas de las ensefianzas celestiales que habian recibido de su abuelo Abraham y de su
Padre Itzjak. Esau contemplaba la tierra en busca de presas, [acov contemplaba las estrellas
y también ¢l deseaba contactarse con el Dios de sus padres.

En este contexto aparece la cuestion de la herencia del primogénito.

El Zohar, texto escrito en Arameo, contiene profundos significados misticos de los
sucesos biblicos. Considerado el libro esencial del misticismo del pueblo de Israel, contiene
el siguiente pasaje:

“Un estudiante interroga a su maestro: jpor qué los del pais del Este poseen
conocimientos y operan energias espirituales igual a nosotros? El maestro responde: Los
del pueblo del Este son los hijos de Quetura; cuando el texto dice: “y le dio presente”, debes
entender que les impartio los conocimientos espirituales que ellos operan.”

Y en palabras de Rabi Menashe Ben Israel: “...Y quizad veas alla a los Abrahamitas,
actualmente llamados Brahmanes, ellos son los hijos de nuestro Padre Abraham, los
primeros que difundieron estas creencias en el Este.”

Inquietante relacion se establece: Abraham fue el padre de los Brahmanes de la India,
porque el pais del Este es India segiin el Zohar y todos los textos religiosos.

El pensamiento religioso de los Brahmanes hindtes tendria su origen en las bendiciones
de Abraham contemplado desde el pensamiento religioso del pueblo de Israel. El parentesco
estd sancionado por la tradicion y los escritos de los grandes Rabinos de todas las épocas.
Luego vendran las explicaciones restrictivas, pero la esencia del mensaje original aparece
bastante inequivoca: Abraham se relaciona con los Brahmanes de la India.

Recordemos que Dios, en sadnscrito, recibe multiples nombres de acuerdo con las
cualidades que el creyente reciba de El, pero el concepto final de quién es, cual es Su esencia,
se lo describe como Brahman, Aquello que trasciende el Nombre y la Forma.

Muchos pretenden encontrar cierta familiaridad entre la palabra Abraham y el Nombre
Divino de Brahman para denominar aquello que n puede ser percibido por los sentidos.

Iacov no peleaba por la herencia material, deseaba la herencia espiritual. En la
antigiiedad, el padre dejaba la herencia material y también la espiritual. lacov solo deseaba
esa herencia. Bendicion, en hebreo, se dice “Beraja”.

17



Iacov sabia que todas las posesiones materiales jamas se equipararian a la beraja de su
padre Itzjak; pero era el menor y no tenia derecho, a menos que el mayor muriera o la cediera
voluntariamente. Y asi sucedi6: Esau la cambi6 por un plato de lentejas. Entregd la beraja
voluntariamente. Itzjak no lo sabia, y Esat se olvido al poco tiempo de esa “trivialidad”.

Pero a todo hombre le llega el momento supremo, el momento de la despedida final, ese
momento donde apenas hay tiempo para hacer algunos arreglos materiales y dejar una
bendicion.

Iacov hubo de engafiar a su padre para obtener la bendicion. El texto no sefiala los
motivos de la mentira de un modo categorico; posiblemente la explicacion esté en lo que
Dios le dijo a Rivka cuando sentia esos terribles dolores en su vientre. Con una mentira, lacov
obtuvo la beraja de su padre.

“Dios te de el rocio del cielo

v la fertilidad de la tierra;

vy abundancia de trigo y de mosto.

Que te sirvan pueblos y naciones

Y se inclinen ante ti.

Se el serior de tus hermanos,

Que los hijos de tu madre

Se inclinen ante ti.

Sea maldito quien te maldiga;

Y sea bendito quien te bendiga.”

LY Esai? Esat también tuvo su bendicion, restringida como se lo dijo su padre Itzjak:
ira, viviras lejos del rocio del cielo. De tu espada vivirds y a tu hermano servirds”.

A partir de este suceso, el odio de Esat ya no tuvo limites, deseaba la muerte de su
hermano lacov. Itzjak mand¢ a llamar a su hijo y le pidi6 que se retire a la casa de Laban y
tome alli una esposa, una mujer entre las hijas de su pueblo.

Lo que el texto no relata es el motivo de la confirmacion de la beraja a su hijo, el posible
didlogo con Dios, la comprension que la Promesa debia por destino del cielo venir por la
linea a lacov; esto el texto no lo relata. La explicacion era que Esau se habia casado con una
mujer que no pertenecia al pueblo de Abraham, pero yo hablo de lo otro, del interior de Itzjak,
del didlogo con su alma, de sus visiones, del futuro y de la Promesa de Dios.

“Toma una mujer entre las hijas de Labab, hermano de tu madre. Que
el Dios de las alturas te bendiga, te haga fructificar, te multiplique y te salgan
muchos pueblos.

“Que Dios te conceda la bendicion de Abraham a ti y a tu descendencia, para que te
hagas duerio de la tierra que Dios dio a Abraham y donde tu has vivido.”

La traduccidn no nos permite captar la textura y suavidad entre la primera bendicion y
esta. La primera bendicion tiene mucho de material y mucho de espiritual. Esta tiene la suma
del poder celestial como promesa que Dios le hiciera a Abraham.

La posesion de la tierra adquiere un valor espiritual; para que haya pueblo debe haber
tierra, de la tierra surge el pueblo como una Promesa del Altisimo. La tierra se incorpora a la
sangre, por eso en dos mil afios de exilio, el recuerdo de la tierra fue un suspiro; el pueblo
fue pueblo porque durante dos mil afios suspird por la tierra y generacion tras generacion por
dos mil afios repiti6 “el afio que viene en lerushalaim”.

“«“

18



Iacov escap¢ a las tiendas de Laban por pedido de su padre; al anochecer se encontrd
solo en medio del camino, tuvo suefio, estaba fatigado por el sol y las largas horas de marcha.
No habia donde acampar, tomd una piedra del camino y apoy6 su cabeza; se durmio.

Durmio y sofi6. {Durmi6? ;Sond?

Una escalera apoyada en la tierra subia hasta el cielo y por ella subian y bajaban
angeles de Dios.

El texto dice:

“Dios estaba de pie a su lado y le dijo:

Soy el Dios de Abraham, de tu padre Itzjak; te daré a ti y a tu descendencia la tierra
donde estds.

Tus descendientes serdan numerosos como el polvo de la tierra.

En ti y en tus descendientes seran benditas todas las naciones de la tierra.

Yo estoy contigo, te protegeré a donde vayas, y te haré volver a este lugar. No te
abandonaré hasta que se cumpla Mi palabra ™.

Iacov despertd y se dijo:
“Dios esta realmente en este lugar y yo no lo sabia”.

Iacov tuvo miedo, un pavor se apoderd de todo su ser, el temor reverencial frente a la
Presencia Divina; se dijo:

“Qué terrible es este lugar, es una Casa de Dios y puerta del Cielo”.

Tomo la piedra y derramo¢ aceite, consagrandola: Bet El, Casa de Dios.
Iacov hizo una promesa:

“Si Dios me acompana y me protege en este viaje, si me da pan para
comer y ropa para vestir, si permite que vuelva sano a casa de mis padres,
si me protege como Dios, entonces la piedra que he consagrado sera el
pedestal de un templo para El y de todo lo que me conceda le daré la décima

parte”.

Iacov llega a casa de Laban, se casa con Leah y luego con Raquel, en hebreo Rajel.
Sabemos que se hizo rico y luego desed regresar a su tierra.

Iacov se encamin6 a la tierra de sus padres con sus dos mujeres, sus criados y ganados,
que eran numerosos. En el camino de regreso un grupo de hombres enviados por su hermano
le salié a su encuentro y le informé que Esau venia con un numeroso ejército a esperarlo.
Iacov tuvo miedo por sus esposas, sus hijos, sus criados, su ganado, y, posiblemente, por su
propia vida. Le envid a Esati numerosos obsequios. Llegd la noche; acongojado y temeroso
se aparto del campamento y un suceso definitivo en su vida ocurrio:

“Y un hombre lucho con él toda la noche. Este, al ver que no lo podia vencer, le dio un
golpey le disloco la cadera. Dijo el hombre: Suéltame, mira que ya amanece. lacov contesto:
No te soltaré hasta que me hayas bendecido. El otro pregunto: ;Cual es tu nombre? Y él
respondio: lacov. ‘En adelante ya no te llamards lacov sino Israel, o sea Fuerza de Dios,
porque has luchado con Dios y con los hombres y venciste.” Iacov dijo: Dime tu nombre. El
contesto: jPara qué quieres saberlo?”

Y alli mismo lo bendijo. [acov llam¢ a este lugar Pnuel, Cara de Dios, “pues vi la cara
de Dios y me salve”.

19



Sabemos que se reencontr6 con su Padre Itzjak, sabemos que tuvo doce hijos, sabemos
que sepulto a su padre junto con su hermano Esau en la cueva de Majpeld, donde descansaba
Abraham, sabemos que Itzjak tenia ciento ochenta afios cuando esto ocurrio.

Sabemos de su hijo José, Tosé en hebreo, vendido por sus hermanos como esclavo a los
egipcios, de como llegd a ser ministro de la Corte del Faradn, de su reencuentro con su padre.

Y lacov murid, bendijo a cada uno de sus hijos, dio las instrucciones para que lo sepulten
en la Cueva de Majpeld, donde sepulté a su amada Rivka, a la dulce Leah, donde descasaba
su padre Itzjak y su madre Rivka, donde descansaba su abuelo Abraham y su abuela Sara.

“Y recogiendo sus pies, expiro”.

Sabemos que sus descendientes terminaron siendo esclavos en Egipto. Sabemos que las
humillaciones y los tormentos llegaron a un punto tal que Dios vino en defensa de su pueblo
y se reveld a Moisés, Moshé en hebreo. Sabemos que le habl6 en una zarza ardiente. Sabemos
que Moshé liber6 a su pueblo y lo llevo por cuarenta afios a través del desierto.

Estas historias sagradas se obtienen de la Biblia. La Biblia pueda adquirirse con
facilidad. Los textos que utilicé hasta aqui son una version popular. Pero, ;conocemos
realmente el espiritu de la vivencia del pueblo de Israel frente a estas historias, sus historias?
(Qué conocemos de la Biblia?

2. El Antiguo Testamento

Cuando mantenemos un didlogo sobre cuestiones religiosas y aparece el tema de la
Biblia, naturalmente aceptamos que se compone del Antiguo y Nuevo Testamento.

Si tratamos de comprender el concepto de Antiguo Testamento, debemos interrogarnos
desde el pensamiento religioso del pueblo de Israel. Porque ese Antiguo Testamento es un
texto revelado por Dios al pueblo de Israel, y es siempre “Nuevo”, siempre vigente, siempre
actual. En este contexto, mencionar el concepto de Antiguo Testamento es un concepto
restringido que no aporta a la comprension profunda que nuestra generacion requiere para
avanzar con una vision amplia a la instauracion del Reino de Dios.

Continuando con las premisas basicas que nos propusimos y explicamos en el Prologo,
se intentard presentar el llamado Antiguo Testamento tal como se estructura, se vivenciay se
transforma en un mensaje viviente para el pueblo del Pacto, el Pueblo de Israel.

Lo que nosotros denominamos Antiguo Testamento, el pueblo de Israel lo llama desde
hace por lo menos dos mil afios Tanaj. Tanaj es una sigla. ;Cual es el significado que adquiere
en el corazon de un judio cuando se menciona la palabra — sigla Tanaj?:

a) Tora
b) Profetas (mayores y menores)
c) Jtubim: hagidgrafos.

Si unimos la primera letra de estas tres divisiones se forma la palabra Tanaj.

El Tanaj entre los eruditos religiosos también es conocido por el nombre de Esrim
Bearbd, 24, porque se compone de 24 libros (rollos).

Y alin mas: existe una distincion entre Nevihim (Profetas mayores y menores) y Jtubim
(hagiografos).

20



Nevihim fueron recibidos de los poderes celestiales en forma profética, Neshuba en
hebreo. Jtubim fueron compuestos por inspiracion divina, en hebreo Ruja HaKodesh. Ruja
HaKodesh es inferior desde el punto de vista espiritual a Neshuba.

Para una mayor comprension, ver a continuacion el siguiente cuadro. En este cuadro se
omite deliberadamente a la Tora, puesto que requiere de explicaciones adicionales que
excederian en un primer momento la vision de un cuadro sinoptico.

Tanaj no solo es la historia del pueblo de Israel; es una historia viviente que reactualiza
una identidad, un Pacto eterno con el Dios de Abraham, de Itzjak y Iacov.

Tanaj son los Profetas como lenguaje ardiente que taladra el corazén de un judio y es el
consuelo del alma cuando se canturrean los Salmos.

El Tanaj es la historia de Dios involucrado en la historia de Israel. Es el Supremo Espiritu
que flota perpetuamente entre la tierra y el pueblo; es la confirmacion del Pacto que Dios
hizo con Abraham, Itzjak y lacov.

Nombre Capitulos Versiculos Autor o compilador

PROFETAS

loshua 24 654 loshua

Shoftim 21 618 Shmuel

Shmuel I 31 Shmuel

Shmuel II 24 1506 Shmuel

Melajim I 22 Irmiahu

Melajim II 25 1534 [rmiahu

Irmiahu 52 1365 Irmiahu

Iejezquel 48 1273 Los integrantes de la
Gran Asamblea

Ishaiahu 65 1298 Jizkiahu y otros.

LOS DOCE

Oshea 14 197

loel 4 73

Amos 40 146

Ovadia 1 21

Iona 4 48

Mija 7 105 Todos estos libros que
Najum 3 47 componen el "Trei Asar"
Jabakue 3 56 (Los Doce Profetas),
Tzfania 3 53 fueron ordenados por los
Jagai 2 38 hombres de la Gran
Zejaria 14 211 Asamblea.

Malaji 3 55

HAGIOGRAFOS

Meguilat Ruth 4 85 Shmuel

Tehilim 150 1527 David (por medio de
10 ancianos)

Iob 42 1070 Moshé

Mishle 31 915 Jizkiahu y otros

Kohelet 12 222 "

21




Shir Hasirim 8 117 "

Eija 8 145
Daniel 12 357 Los hombres de la
Gran Asamblea

Merguilat Esther 10 167
Ezra 10 280 Ezra
Nejemia 13 408
Dibre Haiamim I 29

1656 Ezra y Nejemia
Dibre Haiamim II 36

Este cuadro sindptico que hemos presentado nos ofrece una vision general de lo que se
denomina Antiguo Testamento.

Como ya se ha senalado, fieles a los principios que me he propuesto al escribir este libro,
la palabra que se deberia utilizar en lugar de Antiguo Testamento, es Tana;.

Obsérvese la estructura de la Tora. La Tora son los cinco primeros libros del Tanaj:

1) Génesis, en hebreo Bereshit.

2) Exodo, en hebreo Shmot.

3) Levitico, en hebreo Vaikra.

4) Numeros, en hebreo Bamidbar.

5) Deuteronomio, en hebreo Davarim.

Cada libro en el pueblo de Israel, se presenta en rollos, se divide en secciones, perasha,
en plural, perashot. Las secciones estan divididas en versiculos, en hebreo se llaman pasuk,
en plural pesukim.

La Tor4 fue entregada por Dios al Profeta Moshé; desde la primera letra hasta la ultima,
su santidad es inigualable por ningln otro libro — rollo del Tanaj.

Desde la creacion del mundo hasta que el Pueblo de Israel recibiera la Tora en el Sinay,
se sucedieron veintiséis generaciones:

1) Adam

2) Shet

3) Henos
4) Keinan
5) Mehalalel
6) lered

7) Janaj

8) Metushalaj
9) Leme;j
10) Noaj

11) Shem
12) Arpashaj
13) Shelaj

22




14) Eber
15) Peleg
16) Reu

17) Sroj
18) Najor
19) Teraj
20) Abraham
21) Itzjak
22) laacov
23) Levi
24) Kehat
25) Amram
26) Moshé

Veintiséis generaciones donde Dios fue mostrando sus portentos y milagros y preparo el
momento supremo de la entrega de Su Tora.

Algunos comentaristas sefialan la coincidencia que el Santo Nombre de Dios en hebreo,
YHVH, suma veintiséis, igual que las generaciones que se sucedieron hasta la entrega en el
Sinay.

La Tora fue entregada al tercer mes, en el sexto dia de la salida de Egipto.

Tora significa Ley, Norma, Ensefianza; pero por sobre toda conceptualizacion, Tora es
Palabra Viva, Palabra en presente, en continuo presente.

Los sabios de Israel presentan una bella imagen para lo que deseamos transmitir:

La primera letra de la Tora comienza con b, y la tltima palabra finaliza con 1. Segun las
reglas de la permutacion de letras que permite el idioma hebreo, si colocamos primero la L
y luego la B, se forma la palabra LeB, corazon.

“Conclusion, dicen los sabios, la Tora es un corazon que late perpetuamente y
corresponde a cada generacion encontrar los significados profundos y misticos que
encierra.” (Tratado ................... 14 b)

La Tor4 contiene:

54 secciones

5.845 versiculos

79.976 palabras

304.805 letras

613 preceptos (248 positivos, 365 negativos)

AN N NANEN

Dicen los sabios: “La Tord es la Palabra del Santo Bendito Sea; nada de ella puede ser
alterado, cambiado, modificado o interpretado segun intereses de fraccion”.

Los sabios dicen: “El Eterno transmitio la Tora con sus 613 Preceptos, esto es la Ley
escrita, y también la Tora She-BeAlpé, sus comentarios y explicaciones, lo que hoy
conocemos como el Talmud”.

Esto significa que, tanto la Tord como el Talmud, expresan una misma ensefianza, no se
complementan sino que una fue transmitida oralmente y se mantuvo asi por siglos, esto es el
Talmud.

La Toré fue escrita desde el primer instante, el Eterno dictaba letra por letra; en la Tora
no existen opiniones personales, es Dios que habla a Su pueblo.

23



Un sabio ha dicho: “Si la Tora hubiese sido escrita en el orden correcto tal como esta

en los cielos, cualquier hombre podria crear mundos”.

Esta expresion del sabio nos aproxima, aunque tenuemente, a la vivencia y asombro que

produce en los piadosos el estudio de la Tora.
Veamos un cuadro sinoptico de la estructura de la Tora:

Seccion N°| Denominacion| Total de Versiculos | N° obligaciones N° prohibiciones

1 Bereshit 146 1

2 Noaj 153

3 Lej Leja 126 1

4 Vaiera 147

5 Jaie Sara 105

6 Toldot 106

7 Vaietze 148

8 Vaishlaj 154 1

9 Vaieshev 112

10 Miketz 147

11 Vaigash 106

12 Vaieji 85

1 Shmot 124

2 Vaera 121

3 Bo 105 9 11

4 Beshalaj 116 1

5 Itro 72 3 14
6 Mishpatim 118 23 30
7 Truma 86 20 1

8 Tetzave 101 4 4
9 Ki Tisa 139 4 5
10 Viakhel 122 1
11 Pikudei 92

1 Vaikra 111 11 5
2 Tzav 96 9 9
3 Shmini 91 11
4 Tazria 67 1
5 Metzora 90 11

6 Ajare Mot 80 2 26
7 Kedoshim 64 13 35
8 Emor 124 24 39
9 Behar 57 7 17
10 Bejukotai 78 7 5
1 Bamidbar 159

2 Nas6 176 7 11
3 Bealotja 136 3 2
4 Shlaj 119 2 1
5 Coraj 95 5 4
6 Jukat 87 3

7 Balak 104

8 Pinjas 168 7

9 Matot 112 1 1
10 Masaei 132 2 4
1 Devarim 105 2

2 Vaetjanan 118 8 4

24




3 Ekev 111 6 2
4 Ree 126 17 37
5 Shoftim 57 11 27
6 Tetze 106 26 47
7 Tavo 122 3 3
8 Nitzavim 40

9 Vaielej 70 2

10 Aazinu 52

11 Vezot Habraja 41

Como ya se sefiald, en el monte Sinay Moshé¢ el profeta recibio6 la Tora escrita y la Tora
oral; la Tora oral es la explicacion de la Tora escrita, y estuvo prohibido dejar las ensefianzas
por escrito.

La Tora oral se llama Mishna. La palabra para decir alma es Neshama, la ley oral es el
alma oculta en las letras de la Tora escrita.

Cuando se debid escribir la Mishna, se comenzo con la letra men (m), asi esta escrito:
mematai korim et shma...

La Toré escrita finaliza con la letra lamed (L). Los sabios se preguntan: ;qué nos ensefia
esto? Que la Ley Orales una continuacion logica de la Ley Escrita..., y hasta la sucesion en
el orden alfabético lo demuestra. En el alfabeto hebreo, primero estd la mem (M) y lego la
lamed (L).

Preguntan los Sabios: ;Por qué la Mishna comienza con el Precepto Escuca, Israel, Dios
es nuestro Dios, Dios es Uno”, en hebreo “Shema Israel Adonai Elohenu Adoshem Ejad’?
Respuesta: porque la Tora Oral representa las bendiciones del Reino de los Cielos, en hebreo
Kabalat ol maljut shamaim.

La Mishna contiene la Guemard, buscar entre-las-lineas de la Mishnd y la Tora la
discusion, la analogia, la interpretacion, la explicacion, la concordancia, la asociacion, etc.

Veamos un ejemplo: “Elevad los ojos al cielo”, en hebreo Sep marom enejem: las
iniciales de estas palabras forman la palabra Mishna. ;Hacia donde podemos elevarlos? Al
Senior Rey del Mundo, en hebreo Shaday Melej Olam. Estas tres palabras también forman la
palabra Shma.

Dinalmente, Shma se forma con Shajrit, Minja, Arbit, los tres momentos de las oraciones
diarias instituidas por Abraham, Itzjak y lacov.

Esto que se da como ejemplo es una parte de una discusion talmudica, llamada Guemara.

El Talmud se divide en 6 ordenes, 63 tratados, 524 capitulos, 4.124 sentencias, en hebreo
mishnaiot, plural de mishna.

Contiene 2.046 paginas de discusiones (Guemard acerca de las sentencias —mishnaiot-).

A continuacion se presenta un cuadro sindptico de la estructura del Talmud. De este
modo se aprecia una vision de conjunto de la Tord Escrita y de la Tora Oral. La Tora Escrita
es reverenciada en todos los templos y ocupa un lugar de privilegio; los rollos son envueltos
en finas telas y se colocan coronas en la parte superior del rollo, pues es la palabra viviente
de Dios al pueblo de Israel.

25




NOMBRE | CAPITULOS MISHNAIOT HOJAS DE GUEMARA
—_————————_———

ZRAIM

Brajot 9 54 66

Pea 8 49

Demai 7 53

Kilaim 9 71

Shiviit 10 89

Trumot 11 101

Maasrot 5 40

Maaser Sheni 5 58

Jala 4 38

Orla 3 35

Bikurim 54 39

MOED

Shabat 24 139 156
Eiruvin 10 96 105
Psajim 10 89 121
Shkalim 8 52 22
Ioma 8 61 88
Suca 5 53 55
Beitza 5 42 70
Rosh Hashana 4 38 35
Taanit 4 34 31
Meguila 4 33 32
Moed Katan 3 24 29
Jaguiga 3 23 27
NASHIM

Iebamot 16 126 122
Ktuvot 13 111 112
Nedarim 11 90 91
Nazir 9 56 46
Sota 9 64 49
Guitin 9 75 90
Kidushin 4 46 82
NEZIKIN

Baba Kama 10 79 109
Baba Metzia 10 101 109
Baba Batra 10 88 176
Sanhedrin 11 71 150
Makot 3 30 24
Shavuot 8 42 49
Eduiot 8 79

Avoda Zara 5 50 76
Avot 6 5:99

Oraiot 3 20 14
KODASHIM

Zvajim 14 93 102
Menajot 13 94 100
Julin 12 74 142
Bejorot 9 73 41
Arajin 9 40 34
Tmura 7 38 34
Critut 6 43 28
Meila 6 32

Midot 5 34

Kinim 3 15

TAHAROT

Kelim 30 254

Ohalot 18 133

Negaim 14 115

Para 12 96

Taharot 10 92
Mikvaot 10 71
Nida 10 79 73
Majshirim 6 54
Zavim 5 32

26



Tibul 4 26
Tadaim 4 22
Okzim 3 28

3. Los 613 Preceptos

En hebreo, Precepto se dice Mitzva, en plural Mitzvot. El pueblo de Israel recibio en el
Monte Sinay 613 Mitzvot: 248 de ellas son positivos, esto significa “lo que estas obligado a
hacer”; y 365 Preceptos negativos, esto es “lo que estas obligado a no hacer”.

Estos Preceptos estan en la Tord y son inmutables, eternos, de cumplimiento para
todas las generaciones de Israel.

Muchos de estos Preceptos estan “en suspenso” puesto que el Sagrado Templo de
Jerusalén atin no ha sido reconstruido, y por lo tanto las leyes relativas a su funcionamiento
y a los rituales que en €l se hacian, asi como las leyes relativas a los sacerdotes (en hebreo
kohen, kohanim en plural) y a los leviim, sus colaboradores, no se pueden aplicar. Sin
embargo en todas las generaciones se han estudiado estos preceptos “en suspenso” en la firme
conviccion y fe en que Dios reconstruird el Sagrado Templo y los mismos; el Talmud es un
ejemplo de lo que se desea expresar aqui: el Talmud, como Ley Oral, es el estudio de los
detalles y significados profundos de estos 613 Preceptos dados por Dios al pueblo de Israel.

A continuacidn, se detallaran algunos de los 248 Preceptos Positivos que las
autoridades legislan que se deben cumplir atin en la ausencia del Templo:

1. Creer en Dios, Emunat HaShem: esto es lo que El, exaltado Sea, dijo: “Yo soy el
Sefior, tu Dios” (Exodo, Itr6, 20. 2 y Deuteronomio Vaetjanan 5. 6).

2. Creer en la unidad de Dios, Ijud HaShem: esto es lo que El, exaltado Sea, dijo:
“Oye, Israel, el Senor es nuestro Dios, el Sefior es Uno” (Exodo, Vaetjanan 6. 4).

3. Amar a Dios, Ahavat HaShem: esta escrito: “Y seran las palabras estas, que Yo te
ordeno hoy, sobre tu corazéon” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 5y 6. 6).

4. Temer a Dios, Irat HaShem: esto es lo que El, exaltado Sea, dijo: “Al Sefior tu
Dios temeras” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 13).

5. Servir a Dios, Avadat HaShem: este Precepto fue repetido varias veces: “Y
serviréis al Sefior vuestro Dios” (Exodo Mishpatim 23. 25); Y a El serviréis” (Deuteronomio
Ree 13. 5); “Y a Dios servirads” (Deuteronomio Caetjanan 6. 13).

6. Apegarse a los Sabios: es lo que El, exaltado Sea, dijo: “Y para unirte a EI”
(Deuteronomio Ekev 11. 22).

7. Jurar con el Nombre de Dios, Shebua Bishmo Hagadol: es lo que El, exaltado Sea,
dijo: “Y en Su Nombre juraras” (Deuteronomio Ekev 10. 20). Este Precepto exige el
juramento solamente por el Nombre de Dios, teniendo presente su Unidad Absoluta; en ese
sentido es un Precepto Positivo.

27



8. Emular a Dios: es lo que El dijo: “E iras en Sus sendas” (Deuteronomio Ki tavo
28.9).

9. Santificar el Nombre de Dios, Kidush HaShem: es lo que El dijo: “Y me santificaré
dentro de los hijos de Israel” (Levitico, Emor 22. 32).

10. Lectura diaria del Shem4, Kriat Shema: es lo que El, exaltado Sea, dijo: “Y
hablaras en ellas, cuando estés en tu casa” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 4). El Shema es la
proclamacion de la Unicidad de Dios: Escucha Israel, Dios nuestro, Dios es Uno.

11. Ensefiar y estudiar Tora, Talmud Tora: es lo que El dijo: “Y las ensefiaras
diligentemente a tus hijos” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 7).

12. Los Tefilin sobre la Cabeza, Tefilin Shel Rosh: es lo que El, exaltado Sea, dijo:
“Y seran como frontales entre tus ojos” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 8). La ordenanza de este
Precepto se menciona cuatro veces en la Toré: en el libro de Exodo 13. 9; 13. 16 y en el libro
Deuteronomio 11. 18.

13. Tefilin de la Mano, Tefilin Shel Iad: es lo que El dijo: “Y lo atards cpmp sefial
sobre tu mano” (Deuteronomio 6. 8).

14. Tzitzit: es lo que El, exaltado Sea, dijo: “Y haran para si tzitzit... Y pondran sobre
el tzitzit de la punta un hilo azul” (Numeros Shlaj 15. 38). La explicacion del tzitzit se dara
en el punto que trata sobre las plegarias; no obstante se aclarard que es una serie de hilos
atadps de un modo especia que los hombres llevan a los costados de su cuerpo.

15. Mezuza: es lo que ¢l dijo: “Y las escribirds sobre las jambas de tu casa y en los
portones de tu ciudad” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 9).

18. Que cada varén tenga un rollo de Tora, Ketivat Sefer Toré: es lo que El dijo:
“Escribid para vosotros este cantico” (Deuteronomio Vaielej 31. 19).

19. Bendicién después de la comida, Birkat HaMazon: es lo que El dijo: “Y comers,
te saciards y bendeciras al Sefior tu Dios” (Deuteronomio Eker 8. 10).

26. La bendicion sacerdotal, Birjat Kohanim: es lo que El dijo:”Asi  bendeciréis a
los hijos de Israel” (Nimeros Naso 6. 23). La bendicion sacerdotal sera explicada en el punto

que trata sobre las plegarias.

32. Honrar a los descendientes de Aaron HaKoen: es lo que El dijo: Y lo santificaras,
pues el pan de tu Dios ¢l ofrenda; sagrado serd para ti” (Levitico Emor 21. 8)

54. Alegria en los festivales de peregrinacion, Sinijat Regolim. Es lo que El dijo: “Y
te regocijaras en tu festividad” (Deuteronomio Reé 16. 14).

73. La confesion, Vidui: es lo que El dijo: “Hombre o mujer, cuando cometan alguna
de todas las faltas humanas, confesaran su falta que han cometido” (Nimeros Naso 5. 6-7).

28



94. Cumplir lo que se dijo: es lo que El dijo: “Lo que sale de tus labios cuidaras y
haras” (Deuteronomio Kitetze 23. 24)

146. Muerte Ritual de los animales, Shejita: es lo que El dijo: “Y degollards a tu
ganado mayor y menor... tal cual te ordené” (Deuteronomio Re¢ 12. 23)

147. Cubrir la sangre surante la Shejita, Kisui Hadam: es lo que El dijo: “Y vertera
su sangre y la cubrira con tierra” (Levitico 17. 13)

149. Liberar a la madre del nido, Shiluaj Haken: ................... y a los hijos tomaras
para ti (Deuteronomio Kitetze 22. 6). Este es un Precepto que hay en nuestra generacion y se
relaciona con la preservacion de las especies y de la ecologia.

150. Senales de Koshrut en los animales, Siname Koshrut babehemne vejaia: es lo
que El dijo: “Esta es la bestia que comeréis”.

152. Seiiales de Koshrut en seres acuaticos, Sinané Daguim: es lo que El dijo: “Esto
es lo que comeréis de todo lo que hay en el agua” (Levitico Shemini 11. 9)

154. Descanso sabatico, Shebitat shabat: es lo que El dijo: “Y en el séptimo dia
descansaras” (Exodo Mishpatim 23. 12)

) 155. Santificacion del Shabat, Kidush: es lo que El dijo: “Recuerda al dia del Shabat”
(Exodo Itr6 20. 8).

156. Erradicar el Jametz, Biur Jametz: es lo que El dijo: “En el primer
dia erradicaréis leudante de vuestras casas”. Este Precepto se conecta con la
Festividad de Pesaj.

157. Narrar el Exodo de Egipto, Sipur ietziat oritzoraim: es lo que El dijo: “Y narraras
a tu hijo en aquel dia” (Exodo Bo 13. 8).

) 158. Comer Matza, Ajilat Matza: es lo que El dijo: “A la noche comeran matza”
(Exodo Bo 12. 18).

159. Descanso en el primer dia de Pesaj, Shebitat Rishon Shel Pesaj: es lo que El
dijo: “Y el primer dia sera dedicado a Sagrada Asamblea” (Exodo Bo 12. 16).

160. Descanso en el septimo dia de Pesaj, Shebitat Shebii Shel Pesaj: es lo que El
dijo: “Y el séptimo dia serd dedicado a Sagrada Asamblea” (Exodo Bo 12. 16).

161. La cuenta del Omer, Sefirat HaOmer: es lo que El dijo: “Y contaréis para
vosotros al dia siguiente del Shabat” (Levitico Emor 23. 15).

162. Descanso en Shavuot, Shebitat Shavuot: es lo que El dijo: “Y proclamaréis a este
mismo dia, dedicado a Sagrada Asamblea” (Levitico Emor 23. 21).

29



163. Descanso en el primero de Tishre, Shebitat Rosh Hashana: es lo que El dijo: “En
el séptimo mes, en el primero del mes Shabaton serd para ustedes” (Levitico Emor 23. 24).

164. Ayuno de Tom Kipur, Tzom Kipur: es lo que El dijo: “Mortificaréis vuestras
almas” (Levitico Ajare Mot 16. 29)

165. Descanso de Iom Kipur, Shebitat Iom Kipur: es lo que El dijo: “Shabat Shabaton
es ¢l para vosotros” (Levitico Ajare Mot 16. 29).

166. Descanso en el primer dia de Sucot, Shebitat Rishom Shel Sucot: es lo que El
dijo: “El primer dia sera dedicado a Sagrada familia”.

167. Descanso en el octavo dia de Sucot, Shebitat Shemini Atzeret: es lo que El dijo:
“En el octavo dia, sagrada Asamblea serd para vosotros” (Levitico Emor 23. 36).

168. Morar en la Suca, Ieshivat Sucé: es lo que El dijo: “En Sucot moraréis siete dias”
(Levitico Emor 23. 42).

169. Tomar el Lulav, Netilat Lulav: es lo que El dijo: “Y tomaréis para vosotros, en
el primer dia” (Levitico 23. 40).

170. Oir el Shofar, Lishmoa Kol Shofar: es lo que El dijo: “Dia de Somar el Shofar
sera para vosotros” (Numeros Pinja 29. 1).

172. Acatar las 6rdenes de los Profetas, Lishmoa beKol Nabi: es lo que El dijo: “A él
oiréis” (Deuteronomio Shoftim 18. 15).

175. Que en caso de discusion entre los sabios, se siga la mayoria, Rov: es lo que El
dijo: “Tras los muchos para decidir” (Exodo Mishpatim 23. 2).

184. Quitar los obstaculos y escollos de nuestras casas, Maaké: es lo que El dijo: “Y
harés vallas para tu terraza” (Deuteronomio Ki tetze 22. 8).

195. Caridad, Tzedaka: es lo que El dijo: “abrir, has de abrir tu mano” (Deuteronomio
Reé 15. 8). Este Precepto se explicita con el siguiente: “Lo sostendras y vivira contigo; y

vivira tu hermano contigo” (Levitico Behar 25. 35).

197. Prestar al pobre, Halvaa: es lo que El dijo: “Si has de prestar dinero a Mi pueblo,
al pobre contigo” (Exodo Mishpatim 22. 24).

206. Amar al préjimo: es lo que El dijo: “Y amarés a tu semejante como a ti mismo”
(Levitico Kedoshim 19. 18).

207. Amar al prosélito: es lo que El dijo: “No haras sufrir al converso” (Exodo
Mishpatim 22. 20).

208. Pesas, medidas y balanzas justas, Midot: es lo que El dijo: “Balanzas justas,
pesas justas, medidas justas tendréis” (Levitico Kedoshim 19. 36).

30



209. Honrar a los Sabios, Kibud Jajamim: es lo que El dijo: “Ante la vejez te pararas
y glorificaras el semblante del Anciano” (Levitico Kedoshim 19. 32).

210. Honrar a los padres, Kibud Av Vaem: es lo que El dijo: “Honra a tu padre y a tu
madre” (Exodo Hz6 20. 12 y Deuteronomio Voetjanam 4. 36).

211. Temer a los padres, Irat Horim: es lo que El dijo: “Todo hombre a su padre y a
su madre temera” (Levitico Kedoshim 19. 3).

212. Procrear, Piria Veribia: es lo que El dijo: “Fructificaos y multiplicdos” (Génesis
1. 28).

213. El Matrimonio, Kidushim: es lo que El dijo: “Cuando un hombre tome mujer y
la posea” (Deuteronomio Ki tetzé 24. 1).

214. Que el marido se consagre a su mujer el primer afio de matrimonio: es lo que El
dijo: “Libre serd para su hogar un afio, y alegrara a su mujer, la que tomo” (Deuteronomio
Ki tetz¢ 24. 5).

215. Circuncidar a los hijos, Brit Mila: es lo que El dijo: “Circuncidaréis para vosotros
todo varén” (Génesis Lej Leja 17. 10).

El célebre Rabi Moshé ben Maimon (Maimonides) sefiala a los Preceptos que hemos
enumerado como “inexorables”, pues son forzosamente obligatorios en todo momento, en
todo lugar, y en toda situacion. El total de los Preceptos mencionados es de 60, y todo el
pueblo de Israel debe cumplirlos, los restantes por distintas opiniones y razones rabinicas
estan “en suspenso”, esto no significa que han sido derogados, como lo expresan bellamente
los Sabios: “Dios no lo permite”.

Los Preceptos Negativos: de los 365 Preceptos Negativos, he seleccionado una serie
de ellos que nos permitiran tener una vision de la profundidad de la Ley del pueblo de Israel.

1. No creer en otro mas que en Dios, Emuné Zara: es lo que El dijo: “No tendras, para
ti, otros dioses delante de Mi” (Exodo Itr6 20. 3).

2. No hacer idolos para el culto, Asiat Pesel Utmuna: es lo que El dijo: “N haras
estatua para ti y toda imagen” (Exodo Itr6 20. 4).

4. No hacer figuras humanas en estatuas, Tzu rat Adam: es lo que El dijo: “No haréis
conmigo dioses de plata y dioses de oro, no haréis para vosotros” (Exodo Itr6 20. 20).

15. No convocar a la gente a la idolatria, Mediaj: es lo que El dijo: “Salieron hombres

irresponsables de tu medio y pervirtieron a los habitantes de su ciudad diciendo...”
(Deuteronomio Reé 13. 14).

31



27. No profetizar falsamente, Nevua Sheker: es lo que El dijo: “Mas el Profeta que
adrede hablare algo de Mi Nombre, que no le he ordenado decir...” (Deuteronomio Shoftim
18. 20).

34. No practicar brujerias, Keshafim: es lo que El dijo: “No se ha de hallar en ti...
quien practique hechizos” (Deuteronomio Shoftim 18. 10).

38. No requerir informacion de los muertos, Drisha el HaMetim: es lo que El dijo:
“No se ha de hallar en ti... y quien requiere a los muertos” (Deuteronomio 18. 10-11).

39. No vestir a las mujeres con prendas de hombres, Kliguever al Isha: es lo que El
dijo: “No habra herramienta de hombre sobre mujer” (Deuteronomio Ki tetz¢ 22. 5).

40. No vestir los hombres prendas de mujer, Lo Ilbash: es lo que El dijo: “Y que el
hombre no se ponga prenda de mujer” (Deuteronomio Shoftim 22. 5).

41. Prohibicion de tatuaje, Katovet Kaaka: es lo que El dijo: “escritura de tatuaje no
pondréis en vuestra carne” (Levitico Kedoshim 19. 28).

43. No rasurar las sienes, Guiluaj Peot HaRosh: es lo que El dijo: “No redondearéis
las puntas de vuestras cabezas” (Levitico 19. 27).

44. No rasurar la barba, Guiluaj HaZakan: es lo que El dijo: “Y no destruiras las
puntas de tu barba” (Levitico Kedoshim 19. 27).

45. No hacerse cortes en el cuerpo, Cerita: es lo que El dijo: “Y corte por el alma no
pongdis en vuestra carne” (Levitico Kedoshim 19. 28). Y también dijo el Santo Bendito Sea:
“No os laceréis” (Deuteronomio Re¢ 14. 1).

52. Prohibicion de matrimonios mixtos, Lo Titajem Bam: es lo que El dijo: “No te
cases con ellos” (Deuteronomio Vaetjanan 7. 2).

60. No blasfemar, Birjat HaShem: es lo que El dijo: “Y el que pronuncia el Nombre
de Dios...” (Levitico Emor 24. 15). Pronunciar el nombre en sentido blasfemo, en ese sentido

se debe entender este Precepto.

62. No jurar en vano, Shevuat Shav: es lo que El dijo: “No alzaras el Nombre de Dios,
tu Sefior en vano” (Exodo Itr6 20. 7).

63. No profanar el Nombre de Dios, Jilul HaShem: es lo que El dijo: “No profanéis
Mi santo Nombre” (Levitico Emor 22. 30).

64. No poner a Dios a prueba, Shelé Lenasot el HaShem: es lo que El dijo: “No
pondréis a prueba a Dios vuestro Sefor...” (Deuteronomio Vaetjanan 6. 16).

32



172. No comer animales impuros, Ajilat Behema Vejaia Temea: es lo que El dijo:
“...A estos no comeréis de los rumiantes..., al camello, al cerdo, a la liebre, al conejo...”
(Deuteronomio Re¢ 14. 5-6).

173. No comer seres acuaticos impuros, Ajilat Dag Tame: es lo que El dijo:
“Abominacion serd para vosotros; de su carne no comeréis y a sus cuerpos muertos
aborreceréis” (Levitico Shemini 11. 11). Este Precepto se refiere a todos los seres acuaticos
que carecen de escamas y aletas.

174. No comer seres voladores impuros, Ajlat Of Tame: es lo que El dijo: “Y a estos,
de todos los insectos voladores abominaréis, no seran comidos” (Levitico Shemini 11. 13).
Un sabio declara que los seres impuros voladores, son crueles y por lo tanto al comerlos nos
exponemos al peligro de adquirir sus mismas caracteristicas. En los Preceptos donde aparece
la palabra abominacion se debe entender que también se utiliza para idolatria, por lo tanto el
que consume abominacion comete idolatria y el Semblante Divino se borra del rostro de la
persona.

175. No comer insectos voladores, Ajilat Sheretz HaOf: es lo que El dijo: “Y todo
insecto volador, impuro es para vosotros...” (Deuteronomio Reé 14. 19). Este Precepto habla
de moscas, abejas, avispas, hormigas voladoras y similares.

178. No comer seres vivos que surgen de vegetales, Ajilar Baale Jaim HaMitavim
Bezraim: es lo que El dijo: “De todo insecto que se arrastre sobre la tierra no lo comeréis,
abominacion son ellos” (Levitico Shemini 11. 42).

184. No ingerir sangre, Ajilat Dam: es lo que El dijo: “Toda sangre no ingeriréis”
(Levitico Tzav 7. 26 y también en Levitico 17. 14). Este Precepto no puede ser interpretado
como una prohibicion para la transfusion de sangre; esta referido al alimento, por ejemplo la
carne, huevos que tengan galladura con una gota de sangre, etc. La preservacion de la vida
es el mandamiento principal para la vida humana, por lo tanto, la transfusion no sélo es
aceptada sino que es obligatoria.

186. No cocinar carne con leche, Bishul Basar VeJalav: es lo que El dijo: “No
cocinaréis leche con la carne del cabrito” (Exodo Mishpatim 23. 19). Una explicacion mistica
muy profunda (Zohar II, 124 b) dice que la carne es muerte y la leche es vida.

196. No comer en Iom Kipur, Ajilat Belom Kipur: es lo que El dijo: “Pues toda alma
que no se mortificare...” (Levitico Emor 23. 29).

217. No aparear animales de diferentes especies, Mejala Bekilé Behema: es lo que El
dijo: “Tu animal no aparearas con mezcla” (Levitico Kedoshim 19. 19).

218. No juntar animales de diferentes especies, Mejala Bekilé Behema: es lo que El

dijo: “No ararés con un buey y con un burro conjuntamente” (Deuteronomio Ki tetz¢ 22. 10).
Este Precepto est4 destinado a no ocasionar sufrimiento innecesario a los animales.

33



232. No negar caridad, Meniat Netinat Tzedaka: es lo que El dijo: “No endureceras
tu corazon ni cerrards tu mano de tu hermano el menesteroso” (Deuteronomio Reé 15. 7).

234. No presionar exigiendo a quien no puede pagar, Teviat Halove Kesheodea
Sheein lo: es lo que El dijo: “No seras para €l como un acreedor” (Exodo Mishpatim 22. 24).

235. No prestar con interés, Alvaa Berivit: es lo que El dijo: “Tu dinero no lo daras
con usura (néshej) y con interés (tarbit) no daras tu alimento” (Levitico Behar 25. 37).

236. No pagar con intereses, Lilvot Berivit: es lo que El dijo: “No usures de tu
hermano” (Deuteronomio Ki tetze 23. 20).

Con esta breve e incompleta descripcion de algunos de los Preceptos Negativos,
podemos comprender que el significado de Ley para el Pueblo de Israel es de una profundidad
asombrosa; de alli se comprende el apego profundo de Israel por la Le, pues para ellos
constituye la vida y continuacion de la Palabra y la promesa de Dios.

Algunos otros Preceptos son:

237. No participar en préstamos con interés.

238. No retrazar el pago al trabajador.

240. No retener prendas cuando su duefio las necesita.
241. No tomar prendas en garantia de una viuda.

242. No tomar elementos en garantia que se utilicen para alimentos.
244. No hurtar valores monetarios.

245. No robar.

246. No robar tierras corriendo limites.

247. No retener el pago de deudas.

248. No negar deudas.

249. No jurar en falso.

250. No causar afliccion en el comercio.

251. No causar afliccion con la palabra.

252. No causar afliccion al converso.

253. No afligir al converso.

265. No adquirir por codicia.

266. No ansiar el patrimonio ajeno.

269. No desentenderse de un objeto extraviado.

270. No abandonar a quien cay6 bajo su carga.

271. No engafiar con pesas y medidas.

272. No poseer medidas inexactas.

273. Prohibicion para el juez de tergiversar el juicio.
274. Prohibicion para el juez de aceptar soborno.

276. Prohibicion para el juez de dejarse amedrentar.
281. Prohibicion para el juez de escuchar al litigante en ausencia del otro.
285. Prohibicion de falso testimonio.

287. No aceptar el testimonio de parientes.

34



289. Prohibicion de asesinato.

290. No castigar en base a conjeturas.

299. No engafiar a otro con una opinion.

301. No contar chismes.

302. No odiar.

303. No avergonzar.

304. No vengarse.

305. No guardar rencor.

311. No sustraer al marido en el primer afo de matrimonio.

313. No agregar a la Tora.

314. No restar a la Tora.

318. No maldecir a los padres.

319. No golpear a los padres.

320. No hacer trabajos en Shabat.

329. No hacer trabajos en Iom Kipur.

330. No mantener relaciones intimas con su madre.

331. No mantener relaciones intimas con su madrastra.

332. No mantener relaciones intimas con su hermana.

333. No mantener relaciones intimas con la hija de la esposa de su padre.
334. No mantener relaciones intimas con la hija de su hijo.
335. No mantener relaciones intimas con la hija de su hija.

336. No mantener relaciones intimas con su hija.

337. No mantener relaciones intimas con la hijastra.

338. No mantener relaciones intimas con la hija de su hijastro.
339. No mantener relaciones intimas con la hija de su hijastra.
340. No mantener relaciones intimas con la tia materna.

341. No mantener relaciones intimas con la tia paterna.

342. No mantener relaciones intimas con la tia politica.

343. No mantener relaciones intimas con la nuera.

344. No mantener relaciones intimas con la esposa de su hermano.
345. No mantener relaciones intimas con la hermana de su esposa.
346. No mantener relaciones intimas con la mujer menstruante.
347. Prohibicion de adulterio.

348. Prohibicién de relaciones intimas con animales.

349. Prohibicion para la mujer de relaciones con animales.

350. Prohibicién de mantener relaciones intimas entre hombres.
352. No mantener relaciones intimas con el hermano de su padre.
359. Que el difamador no divorcie a la mujer que difamo.

361. Prohibicion de castracion.

365. Prohibicion para el Rey de tener demasiado dinero personal.

Estos Preceptos, Mitzvot en hebreo, son la Revelacion Divina en el Monte Sinay dada
por Dios al pueblo de Israel; esto sucedi6 a siete semanas de que comenzara el Exodo de
Egipto, es decir, segun el calendario hebreo, esto ocurrié el 15 del mes de Nisan del afio 2248,
y los Preceptos Dios los entrego el 6 de Shivan.

Estos 613 Preceptos dados por Dios a Israel con sus implicancias y significaciones
estan e el Talmud y se presentan para una mayor y facil comprension en el Shuljan Aruj, un

35



codigo de los 613 Preceptos realizado por Rabi losef Caro (1488 — 1575). Shuljan significa
mesa y Aruj es de una raiz que significa “servida”; facil resulta comprender: las Mitzvot son
una mesa servida para la santificacion del pueblo de Israel.

Si recorremos los Preceptos, observamos que admiten dos grande grupos: los que se
relacionan con la interaccion humana y los deberes que se vinculan con Dios.

Los Preceptos, seglin el pensamiento espiritual de Israel, tienen por objeto obtener la
union con Dios. El hombre no es el duefio de este mundo, sélo es un fideicomiso, por lo tanto
desde su materialidad él puede “retomar” la espiritualidad latente en cada cosa por el
cumplimiento de los Preceptos.

Precepto, Mitzvd en hebreo, es de una raiz aramea “tzavta”, que significa
compaiierismo y union; para el pueblo de Israel, el cumplimiento de los Preceptos lo hace
compaifiero de Dios y en el mas alto grado se logra la “Unién con lo Divino”. Pero esta union
con lo Divino so6lo se puede lograr si se participa activamente con la espiritualizacion del
mundo, esto es el reino animal, el vegetal y mineral, ya que todos contienen una chispa Divina
que debe ser elevada a su fuente: Dios.

Este es para Israel el cumplimiento de los Principios, su elevacion depende del
cumplimiento de los Preceptos, hace a su existencia tanto material como espiritual; sin los
Preceptos, no se puede hablar de la religion del Israel.

Esa fuerza que estd activa en todo lo creado por Dios, en hebreo se llama “Koaj hapoel
benifal”, en la medida en que Israel es fiel a los Preceptos, libra al mundo del mal y hace una
Morada para Dios; de este modo Israel eleva lo fisico material a un estado espiritual y atrae
vida y bondad de los cielos.

El cumplimiento de los Preceptos es para Israel la victoria del bien sobre el mal por
este motivo: los Preceptos para el pueblo de Israel son el vinculo que lo une a lo sagrado y le
permite alcanzar las altas cumbres de la Union con Dios.

Puesto que los Preceptos fueron entregados por Dios a todo el pueblo de Israel, son
eternos e inmutables y exigen el estudio constante y su puesta en practica.

La erudicion debe ir acompafiada de un profundo amor por el cumplimiento de los
Preceptos que es la voluntad de Dios; asi, se cuenta de un Rabi, el mas erudito de su época,
que en los momentos en que era embargado por un éxtasis divino exclamaba: “No deseo el
Paraiso, no quiero el Mundo Futuro, te quiero a Ti, solo a Ti"”.

Y es bien conocida la historia de un campesino que siempre vivia en el bosque y poco
conocia de las implicancias esotéricas de los Preceptos, puesto que por las duras condiciones
de su trabajo no tenia la posibilidad de estudiar con los Sabios; cuando lleg6 lom Kipur,
asisti6 al servicio religioso, casi no podia recitar las oraciones prescriptas, pero su deseo de
unién con Dios era tan fuerte que comenz6 a silbar tal como lo hacian los pajaros en el
bosque. Al oirlo, el Rabino que presidia la ceremonia, habl6 a la comunidad y les dijo con
lagrimas en los ojos: “Gracias a esta oracion que hemos escuchado, he visto como se abrian
las puertas de los cielos y la Misericordia y Perdon de Dios descendia sobre esta asamblea”.

Este es el significado que tienen las palabras Naasé Venishma: haremos (naasé¢) primero
y luego entenderemos (nishmd), cuando el pueblo de Israel aceptd para ellos y todas las
generaciones futuras los 613 Preceptos; una combinacion perfecta de erudicion y amor para
lograr el objetivo supremo: la Unioén con Dios.

El piadoso, erudito, asi como la persona que no tiene la posibilidad de entender, esta
obligado por un juramento eterno a realizar en su vida los Preceptos de Dios como el Sendero
que lo conduce a la Divinidad.

36



Esta disposicion a cumplir y a entender los Preceptos es una cadena ininterrumpida
donde la entrega de la Tora al pueblo de Israel es un “Divino hilo de oro” que permite alcanzar
la plena realizacion humana y la santificacion, tal como esta escrito en la Tora: “Santos seréis
porque Santo es vuestro Dios”.

37



1

EL CRISTIANISMO

1. La Presencia

/Cudl era el contenido del mensaje cristiano primitivo?

Cuando leemos el sagrado texto de los Evangelios, aparecen la
esperanza y la confianza en la proximidad del Reino de Dios en la persona
de Jesus y es el mismo Jesus quien sefala las condiciones para ser parte de
ese Reino Celestial. En primerisimo lugar, se exige un cambio, una
transformacion espiritual, radical y absoluta.

“Nadie remienda un vestido viejo con una tela nueva, porque la tela
nueva encoge: tira la tela vieja y se hace mas grande la rotura.”
Marcos 2: 21

Luego, la necesidad de abandonar los apegos a las trivialidades
mundanas en tanto ellas son transitorias, en ese sentido debe mencionarse
el bellisimo pasaje de Lucas.

“No se preocupen por la vida, pensando “;qué vamos a comer?”; no se
inquieten por el cuerpo: “;con qué nos vamos a vestir?’

“La vida es mas que el alimento y el cuerpo mas que el vestido. Miren
las aves: no siembran ni cosechan, no tienen despensa ni granero y, sin
embargo, Dios las alimenta. jCuanto mas valen ustedes que las aves!

“Miren los lirios: no hilan ni tejen. Pues bien, yo les declaro que ni el
mismo Salomén, con todo su lujo, se vistio como uno de ellos. Y si Dios en
el campo da tan lindo vestido a la hierba que hoy florece y mafiana se echara
al fuego, jcuanto mas hara por ustedes, gente de poca fe!

“No estén siempre pendientes de lo que comeran o beberan; no se
atormenten. Los que viven para el mundo se preocupan por todas estas
cosas. Ustedes, en cambio, piensen que Su Padre sabe lo que necesitan. Por
lo tanto, trabajen por su Reino, y El les dara todas estas cosas por afiadidura.”

Lucas 12: 22 - 31

38



Este texto sefala la certeza absoluta de que el hombre de fe debe tener
en la Gracia de Dios una fe que no admite sino una entrega que incluso opera
milagros:

“Tengan fe en Dios. Les aseguro que el que diga a este cerro “levantate

y tirate al mar”, si no duda en su corazén vy si cree que sucedera como dice,

se le concedera. Por eso les digo, todo lo que pidan en la oracién crean que
ya lo han recibido, y lo tendran.”

Marcos 11: 22 - 24

De este mismo pasaje inferimos que la oracion es el medio para salir
al encuentro del Padre Celestial. En otro pasaje, Jesus ensefiard la oracion
reconocida desde los primeros tiempos del Cristianismo como el “Padre
Nuestro”. Otro elemento constitutivo del mensaje de los cristianos primitivos
es el mandato de la no violencia y la luz del amor, expresadas en los
siguientes pasajes:

“Yo les digo, amen a sus enemigos; hagan el bien a los que dicen
odiarlos; bendigan a los que dicen que los maldicen; rueguen por los que
los maltratan.

“Al que te golpee en una mejilla, preséntale la otra. Al que te arrebate
el manto, entrégale también el vestido. Da al que te pide, y al que te quite lo
tuyo, no se lo reclames. Traten a los demas como quieran que ellos los traten

a ustedes.”
Lucas 6: 27 - 31

“Jesus dijo: el primer Mandamiento dice: ‘Escucha, Israel, el Sefior
nuestro Dios es un Unico Senor. Al Senor tu Dios amaras con todo tu corazén,
con toda tu alma, con toda tu inteligencia y con todas tus fuerzas’. Y después
viene este: ‘Amaras a tu préximo como a ti mismo’. No hay Mandamientos

mas importantes que estos.”
Marcos 12: 29 - 31

39



Otro elemento constitutivo es la compasion. Jesus lo expresa en los
siguientes términos.

“;Por qué te fijas en la pelusa que tiene tu hermano en un ojo, si no
eres conciente de la viga que tienes en el tuyo? ;Cédmo puedes decir a tu
hermano: ‘deja que saque la pelusa que tienes en el 0jo’, siendo que no ves
la viga en el tuyo?’

Se podria inferir del texto, sin temor a falsear el sentido, que Jesus
propone la compasion a partir de la autoindagacion. cuando indago en mis
propias sombras, puedo comprender las sombras del otro que es mi
hermano. En ese sentido, utiliza el texto dos elementos disimiles en cuanto
a su densidad y pesadez: una pluma (en otros textos se utiliza la palabra
“paja’) y una viga. Pareciera que_Jesus indica que se deben buscar las propias
faltas y no perder el valioso tiempo en el acto impiadoso de buscar las faltas
en los demds. La compasion, si la vivenciamos como una dimension
espiritual amplia y abarcadora, se expresa en el mensaje cristiano como
caridad.

Todos estos textos son pensamientos situacionales, es el hombre
puesto en situacion que debe responder a la Voz del Supremo Espiritu
encarnado en Jesus, desde la totalidad de su vida.

Los Apostoles San Juan y San Pablo resumen el contenido de este
mensaje asi:

“Si nuestra vida es Luz
y si anidamos en la Luz como El esta en la
Luz, estaremos en comunidon unos con otros.”
Juan1:7

“El que ama a su hermano permanece en la Luz
y no hay en él causa de tropiezo.”

Juan 2: 10

“El que no ama, permanece en la muerte.
El que odia a su hermano es un asesino.”

40



Juan 3: 15

“Si yo hablase lenguas humanas y angélicas, y no tengo amor, vengo
a ser como metal que resuena, o cimbalo que retifie.
Y si tuviese profecia, y entendiese todos los misterios y toda ciencia;
y si tuviese toda la fe, de tal manera que traspasase los montes, y no tengo
amor, nada soy.

Y si repartiese toda mi hacienda para dar de comer a pobres, y si
entregase mi cuerpo para ser quemado, y no tengo amor, de nada me
sirve.

El amor es sufrido, es benigno; el amor no tiene envidia, el amor no
hace sin razén, no se ensancha;

No es injurioso, no busca lo suyo, no se irrita, no piensa el mal;
No se huelga de la injusticia, mas se huelga de la verdad;
Todo lo sufre, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.

El amor nunca deja de ser: mas las profecias se han de acabar, y

cesaran las lenguas, y la ciencia ha de ser quitada;
Porque en parte conocemos, y en parte profetizamos;
Mas cuando venga lo que es perfecto, entonces lo que es en parte
sera quitado.

Cuando yo era nifio, hablaba como nifio, pensaba como nifio,
juzgaba como nifo; mas cuando ya fui hombre hecho, dejé lo que era de
nino.

Ahora vemos por espejo, en oscuridad; mas entonces veremos cara a
cara: ahora conozco en parte; mas entonces conoceré como soy conocido.
Y ahora permanecen la fe, la esperanza y el amor, estos tres; empero

el mayor de ellos es el amor.”

| Corintios - 13

La Verdad, el Amor, la No Violencia, la entrega a Dios, la oracion, la
compasion, son a mi juicio el nucleo central del Cristianismo, tal como se
planteo en sus origenes. Estos valores sagrados que seleccioné, de ningun
modo restringen el valor total de los Sagrados Evangelios, sino que a mi

entender los confirman en tanto palabra viviente del Supremo Espiritu
encarnado en_Jesus de Nazareth.

41



Con la partida de Jesus, los Apostoles y los cristianos contemporaneos
de ese mensaje primario lo percibian como una vivencia siempre presente
que se reactualizaba como conciencia - saber - vivencia.

El erudito K. Kautsky dice lo siguiente:

“Nos hallamos frente a una tarea imposible si deseamos bosquejar un
cuadro de la organizacion que existio durante los primeros anos... La
comunidad toda se mantiene unida sélo por el lazo comun de la fe, la
esperanzay el amor. El cargo no hace a la persona; es siempre la persona la
que hace al cargo.”

Sea como haya sido, los textos que conforman los Hechos de los
Apostoles se estructuran en torno a ese contenido esencial de Verdad, Amor,
Compasion, entrega a Dios, Oracion y No Violencia.

2. El Saber

El primer Concilio de los cristianos se encuentra en los Hechos de los
Apostoles (Capitulo 15); alli se hace mencion explicita de que los Apostoles,
los presbiteros, de acuerdo con toda la Iglesia -en ese documento conocido
como el Decreto de Jerusalén- establecen una norma bdsica para los
cristianos. “que se abstengan de todo lo que no quieren que otros hagan con
ustedes. Observen esta norma, dejandose guiar por el Espiritu”.

La fe cristiana que enserfiaba la fraternidad y el amor, que eran
vivencias extrafias al mundo de entonces, hubo de padecer innumerables
persecuciones y sufrimientos por parte de los poderes terrenales, asi, desde
Neron (54 d.C.) hasta Diocleciano (305 d.C.), se sucedieron inimaginables
sufrimientos de los cuales se da cuenta en el llamado Libro del Martirologio
Cristiano. Cuando Constantino | llamado El Grande (306 d.C.) accede al trono
imperial, la comunidad cristiana fue reconocida y el Emperador y su madre
se convirtieron en sus principales defensores.

El Cristianismo comienza una organizacion en torno a normativas,
unificacion de rituales, dogmas. La administracion de la comunidad cristiana
es ejercida por obispos en el mds alto rango en cada region, con el tiempo,
a los obispos en estas regiones se les fue dando el titulo de Patriarcas.

42



Esta administracion se organizaba por jurisdicciones geogradficas
llamadas distritos eclesidsticos, a saber:

1. Roma, fundada por los Apostoles Pedro y Pablo.

2. Constantinopla, fundada por el Apostol San Andrés.

3. Alejandria, fundada por San Marcos.

4. Antioquia, fundada por San Pedro y San Pablo. San Pedro fue su
primer obispo.

5. Jerusalén en la era apostolica fue presidida por el Apostol San
Jacobo, conocido como Santiago.

Ademds. Desde esa época, la Iglesia de Chipre siempre gozo de
autonomia, fue fundada por San Pablo y San Bernabé, el primado o Patriarca
tenia atribuciones temporales concedidas por el emperador Justiniano.

Se destaca en esos siglos que todos los Patriarcas tenian igualdad de
autoridad y derechos, eran independientes en la administracion de sus
Jurisdicciones y eran iguales entre si.

Como Roma era la capital del Imperio, se consideraba a su Patriarca e/
primero entre sus iguales, constituyendo esto un titulo exclusivamente
honorifico. Al respecto se puede consultar el 6° articulo del Concilio
Ecumeénico de Niceo, en el afio 325, el 3° articulo del Segundo Concilio
Ecuménico de Constantinopla en el afio 381, el 28° articulo del Cuarto
Concilio Ecuménico de Caledonia en el afio 451, y el 36° articulo del Sexto
Concilio Ecuménico de Constantinopla en el afio 680.

Cuando la capital del Imperio se establecio en Bizancio, se le otorgaron
honores similares al Patriarca de Constantinopla. Es importante sefalar que
la Suprema Autoridad de la Iglesia, para tratar los problemas de indole
general y doctrinarios, fue en un inicio el Concilio Ecuménico.

Estas administraciones eclesidsticas presididas por un Patriarca se
vieron perturbadas por disidencias y visiones divergentes, y a los desviados
de la doctrina de la Iglesia se les llamo herejes. La preocupacion inicial
desperto cuando algunos grupos se declaraban judaizantes, otros gnosticos
y anti-trinitaristas (opuestos a la verdad cristiana de la unidad del Padre, el
Hijo y el Espiritu Santo). De este modo, en el Concilio de Nicea del 325 se
condeno el arrianismo por negar la completa divinidad de Jesus, alli se
redacto la primera parte del Credo Cristiano.

43



El Segundo Concilio del ario 381 completo la parte final del Credo
Cristiano, decreto que es obligatorio para toda la Iglesia Catolica y
Apostdlica. En el Tercer Concilio realizado en Efeso, en el articulo 7° se
decreto que nadie bajo anatema puede cambiar una sola de sus palabras.
Ademads se formulo la organizacion definitiva y visible de la Iglesia Cristiana,
estableciendo las Grandes Sedes o Patriarcados; en ese mismo Concilio se
condena el Macedonianismo. “herejia que sostiene que el Espiritu Santo es
una criatura”. £/ Tercer Concilio de Efeso del afio 431 condend el
Nestorianismo, que predicaba la independencia entre Jesus Dios y Jesus
hombre. El/ Cuarto Concilio de Caledonia del afio 451 condeno el
Monofisismo que sostenia “una naturaleza de Cristo”. £/ Quinto Concilio en
ano 533 condeno la literatura nestoriana que conciliaba con /los
Monofisistas. El Sexto Concilio en el ario 580 condeno el Monofisismo, “una
voluntad en Cristo”. £/ Séptimo Concilio de Nicea en el ario 787 condeno a
los Iconoclastas y confirmo la veneracion de los iconos (imdgenes) y las
reliquias de los santos y martires.

Es en este periodo que el Cristianismo confirmo y afirmo su
organizacion y gobierno terrenal. Ademds se expusieron y defendieron las
verdades normativas y rituales y los elementos del culto.

Textos espirituales

Como se pudo ver, desde el inicio del Cristianismo, es decir, con los
Apostoles y los primeros cristianos, el mensaje evangélico es inequivoco en
cuanto a la espiritualidad en orden a recibir en el corazon los misterios del
Reino de Dios. El mensaje de Verdad, Amor, Compasion, No Violencia,
Oracion y Adoracion que nacen de /la vida de Jesus y que luego se consuman
en su muerte en la cruz y segun relatan los sagrados textos, su posterior
resurreccion y ascension a los cielos, fue un poderoso llamado al corazon de
los hombres y mujeres en todos los tiempos.
El cristianismo sabe que el mensaje de Jesus, independientemente del
conocimiento teologico o filosofico, es un llamado al corazon del alma que
ansia la realizacion de ese Reino que, como Jesus mismo lo declaro, “no es
de este mundo’.
El Jesus resucitado es una imagen poderosa de ese triunfo sobre la oscuridad

44



y el apego a las cosas de este mundo, es una invitacion a que todo el que
crea en El, alcance las alturas de los reinos espirituales. El mensaje de Jests
es universal, radical; como ya lo sefialamos, es un llamado y un camino que
se debe recorrer; es un sendero desde la oscuridad hacia la luz. El Jesus
resucitado es la plenitud de la luz; es el triunfo de la luz (las eternas verdades
espirituales) sobre la superficialidad de un mundo que de otro modo no
tendria sentido ni guia.
En este apartado incluimos una serie de textos espirituales de la tradicion
cristiana oriental tan poco conocidos en occidente. Ellos, por si mismos, son
elocuentes y expresan en profundidad las reflexiones espirituales, lo que
nosotros pudiéramos decir: solo seria un comentario.

“Deben montar guardia atenta sobre dos puntos en particular: la sobriedad
y el discernimiento. La primera se dirige hacia el interior, y la segunda hacia
el exterior. Por la sobriedad, velamos sobre los movimientos que parten del
mismo corazoén; por el discernimiento, vemos venir los movimientos que
podrian nacer alli bajo el impulso de influencias exteriores.”

“no os dejéis arrastrar por la emocion o por el deseo, pues todo ml viene de
alli.”

“Ser sobrio significa no dejar que el corazon se ligue a cualquier otra cosa,
sino a Dios. Toda otra ligazon embriaga el alma, que se entrega entonces a
cosas totalmente extrafnas. Ser vigilantes quiere decir que se vela con

preocupacién, por temor a que algo malo surja en el corazén.”

“:Tenéis un libro? Leedlo, reflexionad en lo que os ensefa y aplicad sus
ensenanzas. Esta aplicacién por si misma, es el fin y el fruto de la lectura. Si
leéis sin aplicarla en vosotros mismos, no obtendréis nada bueno y os
arriesgaréis incluso a perjudicaros. Las teorias se acumulan en vuestras
cabezas y llegaréis a criticar a los demas en lugar de mejorar vuestra propia
vida.”

“Todo éxito en la vida espiritual es fruto de la gracia de Dios. La vida
espiritual toda entera viene de Su muy Santo Espiritu.”

“El primer llamado de la gracia, su primera venida, abre ante nuestros ojos

45



el reino espiritual y nos da la vision de otro mundo, lo queramos o no.”

“La disposicién fundamenta debe ser esta: ‘de la manera que tu quieras,
Sefior, salvame. Por mi parte, quiero trabajar sin hipocresia, lealmente y sin
desviarme, con una conciencia pura, haciendo todo lo que entiendo, todo lo
que esta en mi poder.’”

“La primera semilla nueva nace de la union de la gracia y la libertad.”

“Al comienzo, la gracia permanece fuera y actua desde afuera. Luego, ella
penetra en el interior y comienza a tomar posesién de algunas partes del
espiritu; pero ello sélo lo hace cuando el hombre, de buen grado le abre la
puerta para recibirla. La gracia esta siempre lista para venir en ayuda del
hombre que la desea.”

“La vida es la fuerza para actuar. La vida espiritual es la fuerza para actuar
espiritualmente, de acuerdo con la voluntad de Dios.”

“Un hombre puede tomar buenas resoluciones pero, para ponerlas en
practica, es necesario que la gracia se una a su espiritu. Cuando se realiza
esta unién, la fuerza moral que entonces solo se manifestaba
temporariamente bajo el efecto de un entusiasmo debutante, se imprime en
el espiritu y permanece alli sin cesar.”

“Las verdades estan inscriptas en el corazén por el dedo de Dios, y ellas
permanecen alli indelebles.”

“Para purificar y curar al hombre, la gracia divina comienza en primer lugar
por consagrar a Dios la fuente de todas las actividades humanas. Habiendo
sido curada y santificada la fuente, todas las facultades que de ella dependen
se purifican progresivamente.”

“Esta luz de vida debe ir mas lejos e impregnar toda la sustancia del alma 'y

del cuerpo, santificandolas, haciéndolas suyas y desarraigando las pasiones
extranas. La luz no debe permanecer encerrada en si misma, sino expandirse

46



en nuestro ser entero con todo su poder.”

“Es evidente que para ser los medios que constituyen este canal, deben por
una parte, poseer los caracteres y las cualidades que denotan un origen
divino y celeste y, por otra parte estar perfectamente adaptadas a nuestras
potencias, a su orden natural y a su destino.”

“He aqui, pues, cuales son los ejercicios y las actividades que deben servir
como medios para curar nuestras potencias y devolverles su pureza perdida
y su primitiva integridad: son los ayunos, el trabajo, las vigilias, la soledad,
la huida del mundo, el dominio de los sentidos, la oracién y la lectura de las
Escrituras.”

Textos de Teofano, el Recluso y Padres del Desierto.

Hasta aqui, una breve indicacion de estos bellisimos textos espirituales que
fueron escritos por un monje llamado Teofano el Recluso, estas reflexiones
estaban dirigidas a sus hermanos en la fe que le consultaban sobre las
diversas cuestiones de la vida espiritual.
Pero, ;de donde surge tal profundidad, tanto conocimiento del alma
humana? ;Como un recluso en medio del desierto puede contemplar con tal
exactitud y claridad, los problemas que todo buscador sincero de la gracia
debe enfrentar, especialmente sus enemigos internos? Encontraremos la
respuesta si nos detenemos a considerar la Oracion del Corazon.
La Oracion del Corazon es una técnica que el cristianismo oriental (ruso,
darabe, chipriota. Griego y otras denominaciones) han conservado como un
preciado tesoro y a través de los siglos se lo ha practicado de un modo
ininterrumpido.

El origen de la Oracion del Corazén

No resulta fdacil encontrar documentos que aprueben y comprueben el
origen de la Oracion del Corazon; sin embargo los cristianos poseen la

47



tradicion como una herramienta eficaz que contribuye a explicar y
comprender la diversidad de ensefianzas que vienen desde los origenes
mismos del cristianismo. Este es el caso de la Oracion del Corazon.

Uno de los textos fundamentales de la prdctica de la Oracion del
Corazon proviene de los Apostoles; ella les servia para orar sin interrupcion,
siguiendo la exhortacion de San Pablo de orar sin cesar.

Macario y Evagrio, llamados Padres del Desierto en los primeros afios
de la cristiandad, la mencionan de un modo explicito. Los Padres Griegos de
la Edad Media Bizantina como Gregorio Palamas, Simon el Nuevo Teodlogo,
Mdximo el Confesor, se sabe que fueron practicantes de la Oracion del
Corazon.

En los Monasterios del Sinai y en el Monte Athos, esta tradicion
espiritual siempre ha tenido un foco de vida vivificante no solo para los
monjes y reclusos, sino para los fieles.

A partir del siglo XV, se expandio de un modo generalizado fuera de
los monasterios, especialmente por la cristiandad del Patriarcado de Rusia.
Si bien en las nuevas ediciones de los textos fundamentales de la Oracion
del Corazon, las introducciones advierten que la prdctica de la oracion no
encuentra razgos de hermandad ni similitud con otras técnicas, como por
ejemplo las del sistema Hinduista, aun asi resulta notable y es motivo de
asombro comprobar que si bien las formas y los nombres difieren, la
busqueda es una y solo una: la vivencia de Dios, de un modo intimo y
personal.

Qué es la Oracion

Teofano el Recluso se plantea los siguientes interrogantes y los
responde desde la doctrina y su experiencia.

/Qué es la oracion?

/Cudl es su esencia?

/Como se puede aprender a orar?

/Qué se experimenta cuando se ora con un corazon apacible?

48



La Oracion es la prueba decisiva y la fuente de todo bien; es la fuerza
que conduce todas las cosas, dirige todas las cosas. Cuando la Oracion estd
bien hecha, todo va bien, pues la oracion no permite que nada vaya mal.

Sin Oracion interior, no hay oracion en absoluto, pues solo ella es /la
oracion real, verdaderamente agradable para Dios. Lo que importa es que el
alma esté presente en el interior de las palabras de la oracion. Sea la oracion
hecha en la iglesia o en casa, si la oracion interior estd ausente, las palabras
no tienen mas que la apariencia y no la realidad de la oracion.

La esencia de la oracion consiste, entonces, en la elevacion espiritual
del corazon hacia Dios. El intelecto, encerrado en el corazon, permanece
totalmente conciente ante la faz de Dios, colmado de adoracion, expande
ante él su amor. Esa es la oracion espiritual, y toda oracion deberia ser de
tal naturaleza.

Todo el orden de oraciones establecidas por la Iglesia, todas /las
oraciones compuestas para el uso individual, estan llenas de movimiento de
amor hacia Dios. Aquel que ora con solo un poco de atencion no puede evitar
dirigirse hacia Dios, a menos que esté completamente desatento a lo que
hace.

Nadie puede dispensarse de la oracion interior. No sabriamos vivir
espiritualmente a menos de elevarnos hacia Dios por la oracion, pues el
unico medio que tenemos de elevarnos es por medio de la actividad
espiritual gue acompana la oracion vocal o exterior, ya sea en la casa o en la
iglesia; hay también una oracion espiritual que existe por si misma, sin
ninguna forma exterior y sin postura corporal; sin embargo en uno y otro
caso, la esencia es la misma.

La oracion exterior por si sola, no basta. Dios mira el intelecto y no
son verdaderos monjes los que no unen la oracion interior a la oracion
exterior. En su estricto sentido, la palabra ‘monje” significa ‘recluso’,
“solitario”. Aquel que aun no ha entrado en si mismo, no es todavia un
recluso, no es todavia un monje, aunque viva en el mds aislado de los
monasterios. El intelecto del asceta que no estd recogido y encerrado en si
mismo, habita necesariamente en el tumulto y la agitacion. Esto sucede
porque €l deja entrar libremente una multitud de pensamientos. Su intelecto
erra, sin fin ni necesidad a través del mundo en su detrimento. El retiro del/

49



hombre al interior de si mismo no puede hacerse sin la ayuda de una oracion
atenta, y en particular la Oracion del Corazon.

Alcanzar la santidad es algo imposible para quien no ha adquirido la
oracion interior. Todos los Padres estdn de acuerdo con este punto.

Podemos orar usando oraciones ya compuestas, pero a veces la
oracion nace directamente en nuestro corazon y, desde alli, se eleva hacia a
Dios. Tal es la oracion de Moisés ante el Mar Rojo. El Apostol se refiere a
esto cuando dice.: “Mediante la gracia, cantad en vuestro corazén al Sefior”.
Explicando este texto, San Juan Crisostomo escribe: “Cantad por la gracia
del Espiritu, no simplemente con los labios, sino con atencién,
permaneciendo en pensamiento ante Dios en vuestro corazon”. He aqui lo
que significa la expresion ‘cantando al Sefior”; de otro modo, el canto no
sirve para nada y las palabras se desvanecen en el aire. No se canta para la
asistencia; incluso en la plaza publica es posible dirigirnos a Dios en el
interior de nosotros mismos y cantar son ser escuchados por nadie. Es bueno
orar en el corazon, incluso cuando se estd de viaje, y ser elevados a las
alturas por la oracion.

El sentimiento que se experimenta hacia Dios, incluso si no estd
acompanado de palabras; es una oracion. Las palabras sostienen y a veces
profundizan el sentimiento.
Conserven con cuidado ese sentimiento que es un don que nos ha sido
acordado por la misericordia de Dios. ;Como? En primer lugar por la
humildad, atribuyendo todo a la gracia y nada a ustedes.

Desde el momento en que ustedes confien en sus propias fuerzas, la
gracia disminuird y cesard en su obrar. Por lo tanto, considérense polvo y
ceniza, permaneciendo en la gracia, y no vuelquen sus corazones ni el
pensamiento hacia ninguna otra cosa, salvo por necesidad.

El cuerpo estd hecho de tierra; sin embargo, no es algo muerto sino
viviente y dotado de un alma viviente. En esa alma se ha insuflado un
espiritu, el Espiritu de Dios, hecho para conocer a Dios, venerarlo, buscarlo,
gustarlo y encontrar alegria en El y no en otro.

Sicumplen esta breve regla, los deseos y los sentimientos apasionados
no se elevaran jamds en ustedes ni tampoco, por otra parte, ningun otro
sentimiento.

50



La Oracion de/ Corazon

La Oracion de Jesus o la Oracion del Corazon, consiste en repetir sin
cesar la formula “Sefor Jesus, Hijo de Dios, ten piedad de mi, pecador” (Lucas
18: 38).

Esta oracion s el grito del ciego de Jerico que imploro a Jesus la
curacion y también la del publicano, tal como se relata en el Evangelio de
Lucas (18.:713): “Oh Dios, compadécete de mi que soy un pecador”.

La forma primitiva desde los primeros tiempos hasta la actualidad, que
es repetida incesantemente por [los cristianos orientales, es.

Kyrie eleison

Estas dos palabras, en griego expresan los citados versiculos
evangélicos, y se apoyan en las exhortaciones apostolicas.
v’ Orar sin cesar (I tes)
v’ Haced todo el tiempo, mediante el Espiritu, toda clase de
oraciones (Efesios 6. 18)
v' Jesus mismo, a lo largo del Evangelio, exhorta a sus seguidores.
v' Es necesario orar siempre sin descanso (Lucas 18:1)
v' Velad y orad en todo tiempo (Lucas 21: 36)

La técnica de la Oracion del Corazon

La repeticion incesante del Kyrie Eleison estd unida a la respiracion;
los Padres de la Iglesia enserian que para que la oracion sea interior, se debe
adecuar al ritmo de la respiracion del practicante.

La respiracion en la tradicion de la prdctica de la oracion sirve de
soporte para la elevacion espiritual:

“El Nombre de Jesus es un perfume que se expande” (Cant. 1. 4)

“El soplo de Jesus es espiritual, cura y otorga el Espiritu Santo” (Juan
20: 22)

Los Padres de la Iglesia ensefian que la respiracion es esencial para la
vida del organismo humano, pues estd ligada a la circulacion sanguinea, a

51



los ritmos del corazon, y vivifica las fibras mds reconditas del cuerpo
humano, por lo tanto, si estos efectos de la respiracion son visibles en e/
nivel fisico, si se le une el nombre de Jesus, la respiracion y el Kyrie Eleison
son una poderosa corriente energética que es capaz de encender el corazon
y llevar el alma a la edificacion.

La adecuacion del ritmo respiratorio a la pronunciacion de la oracion
trae como consecuencia la calma, el reposo (reposo = hésychia, en griego),
de alli que este movimiento milenario del cristianismo es conocido como la
corriente espiritual hesicasta.

Los efectos que seralan los Padres Hesicastas respecto de la oracion
con la respiracion regulada son:

Liberacion de las agitaciones del mundo exterior.

Abandono de la multiplicidad y la dispersion.

Purificacion de los movimientos desordenados de los pensamientos.

Retiro de las imdgenes y representacion de las ideas.

Unificacion del cuerpo, la mente y el espiritu en el corazon.

Encuentro con la Unidad original.

Recuperacion de la simplicidad.

Residencia en el silencio de Dios.

Se conocen varias técnicas respiratorias (en general actualmente los
modernos hesicastas no la recomiendan como prdctica si no es bajo la guia
de un Padre Hesicasta que sea experto); algunas de esas técnicas son:

Cuando ingresa el aire por la fosa nasal es Kyrie, cuando se exhala es
Eleison.

Retener la respiracion y repetir una determinada cantidad de veces
Kyrie Eleison (1, 2, 3 veces).

Para la repeticion constante de la Oracion del Corazon, se utiliza un
rosario de lana de 100 nudos, sin embargo, la nocion de mérito en relacion
a la cantidad de vueltas que se pueden realizar estd ausente en el espiritu
de los hesicastas. La busqueda esencial es que la oracion resida en el
corazon y brota del corazon, todo el tiempo.

Algunos Padres recomiendan sentarse frente a una pared, teniendo
una imagen (icono) de Jesus y una vela encendida y repetir la oracion por
intervalos de tiempos que deben ir en aumento progresivamente. Es evidente

52



que los monjes poseen mayores facilidades que los laicos en cuanto a la
extension de tiempo que pueden permanecer en oracion.

A modo de conclusion parcial

La Oracion del Corazon consta de repetir constantemente el Kyrie
Eleison, la regulacion de la respiracion y la contemplacion unidireccional en
la forma de Jesus, otros Padres incluso recomiendan la fijacion de la vista en
/a llama de la vela encendida.
El tiempo estd regulado en funcion de la vida del practicante, aunque es su
obligacion intentar permanecer todo el tiempo en su corazon con la oracion
de Jesus.

Como todo movimiento espiritual, los hesicastas observan estas reglas
bdsicas que se apoyan en la tradicion y en la prdctica de miles de hombres y
mujeres santificados por su prdctica, con variantes que no comprometen la
busqueda esencial de la experiencia mistica.

3.

Todo esto fue posible gracias a los textos, que desde el inicio del
Cristianismo fueron conformando un cuerpo teologico, doctrinario y
normativo. Inicialmente los Apostoles y discipulos escribieron el Nuevo
Testamento, luego, en el siglo I, los Padres Apostolicos aportaron sus
profundos pensamientos; en el siglo Il, surgieron los llamados Apologistas,
cuya funcion especial consistio en defender los diversos aspectos de la
doctrina. En el siglo Il aparecieron las escuelas teologicas, las mas
importantes operaban en Edesa, Asia Menor, la de Cartago, en el norte de
Africa y la de Alejandria en el siglo IV; el mds eminente e iluminado orador
fue San Juan Crisostomo, llamado “el de la boca de oro”; llego a ocupar el
trono patriarcal de Constantinopl/a.

53



4.

a)

b)

()

d)

e)

Los fundamentos normativos de la fe hasta los siglos X y X/

La fe cristiana no es un invento mental; la mente humana es
la revelacion de Dios,

La fe no es una educacion teorica, sino una comunion con
Dios;

Dios se revela a los puros de corazon: “Bienaventurados los
puros de corazon, porque ellos veran a Dios.” (Mateo 5: 8)

La fe es una entrega de la mente y el corazén, es una virtud
que se le otorga a todo aquel que obre a la voluntad de Dios;
Las fuentes principales de la fe han sido fijadas en los Libros
Sagrados y en la tradicion; por lo tanto se recomienda la
meditacion del Libro Sagrado, pues la verdadera importancia
del texto no esta en su letra, sino en el espiritu que vivifica la
letra (2 Corintios 3: 6) y conduce a la unién con El.

La tradicion no es algo rigido e historico, sino vivo y permanente. Es

la experiencia viva del Espiritu Santo que permanentemente se mueve.
La fe de la Iglesia hasta los siglos X y Xl estd basada en el Credo Nicemo
y en los Dogmas decretados por los Concilios:

5.

Fe en un solo Dios, trino en personas: Padre, Hijo y Espiritu Santo.
La Creacion del mundo por Dios y la Caida del hombre.

La Divina encarnacion, la redencion y la salvacion.

El Espiritu Santo, Sefior vivificador.

La Iglesia es el Cuerpo de Cristo.

La Resurreccion de los muertos, el mundo venidero, el Juicio Final.
La veneracion de la Santa Cruz, los Iconos y las reliquias de los
Santos.

La adoracion, los sacramentos y la vida liturgica.

Adoracion y Divinos Sacramentos

La Adoracion para la Iglesia Cristiana hasta los siglos X y XI, de un
modo homogéneo en todos los patriarcados -incluido el Romano- es el Cielo
sobre la tierra, de modo que la Liturgia unifica estas dos dimensiones. si se
celebra en el cielo o sobre la tierra, sigue siendo una, idéntica, una sola

54



ofrenda y una sola presencia. Alli donde los fieles se reunen para celebrar e/
Sacramento, éstos serdn elevados hacia los dominios celestiales.

En los actos liturgicos la Iglesia afirma y resalta la “Hermosura Divina’;
la liturgia es la expresion de la glorificacion de Dios, por lo tanto el hombre
en la adoracion alcanza su plenitud y su complacencia.

Los actos de adoracion consisten en.

a) La Divina Eucaristia

b) Los oficios diarios (Matina, horas, visperas, oracion antes de dormir

y de medianoche)

¢) Los Santos Sacramentos

La Iglesia ha determinado siete sacramentos.:
1) El bautismo
2) El Miron (crisma o confirmacion)
3) La Divina Eucaristia
4) El Arrepentimiento (compasion)
5) El Matrimonio
6) El/ Sacerdocio
7) La Santa Uncion

6. La primera y Segunda Gran Tragedia

Entre los siglos X y XlI, el conjunto de la cristiandad experimenta su
primera gran tragedia generada en el seno mismo de su vida espiritual: e/
Patriarcado de Roma proclama la supremacia de su obispo, interpola
palabras en el Credo Cristiano y admite cambios doctrinales y en /las
prdcticas liturgicas que lo alejan del conjunto de los Patriarcados con los que
habia estado unido por 1.000 aros. Esto sucedio exactamente en el afio
1054, como culminacion de profundos desencuentros.

Posteriormente, en el siglo XVI, dentro del dmbito de lo que era la
lglesia Catdlica Apostolica Romana, la division de la cristiandad en Occidente
se complico en un proceso de fragmentacion llamado la Reforma de Martin
Lutero, que permitio una extraordinaria multiplicacion de comunidades
cristianas denominadas Protestantes, separadas definitivamente de la Iglesia
Romana.

55



Como hemos senalado en los inicios de este trabajo, no es nuestra
meta presentar una version historica de la religion cristiana o tomar posicion
acerca de /las verdades teologicas que dicen sostener las diversas
comunidades cristianas de Oriente y Occidente. Estos datos pretenden ser
un amplio aporte que nos permita comprender el vivificante Espiritu
Supremo en la historia de las comunidades cristianas y principalmente
senalar que los principios bdsicos rectores que sefialé en el punto 1, a pesar
de la historia, de las posiciones teologicas encontradas o no, de los actos
liturgicos con o sin variantes, siempre estuvieron operando de un modo
vivificante en el corazon de los creyentes, antes, durante y después de las
tragedias de las divisiones.

A continuacion, se presentard el texto completo de la liturgia de los
cristianos ortodoxos, compuesta por San_juan Crisostomo, San Basilio y San
Gregorio. Esta celebracion, conocida como Liturgicon (del griego) es
comunmente conocida como Santa Misa y se utiliza en la actualidad en todos
los Patriarcados de las Iglesias Catdlicas Apostdlicas Ortodoxas Rusa,
Griega, de Antioquia, etc. Cabe seralar que cada Patriarcado realiza la
ceremonia en su idioma verndculo.

56



LA DIVINA LITURGIA
de

San Juan Criséstomo
y de San Basilio el Grande

DIACONO: Bendice, Sefior.

El SACERDOTE toma el Santo Evangelio y, manteniéndolo verticalmente, bendice con El,
en forma de cruz, el Antimension, diciendo:

Bendito sea el Reino del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo, ahora y siempre y por los
siglos de los siglos.

CORO: Amén

EI DIACONO con el brazo derecho elevado y teniendo su orario entre sus dedos pulgar,
indice y medio, canta las siguientes peticiones, persignandose y haciendo una pequenfia inclinacién
al fin de cada una:

DIACONO: En paz roguemos al Sefor.
CORQO: Serfior, ten piedad (repitiendo este canto a cada nueva invocacion).
DIACONO:
Por la paz que viene de lo alto y por la salvacion de nuestras almas, roguemos al Sefior.

- Por la paz del mundo entero, por el bienestar de las Santas Iglesias de Dios y por la
unién de todas, roguemos al Sefior.

- Por este santo templo y por los que con fe, devocion y temor de Dios entran en él,
roguemos al Sefior.

- Por nuestro Santisimo Padre y Patriarca N..., por nuestro Padre y Metropolita (o:
Arzobispo u: Obispo) N..., por el venerable presbiterado y diaconado en Cristo, por todo
el clero y el pueblo, roguemos al Sefior.

- Por nuestra Nacién, sus autoridades y ejércitos, roguemos al Sefior.

- Por esta ciudad (o: por este pueblo, o: por este monasterio), por todas las ciudades y
paises y por los fieles que los habitan, roguemos al Sefior.

- Por un clima propicio, por la abundancia de los frutos de la tierra y por tiempos de paz,
roguemos al Sefior.

- Por un clima propicio, por la abundancia de los frutos de la tierra y por tiempos de paz,
roguemos al Sefior.

- Por los que viajan por tierra, mar y aire, por los enfermos, los afligidos y los cautivos y
por su salvacion, roguemos al Sefior.

- Para que nos libre de toda afliccion, ira y necesidad, roguemos al Sefior.

- Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.

- Conmemorando a la Santisima, Purisima, Benditisima, Gloriosa Soberana nuestra, la
Madre de Dios y Siempre-Virgen Maria, y a todos los Santos, encomendémonos a
nosotros mismos, y mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Serior.

57



EI SACERDOTE recita en el Santuario en voz baja la ORACION DE LA PRIMERA ANTIFONA:

Oh Sefior, Dios nuestro, Cuyo poder es infinito y Cuya gloria es inconcebible, Cuya
misericordia es inefable y el amor a la humanidad indescriptible: Td mismo, oh Soberano, por Tu
gran bondad, miranos a nosotros y a este santo templi, y concédenos a nosotros y a los que con
nosotros oran, las riquezas de Tu misericordia y de Tu generosidad.

En voz alta:

Porque a Ti es debida toda gloria, honor y adoracién, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora
y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén

El DIACONO hace una metania y, abandonando su lugar, se coloca delante del icono de Cristo con el
brazo derecho elevado y teniendo su estola con tres dedos de su mano derecha.

El CORO (con excepcién de las grandes fiestas de Cristo y de la Virgen que tienen sus propias
antifonas) canta la PRIMERA ANTIFONA: ()

Bendice, alma mia, al Sefior; bendito seas, oh Sefior.

Bendice, alma mia, al Sefior, y todas mis entrafias Su Santo Nombre.

El es, Quien perdona todas tus faltas, El que sana todas tus dolencias.

Generoso y clemente es el Sefior; paciente en exceso y grande en misericordia.

Bendice, alma mia, al Sefior, y todas mis entrafias Su Santo Nombre.

Benditos seas, oh Sefior.

Al terminar el canto de la Antifona, el DIACONO vuelve a su lugar, hace una metania y canta:

Una y otra vez roguemos en paz al Sefior.

CORO: Senor, ten piedad.
DIACONO:
Amparanos, sélvanos, ten piedad de nosotros, y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.
CORQO: Sefior, ten piedad.
DIACONO:

Conmemorando a la Santisima, Purisima, Benditisima, Gloriosa Soberana nuestra, la Madre
de Dios y Siempre-Virgen Maria y a todos los Santos, encomendémonos a nosotros mismos y
mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Senor.

EI SACERDOTE reza en voz baja la ORACION DE LA SEGUNDA ANTIFONA:

Oh Sefior, Dios nuestro, salva a Tu pueblo y bendice Tu heredad; guarda la plenitud de Tu
Iglesia, santifica a los que aman la piadosa magnificencia de Tu Casa: glorificalos con Tu divino
poder y no nos abandones a nosotros que ponemos en Ti nuestra esperanza.

En voz alta:

58



Pues Tuyo es el poder y Tuyo es el Reino, la fuerza y la gloria, oh Padre, Hijo y Espiritu
Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

(*) En algunas Iglesias ortodoxas orientales es costumbre que el Coro cante tres veces: “Por las oraciones de la Madre de
Dios, oh Salvador, salvanos.” Y se omite el Salmo arriba indicado.

CORO: Amén.

EI CORO (con la excepcién de las grandes fiestas) canta la SEGUNDA ANTIFONA, () mientras el
Diacono procede de la misma forma como en la Primera Antifona.

Gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo.

- Alaba, oh alma mia, al Senor. Alabaré al Sefior en mi vida,
cantaré salmos a mi Dios mientras viva.

No confiéis en los principes, ni en los hijos de hombres,
porque en ellos no hay salvacion.

Saldra su espiritu y volveran en su tierra,
en aquel dia pereceran sus pensamientos.

Reinara el Sefor para siempre,
tu Dios, oh Sion, por generacién y generacion.

- Ahora y siempre y por los siglos de los siglos. Amén.

- Oh Hijo Unigénito y Verbo de Dios, Tu que eres inmortal y has dignado encarnarte para
nuestra salvacioén, de la Santa Madre de Dios y Siempre-Virgen Maria, haciéndote hombre
sin sufrir cambio alguno; y fuiste crucificado, oh Cristo Dios, y venciste la muerte con Tu
muerte, siendo Uno de la Santa Trinidad, glorificado juntamente con el Padre y el Espiritu
Santo, salvanos!

EI DIACONO canta la PEQUENA LETANIA:
Una y otra vez roguemos en paz al Sefior.

CORO: Sefor, ten piedad.
Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.

CORO: Senor, ten piedad.
Conmemorando a la Santisima, Purisima, Benditisima, Gloriosa Soberana nuestra, la Madre
de Dios y Siempre-Virgen Maria y a todos los Santos, encomendémonos a nosotros mismos,
y mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Sefior.

El SACERDOTE reza en voz baja la ORACION DE LA TERCERA ANTIFONA:
Tu que nos has concedido estas comunes y unanimes oraciones, y que has prometido
otorgar las peticiones de dos o tres que se reuniesen en Tu Nombre: cumple también ahora,
Ta mismo, las suplicas de Tus siervos en lo que les sea util, dandonos en este mundo el

conocimiento de Tu verdad y en el futuro la vida eterna.

En voz alta:

59



Pues Tu eres un Dios bueno y amas a la humanidad, y Te glorificamos, oh Padre, Hijo y
Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.
EI DIACONO entra al Santuario por la puerta derecha.

El CORO (con excepcién de las grandes fiestas) canta como TERCERA ANTIFONA las
BIENAVENTURANZAS: (")

(*) En algunas Iglesias ortodoxas orientales se acostumbra omitir este Salmo y cantar: “Salvanos, oh Hijo de Dios,
que resucitaste de entre los muertos, a nosotros que Te cantamos: Aleluya.” Y luego: “Oh Hijo Unigénito...”
(**) Omitidas en algunas Iglesias ortodoxas orientales

Acuérdate, oh Sefior, de nosotros en Tu Reino.

Bienaventurados los pobres de espiritu, porque de ellos es el Reino de los Cielos.
Bienaventurados los que lloran, porque ellos seran consolados.

Bienaventurados los mansos, porque ellos recibiran la tierra en herencia.
Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos obtendran misericordia.
Bienaventurados los de limpio corazén, porque ellos veran a Dios.
Bienaventurados los que buscan la paz, porque ellos seran llamados hijos de Dios.

Bienaventurados los perseguidos Opor causa de la justicia, porque de ellos es el Reino de
los cielos.

Bienaventurados sois cuando os injurien y os persigan, y digan toda clase de mal contra
vosotros por mi causa, mintiendo.

Alegraos y regocijaos, porque vuestra recompensa sera grande en los cielos.

Mientras que el Coro canta esta Tercera Antifona, se abren las Puertas Santas para la Pequefia
Entrada. El Sacerdote y el Diacono hacen tres metanias ante la Santa Mesa. El Sacerdote toma el Santo
Evangelio y lo entrega al Diacono (o lo lleva él mismo, si no hay Diacono). Ambos van desde el lado derecho
de la Santa Mesa, pasando por detras de Esta, y salen del Santuario por la puerta izquierda, precedidos por los
ceraferarios, efectuando asi la procesién llamada “Pequefa Entrada’.

DIACONO: Oremos al Sefior.
El SACERDOTE reza en voz baja la ORACION DE LA PEQUENA ENTRADA:

Oh Soberano, Sefior y Dios nuestro, que has establecido en los cielos jerarquias y legiones
de Angeles y Arcéngeles para servicio de Tu gloria, haz que con nuestra entrada se efectte también
la entrada de los santos Angeles que con nosotros celebran y glorifiquen Tu Bondad. Pues a Ti es
debida toda gloria, honor y adoracién, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y siempre y por los
siglos de los siglos. Amén.

Al finalizar esta oracion, el Sacerdote y el Diacono llegan hasta delante de las Puertas Santas.
Entonces el DIACONO sefiala con el orario en su diestra hacia el interior del Santuario y dice al Sacerdote:

Bendice, sefior, la santa entrada.

El SACERDOTE bendiciendo, dice:

60



Bendita sea la entrada de Tus Santos, en todo tiempo, ahora y siempre y por los siglos de
los siglos.

Después de esto, el Diacono presenta al Sacerdote el Evangelio y el Sacerdote lo besa.
Terminado el canto de las BIENAVENTURANZAS, el DIACONO, parado delante del Sacerdote y
levantando el Santo Evangelio, dice en voz alta:

jSabiduria! jLevantaos!

El Diacono, seguido del Sacerdote, entra al Santuario por las Puertas Santas y deposita el Evangelio
sobre la Santa Mesa, mientras que el CORO canta:

(Siendo Domingo):
Venid, postrémonos y adoremos a Cristo. Salvanos, oh Hijo de Dios, Tu que has resucitado
de entre los muertos, a los que Te cantamos: Aleluya.

(Siendo otro dia de la semana):
Venid, postrémonos y adoremos a Cristo. Salvanos, oh Hijo de Dios, Tt que eres maravilloso
entre los Santos, a los que Te cantamos: Aleluya.

Acto seguido, el CORO canta los TROPARIOS Y KONDAKIOS correspondientes al dia.
Mientras tanto, el OBISPO o SACERDOTE reza en voz baja la ORA CION DEL TRISAGIO:

Oh Dios Santo, Tu que reposas en los Santos, que con el himno del Trisagio eres alabado
por los Serafines, glorificado por los Querubines y adorado por todas las Potestades Celestiales; Tu
que de la nada has sacado todo a la existencia; que has creado al hombre a Tu imagen y semejanza
y lo adornaste de todos Tus dones; Tu que das sabiduria e inteligencia al que las pide, y que no
desprecias al pecador, sino que instituiste la penitencia para su salvacién; Tu que nos honraste a
nosotros, Tus humildes e indignos servidores, permitiéndonos presentarnos en esta hora ante la
gloria de Tu Santo Altar y ofrecerte la adoracion y glorificacion que se Te deben: T mismo, oh
Soberano, acepta de la boca de nosotros, pecadores, el himno del Trisagio y visitanos con Tu
bondad; perdénanos todas nuestras culpas, voluntarias e involuntarias; santifica nuestras almas y
nuestros cuerpos y concédenos que Te sirvamos con devocion todos los dias de nuestra vida, por
las oraciones de la Santa Madre de Dios y de todos los Santos que Te han complacido desde el
principio del mundo. )

Al llegar el Coro al ultimo Kondakio, el DIACONO dice al Sacerdote, inclinando la cabeza y teniendo
Su orario con la mano derecha:

Bendice, Senior, el tiempo del Trisagio.

El SACERDOTE, bendiciéndolo, dice en voz alta:

Porque eres Santo, oh Dios nuestro, y Te glorificamos, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora
y siempre...

El DIACONO, déndose vuelta hacia el pueblo y con el orario en su mano derecha elevada, concluye
diciendo:

... y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.

EI SACERDOTE y el DIACONO hacen tres metanias delante de la Santa Mesa y rezan el TRISAGIO,
mientras que el CORO lo canta:

Santo Dios, Santo Fuerte, Santo Inmortal, ten piedad de nosotros (tres veces).

Gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.
Amén.

Santo Inmortal, ten piedad de nosotros.

Santo Dios, Santo Fuerte, Santo Inmortal, ten piedad de nosotros.

61



Si la Liturgia es celebrada por un Obispo entonces el Himno Trisagio se canta siete veces. Después
de la tercera vez, el Obispo toma en su mano derecha el Dikiro y en su izquierda la Cruz, sale del Santuario,
colocandose en las Puertas Santas frente al pueblo y, bendiciéndolo, dice:

jOh Sefior, Senor! Vuélvete desde el cielo y mira: visita y afirma esta vifia, plantada por Tu
diestra. (Se dice tres veces).

A continuacion, el OBISPO vuelve al Santuario y el Trisagio se canta cuatro veces mas.

En Navidad, Epifania, Pentecostés, Sabado de Lazaro, Sdbado Santo y toda la Semana de Pascua se
canta, en vez de Trisagio:

Vosotros que en Cristo habéis sido bautizados, de Cristo os habéis revestido. Aleluya. (tres
veces).

Gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.
Amén. De Cristo os habéis revestido. Aleluya. Vosotros que en Cristo habéis sido bautizados, de
Cristo os habéis revestido. Aleluya.

En la Exaltacion de la Cruz (14 de Setiembre) y el Tercer Domingo de la Gran Cuaresma se canta:

Ante Tu Cruz nos postramos, oh Sefior, y Tu Santa Resurreccion cantamos yu glorificamos
(tres veces).

Gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.
Amén. Y Tu Santa Resurreccion cantamos y glorificamos. Ante Tu Cruz nos postramos, oh Sefior, y
Tu Santa Resurrecciéon cantamos y glorificamos.

En el Santuario, el DIACONO dice al OBISPO o al SACERDOTE en voz baja:
Bendice, sefior.
Y ambos se retiran detras de la Santa Mesa hacia el “lugar alto” (Trono del Obispo).
El SACERDOTE dice, caminando:
Bendito el que viene en nombre del Sefior.
DIACONO: Bendice, sefior, el trono alto.
SACERDOTE:

Bendito eres en el trono de la gloria de Tu Reino, sentado en los Querubines, en todo tiempo,
ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

Terminado el canto del Trisagio, el DIACONO, colocado delante de las Puertas Santas, dice:

Atendamos.
El SACERDOTE exclama: Paz a todos.
ElI LECTOR parado en el medio del templo le contesta: Y a tu espiritu.
DIACONO: Sabiduria.

LECTOR:

62



Proquimenon del trono...  (correspondiente al dia).
Y recita los versiculos pertinentes, repetidos por el CORO.
DIACONO: Sabiduria.
EI LECTOR entona el titulo de la EPISTOLA.
DIACONO: Atendamos.

Mientras que el LECTOR lee la correspondiente Epistola, el DIACONO toma el incensario, se acerca
al Ministro de mayor jerarquia y, luego de recibir su bendicion, inciensa la Santa Mesa en forma de cruz, todo
el Santuario, al Celebrante, al pueblo y nuevamente al Altar.

Terminada la lectura Apostolica, el SACERDOTE bendice al Lector diciendo:

Paz a ti, oh Lector.

LECTOR: Y a tu espiritu.
DIACONO: Sabiduria.

LECTOR: Aleluya. (Tres veces)
CORO: Aleluya, aleluya, aleluya.

EI SACERDOTE recita ante la Santa Mesa en voz baja la ORACION que precede al EVANGELIO:

Haz que resplandezca en nuestros corazones, oh Soberano que amas a la humanidad, la
inextinguible luz de Tu divina inteligencia y abre los ojos de nuestra mente a la compasion de Tus
predicaciones Evangélicas. Infundenos el temor de Tus bienaventurados mandamientos, para que,
venciendo todos los deseos carnales, llevemos una vida espiritual, pensando y obrando todo lo que
sea de Tu agrado. Pues Tu eres la iluminacion de nuestras almas y de nuestros cuerpos, oh Cristo
Dios, y Te glorificamos a Ti y a Tu Eterno Padre y a Tu Santisimo, Bueno y Vivificador Espiritu, ahora
y siempre y por los siglos de los siglos. Amén.

EI DIACONO, habiendo dejado el incensario en su lugar acostumbrado, se acerca al Sacerdote, inclina
la cabeza y, con el orario entre sus dedos, indica el Santo Evangelio, diciendo:

Bendice, sefior, al que va a anunciar la Buena Nueva del Santo Apostol y Evangelista N...
SACERDOTE, bendiciéndolo:

Que Dios, por las oraciones del santo, glorioso y alabadisimo Apostol y Evangelista N..., te
de voz para evangelizar con gran fuerza en cumplimiento del Evangelio de Su amado Hijo, nuestro
Sefior Jesucristo.

Y le entrega el Santo Evangelio.
DIACONO: Amén.

E inclinandose ante el Santo Evangelio, lo recibe y lo lleva con sus brazos en alto, saliendo por las

Puertas Santas y yendo al lugar preparado, precedido por los ceroferarios que salen del Santuario por las

puertas laterales.

El SACERDOTE, delante de la Santa Mesa y mirando hacia el pueblo, dice:
jSabiduria! jLevantaos! Escuchemos el Santo Evangelio.

Paz a todos.

63



CORQO: Y a tu espiritu.
DIACONO:
Lectura del Santo Evangelio, segun San N...
CORO: Gloria a Ti, Sefior, gloria a Ti.
SACERDOTE: Atendamos.

El DIACONO lee el Santo Evangelio, y una vez terminada su lectura, el SACERDOTE lo bendice,
diciendo:

Paz a ti, evangelizador.
CORO: Gloria a Ti, Sefior, gloria a Ti.
EI DIACONO va hasta las Puertas Santas y entrega el Evangelio al SACERDOTE, besando su mano,
y el SACERDOTE besa en Santo Evangelio.
EL DIACONO, desde su lugar acostumbrado, canta:

Digamos todos con toda el alma y con toda nuestra mente, digamos:
CORO: Serior, ten piedad.

Oh Serior Omnipotente, Dios de nuestros padres, Te suplicamos, esctichanos y ten piedad.
CORO: Sefor, ten piedad.

Ten piedad de nosotros, oh Dios nuestro, por Tu gran misericordia, Te suplicamos,
escuchanos y ten piedad.

Desde aqui y hasta el final de la Letania, el CORO contesta tres veces a cada invocacion:
Sefior, ten piedad; Sefior, ten piedad; Sefior, ten piedad.
EI SACERDOTE reza en voz baja la ORACION DE NA SUPLICA FERVOROSA:

Oh Sernior, Dios nuestro, recibe de Tus siervos esta suplica fervorosa y ten piedad de
nosotros por Tu gran misericordia, y derrama Tus bondades sobre nosotros y sobre Tu pueblo que
espera de Ti abundantes generosidades.

Contintia el DIACONO:

También rogamos por nuestro Santisimo Padre y Patriarca N..., por nuestro Metropolita N...
(o: Arzobispo N..., u: Obispo N...), y por toda nuestra hermandad en Cristo.

También rogamos por nuestra Nacion, por su gobierno, ejércitos y pueblo, para que vivamos
una vida apacible y silenciosa con toda piedad y pureza.

También rogamos por nuestros hermanos, sacerdotes, monjes ordenados y por toda nuestra
hermandad en Cristo.

También rogamos por los bienaventurados y dignos de eterna memoria Santisimos
Patriarcas Ortodoxos, por los fundadores de este santo templo (o: de este sanfo monasterio) y por
todos los ya fallecidos padres y hermanos ortodoxos que yacen aqui y en cualquier parte del mundo.

(Aqui se puede intercalar una oracién propia, nombrando a los que se quiere conmemorar).

64



También rogamos por los que ofrecen frutos y hacen obras de bien, por los que trabajan y
cantan en este santo y venerable templo, y por el pueblo, aqui presente, que espera de Ti grande y
abundante misericordia.
SACERDOTE en voz alta:

Porque eres un Dios misericordioso y amas a la humanidad, y Te glorificamos, oh Padre,
Hijo y Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.

Si hay ofrenda por los difuntos, el DIACONO, tomando el incensario, intercala la siguiente Letania:
Ten piedad de nosotros, oh Dios, por Tu gran misericordia, Te suplicamos, esctichanos y ten
piedad.

CORO: Sedior, ten piedad  (tres veces)

También rogamos por el descanso de las almas de Tus difuntos siervos NN... y para que les
sea perdonado todo pecado, voluntario e involuntario.

CORO: Senor, ten piedad (tres veces)
Para que el Sefior Dios ubique sus almas donde los justos reposan.
CORO: Senor, ten piedad (tres veces)

La misericordia divina, el reino celestial y el perdén de sus pecados, pedimos a Cristo, Rey
Inmortal y Dios nuestro.

CORO: Concédelo, Sefior.
DIACONO: Roguemos al Sefior.
CORO: Sefor, ten piedad.
SACERDOTE:

Oh Dios de los espiritus y de toda carne, que venciste la muerte, aboliste al diablo y diste
vida al mundo: Tu mismo, oh Sefior, haz que descansen en paz las almas de Tus difuntos siervos
NN... en la morada de luz, en la morada de abundancia, en la morada de reposo, donde no hay dolor
ni tristeza, ni angustia. Perddénales todo pecado que hayan cometido, en palabra, obra o
pensamiento, pues eres Dios de bondad y amas a la humanidad. Porque no existe hombre que
estuviese vivo y no peque. Ya que Tu eres el Unico son pecado, Tu justicia es justicia eterna, y Tu
palabra es la verdad.

En voz alta:
Pues Tu eres la resurreccion, la vida y el descanso de Tus difuntos siervos NN ..., oh Cristo
Dios, y Te glorificamos a Ti, junto con Tu Eterno Padre y con Tu Santisimo, Bueno y Vivificador
Espiritu, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.

EI DIACONO canta la LETANIA DE LOS CATECUMENOS:

65



Catecumenos, orad al Seror.

CORO: Sedor, ten piedad.
(repitiéndolo a cada nueva invocacion)

Fieles, oremos por los catecimenos, para que el Sefior tenga piedad de ellos.
Para que los instruya con la palabra de la verdad.

Para que les revele el Evangelio de la justicia.

Para que los una a Su Santa Iglesia, Catélica y Apostélica.
Sélvalos, ten piedad de ellos, amparalos y guardalos, oh Dios, con Tu gracia.
Catecumenos, inclinad vuestras cabezas al Sefior.

CORO: A Ti, Sefior.

EI SACERDOTE reza en voz baja la ORACION POR LOS CATECUMENOS:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Oh Sefior, nuestro Dios, que moras en las
alturas y miras a los humildes; que enviaste
como salvaciéon del género humano a Tu
Unigénito Hijo, Dios y Sefior nuestro,
Jesucristo. Mira a Tus siervos los
catecumenos que inclinan ante Ti sus
cabezas y hazlos dignos de recibir en tiempo
oportuno el bafio de un nuevo nacimiento, la
remision de los pecados y la vestidura de
incorruptibilidad, tnelos a Tu Santa Iglesia,

Liturgia de San Basilio el Grande

Oh Sefior, nuestro Dios, que moras en los
cielos y observas todas Tus obras: mira a
Tus siervos los catecumenos que
inclinaron ante Ti sus cabezas, y dales un
yugo liviano, hazlos miembros honorables
de Tu Santa Iglesia y dignos del bafio de
un nuevo nacimiento, de la remision de los
pecados y de la vestidura de
incorruptibilidad, en el conocimiento de Ti,
nuestro Dios verdadero.

Catolica y Apostdlica, y agrégalos a tu elegido
rebario.
En voz alta:

A fin de que ellos juntamente con nosotros glorifiquen Tu honorabilisimo y magnifico Nombre,
oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.
El SACERDOTE despliega el Antimensién, mientras que el DIACONO despide a los catecumenos.
(Si hay un solo Diacono, o que el Sacerdote oficia solo, se dice:)

Cuantos sois catecumenos, salid. Catecumenos, salid. Cuantos sois catecumenos, salid.
Que no quede ningtin catecumeno.() Cuantos sois fieles, una y otra vez roguemos en paz al Sefior.

CORQO: Sefior, ten piedad.

Si hay dos Diaconos, el primero dice:
Cuantos sois catecumenos, salid.
El otro Diacono exclama:
Catecumenos, Salid.

Y repite el primero:

66



Cuantos sois catecumenos, salid. Que no quede ningtin catecumeno, cuantos sois fieles,

una y otra vez roguemos en paz al Sefior.

CORO: Sefor, ten piedad.

EI SACERDOTE reza en voz baja la PRIMERA ORACION DE LOS FIELES:

Liturgia de san Juan Criséstomo

Te damos gracias, oh Sefor, Dios de las
Potestades, que nos has concedido estar
ahora ante Tu Santo Altar y postrarnos ante
Tu generosidad, implorandote por nuestros
pecados y por las ignorancias del pueblo.
Recibe, oh Dios, nuestra plegaria. Haznos
dignos de ofrecerte oraciones, suplicas y
sacrificios incruentos por todo Tu pueblo.
Danos capacidad, a los que has puesto en
este ministerio por el poder de Tu Santo
Espiritu, para que impunemente y sin
tropiezo, y con limpio testimonio de
conciencia, Te invoquemos en todo tiempo y
lugar; para que escuchandonos seas
misericordioso con nosotros en la magnitud
de Tu bondad.

Liturgia de San Basilio el Grande

Tu, oh Sefor, nos mostraste este gran
misterio de salvaciéon; Tu noshas hecho
dignos a nosotros, Tus humildes e indignos
siervos, de ser servidores de Tu Santo Altar.
Tu mismo danos capacidad por la fuerza de
Tu Santo Espiritu para este ministerio, para
que, presentandonos impunemente ante Tu
Santa Gloria, Te ofrezcamos el sacrificio de
alabanza: porque Tu eres el que obra todo
en todos. Concede, oh Sefior, que nuestro
sacrificio por nuestros pecados y por las
ignorancias del pueblo, sea agradable ante
Ti.

DIACONO:

Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.

(*) Aqui comienza la “LITURGIA DE LOS FIELES”

CORQO: Sefior, ten piedad.

Diacono: Sabiduria.

SACERDOTE: en voz alta:

Pues A ti es debida toda gloria, honor y adoracién, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y

siempre y por los siglos de los siglos.

Coro: Amén.

DIACONO:

Una y otra vez, roguemos en paz al Sefior.

CORQO: Sefior, ten piedad.

Cuando el Sacerdote oficia solo, las siguientes 4 peticiones del Diacono, con las correspondientes

contestaciones del Coro, se omiten:

Por la paz que viene de lo alto y por la salvacion de nuestras almas, roguemos al Sefior.

67



Por la paz de todo el mundo, por el bienestar de las Santas Iglesias de Dios y por la unién

de todas, roguemos al Sefior.

Por este santo templo y por los que con fe, devocién y temor de Dios entran en él, roguemos

al Senior.

Para que nos libre de toda afliccion, ira y necesidad, roguemos al Sefior.

El SACERDOTE reza en voz baja la SEGUNDA ORACION DE LOS FIELES:

Liturgia de san Juan Criséstomo

Reiteradamente nos postramos ante Ti y Te
suplicamos, oh Bueno que amas a la
humanidad, para que consideres nuestra
plegaria y purifiques nuestras almas y cuerpos
de toda mancha carnal y espiritual, y permitas
que nos presentemos inocentemente y sin
condenacion ante Tu Santo Altar. Concede
pues, oh Dios, también a los que con nosotros
rezan, el madurar en la vida, en la fe y en el
entendimiento  espiritual.  Permiteles a
aquellos que siempre Te sirven con temor y
amor, que comulguen inocentemente y sin
reproche Tus Santos Sacramentos y que
resulten dignos de Tu Reino Celestial.

Liturgia de San Basilio el Grande

Oh Dios que visitaste en Tu generosidad y
misericordia a nuestra humildad, que nos
colocaste a nosotros, humildes pecadores e
indignos siervos Tuyos, ante Tu Santa
Gloria, para que sirvamos a Tu Santo Altar.
Tu mismo fortalécenos con la fuerza de Tu
Santo Espiritu para este ministerio y
concédenos el verbo que abre nuestros
labios para poder invocar la gracia de Tu
Espiritu Santo sobre los Dones que ahora se
Te ofreceran.

DIACONO:

Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.

CORO: Sefor, ten piedad.

DIACONO: Sabiduria.

El Diacono entra al Santuario por la puerta izquierda.

SACERDOTE en voz alta:
A fin de que, bajo Tu poder siempre amparados, Te glorifiquemos, oh Padre, Hijo y Espiritu
Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.

Aqui se abren las Puertas Santas (", si oficia un SACERDOTE; oficiando un Obispo, las Puertas Santas
quedan siempre abiertas hasta el tiempo de la Comunion.

Mientras que el CORO canta el HIMNO DE LOS QUERUBINES, el DIACONO presenta el incensario

con incienso al Sacerdote para que lo bendiga y luego inciensa en forma de cruz la Santa Mesa, y todo el
Santuario, el iconostasio, a los ministros, al coro y a los fieles, recitando el Salmo 50/51.

CORO:

Nosotros que a los Querubines misticamente representamos, y a la Trinidad Vivificadora el
Trisanto Himno entonamos, depongamos ahora toda mundana solicitud.

ElI JUEVES SANTO, en lugar del Himno de los Querubines, se canta lo siguiente:

68



De Tu mistica cena, Oh Hijo de Dios, recibeme hoy como participante; pues no revelaré el
misterio a Tus enemigos, ni te daré un beso como Judas, sino como el malhechor Te confieso:
Recuérdame, oh Sefior, en Tu Reino.

jAleluya, Aleluya, Aleluya!
Y el SABADO SANTO se canta lo siguiente:

Que enmudezca toda carne humana y que permanezca inmovil con estremecimiento y
temor,

Y que no piense en nada terrenal;

Ya que el Rey de los reyes y el Sefior de los sefiores viene para sacrificarse y darse en
alimento a los fieles.

A El preceden las legiones Angélicas, con los Principados y las Potestades,

Con los Querubines multioculares y los Serafines de seis alas,

Que recubren sus caras, clamando el himno: Aleluya, aleluya, aleluya.

Mientras que el Coro canta, el SACERDOTE dice en voz baja la siguiente ORACION:

Ninguno DE Los que estan ligados por los deseos y placeres de la carne es digno de llegar
y de acercarse a Ti, y de servirte, oh Rey de la Gloria. Pues el servirte es cosa grande y temible, atin
para las Potestades Celestiales, no obstante, por Tu indecible e infinito amor a la humanidad, Te
hiciste hombre, sin sufrir cambio ni alteracién, y Te hiciste nuestro Pontifice; y el sagrado ministerio
de este litargico e incruento Sacrificio nos lo transmitiste Tu, como Soberano de todos. Puesto que
Tu solo, oh Sefior y Dios nuestro, reinas sobre lo celestial y lo terrenal: Tu que eres llevado en un
Trono de Querubines; Tu que eres Sefior de los Serafines y Rey de Israel; Tpu que sélo eres Santo
y reposas en los Santos. A Ti, pues, te imploro oh Unico Bueno y Propicio: mirame a mi, Tu siervo
pecador e indtil, y purifica mi alma y corazén de la mala conciencia; y hazme capaz, por la fuerza de
Tu Espiritu Santo, de presentarme, revestido de la gracia del sacerdocio, ante esta Tu Santa Mesa
y de consagrar Tu Santo e Inmaculado Cuerpo y Tu Preciosa Sangre. Pues a Ti acudo, inclinando
mi cabeza, y te suplico: no vuelvas Tu rostro de mi, ni me rechaces de entre Tus hijos, sino concede
que estos Dones Te sean ofrecidos por mi, Tu siervo pecador e indigno. Pues Tu eres El que ofrece
y es ofrecido; el que recibe y es distribuido, oh Cristo, nuestro Dios, y Te glorificamos a Ti, juntamente
con Tu Eterno Padre y con Tu Santisimo, Bueno y Vivificador Espiritu, ahora y siempre y por los
siglos de los siglos. Amén.

Terminada esta oracién y la incensacién, el SACERDOTE y el DIACONO rezan tres veces, delante de
la Santa Mesa, en la siguiente forma el Himno de los Querubines; haciendo por cada vez una metania:

SACERDOTE, en voz baja:

Nosotros que a los Querubines misticamente representamos, y a la Trinidad Vivificadora el
Trisanto Himno entonamos, depongamos ahora toda mundana solicitud.

DIACONO, en voz baja:

Para recibir al Rey de todos,
Invisiblemente escoltado por las legiones Angélicas.

jAleluya, Aleluya, Aleluya!
Ambos se retiran hacia el Altar de la Ofrenda, yendo el Diacono adelante.
El SACERDOTE inciensa los Dones, rezando para si:

Oh Dios, purificame a mi, pecador.

69



EI DIACONO dice al sacerdote:

Toma, sefior.

El SACERDOTE, tomando el velo, lo pone en los hombros del Diacono diciendo:

Levantad vuestras manos hacia lo Santo y bendecid al Sefior.

Luego, tomando la Patena, la coloca cuidadosamente sobre la cabeza del Diacono que se encuentra
con la rodilla derecha hincada ante él. El Diacono recibe la Patena devotamente y la sujeta con ambas manos,

llevando ademas el incienso colgado de un dedo de la mano derecha.

El SACERDOTE toma el Céliz, y ambos salen por la puerta izquierda, precedidos por los ceraferarios,
efectuando la GRAN ENTRADA.

DIACONO:

Que el Sefior Dios se acuerde en Su Reino de nuestro Santisimo Padre N..., el Patriarca de
N... (nombre del Patriarcado) de nuestro Metropolita (o: Arzobispo, u: Obispo) N..., en todo tiempo,
ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

SACERDOTE

Que el Senor Dios se acuerde en Su Reino de nuestra Nacién, de sus gobernantes, ejércitos
y pueblo; del venerable episcopado ortodoxo, de la orden sacerdotal y monacal, del clero de este
santo templo y de todos vosotros fieles ortodoxos, en todo tiempo, ahora y siempre y por los siglos
de los siglos.

CORO: Amén.
Para recibir al Rey de todos, invisiblemente escoltado por las legiones Angélicas.
jAleluya, Aleluya, Aleluya!

El DIACONO entra por las Puertas Santas al Santuario, se coloca un poco a la derecha de la Mesa
Santa, dobla su rodilla derecha, y al entrar el Sacerdote, le dice:

iQue el Sefior Dios se acuerde de tu sacerdocio en Su Reino!

SACERDOTE:

Que el Serior Dios se acuerde de tu diaconado en Su Reino, en todo tiempo, ahora y siempre
y por los siglos de los siglos.

ElI SACERDOTE pone el Caliz sobre la Santa Mesa y, tomando la Patena de la cabeza del Diacono, la
coloca también en la Santa Mesa sobre el Antimension, a la izquierda del Caliz, diciendo:

El noble José, habiendo retirado del madero Tu Purisimo Cuerpo y habiéndolo envuelto en
una sabana limpia y recubierto de esencias aromaticas, lo deposité en un sepulcro nuevo.

En el sepulcro corporalmente, en el infierno con el alma como Dios, en el paraiso con el
malhechor, y en el Trono estuviste, oh Cristo, con el Padre y con el Espiritu Santo, llenandolo todo,
oh Indescriptible.

Como portador de vida, como algo mas hermoso que el Paraiso y que cualquier palacio real,
se nos reveld, oh Cristo, Tu luminoso sepulcro, la fuente de nuestra resurreccion.

70



Luego, tomando los velos de la Patena y del Céliz, los coloca en la Santa Mesa y, tomando el velo
grande del hombro del Diacono e incensandolo, recubre con éste la Santa Ofrenda, diciendo:

El noble José, habiendo retirado del madero Tu Purisimo Cuerpo y habiéndolo envuelto en
una sabana limpia y recubierto de esencias aromaticas, lo depositdé en un sepulcro nuevo.

Y tomando del Diacono el incensario, inciensa tres veces la Santa Ofrenda diciendo:

Favorece a Sién en Tu benevolencia y reconstituye las murallas de Jerusalén. Entonces Te
agradaran los sacrificios justos: holocausto y oblacién entera, entonces se ofreceran sobre Tu Altar
novillos.

El SACERDOTE devolviendo el incensario e inclinando la cabeza, dice al Diacono:

Conmemdérame, hermano y concelebrante.

EI DIACONO contesta al SACERDOTE:

Que el Senor Dios se acuerde de tu sacerdocio en Su Reino.

EI DIACONQO, inclinando su cabeza y teniendo al mismo tiempo su orario con tres dedos de su mano
derecha, dice al Sacerdote:

Ora por mi, santo sefior.
SACERDOTE:
El Espiritu Santo venga sobre ti y la virtud del Altisimo te cubra con Su Sombra.
DIACONO:

El mismo Espiritu concelebre con nosotros todos los dias de nuestra vida. (Y agrega)
Conmemorame, santo sefior.

Que el Serior Dios se acuerde de ti en Su Reino, en todo tiempo, ahora y siempre y por los
siglos de los siglos.

DIACONO: Amén.

EI DIACONO, después de besar la diestra del Sacerdote, sale por la puerta izquierda, se coloca en su
lugar acostumbrado y canta:

Prosigamos nuestra oracion al Sefior.
CORQO: Sefior, ten piedad. (Repitiendo a cada invocacion)
Por los preciosos Dones que han sido ofrecidos, roguemos al Sefior.

Por este santo templo y por los que con fe, devocién y temor de Dios entran en él, roguemos
al Sefior.

Para que nos libre de toda afliccion, ira y necesidad, roguemos al Sefior.
EI SACERDOTE reza en voz baja la ORACION DE LA OFRENDA inclinado sobre ésta:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Oh Sefior, Dios Omnipotente, Unico Santo, que aceptas el sacrificio de alabanza de los que
con todo corazén Te invocan, recibe también la plegaria de nosotros pecadores, y llévala a Tu Santo

71



Altar, danos capacidad para ofrecerte dones y sacrificios espirituales por nuestros pecados y por las
ignorancias del pueblo, y haznos dignos de hallar gracia ante Ti, para que nuestro sacrificio Te sea
agradable, y para que el Buen Espiritu de Tu Gracia venga a habitar en nosotros, en estos Dones
aqui presente y en todo Tu pueblo.

Liturgia de San Basilio el Grande

Oh Sefior, nuestro Dios, que nos creaste y nos introdujiste en esta vida, que nos diste la
revelacién de los misterios celestiales: Tu que nos pusiste en este ministerio por la fuerza de Tu
Santo Espiritu: Ten la bondad de concedernos, oh Sefor, que seamos servidores de Tu Nuevo
Testamento, servidores de Tus Santos Sacramentos. Acéptanos, por la magnitud de Tu misericordia,
a los que nos acercamos a Tu Santo Altar, para que seamos dignos de ofrecerte este sacrificio
racional e incruento por nuestros pecados y por las ignorancias del pueblo. Y al recibirlo en Tu Santo,
Celestial y Espiritual Altar, en olor de fragancia, envianos desde lo alto la gracia de Tu Espiritu Santo.
Vuélvete, oh Dios, y mira este nuestro Oficio y acéptalo como aceptaste los dones de Abel, los
sacrificios de Noé, las ofrendas de frutos terrenales de Abraham, el sacerdocio de Moisés y de Aarén
y la ofrenda de paz de Samuel. Asi como recibiste de Tus Santos Apdstoles este Oficio verdadero,
recibe también por Tu bondad, oh Sefior, estos Dones de las manos de nosotros pecadores. Para
que, después de habernos concedido servir sin mancha a Tu Santo Altar, obtengamos la
recompensa de los fieles y sabios administradores en el temible dia de Tu justa retribucion.

DIACONO:
Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.
CORO: Sefor, ten piedad.
DIACONO:
Que todo este dia sea perfecto, santo, pacifico y sin pecado, pidamos al Sefior.
El CORO contesta a cada nueva invocacion:

Concédelo, Serior.
DIACONO:

Un Angel de paz, fiel guia, custodio de nuestras almas y de nuestros cuerpos, pidamos al
Sefior.

El perdén y remisién de nuestros pecados y faltas, pidamos al Sefior.
Lo bueno y conveniente para nuestras almas y la paz para el mundo, pidamos al Sefior.
Terminar en paz y penitencia el tiempo restante de nuestra vida, pidamos al Sefior.

Un fin cristiano de nuestra vida, sin dolor, sin remordimiento, pacifico, y una buena respuesta
ante el temible tribunal de Cristo, pidamos al Serior.

Conmemorando a la Santisima, Purisima, Benditisima, Gloriosa Soberana nuestra, la Madre
de Dios y Siempre-Virgen Maria, y a todos los Santos, encomendémonos a nosotros mismos y
mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Senor.

SACERDOTE, en voz alta:

72



Por las generosidades de Tu Unigénito Hijo, con Quien eres bendito junto con Tu Santisimo,
Bueno y Vivificador Espiritu, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.
SACERDOTE: Paz a todos.
CORO: Y a tu espiritu.
DIACONO:
Amémonos los unos a los otros, para que en unanimidad confesemos:
CORO:

Al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, Trinidad consubstancial e indivisible.
El Sacerdote se inclina tres veces, diciendo a cada vez en voz baja:

Te amaré, oh Sefior, mi fortaleza; el Sefior es mi baluarte y mi refugio.

El Sacerdote besa a través del velo primeramente la Patena y luego el Caliz y el borde de la Santa
Mesa delante suyo. Si hay varios concelebrantes, todos hacen lo mismo y luego se abrazan y se besan en los
hombros, diciendo el de mayor jerarquia:

Cristo esta en medio de nosotros.

Y se responde: Esta y estara.

Asimismo, si hay varios Diaconos, cada uno besa la cruz en su orario, y el uno al otro en los hombros,
diciendo lo mismo que los Sacerdotes. También el Diacono que esta pronunciando la Letania delante de las
Puertas Santas, besa la cruz en su orario sin salir del lugar donde esta, y exclama:

jLas puertas, las puertas! Atendamos con sabiduria.

El Sacerdote alza el velo grande y lo sostiene por encima de los Santos Dones. Si hay varios
concelebrantes, todos sostienen el velo grande por encima de los Santos Dones (si la Liturgia se celebra por
un Obispo, se lo sostienen encima de la cabeza del Obispo que se halla inclinado sobre la Santa Mesa),
agitandolo ligeramente, y diciendo cada uno en voz baja, asi como el pueblo, la CONFESION DE LA FE:

CORO (y pueblo):

Creo en un solo Dios Padre, Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra, de todo lo visible
e invisible.

Y en un solo Sefior, Jesucristo, Hijo Unigénito de Dios, nacido del Padre antes de todos los
siglos; Luz de Luz; Dios verdadero de Dios verdadero; nacido, no creado, consubstancial al Padre,
por Quien todo fue hecho.

Quien por nosotros, los hombres, y para nuestra salvacién, descendié de los cielos, y se
encarné del Espiritu Santo y de Maria Virgen, y se hizo hombre.

Crucificado también por nosotros bajo Poncio Pilato, padecié y fue sepultado.
Y resucité al tercer dia conforme a las Escrituras.

Y subio a los cielos y esta sentado a la diestra del Padre.

73



Y otra vez ha de venir con gloria, a juzgar a los vivos y a los muertos, y Su Reino no tendra
fin.

Y en el Espiritu Santo, Sefior Vivificador, que procede del Padre, que con el Padre y el Hijo
es juntamente adorado y glorificado, y que hablé por los profetas.

En la Iglesia que es Una, Santa, Catdlica y Apostdlica.
Confieso un solo bautismo para la remisién de los pecados.

Espero la resurreccion de los muertos
Y la vida del mundo futuro. Amén.

El Sacerdote, después de levantar el gran velo de la Santa Ofrenda y de besarlo, lo pone a un lado.
DIACONO:

Levantémonos respetuosamente, estemos con temor; atendamos para ofrecer en paz la
Santa Oblacion.

CORO:

La misericordia de la paz, el sacrificio de la alabanza.
El Sacerdote, volviéndose hacia los fieles, dice:

La gracia de nuestro Sefior Jesucristo, el amor de Dios Padre y la Comunién del Espiritu
Santo sea con todos vosotros.

CORQO: Y con tu espiritu.
SACERDOTE: En alto tengamos los corazones.
CORQO: Los tenemos hacia el Sefior.
SACERDOTE: Demos gracias al Sefior.
CORO:

Digno y justo es adorar al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, Trinidad consubstancial e
indivisible.

El Sacerdote reza en voz baja:
Liturgia de San Juan Criséstomo:

Digno y justo es cantarte, bendecirte, alabarte, agradecerte, adorarte en todo lugar de Tu
dominio. Pues Tu eres el Dios inefable, incomprensible, invisible, inconcebible, siempre existente,
inmutable, Tu y Tu Unigénito Hijo y Tu Espiritu Santo. Tu de la nada nos sacaste a la existencia, y
caidos nos levantaste de nuevo, y nada dejaste por hacer para llevarnos al cielo y darnos Tu Reino
futuro. Por todo esto, Te agradecemos a Ti, a Tu Unigénito Hijo y a Tu Espiritu Santo: por todo lo
que sabemos y por todo lo que no sabemos, por todos los beneficios manifiestos que nos has
otorgado. Te damos gracias también por esta celebracion que Te dignaste recibir de nuestras manos,
a pesar de que Te asisten miles de Arcéngeles y millares de Angeles, Querubines y Serafines de
seis alas, multioculares, sublimes y recubiertos de plumas.

74



Liturgia de San Basilio en Grande

Tu eres Soberano, oh adorado Sefior y Padre Omnipotente: Es realmente digno y justo, y
conviene a la magnificencia de Tu Santidad, alabarte, cantarte, adorarte, agradecerte, glorificarte a
Ti, el tnico Dios realmente existente, y ofrecerte, con el corazén contrito y el espiritu de humildad,
este nuestro Oficio racional. Pues Tu eres Quien nos dio el conocimiento de Tu Verdad. ;Y quién es
capaz de proclamar Tu poder, hacer escuchar todas Tus alabanzas o narrar todos Tus milagros en
todo tiempo? Oh Rey de todos, Sefior del cielo y de la tierra y de todo lo creado, lo visible e invisible,
que estas sentado en un Trono de Gloria y miras los espacios infinitos, Quien no tienes comienzo,
oh Invisible, Inconcebible, Indescriptible, Inmutable, Padre de Nuestro Sefior, Gran Dios y Salvador,
Jesucristo, nuestra Esperanza, Quien es la imagen de Tu Bondad y signo exacto de la misma, que
en Si Te representa a Ti, Padre, siendo Verbo vivo, Dios verdadero, Sabiduria eterna, Vida,
Santificacion, Poder, Luz verdadera, por El Cual se manifesté el Espiritu Santo, Espiritu de Verdad,
Don de Filiacién, Promesa de herencia futura, Principio de los Bienes Eternos, Fuerza vivificadora,
Fuente de santificaciéon que otorga fuerza a toda criatura de habla e inteligencia para servirte y
ofrecerte constantemente la glorificacién racional, porque todos Te sirven a Ti. Pues a Ti alaban los
Angeles, los Arcangeles, los Tronos, los Dominios, los Principados, las Potestades, las Fuerzas y
los Querubines multioculares. Alrededor Tuyo se encuentran los Serafines, cada uno con seis alas:
con dos se cubren la cara, con dos los pies y con dos vuelan, exclamando uno después del otro con
voces interminables glorificaciones incesantes.

En voz alta:

Entonando el Himno de la victoria, cantando proclamando y diciendo:
CORO:

Santo, Santo, Santo es el Sefior, Sabadth(). Llenos estan los cielos y la tierra de Tu gloria.
Hosanna en las alturas. Bendito El que viene en nombre del Sefior. Hosanna en las alturas.

Aqui el Diacono, tomando el Asterisco de la Patena, hace encima de ésta la sefal de la cruz y,
besandolo, lo deposita sobre la Santa Mesa.

El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Cris6stomo

Con estas bienaventuradas Potestades, oh Soberano que amas a la humanidad, también
nosotros clamamos y decimos: Santo eres y Santisimo, Tu y Tu Unigénito Hijo, y Tu Espiritu Santo.
Santo eres y Santisimo, y magnifica es Tu gloria, ya que tanto fue Tu amor al mundo que diste a Tu
Unigénito Hijo, para que todo el que en El cree, no perezca, sino que obtenga la vida eterna. El Cual,
habiendo venido y cumplido Su misién para con nosotros en la noche en que fue entregado, 0 mas
bien, en que se entregé a si mismo por la vida del mundo tomando el pan en Sus santas, purisimas
e inmaculadas Manos, dandote gracias, habiéndolo bendecido, santificado y partido, lo dio a Sus
santos Discipulos y Apdéstoles, diciendo:

TOMAD, COMED, ESTO ES MI CUERPO QUE POR VOSOTROS ES PARTIDO PARA EL
PERDON DE LOS PECADOS.

CORO: Amén.

Mientras que el Sacerdote pronuncia estas palabras, el Diacono sefiala la Patena con el orario entre
los tres dedos de su mano derecha. Igualmente sefiala el Céliz, cuando el Sacerdote dice: “Bebed de él todos”...

(*) Serior del Universo.

75



El SACERDOTE sigue en voz baja:
Del mismo modo, tomé el Caliz después de la cena diciendo:

Exclama en voz alta:

BEBED DE EL TODOS, ESTA ES MI SANGRE DEL NUEVO TESTAMENTO, QUE POR
VOSOTROS Y POR MUCHOS ES DERRAMADA PARA EL PERDON DE LOS PECADOS.

CORO: Amén.
Liturgia de San Basilio el Grande

Con estas bienaventuradas Potestades, oh Soberano que amas a la humanidad, también
nosotros pecadores clamamos y decimos: Santo eres realmente y Santisimo, y no existe medida
para la magnificencia de Tu Santidad, y eres justo en todas Tus obras, porque a todo nos has hecho
conforme a la verdad y a la justicia. Al crear al hombre, tomaste polvo de la tierra, lo honraste con
Tu imagen, oh Dios, y lo ubicaste en el paraiso de la dulzura, prometiéndole una vida inmortal y el
gozo de Tus bienes eternos por el cumplimiento de Tus mandamientos;, pero habiéndote
desobedecido a Ti, el Dios verdadero que lo creé, atraido por el engafio de la serpiente y mortificado
por sus pecados, lo expulsaste por Tu justa sentencia, oh Dios, del paraiso a este mundo,
devolviéndolo a la tierra de la que fue tomado, preparandole su salvacién por un nuevo nacimiento
en Tu propio Cristo. Pues no rechazaste del todo a Tu criatura que has creado, oh Bueno, ni Te
olvidaste de la obra de Tus manos, sino que la visitaste repetidamente por la misericordia de Tu
gracia: enviaste profetas, obraste milagros por medio de Tus Santos que Te complacieron cada uno
en su modo; nos hablaste por la boca de Tus siervos, los profetas, prediciéndonos la salvacion
venidera; estableciste la Ley para nuestra ayuda; pusiste Angeles guardianes; al cumplirse el tiempo,
nos hablaste por medio de Tu propio Hijo, por el Cual creaste los siglos, El Cual es resplandor de Tu
gloria e imagen de Tu Hipéstasis; sosteniéndolo todo por el verbo de Su Fuerza, no se apropid
indebidamente el ser igual a Ti Dios y Padre, sino que siendo Dios Eterno, aparecio en la tierra y
Vivié con los hombres; se encarné de la Santa Virgen, se rebajé tomando el aspecto de un siervo, se
hizo semejante al cuerpo de nuestra humildad para hacernos semejantes a la imagen de Su gloria.
Puesto que el pecado entro al mundo por el hombre, y por el pecado la muerte, Tu Unigénito Hijo
existente en Tu seno, Dios y Padre, se digné nacer de una mujer, la Santisima Siempre-Virgen Maria,
y sometiéndose a la Ley, condené el pecado por medio de Su propia carne, para que muriendo en
Adan, se vuelva a la vida en Tu propio Cristo; y después de haber vivido en este mundo, habiéndonos
dado mandamientos salvadores y apartado del engario de los idolos, nos trajo el conocimiento de
Ti, el verdadero Dios y Padre, habiéndonos adquirido como gente elegida, sacerdocio real, pueblo
santo; y habiéndonos purificado con el agua y santificado con el Espiritu Santo, se entregé a Si
mismo en cambio de la muerte, cuyos cautivos estabamos, vendidos por el pecado; y habiendo
descendido al infierno por la Cruz, para llenarlo todo de Si, vencié los sufrimientos mortales; y
resucito al tercer dia, abriendo a toda carne el camino de la resurreccion de entre los muertos, porque
no era posible que la corrupcion se apodere del propio Origen de la vida; se hizo el primero de los
que fallecieron y el primersurgido de entre los muertos, para que El mismo sea todo, siendo el primero
en todo; y habiendo ascendido a los cielos, se sentd en las alturas a la diestra de Tu Majestad, de
donde vendra para retribuir a cada uno segun sus obras. Nos dejé, como recuerdo de Su pasion
salvadora, estos Sacramentos que Te ofrecemos conforme a Sus preceptos; pues queriendo salir
para Su muerte voluntaria, digna de eterna memoria y vivificadora, en la noche en que se entregé
por la vida del mundo, tomé el pan en Sus Santas y Purisimas Manos y lo elevé a Ti, Dios y Padre,
dio las gracias, lo bendijo, lo santificé, y partiéndolo,

En voz alta:

LO DIO A SUS SANTOS DISCIPULOS Y APOSTOLES, DICIENDO: TOMAD, COMED,
ESTO ES MI CUERPO QUE POR VOSOTROS ES PARTIDO PARA EL PERDON DE LOS
PECADOS.

76



CORO: Amén.
Mientras que el Sacerdote pronuncia estas palabras, el Diacono sefiala la Patena con el orario entre
los tres dedos de su mano derecha. Igualmente sefiala el Caliz, cuando el Sacerdote dice: “Bebed de él todos”...

ElI SACERDOTE sigue en voz baja:

Del mismo modo, tomé el Caliz con el fruto de la vid y, preparandolo, dando gracias,
bendiciéndolo y santificandolo,

Exclama en voz alta:

LO DIO A SUS SANTOS DISCIPULOS Y APOSTOLES, DICIENDO: BEBED DE EL TODOS,
ESTA ES MI SANGRE DEL NUEVO TESTAMENTO, QUE POR VOSOTROS Y POR MUCHOS ES
DERRAMADA PARA EL PERDON DE LOS PECADOS.
CORO: Amén.

El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Cris6stomo

Recordando pues este mandamiento salvador
y todo cuanto por nosotros se ha hecho: la
Cruz, el Sepulcro, la Resurreccion al tercer
dia, la Ascension a los cielos, la Entronizacion

Liturgia de San Basilio el Grande

Haced esto en memoria Mia: cada vez que
comais este Pan y bebais de este Caliz,
anunciais Mi muerte y confesais Mi
Resurrecciéon. Recordando pues también

nosotros, oh Soberano, Su salvadora
Pasién, Su vivificadora Cruz, Su Sepultura
de tres dias, Su Resurreccién de entre los
muertos, Su Ascensién a los cielos, Su
Entronizacién a Tu diestra, Dios y Padre, y
Su gloriosa y temible segunda Venida.

a la diestra y la segunda y gloriosa Venida.

El Sacerdote exclama en Voz alta:
LO TUYO, DE LO QUE ES TUYO, TE LO OFRECEMOS POR TODOS Y POR TODO.

Al pronunciar el Sacerdote estas palabras, el Diacono pone en sus manos en forma de cruz y alza la
Patena y el Caliz, inclinandose con devocion.

CORO:
Te cantamos, Te bendecimos, Te damos gracias, oh Sefior, y a Ti oramos, oh Dios nuestro.
El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Criséstomo

De nuevo Te ofrecemos este racional e incruento Sacrificio y Te pedimos, Te suplicamos y
Te imploramos: envia Tu Espiritu Santo sobre nosotros y sobre estos Dones que Te ofrecemos.

Liturgia de San Basilio el Grande

Por todo aquello, oh Santisimo Soberano, también nosotros pecadores e indignos siervos
Tuyos, que somos honrados de servir a Tu Santisimo Altar, no en atencion a nuestros méritos, pues
no hicimos nada bueno en la tierra, sino por Tu benevolencia y generosidad que ampliamente
derramaste sobre nosotros, nos atrevemos a acercarnos a Tu Santo Altar y, ofreciéndote los signos
representativos del Santo Cuerpo y de la Sangre de Tu Cristo, Te rogamos y Te invocamos: oh Santo

77



de los Santos, que por la benignidad de Tu benevolencia descienda el Espiritu Santo sobre nosotros
y sobre los Dones que Te presentamos, y que los bendiga, santifique y transforme.

Entonces el Diacono se acerca al Sacerdote y ambos hacen tres metanias ante la Santa Mesa, rezando
en voz baja a cada vez:

Oh Dios, purificame a mi, pecador, y ten piedad.
El Sacerdote dice en voz baja:

Oh Sefior, que en la hora tercia enviaste Tu Santisimo Espiritu a Tus Apostoles, no lo retires
de nosotros, oh Bueno, sino renuévanos a los que a Ti oramos.

Diacono (en voz baja):

Un corazén puro crea en mi, oh Dios, y renueva el espiritu justo en mi interior.
El Sacerdote repite en voz baja:

Oh Sefior, que en la hora tercia...

Diacono (en voz baja)
No me rechaces de Tu presencia y no me quites Tu Espiritu Santo.
El Sacerdote vuelve a repetir en voz baja:
Oh Sefior, que en la hora tercia...
El Diacono, inclinando la cabeza, sefala con el orario el Santo Pan, diciendo en voz baja:
Bendice, sefior, el Santo Pan.

El Sacerdote hace la sefial de la cruz sobre el Santo Pan y dice:

Liturgia de San Juan Criséstomo Liturgia de San Basilio el Grande
Y haz de este Pan el precioso Cuerpo de Tu Este Pan es el propio precioso Cuerpo de
Cristo. Nuestro Sefior, Dios y Salvador, Jesucristo.
DIACONO: Amén. Y agrega: Bendice, sefior, el Santo Caliz.

El Sacerdote, bendiciendo, dice:

Liturgia de San Juan Cris6stomo Liturgia de San Basilio el Grande
Y de lo que esta en este Caliz, la preciosa Y este Céliz, la propia preciosa Sangre de
Sangre de Tu Cristo. nuestro Sefor, Dios y Salvador, Jesucristo.

DIACONO: Amén.

SACERDOTE: Derramada por la vida del
mundo.

DIACONO: Amén. Y sefialando nuevam4ente ambas Especies, dice:

Bendice, sefior, ambas.

78



El Sacerdote, bendiciendo ambas Especies, dice:
Transformandolas con Tu Espiritu Santo.
DIACONO: Amén, amén, amén.
Y ambos hacen una postracién ante la Santa Mesa.
Luego el Diacono, inclinando la cabeza ante el Sacerdote, dice:
Conmemdrame, santo sefior, a mi pecador.
SACERDOTE:

Que el Serior, Dios se acuerde de ti en Su Reino, en todo tiempo, ahora y siempre y por los

siglos de los siglos.

DIACONO: Amén

Y se retira al lugar donde estuvo anteriormente.

El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Cris6stomo

Para que otorgues a los comulgantes la
sobriedad del alma, el perddn de los pecados,
la comunion de Tu Espiritu Santo y el reino
celestial: para que tengan confianza ante Tiy
que no merezcan juicio o condenacion. Te
ofrecemos también este Oficio racional por los
que han fallecido en la fe, por los
progenitores, padres, patriarcas, profetas,
apostoles, predicadores, evangelistas,
martires, confesores de la fe, ascetas y por
toda alma justa fallecida en la fe...

Liturgia de San Basilio el Grande

Y a nosotros todos los que comulgamos de
un mismo Pan y mismo Céliz, tnenos los
unos con los otros en la comunién de un solo
Espiritu Santo, y que ninguno de nosotros
comulgue del Santo Cuerpo y Sangre de Tu
Cristo para su juicio y condenacion, sino que
hallemos Tu misericordia y gracia, junto con
todos los Santos que te hayan complacido
desde el principio de los siglos, los
progenitores, padres, patriarcas, profetas,
apostoles,  predicadores, evangelistas,
martires, confesores de la fe, maestros y
toda alma justa fallecida en la fe...

El Sacerdote, tomando el incensario, exclama en voz alta:

...Principalmente por la Santisima, Purisima, Bienaventurada, Gloriosa Soberana nuestra, la

Madre de Dios y Siempre-Virgen Maria.

E inciensa tres veces delante de la Santa Mesa. Luego el Diacono inciensa en forma de cruz la Santa

Mesa, conmemorando, si desea, a sus difuntos y vivos.

Liturgia de San Juan Cris6stomo

Digno es que realmente Te amemos, oh
Madre de Dios, Siempre Bienaventurada e
Inmaculada y Madre de nuestro Dios. A Ti,
mas venerable que los Querubines, e
incomparablemente mas gloriosa que los
Serafines, que sin corrupcién has dado a luz
al Verbo Dios, que eres la verdadera Madre
de Dios, a Ti, Te celebramos.

El Coro canta:

79

Liturgia de San Basilio el Grande

En Ti, oh llena de gracia, se alegra toda la
creacion, las legiones de los Angeles y el
género humano. Oh Templo santificado,
Paraiso racional, Honor virginal, de La Cual
se encarno Dios y se hizo Nifio, El que es
nuestro Dios antes de los siglos. Tu seno
materno convirtié en Trono y Tu vientre hizo
mas extenso que los cielos. En Ti, oh llena



(En las Liturgias de los dias de grandes fiestas
del Sefior o de la Sma. Virgen, este cantico se
sustituye por el “irmos” de la novena oda del
canon correspondiente al dia).

de gracia, se alegra toda la creacion, jgloria
aTil

(El Jueves Santo y el Sabado Santo, se canta el
‘irmos” de la novena oda del canon
correspondiente al dia).

Mientras que se canta el Himno (o irmos), el Sacerdote continda rezando en voz baja:

Por San Juan Profeta, Precursor y Bautista, por los santos, gloriosos y alabadisimos
Apéstoles, por San N... cuya memoria celebramos hoy y por todos los Santos, por cuyas oraciones

visitanos, oh Dios.

El Sacerdote sigue rezando en voz baja:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Acuérdate también de todos los que
fallecieron con la esperanza de la
resurreccion a la vida eterna.

Y nombra a los difuntos que desea conmemorar,

Liturgia de San Basilio el Grande

Acuérdate también de todos los que
fallecieron con Ila esperanza de Ia
resurreccion a la vida eterna. También te
rogamos por el eterno descanso y por la

agregando luego: permanencia en el lugar de la luz perpetua
Y hazlos descansar donde resplandece la de las almas de Tus siervos NN...

luz de Tu rostro. (nombrando a los difuntos que desea
conmemorar) donde no hay tristeza ni
angustia. 'Y hazlos descansar donde
resplandece la luz de Tu rostro.

Luego dice:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Te imploramos también, oh Sefior, que Te acuerdes de todo el Episcopado ortodoxo, quienes
ensenan fielmente la Palabra de Tu Verdad, de todo el Presbiterado, del Diaconado en Cristo y
de toda la orden sacerdotal.

Liturgia de San Basilio el Grande

También Te rogamos, oh Sefior, que Te acuerdes de Tu Santa Iglesia Catdlica y Apostdlica,
extendida de un extremo al otro del mundo, y concédele la paz, a ella que redimiste con la preciosa
Sangre de Tu Cristo, y afirma este santo templo hasta el fin de los siglos. Acuérdate, oh Sefior, de
los que Te ofrecemos estos Dones y de aquellos en cuyo nhombre, por medio de los cuales y por
quienes Te han sido ofrecidos. Acuérdate, oh Sefior, de los que traen frutos a Tus Santas Iglesias y
hacen obras de bien y se acuerdan de los pobres: retribliyeles con Tus ricos y celestiales dones,
dandoles lo celestial en vez de lo terrenal, lo eterno en vez de lo temporal, lo incorruptible en vez de
lo corruptible. Acuérdate, oh Sefior, de los que habitan en los desiertos, en las sierras, en las
cavernas y en los abismos terrestres. Acuérdate, oh Sefior, de los que perseveran en virginidad y
piedad, llevando una vida de ayunos y de pureza. Acuérdate, oh Sefior, de toda autoridad, gobierno
y ejércitos: dandoles una profunda y perpetua paz; coloca en sus corazones un buen sentimiento
para con Tu Iglesia y con todos Tus fieles, para que pasemos bajo su gobierno una vida apacible y
silenciosa con toda piedad y pureza. Conserva a los buenos en su bondad, convierte a los malos en
buenos por Tu Bondad. Acuérdate, oh Sefor, del pueblo aqui presente y de los ausentes por motivos
justificados, y ten piedad para con ellos y con nosotros, debido a la muchedumbre de Tu misericordia:
llena sus haberes de todo lo bueno; conserva sus matrimonios,; educa a los nifios; dirige a la juventud,
sostén a la vejez, consuela a los afligidos; retine a los errantes: reintegra a Tu Santa Iglesia Catdlica
y Apostélica a los que, seducidos, la han abandonado; libra a los oprimidos por los espiritus impuros;
navega con los navegantes; viaja con los viajeros; ayuda a las viudas; protege a los huérfanos; libra

80



a los cautivos; sana a los enfermos. Acuérdate, oh Dios, de los que estan ante los Tribunales, de los
mineros, de los presos, de los condenados a trabajos forzados, de los que sufren cualquier pena,
necesidad o adversidad. Acuérdate también de todos los que necesitan Tu gran misericordia; de los
que nos aman y de los que nos odian, y de los que se hayan encomendado a nuestras humildes
oraciones, y de todo Tu pueblo, oh Sefor, Dios nuestro y derrama Tu abundante clemencia,
concediendo a cada uno lo necesario para su salvacion. Y a aquellos que no hemos recordado por
no conocerlos u olvidarlos, o debido a la gran cantidad de nombres, Tu mismo, oh Dios,
conmemoralos, ya que conoces la edad y el nombre de cada cual, conociendo a cada uno desde el
seno de su madre. Pues Tu eres, oh Sefior, la ayuda de los que no tienen socorro, la esperanza de
los desesperados, el salvador de los atormentados, el puerto de los navegantes, el médico de los
enfermos. Sé Tu mismo todo para todos, Tt que conoces a cada cual; sus preocupaciones, su hogar
y su necesidad. Protege, oh Sefior, esta ciudad (o: este pueblo, o: este monasterio) y cualquier
ciudad o pais del hambre, de la destruccion, de los terremotos, de las inundaciones, del fuego, de la
guerra, de la invasion de forasteros y de las luchas fratricidas.

Al terminar el Himno, el Sacerdote exclama en voz alta:

En primer lugar, acuérdate, oh Sefor, de nuestro Padre y Arzobispo y concede a Tus santas
iglesias conservarlos en paz, salvos, dignos, sanos y que vivan muchos afios, ensefiando fielmente
la Palabra de Tu Verdad.

CORO:
Y de todos y de todo.

El Sacerdote sigue rezando en voz baja:

Liturgia de San Juan Criséstomo Liturgia de San basilio el Grande
Acuérdate, oh Sefior, de esta ciudad (o: Acuérdate, oh Sefor, del Episcopado
pueblo; o: monasterio) en que vivimos y de ortodoxo que ensefa fielmente la Palabra de
toda ciudad y pais y de aquellos que con fe en Tu Verdad. Acuérdate, Seror, en la
ellos habitan. Acuperdate, Serior, de los que abundancia de Tu generosidad, también de
viajan por tierra, mar y aire, de los enfermos, mi indignidad, perdéname mis faltas,
de los afligidos, de los cautivos y de su voluntarias e involuntarias; y que no sea que
salvacion. por causa de mis pecados prohibas que
Acuérdate, oh Senor, de los que traen frutos y descienda la gracia del Espiritu Santo sobre
hacen obras de bien en Tus santas iglesias, y los Dones aqui ofrecidos. Acuérdate, oh
de los que se acuerdan de los pobres; y envia Sefior, del Presbiterado, del Diaconado en
Tu gracia sobre nosotros. Cristo y de toda la orden sacerdotal, y que

ninguno de los que rodeamos Tu Santo Altar,
(Y nombra a los vivos que desea conmemorar.) sea avergonzado por Ti. Visitanos con Tu

gracia, Senor, preséntatenos en Tus
abundantes  generosidades. Envianos
vientos benignos y utiles, lluvias clementes
para fertilidad de la tierra; apacigua las
discordias entre las iglesias, calma la
rebelién de los paganos, destruye pronto las
herejias por la fuerza de Tu Espiritu Santo;
recibenos a todos en T Reino, haciéndonos
hijos de la luz y del dia. Danos Tu paz y Tu
amor, oh Sefior, Dios nuestro, pues Tu nos
has dado todo.

Exclama en voz alta:

81



Y concédenos que con una sola boca y un solo corazén glorifiquemos y alabemos Tu
honorabilisimo y magnifico Nombre, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos
de los siglos.

CORO: Amén.
El Sacerdote, dandose vuelta hacia el pueblo, bendice diciendo:

Y que las misericordias de nuestro Gran Dios y Salvador, Jesucristo, sean con todos
VOSOIros.

CORO: Y con tu espiritu.
El Diacono sale del Santuario y desde su lugar acostumbrado canta las siguientes peticiones:
Habiendo recordado a todos los Santos, una y otra vez roguemos en paz al Sefior.
El Coro contesta a cada peticion:
Sefior, ten piedad.
Por los preciosos Dones ofrecidos y consagrados, roguemos al Sefior.

Para que nuestro Dios que ama a la humanidad, al recibir estos Dones en Su Santo, celestial
y mistico Altar en olor de fragancia espiritual, nos envie Su divina gracia y el don del Espiritu Santo,
roguemos al Sefior.

Para que nos libre de toda afliccion, ira y necesidad, roguemos al Sefior.
El Sacerdote reza mientras tanto en voz baja:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Te ofrecemos toda nuestra vida y esperanza, oh Soberano que amas a la humanidad, y
pedimos, suplicamos e imploramos: concédenos que comulguemos Tus celestiales y temibles
Sacramentos de esta sagrada y espiritual Mesa, con una conciencia pura, para el perdén de los
pecados y de las culpas, para la comunién del Espiritu Santo, la herencia del Reino Celestial, para
confianza ante Ti y no para nuestro juicio o condenacion.

Liturgia de San Basilio el Grande

Oh Dios nuestro, Dios de la salvacion, enséfianos Tu mismo como agradecerte por todos
Tus beneficios que nos otorgaste y sigues otorgandonos. Tu, oh Dios nuestro, que aceptaste estos
Dones, purificanos de toda impureza de la carne y el espiritu, y enséfianos cémo realizar Tu
Santificacion con temor ante Ti para que, recibiendo con el puro testimonio de nuestra conciencia
una parte de Tus Santos Sacramentos, nos unamos con el Santo Cuerpo y Sangre de Tu Cristo y,
habiéndonos recibido dignamente, tengamos a Cristo viviendo en nuestro Corazén y seamos templo
de Tu Espiritu Santo. Y sobre todo Te rogamos, oh Dios nuestro, que a ninguno de nosotros hagas
culpables ante Tus temibles y celestiales Sacramentos, ni enfermos de alma y cuerpo, por comulgar
indignamente, sino que nos concedas que recibamos dignamente hasta nuestro ultimo suspiro una
parte de Tus Sacramentos, como ciatico para la vida eterna y para una favorable respuesta en el
temible Tribunal de Tu Cristo; para que también nosotros participemos, con todos los Santos que
desde el principio de los siglos supieron complacerte, de los eternos goces que has preparado, oh
Sefior, para los que te aman.

El Diacono sigue:

82



Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.
CORO: Sefor, ten piedad.
DIACONO:
Que todo este dia sea perfecto, santo, pacifico y sin pecado, pidamos al Sefior.
El Coro contesta ahora a cada nueva invocacion:
Concédelo, Sefior.
DIACONO:
Un Angel de paz, fiel guia, custodio de nuestras almas y cuerpo, pidamos al Sefior.
El perdén y remisién de nuestros pecados y culpas, pidamos al Sefior.
Lo bueno y util para nuestras almas y paz para el mundo, pidamos al Sefior.
Terminar en paz y penitencia el tiempo restante de nuestra vida, pidamos al Sefior.

Un cristiano fin de nuestra vida, sin dolor, sin reproche, pacifico y una buena respuesta en
el temible Tribunal de Cristo, pidamos al Sefior.

Habiendo pedido la unién de la fe y la comunién del Espiritu Santo, encomendémonos a
nosotros mismos, y mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Sefior.
El Sacerdote exclama en voz alta:

Haznos dignos, oh Soberano, de que confiadamente y sin reproche, nos atrevamos a
invocarte a Ti, Dios Padre celestial, y a decir:

CELEBRANTES, CORO y PUEBLO cantan:
PADRE NUESTRO que estas en los cielos, santificado sea Tu Nombre, venga a nosotros
Tu Reino, hagase Tu voluntad asi en la tierra como en el cielo.
El pan nuestro de cada dia danoslo hoy, y perdénanos nuestras deudas asi como nosotros
perdonamos a nuestros deudores, y no nos dejes caer en la tentacién, mas libranos del mal.

Sacerdote en voz alta:

Porque Tuyo es el Reino, la fuerza y la gloria, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y
siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.
SACERDOTE: Paz a todos.
CORO: Y a tu espiritu.
DIACONO: Inclinad vuestras cabezas al Sefior.

CORO: A Ti, Sefior.

&3



El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Cris6stomo Liturgia de San Basilio el Grande

Te damos gracias, oh Rey Invisible, El que por Oh Sefior y Soberano, Padre de todas las
Tu inmenso poder lo creaste todo y por la bondades y Dios de todo consuelo, bendice,
abundancia de Tu misericordia lo sacaste santifica, conserva, fortifica, afirma y aparta
todo de la nada a la existencia. Tu mismo, oh de toda mala accion a los que ante Ti inclinan
Soberano, mira desde el cielo a los que ante sus cabezas; unelos a toda accion buena y
Ti inclinan sus cabezas, pues no la inclinaron concédeles que comulguen sin reproche de
ante la carne y la sangre, sino ante Ti, el Dios estos Tus Purisimos y Vivificadores
temible. Y Tu, oh Soberano, distribuye los Sacramentos, para el perdén de los pecados
Dones aqui presentes entre todos nosotros, y la Comunién del Espiritu Santo.

para nuestro bien, segun la necesidad de
cada cual: navega con los navegantes, viaja
con los viajeros, sana a los enfermos, Tu que
eres médico de almas y cuerpos.

En voz alta:

Por la gracia, las bondades y el amor a la humanidad de Tu Unigénito Hijo, con Quien eres
bendito, junto con Tu Santisimo, Bueno y Vivificador Espiritu, ahora y siempre y por los siglos de los
siglos.

CORO: Amén.
El Sacerdote reza en voz baja:

Escuchanos, oh Sefior Jesucristo, Dios nuestro, desde Tu santa morada y desde el trono de
gloria de Tu Reino, y ven a santificarnos, Tu que en lo alto estas sentado con el Padre y aqui estas
invisiblemente presente con nosotros; dignate darnos, con Tu Mano soberana, Tu Purisimo Cuerpo
y Tu Preciosa Sangre, y por intermedio nuestro a todo el pueblo.

Durante esta oracioén, el Diacono, parado delante e las Puertas Santas, se cifie con su orario en forma
de cruz. Luego, el Sacerdote y el Diacono, cada uno en su lugar, hacen tres metaniasm diciendo a cada vez en
voz baja:

Oh Dios, purificame a mi pecador y ten piedad de mi.

El Diacono, cuando ve que el Sacerdote extiende sus manos para tomar el Santo Pan y efectuar la
santa elevacion, exclama:

Atendamos.
El Sacerdote, elevando con ambas manos el Santo Pan, exclama:
Lo Santo a los Santos.
CORO:
El unico Santo, el unico Sefior es Jesucristo, en la gloria de Dios Padre. Ameén.
El Coro canta el versiculo de Comunién correspondiente al dia. Los Domingos se canta:
Alabad al Serior desde los cielos; alabadlo en las alturas. Aleluya, aleluya, aleluya.

Y luego se canta algo referente al dia, mientras dura la Fraccién del Pan Santo y la comunion de los
Celebrantes.

84



Después de la exclamacion del Sacerdote: Lo Santo a los Santos, el Diacono entra en el Santuario,
se pone a la derecha del Sacerdote y dice:

Parte, sefior, el Santo Pan.
El Sacerdote, partiéndolo con suma atencion y devocién en cuatro partes, dice:

Es partido y distribuido el Cordero de Dios: partido sin ser dividido, siempre comido y nunca
consumido, pero que santifica a los comulgantes.

Y coloca las cuatro fracciones en la Patena en forma de cruz del modo indicado en el grabado.

Poner en
el Caliz

Esta
particulal

Con estas dos
NI particulas KA
comulgan los

fieles

La fraccién IC es para colocarse en el Céliz.

La fraccion XC es para la comunién de los Celebrantes y se divide en tantas particulas cuantos hay
Celebrantes.

Las fracciones NI y KA son para la comunién de los fieles y se dividen en tantas particulas cuantos hay
comulgantes.

Solamente dichas fracciones del Cordero de Dios se usan para la Santa Comunioén y no las particulas
sacadas de otras prosforas en la Proscomidia en conmemoracion de la Santisima Virgen, ni de los Santos.

Al preparar el Sacerdote las particulas del Santo Cuerpo y la Santa Sangre de nuestro Sefior, debe
tomar en cuenta el numero de comulgantes, para que alcance para todos y no sobre ni falte, ya que mas tarde
no se podra agregar nada mas al Céliz.

El Diacono, sefialando con el orario el Caliz, dice:

Llena, serior, el Santo Caliz.

El Sacerdote, tomando la fracciéon IC, arriba ubicada en la Patena, hace con ella una cruz sobre el
Caliz, diciendo:

La plenitud del Espiritu Santo. Y la deja caer en el Céliz.
DIACONO: Amén.

Y tomando el agua caliente, dice al Sacerdote:

85



Bendice, sefor, el agua caliente.
El Sacerdote bendice diciendo:

Bendito sea el fervor de Tus Santos, en todo tiempo, ahora y siempre y por los siglos de los
siglos. Amén.

El Diacono vierte la cantidad suficiente en forma de cruz en el Caliz, diciendo:
El fervor de la fe, lleno de Espiritu Santo. Amén.
Y permanece a una cierta distancia:

Entonces el Sacerdote y el Diacono (y todos los demas concelebrantes, si hay) hacen tres postraciones
ante la Santa Mesa. Luego, el Sacerdote dice al Diacono:

Diacono, acércate.
El Diacono, al acercarse, hace una metania devotamente, pidiendo perdén y dice:
Dame, sefior, el precioso y santo Cuerpo de nuestro Sefior, Dios y Salvador Jesucristo.

El Sacerdote coloca en la palma de la mano derecha del Diacono una particula consagrada de la
fraccion XC, diciendo:

Al Diacono N... se le da el precioso, santo y purisimo Cuerpo de nuestro Sefior, Dios y
Salvador Jesucristo, para perdén de sus pecados y para la vida eterna.

El Diacono recibe el Santo Paz, besando la mano del Sacerdote, y se retira detras de la Santa Mesa
para comulgar. Mientras, el Sacerdote coloca otra particula consagrada de la fraccién XC en la palma de su
propia mano diciendo:

El precioso y santisimo Cuerpo de nuestro Sefior, Dios y Salvador Jesucristo se me da a mi,
Sacerdote N..., para perdén de mis pecados y para la vida eterna.

Y ambos, inclinados y con la particula consagrada en la mano, rezan en voz baja las ORACIONES
ANTES DE LA COMUNION:

Creo, oh Sefior, y confieso que Tu eres realmente Cristo, Hijo del Dios vivo, que viniste al
mundo para salvar a los pecadores, de los cuales yo soy el primero. También creo que este es Tu
mismo Purisimo Cuerpo, y esta es Tu misma Preciosa Sangre. Te suplico pues: ten piedad de mi, y
perdona mis culpas, voluntarias e involuntarias, las cometidas de palabra o de obra, con
conocimiento o por ignorancia, y concédeme que comulgue sin reproche Tus Purisimos
Sacramentos, para el perdén de los pecados y para la vida eterna. Amén.

De Tu mistica cena, oh Hijo de Dios, recibeme hoy como participante.
Pues no revelaré el misterio a Tus enemigos, ni Te daré un beso como Judas, sino como el
malhechor Te confieso: Recuérdame, oh Sefior, en Tu Reino.

Que la comunién de Tus Santos Sacramentos, oh Sefior, no me sirva para juicio o
condenacion, sino para curacion de mi alma y cuerpo.

Y ambos comulgan con temor y devocion las particulas del Purisimo Cuerpo de nuestro Sefor, que
cada uno tenia en la palma de su mano. Luego, el Sacerdote toma devotamente con dos manos el Santo Caliz
y dice:

La Preciosa y Santa Sangre de nuestro Seror, Dios y Salvador Jesucristo comulgo yo, siervo
de Dios, Sacerdote N..., para el perdén de mis pecados y para la vida eterna. Ameén.

86



Con estas palabras, bebe tres sorbos y se seca los labios y el borde del Caliz con el purificador,
diciendo:

Esto que tocaron mis labios quitara mis iniquidades y purificara mis pecados.
Luego invita al Diacono, diciendo:

Diacono, acércate.

El Diacono se acerca y, haciendo una inclinacion, dice:

Me acerco al Rey Inmortal y Dios nuestro. Dame, sefior, la preciosa Sangre de nuestro
Sefior, Dios y Salvador Jesucristo.

El Sacerdote acerca el Caliz al Diacono, diciendo:

Comulga el siervo de Dios, Diacono N... la preciosa Sangre de nuestro Sefior, Dios y

Salvador Jesucristo, para el perdén de sus pecados y para la vida eterna.

Y agrega, mientras que el Didcono bebe tres sorbos:

Esto que tocaron tus labios quitara tus iniquidades y purificara tus pecados.

Se debe saber que es en este momento que el Sacerdote divide las dos fracciones NI y KA para los
fieles en tantas particulas pequefias cuantos comulgantes hay y las sumerge en el Caliz, cubriéndolo con el

velo. Asimismo, coloca el asterisco y la lanza sobre la Patena y los cubre con su correspondiente velo.

El Sacerdote reza en voz baja:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Te damos gracias, oh Soberano que amas a
la humanidad, Bienhechor de nuestras almas,
porque también en el presente dia nos has
hecho dignos de Tus celestiales e inmortales
Sacramentos. Endereza nuestro camino,
afirmanos a todos en Tu temor, protege
nuestra vida, asegura nuestros pasos, por las
oraciones y suplicas de la gloriosa Madre de
Dios y Siempre-Virgen Maria y de todos Tus
Santos.

Liturgia de San Basilio el Grande

Te damos gracias, oh Sefior, y Dios nuestro,
por la Comunién de Tus santos, purisimos,
inmortales y celestiales Sacramentos que
nos has dado para beneficio, santificacion y
curacion de nuestras almas y cuerpos. Tu
mismo, Soberano de todos, haz que la
Comunién del Santo Cuerpo y Sangre de Tu
Cristo se convierta para nosotros en fe sin
tropiezo, en amor sin hipocresia, en aumento
de sabiduria, en curacion del alma y del
cuerpo, en rechazo de todo lo adverso, en
cumplimiento de Tus mandamientos, en
respuesta favorable en el temible Tribunal de
Tu Cristo.

Entonces se abren las Puertas Santas.

El Diacono hace una inclinacion, recibe devotamente el Caliz del Sacerdote, lo alza mostrandolo al

pueblo, y sale del Santuario, diciendo:

Con temor y fe acercaos.

CORO:

Bendito El que viene en nombre del Sefior. Dios el Sefior se nos ha aparecido.

87



El Sacerdote pronuncia en voz alta las ORACIONES ANTES DE LA SANTA COMUNION vy los fieles
que desean comulgar las repiten devotamente. Luego se van aproximando, uno tras otro, con los brazos
cruzados sobre el pecho e, inclinandose con humildad y devocién, reciben los Divinos Sacramentos bajo las
dos Especies que el Sacerdote les pone en la boca, sacando del Caliz con una cucharita una particula
empapada en la Santa Sangre y diciendo a cada uno:

Comulga el siervo de Dios N... el precioso y santo Cuerpo y Sangre de nuestro Sefior, Dios
y Salvador Jesucristo, para el perdén de sus pecados y para la vida eterna.

El Diacono seca con el purificador los labios del que comulgé, y éste besa el Céliz e, inclinandose, se
retira. Y asi comulgan todos.

El Coro canta durante todo el tiempo de la Comunion:

Tomad el Cuerpo de Cristo, gustad de la Fuente Inmortal.
Aleluya, aleluya, aleluya.

Después de la Comunién de los fieles, el Sacerdote entra al Santuario y coloca el Céliz en la Santa
Mesa. Entonces el Diacono levanta la Patena, la apoya en el borde del Caliz, inclinandola hacia éste y
deja resbalar las particulas en el Caliz rezando en voz baja:

Habiendo visto la Resurreccién de Cristo, postrémonos ante el Santo Sefior, Jesus, el Unico
sin pecado. Ante Tu Cruz nos inclinamos, oh Cristo, y cantamos y glorificamos Tu Santa
Resurreccién. Pues Tu eres nuestro Dios, no conocemos ofros ademas de Ti y Tu Nombre
invocamos. Venid todos los fieles, postrémonos ante la Santa Resurreccién de Cristo. He
aqui que por la Cruz vino la felicidad para todo el mundo. Bendiciendo siempre al Sefior,
cantamos Su Resurreccion: pues, habiendo padecido la crucifixion, destruy6 la muerte con
Su muerte.
Brilla, brilla, oh nueva Jerusalén, pues la gloria de Dios Te ha iluminado. Goza hoy en jubilo,
oh Sién, y Tu, Purisima Madre de Dios, alégrate por la Resurreccion de Aquel que nacioén de
Ti.

Oh Pascua magna y sagradisima, oh Cristo, Sabiduria, Verbo de Dios y Fuerza. Concédenos
una mas intima comunién contigo en el dia sin ocaso de Tu Reino.

Y después de haber sumergido todas las particulas en la Santa Sangre del Caliz, seca con la esponjita
la Patena para que no quede muga alguna y dice.

Lava, oh Sefior, con Tu preciosa Sangre, por las oraciones de Tus Santos, los pecados de

todos aquellos que aqui fueron recordados.
Después de esto, el Sacerdote exclama, bendiciendo al pueblo:
Salva, oh Dios, a Tu pueblo y bendice a Tu heredad.

Y se da vuelta hacia la Santa Mesa, la inciensa tres veces y dice en voz baja:
Asciende a los cielos, oh Dios, y que Tu gloria se extienda por toda la tierra.
Mientras tanto el Coro canta:

Hemos visto la verdadera Luz, hemos recibid al Espiritu celestial, hemos encontrado la
verdadera fe, adoremos a la Trinidad Indivisible, pues Ella nos ha salvado.

El Sacerdote toma la Patena y la pone sobre la cabeza del Diacono; éste, al recibirla, mira con devocién
hacia las Puertas Santas y, sin decir nada, se retira al Altar de Ofrenda, colocando alla la Patena.

El  Sacerdote @ hace una metania, toma el Céliz y dice en voz baja:

88



Bendito sea nuestro Dios.
Y volviéndose en las Puertas Santas hacia el pueblo, exclama:
En todo tiempo, ahora y siempre 'y por los siglos de los siglos.
Y se lleva el Caéliz al Altar de Ofrenda, donde Ilo coloca y Ilo inciensa.
CORO: Amén. Siguiendo sin interrupcion:
Que nuestra boca se llene con Tu alabanza, Sefior, para que cantemos Tu gloria, porque
nos admitiste a que comulguemos Tus santos, divinos, inmortales y vivificadores
Sacramentos: consérvanos en Tu Santidad, para instruirnos todo este dia en Tu Verdad.
Aleluya, aleluya, aleluya.

El Diacono sale del Santuario por la puerta izquierda y, colocandose en su lugar acostumbrado, canta:

jLevantaos! Los que hemos recibido los divinos, santos, purisimos, inmortales, celestiales,
vivificadores y temibles Sacramentos de Cristo, demos dignamente gracias al Sefior.

CORO: Sefior, ten piedad.
DIACONO:

Amparanos, salvanos, ten piedad de nosotros y guardanos, oh Dios, con Tu gracia.
CORO: Sefior, ten piedad.
DIACONO:

Habiendo pedido que todo este dia sea perfecto, santo, pacifico y sin pecado,
encomendémonos a nosotros mismos, y mutuamente los unos a los otros, y toda nuestra
vida a Cristo Dios.

CORO: A Ti, Sefior.

Durante esta letania, el Sacerdote dobla el Antimension y hace sobre él la sefial de la cruz con el
Evangelio sostenido verticalmente, diciendo en voz alta:

Porque Tu eres nuestra santificacion y Te glorificamos, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora

y siempre y por los siglos de los siglos.
CORO: Amén.
SACERDOTE: Salgamos en paz.
Y sale por las Puertas Santas a la nave, fuera del ambdn, colocandose céntricamente delante del
pueblo y se da vuelta hacia el Santuario.
CORO: En nombre del Sefior.
DIACONO: Oremos al Sefior.
CORO: Sefior, ten piedad.
El Sacerdote reza FUERA DEL AMBON en voz alta:

Oh Serior, que bendices a los que Te bendicen y santificas a los que en Ti confian, salva a

89



Tu pueblo y bendice a Tu heredad, conserva la plenitud de Tu Iglesia, santifica a los que
aman la piadosa magnificencia de Tu Casa. Glorificalos con Tu Divino Poder, y no nos
abandones a los que confiamos en Ti. Concede la paz al mundo, a Tus Iglesias, a los
sacerdotes, a los gobernantes, a los ejércitos y a todo Tu pueblo. Porque toda dadiva biuena
y todo don perfecto proviene de las alturas, descendiendo de Ti, oh Padre de las Luces; y a
Ti Te tributamos gloria, agradecimiento y adoracién, oh Padre, Hijo y Espiritu Santo, ahora y
siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.

Bendito sea el Nombre del Serior, desde ahora y hasta el fin de los siglos. (tres veces)

Mientras que el Sacerdote reza esta oracion, el Diacono queda parado delante del icono de nuestro
Sefior Jesucristo, sosteniendo su orario en alto y con su cabeza inclinada, hasta terminar la oracion.
Concluida ésta, el Sacerdote entra al Santuario por las Puertas Santas. El Diacono entra también por
la puerta izquierda y se pone a la izquierda de la Santa Mesa e inclinando sobre ellas su cabeza.

El Sacerdote pone en su mano derecha sobre la cabeza del Diacono y reza en voz baja la ORACION
PARA ANTES DE CONSUMIR LAS ESPECIES SAGRADAS:

Liturgia de San Juan Criséstomo

Oh Cristo, nuestro Dios, Tt que eres el cumplimiento de la Ley y de los Profetas, Tu que
cumpliste todo lo previsto por el Padre, llena de gozo y alegria nuestros corazones, en todo
tiempo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos. Amén.Liturgia de San Basilio el
Grande

Ha sido terminado y realizado, segun nuestras posibilidades, oh Cristo nuestro Dios, el
Sacramento de Tu Providencia: pues tenemos el recuerdo de Tu muerte, vimos la imagen
de Tu Resurreccién, nos llenamos de Tu Vida infinita, gozamos de Tu Alimento inagotable,
del cual concédenos ser dignos también en el mundo futuro, por la gracia de Tu Eterno Padre
y de Tu Santo, Bueno y Vivificador Espiritu, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.
Amén.

Sacramentales, procediendo con sumo cuidado para que no caiga, ni quede miga alguna de lo mas
Santo. Luego vierte un poco de vino y agua en el Céliz, y después de consumirlo, seca toda humedad
Ssobrante con la esponyjita.

El Sacerdote en este tiempo, terminada su racion, sale del Santuario por las Puertas Santas y colocado
delante de ellas, bendice al pueblo, diciendo en voz alta:

La bendicién del Sefior sea con vosotros, por Su gracia y amor a la humanidad, en todo
tiempo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.

CORO: Amén.
El Sacerdote exclama, dandose vuelta hacia el Santuario:
Gloria a Ti, oh Cristo Dios, esperanza nuestra, gloria a Ti.
CORO:

Gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, ahora y siempre y por los siglos de los siglos.
Amén.
El Sacerdote dice los Domingos:

Cristo, resucitado de entre los muertos, nuestro verdadero Dios, por las oraciones de Su
Purisima Madre, de los santos, gloriosos e ilustres Apodstoles, de nuestro Padre entre los
Santos San Juan Criséstomo, Arzobispo de Constantinopla(”, (y otros Santos que el
Sacerdote desea conmemorar)..., de San N..., (Santo titular del Templo), de San N... (Santo

90



del dia), de los santos y justos padres Joaquin y Ana, y de todos los Santos, tenga piedad
de nosotros y nos salve, porque es bueno y ama a la humanidad.

Los dias de la semana, el Sacerdote dice:

Cristo, nuestro verdadero Dios, por las oraciones de Su Purisima Madre... (y todo lo demas).
CORO: Amén.

Acto seguido, el CORO entona las aclamaciones finales en honor del Patriarca, del Arzobispo (u
Obispo) diocesano y de todo el pueblo. Mientras los fieles se van acercando a las Puertas Santas para
besar la Cruz que les presenta el Sacerdote y recibir el antidoron, es decir, lo que queda de las
prosforas de las que han sido extraidas durante la Proscomidia las particulas para la celebracién del
Sacrificio.

Terminando esto, el Sacerdote y el Diacono se retiran al Santuario.

FIN DE LA DIVINA LITURGIA

Aclaracion de algunos términos usados en el texto del Liturgicon
conjuntamente con la descripcion de ciertas particularidades
caracteristicas del culto ortodoxo:

PROSCOMIDIA: es la Preparacion de la Ofrenda.

METANIA: es una reverencia que se hace efectuando el signo de la cruz conjuntamente con
una inclinacion profunda, tocando el suelo con la punta de los dedos de la mano derecha.

SANTUARIO

El Santuario proviene del “Sancto Sanctorum” del Antiguo Testamento y es efectivamente
el lugar mas sagrado del Templo ortodoxo, separado de éste por un iconostasio. Es el recinto
donde se ofrece el Santo Sacrificio Incruento y donde esta siempre presente, en la Santa
Mesa, nuestro Gran Dios y Salvador Jesucristo en Su Santo Cuerpo y Sangre. Debido al
santo respeto inspirado por el Ministerio Divino, el Santuario queda reservado
exclusivamente para los Ministros celebrantes y el personal bendecido para ayudarles,
durante, antes y después de los Oficios Divinos. Para expresar todo esto simbélicamente, el
Santuario es siempre alfo mas elevado que el suelo del templo; como el general, todo lo que
se ve y se usa en un templo tiene, ademas de su destinacion practica, siempre un sentido
simbdlico, mistico, de prefiguracion y su origen en el templo del Antiguo Testamento.
Al construirse una iglesia, el Santuario debe orientarse hacia el este.

SANTA MESA
La Santa Mesa sobre la cual se ofrece el Santo Sacrificio Incruento, se encuentra en el
centro del Santuario. Su forma es cubica, pues simboliza el Sepulcro del Sefior, y su
dimensién depende de la del Santuario, ya que alrededor debe quedar suficiente espacio
para la incensacion y otros requisitos del ceremonial litargico.
Al realizar la dedicacion de una nueva iglesia, la Santa Mesa se consagra muy
solemnemente por un Obispo, o por un Sacerdote de mayor jerarquia especialmente
bendecido para ello por su Obispo. Una vez consagrada, solamente los Ministros del Culto
ordenados (de los Diaconos para arriba) tienen el honor de poder tocarla.
En la parte izquierda del Santuario, se encuentra el ALTAR DE OFRENDA, el que representa

91



simbdlicamente el pesebre del Bethlehem donde fue acunado el recién nacido Nifio Jespus.
Ahi se prepara la Santa Ofrenda durante la Proscomidia.
En el centro, detras de la Santa Mesa, se ubica el “TRONO ALTQO”, generalmente sobre otra
elevacion de uno o mas escalones. Simboliza el sublime Trono de Gloria de nuestro
Salvador. Este Trono Alto es propiamente dicho LA CATEDRA del Obispo a cargo de dicha
diécesis.

Resurreccion del Seror, o el de Cristo Pancrator (Cristo en la Gloria), o el de la Santa
Trinidad.

unos objetos necesariamente sagrados. Los mas sagrados entre ellos son: el SANTO
TABERNACULO y el ANTIMENSION.
El Antimension se coloca, envuelto en su Eleitén, céntricamente sobre la Santa Mesa en su
parte de adelante. Es un lienzo de lino o seda rectangular, de unos 60 cm., con la
representacién de la Sepultura de Cristo, de los instrumentos de la Pasién, de los cuatro
Evangelistas, y a veces otras imagenes analogas, y en cuyo interior se encuentran reliquias
de algun Santo. El Antimension es indispensable para la celebracion de una Liturgia. El
Eleitbn es simplemente un pedazo de género para la proteccion del Antimension.
Sobre el Antimension plegado se pone el EVANGELIO, detras del cual se coloca el
TABERNACULO destinado a guardar la reserva de los Santos Sacramentos para la
Comunién fuera de la Misa en casos de urgencia. Esta reserva se renueva una vez al afo,
el  Jueves Santo en la Liturgia de San Basilio el Grande.
Delante del Tabernaculo que contiene siempre los Santos Sacramentos, suele arder dia y
noche una lampara de aceite, lo que significa nuestra fe que hace guardia a Jesucristo.
De ambos lados del Antimension pueden colocarse dos cruces manuales, ya de metal, o de
madera, para la bendicién de los fieles.
Arrimados a la parte de atras de la Santa Mesa, e.d. entre ella y el Trono Alto, se colocan:
un gran Crucifico —el asi llamado Crucifico del Altar— y un Candelabro de 7 lamparas, asi
como en el Templo del Antiguo Testamento, sélo que en el Templo Cristiano simbolizan los

7 dones del Espiritu Santo.
Un Atril de pie se encuentra adelante a la izquierda de la Santa Mesa para soportar el Libro
de Oficios del Ministro Celebrante.
ICONOSTASIO

El Iconostasio es una pared que soporta determinados iconos, determinadamente
dispuestos, y sirve al mismo tiempo de separacion entre el Santuario y la o las naves
destinadas a los fieles. Contiene tres puertas: las Puertas Santas o Reales, de dos hojas, en
el centro, y dos puertas laterales. Detras de las Puertas Santas (del lado del Santuario) hay
ademas una cortina que representa el Katapetasma del Templo en el Antiguo Testamento
donde separaba de las demas partes menos sagradas el Sancta-Sanctorum, donde aun el
Supremo Sacerdote entraba una sola vez al afio.
Los iconos del Iconostasio suelen disponerse en 3 filas superpuestas:
En la primera fila desde abajo, se coloca a la derecha de las Puertas Santas el Icono de
nuestro Sefior Jesucristo, y a la izquierda, el de la Santisima Madre de Dios; en las puertas
laterales: San Miguel Arcangel y San Gabriel Arcangel en cada una (o a veces los
Archididconos Esteban y Lorenzo). Mas alla de las puertas laterales se suele poner, a la
izquierda, el Icono del Santo Pesebre de Bethlehem, o el Icono de la Anunciacién de la
Santisima Virgen, que a veces se sustituyen por otros; a la derecha se encuentra siempre el

“lcono del Templo”.
En la segunda fila, encima de las Puertas Santas, se ubica la Santa Cena y de ambos lados,
6 y 6 Apostoles.

En la tercera fila, en el centro, se coloca el Icono de Cristo Pancrator (Cristo en la Gloria) o
la Santa Trinidad, y de ambos lados, 6 y 6 Profetas del Antiguo Testamento, lo que
representa la unién del Antiguo y del Nuevo Testamento, la “Unién de los tiempos” de las
Santas Escrituras.

EI AMBON es una especie de estrado inmediatamente delante del Iconostasio, en la misma
altura como el piso del Santuario y al cual conducen uno o mas escalones desde las naves

92



de la iglesia. Al Ambén salen los celebrantes desde el Santuario para pronunciar las letanias
o el sermén, leer el Evangelio, administrar la Comunién a los fieles, y salen las procesiones
de la Pequena Entrada y de la Gran Entrada.

Entre los VASOS e INSTRUMENTOS que se usan en el Santuario, hay sagrados, que son
los que se usan directamente para la Santa Eucaristia, y no sagrados, que sirven a las
diversas funciones del culto. Los sagrados son:
El Céliz, que es una copa metalica destinada a contener el vino para la Ofrenda y que
representa la copa ofrecida por Cristo mismo a Sus Discipulos en la Santa Cena.
La Patena, que es una bandejita redonda sobre un pequefio pie, donde se coloca el Cordero
de Dios.
que cuelga una estrellita. El Asterisco se pone sobre la Patena, encima del Cordero de Dios,
para sostener el velo con el que se cubre. Este conjunto simboliza la Estrella de Bethlehem
sobre el Pesebre con el Nifio Jesus que vino para sacrificarse por el mundo.
Tres Velos: dos pequefios en forma de cruz, para cubrir el Caliz y para cubrir la Patena; y
uno grande para cubrir ambos vasos juntos. Los velos pequefios simbolizan los pafales del
Nino Jesus, y el Velo Grande, el Sudario de Cristo en el Sepulcro.
La Lanceta: es un pequefio cuchillo en forma de lanza, cuya empufiadura termina con una
cruz y representa la lanza con la que atravesaron el costado de Cristo. El Sacerdote la
emplea en la preparacion de la Ofrenda.
La Cucharita con la que se administra la Comunién a los fieles, simboliza las pinzas con las
cuales el sublime Serafin puso en la boca del Profeta Isaias un carbén ardiente, lo que era
una prefiguracién de nuestra actual Comunién, cuando en la boca humana se pone el Divino
Cuerpo y Sangre de nuestro Dios y Salvador.
La Esponja que es un recuerdo de aquella embebida en vinagre que un guerrero alcanzé a
Cristo en la Cruz; sirve al Sacerdote o al Diacono para juntar todas las migas en la Patena,
al echar las particulas de pan al Caéliz después de la Comunion.

La Présfora es un pancito redondo que no necesita ser sin sal y que se utiliza para la
preparacién del Santo Cordero y para todas las conmemoraciones en la Proscomidia. Para
la celebracion de una Liturgia, se necesitan por lo menos 5 présforas comunes (e.d. con un
solo sello).
Vestiduras Sagradas: son las usadas por los Ministros de Dios para la celebracion de los
Oficios Divinos y corresponden, en lineas generales, a las vestiduras sacerdotales del
Antiguo Testamento.

Stijario — alba — es la primera vestidura sagrada que se otorga al que se ordena al primer
grado del Sacerdocio que es el Diaconado, y que sirve como primera vestidura por debajo
de las demas, para todos los grados del Sacerdocio. Es una tunica que desciende hasta el
suelo y, siendo originalmente de color blanco, simboliza el hébito de pureza angelical de la
que debe estar revestido un servidor de Dios ante Su Altar. Representa ademas la Tunica
de Jesus. EI Diacono debeponérsela para la celebracion de todo Oficio Divino.

Orario: estola diaconal; es una larga banda de género, adornada con cruces, cuyo centro
se fija en el hombro izquierdo del Diacono y cuya punta delantera el Didcono toma con tres
dedos de la mano derecha teniéndola en alto al pronunciar las letanias, lo que significa su
rol intermediario entre los fieles, por quienes reza, y el Altar de Dios. Después de la oracion
del Padre Nuestro, antes de comulgar, el Diacono se coloca el orario en forma de faja por
adelante, lo cruza en medio de la espalda y, pasandolo por sobre los hombros, lo vuelve a
cruzar sobre el pecho, sujetando las extremidades dentro del plieque que le rodea la cintura.
Esto simboliza lo que nos dice el Profeta Ezequiel de que los Querubines del Trono de Dios
velan sus rostros ante la Divina y Gloriosa Majestadm en sefial de adoracion y respeto.

Sobremangas: son dos manguitas adornadas de una cruz, que cubren los pufios por encima

de las mangas del alba y se atan con cordoncitos. Simbolizan las armas de las que los
servidores del Altar se tienen que valer contra sus enemigos espirituales y el poder Divino

93



otorgado al Sacerdote en el momento en que se dispone a celebrar los Divinos Oficios.
También representan las cuerdas con las que ataron a Cristo para nuestra salvacion. Las
usan todos los grados del Sacerdocio.

Epitrajelio: estola sacerdotal, se otorga al seqgundo grado del Sacerdocio, o sea, al
Sacerdote propiamente dicho, en la ceremonia de su ordenacion, y sirve también al Obispo.
Es practicamente el mismo orario que se saca del hombro para ponerlo alrededor del cuello,
uniendo adelante las dos bandas que descienden hasta por debajo de las rodillas, lo que
significa la doble gracia que un Sacerdote recibe de Dios. Es insignia eminentemente
sacerdotal y debe usarse por el Sacerdote y el Obispo siempre cuando celebre algtin Oficio
Divino, o reza cualquier  oraciéon  publica aun fuera del  templo.

Cinturén: es usado por el Sacerdote, y también por el Obispo, para cefirse por encima del
alba y del epitrajelio. Es simbolo de la fuerza que Dios concede para luchar contra toda clase
de tentaciones, para que la verdad y justicia adornen el alma del Sacerdote como
corresponde a todo Ministro del Altar de Dios.

Epignation: (en eslavo: Palitza), es un gran rombo de género que se suspende del hombro
cubriendo la cadera del Sacerdote y significa fia espada de dos filos a la que se refiere el
Salmista en el Salmo 44.

Felonio: (casulla), es un manto amplio parecido al poncho, con el que se reviste el Sacerdote
por encima de todos los ornamentos anteriormente descriptos, siendo largo de atras y muy
corto adelante para permitir la libertad de movimientos necesaria en el desempefio de sus
funciones sacerdotales. Caracteristica es su forma triangular elevada en la nuca. Atras entre
los oméplatos tiene una cruz bordada, lo que significa que el Sacerdote debe tratar de imitar
a Cristo, El que fue nuestro primer y supremo Sacerdote, y que llevé Su Cruz en Sus hombros
para morir en ella en redencioén de los pecados del mundo. El Felonio es simbolo del manto
con el que los soldados cubrieron a nuestro Sefior para burlarse de El

Sacos: es una especie de tunica parecida al alba, pero mucho mas corta, mas amplia, con
media manga ancha y abotonada en los costados de arriba abajo, incluso en las mangas por
debajo de los brazos. Tiene el mismo significado del Felonio, llevando también una cruz
bordada en la espalda; se viste también por encima de los demas ornamentos, pero
unicamente por un Obispo, en lugar del Felonio. Ademas su forma exterior y su significado
corresponden a los de las vestiduras llevadas por los Supremos Sacerdote del Antiguo
Testamento. Un Obispo que celebra una Liturgia siempre lleva el Sacos, a no ser en casos
de viaje u otras circunstancias anormales, cuando puede llevar el Felonio, pero siempre junto
con el Omoforio puesto encima.

Omoforio: es el distintivo de la dignidad episcopal. Los hay de dos clases: el Grande y el
Pequefio, pero en ambos casos es una banda de tela preciosa, adornada de cruces, siendo
el Grande mas largo que el Pequerio. El Obispo se lo coloca sobre los hombros cubriendo
la nuca, cruza el Grande en forma de é&ngulo sobre el pecho y hace descender las
extremidades hasta la longitud del Sacos, una por delante y otra por detras. El Pequefio
Omoforio se coloca igualmente en los hombros, pero las extremidades descienden
solamente sobre el pecho. Simbdlicamente significa la oveja descarriada que el Obispo, a
semejanza de nuestro Sefior Jesucristo, debe ir a buscar y conducirla en sus hombros al
redil.

Cruz pectoral: los Obispos y Sacerdotes la llevan suspendida del cuello por medio de una
cadena; significa la obligacién que tomaron libremente de dar su vida, a semejanza de Cristo,
por su redil.

Panajia: llevada tnicamente por el Obispo en la misma forma como la Cruz pectoral y al

lado de ella, es un Icono en miniatura preferentemente de la Santisima Virgen, o también de
Nuestro Serior, que significa que el Obispo tiene que honrar a Cristo y a Su Santisima Madre

94



con corazén puro y espiritu recto.

Mitra: es un ornamento de cabeza de maxima categoria, usado por los Obispos (se oforga
también a Sacerdotes superiores como insignia meritorial)). Es una especie de corona
revestida de tela preciosa, ricamente adornada, asi como la usaban también los Supremos
Sacerdotes del Antiguo Testamento y que simboliza en nuestra Iglesia la Corona de Espinas
de nuestro Salvador Jesucristo.

Badcula o Baston Pastoral: es un bastén alto, metalico que termina en su parte superior en
dos pequeros brazos en forma de serpientes, simbolo de prudencia, y que recuerda la
serpiente de cobre elevada por Moisés en el desierto como prefiguracion de la Crucifixion
del Serior. Por otra parte, el Bastén Pastoral es también simbolo de la vara brotada de Aarén
y de la vara de Moisés con la que abri6 las aguas del Mar Rojo para el pasaje de los hebreos.
Este bastén Pastoral se entrega al Obispo en el ceremonial de su ordenacién, como simbolo
del maximo poder pastoral en la Iglesia de Cristo.

LIBROS

Todos los Oficios Divinos de la Iglesia Ortodoxa tienen sus partes invariables y variables,
ademas estan las partes destinadas a los celebrantes y las que usa el lector y el coro, no
pudiendo reunirse todo esto en un solo libro. A continuacion nombraremos algunos de los
mas usuales:
El Libro de los Oficios: que contiene el Liturgicén y los formularios de las Visperas, de los
Matutines y diversas variaciones en estos Oficios para los Ministros celebrantes (permanece
en el santuario).

Oktoij: contiene las partes variables segun los ocho tonos, para los Domingos y para toda
la semana.

Minea de todo el afio (12): contiene las partes variables de acuerdo al Santo del Dia de
todo el afio. Faltando una tal Minea en la Iglesia, se usan los formularios comunes a grupos
de Santos (e.d. para todos los Apdstoles, Profetas, Martires, etc.), incluidos casi siempre en
el “Libro de las Horas” (Vi).

Minea de las Principales Fiestas del Afio: también incluida en la Minea General de todo
el afio.

Triod de la Gran Cuaresma (11): libro que contiene las partes variables que se intercalan
en los Oficios Divinos del periodo de la Gran Cuaresma.

Triod Colorada: libro que contiene las partes variables del periodo de los 50 dias que
comienzan con Pascua y terminan con Pentecostés (incluidas las dos Fiestas) y también los
Domingos subsiguientes al Pentecostés.

Libro de las Horas: contiene ademas de las Horas, las partes invariables (para todo el afio
y para la Gran Cuaresma) de todos los Oficios Divinos del Ciclo de las 24 horas, para uso
del Lector y del Coro. Para mayor comodidad a este libro se le agrega casi siempre: el Oktoij
Dominical y la Minea Comun de Santos.

Trebnik: libro para los Oficios especiales, particularmente pedidos (7 Sacramentos,
Réquiem, Tedeum, etc.).

Tipicoén: calendario invariable para todo el afio y reglamentos especiales para la celebracion
de Oficios Divinos.

95



