Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Introduccion al Concepto de Mantra

Om ajnana-timirandha sya jhiananjana- shalakaya
//Chakshur unmilitam yena tasmai shri gurave namah
- Guru Guita del Skanda Purana -

Yo nacien la mas oscura ignorancia, y mi maestro espiritual me abrid los ojos con la antorcha del
conocimiento. A él le ofrezco mis respetuosas reverencias

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

o N

3 - GAYATRI VEDANTA YOGA - &

Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/

Difundiendo la Luz del Gayatri Mantra



oakwnN

©o,oN

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.

17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.

24,
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.

32.
33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.

40.

INDICE

El Origen y Significado
4

Partes de un mantra
El significado al final de un mantra
Kilaka
Partes de un mantra segun la ciencia del Tantra
Cantar un mantra (mantrajapa)
7
Tipos de mantras
De acuerdo al significado
De acuerdo al namero de letras
8
Tipos de acuerdo al Nitya Tantra
De acuerdo al género:
Gurumantra iniciacion en un mantra
El bijamantra
Tipos de acuerdo al motivo
Algunos bijamantras importantes
Bijamantras de acuerdo a las letras Devanagari
13
Bijamantras de los cinco elementos (panchamahabhutas)
Bijamantras practicados con expectativa mundana
Chakras, bijamantras y érganos
Enfermedades de 6rganos y bijamantras:
Las cuatro clases sociales (varnas) y bijamantras
bijakshar
Algunos mantras importantes
17
Mrityunjaya mantra
Navarnava (nueve letras) mantra
Shri Ganesh mantra
Mantras recomendados por algunos sabios
Mantras asociados con diferentes escuelas
La pronunciaciéon y su importancia
Un mantra es una fuerza tremenda
Purificacién del mantra
26
Establecer amistad con el mantra (mantramaitri)
Sanskaras (ritos) sobre los mantras
Activaciéon de mantras
27
Un Purashcharana
Beneficios
Sugerencias practicas
31
¢Porqué se dice que ‘un mantra debe matenerse en secreto’?
31
¢ Qué nombre divino implicito o derivado se deberia cantar?
32
La deidad familiar (kuladevata)
32

o000,

o ~N

10
10
10
12
12

15
15
16
16
16
16

18
19
21
21
22
23
26

26
27

28
30



41.

42.
43.
44,
45.

46.
47.
48.
49.
50.
51.
52.
53.

54.
55.

56.
57.

58.
59.

61.

62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.

69.
70.
71.
72.
73.

74.

75.

La deidad favorita (ishtadevata)

33
Diferencias de género en las letras 36
El pulso 37
Canto Congregacional del Mantra 38
La correspondencia de diferente Nombres a la frecuencia de diferentes cuerpos y su
habilidad de unirse con el Dios Supremo 38
Sugerencias practicas para el canto 40
La velocidad 40
El estadio del buscador y el modo de habla (van) 41
Mantener la cuenta del canto 41
El japamala (rosario) 42
El nimero de cuentas depende del motivo 42
El significado de las 108 cuentas en el mala 42
Los tipos de cuenta en un mala

43
Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskara] 46
El japamala (rosario) en diferentes creencias

48
El tiempo 50
El lugar

50
La constitucion del cuerpo 50
La pronunciaciéon 51

. La fe es necesaria 51

Con emocioén espiritual (bhava)

51
Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan la mente 51
El método para parar el canto de otros Nombres 53
Respiracién y canto 54
El canto acompaiado por el comportamiento recto 55
Cantar durante un periodo prolongado, constante y devotamente 55
Incrementar el canto paso a paso 56
El fuego sacrificial del canto del Nombre del Seiior (Namayadnya) en vez del fuego
sacrificial rutinario (yadnya) 56
¢Coémo reconocer el progreso?

57
Una visién de Dios 57
Comparaciones con otros caminos del Yoga 58
Meditacién y canto del mantra

59
Cantos devocionales (bhajans) y el canto del gayatri

60

Camino del Conocimiento (Dnyanyoga), Camino de la Accién (Karmayoga), Camino
de la Devocién (Bhaktiyoga) y el Camino del Canto del Gayatri Mantra (Gayatri
Vedanta Yoga)

60
Una comparacion aproximada de los estadios de progreso en los diferentes caminos
de Yoga recomendados por el maestro espiritual

62



1. Origen y significado

Algunas definiciones que es posible encontrar en la literatura espiritual de las
diversas escuelas sobre la palabra mantra:

A. “manan” significa traer s6lo un pensamiento a la propia mente repetidamente y trayate
significa proteger. En otras palabras mantra se refiere a aquello que cuando es pensado
repetidamente protege a uno mismo y también aquello que protege a uno de la mente o
aquello que ayuda a lograr la disolucién de la mente.

En un estadio ulterior, Mantra también significa aquel estado en el que la contemplacién
(manan) durante el canto, hay una disolucién de la mente, cese del mantra como sonido,
disolucién de la triada (triputi) o sea del mantra, de aquel que canta el mantray del canto;
entonces, el buscador obtiene el estado de disolucion (/ayavastha)

B. Mantra se refiere a la combinacion de letras que asiste al practicante en la adquisicion de
lo favorable y la superacion de obstaculos. La palabra mantra se deriva de mantri, una
palabra del Sanscrito que significa hablas secretas (guhayabhashane).

Posee aun variados significados, como por ejemplo, adquisicion de objetivos secretos,
adquisicion de significados secretos, invocar a una deidad por una causa especifica, etc.
Filos6ficamente significa aquello por contemplaciéon (manan) de lo cual, el conocimiento
sobre la unidad del mundo entero, o sea el alma encarnada (jiva), Brahmany el universo es
conferido a uno y aquello por lo cual el alma encarnada adquiere la Liberacion (Mukti) de
las ataduras mundanas y la Rectitud (Dharma), riqueza (artha) y deseo (kama) se logra en
este mundo.



C. Un mantra es aquello sobre lo cual se contempla (manan) y de lo cual se adquiere el
conocimiento sobre los fuegos sacrificiales (yadnya), Dios y el alma (Nirukta 7.12)

D. El texto sagrado dice:

En la palabra mantra ‘ma’ se refiere a contemplacién (manan)y ‘tra’ a proteccién (tran). Por
lo tanto aquello que consiste de contemplacion (manan) y proteccion se llama mantra.’

E. La palabra mantra se deriva de ‘mar’ y ‘tra’ ‘Man’ se refiere ala mentey ‘tra’ a la energia
vital (pran). Aquello que es hecho con la fusiéon de la mente y la energia vital se llama un
mantra.

F. De acuerdo a la ciencia del 7antra: ‘De acuerdo a los videntes (tantristas) el sonido (nada
o dhvani) siendo la frecuencia fundamental de la creacién aparece al principio en el origen
del universo.

El sonido es una parte sutil de la energia divina (chit shakti) del alma encarnada (jiva). De la
misma manera en que las ondas de sonido son producidas en la atmésfera debido a
corrientes de aire, en el cuerpo del alma encarnada, ondas de sonido son generadas debido
al flujo de un tipo de energia vital (pranavayu). Una palabra es generada de este sonido. Mas
tarde, un mantra se origina de ella. La energia contenida en un mantra esta mas alla de la
propia imaginacién.

2. Partes de un mantra

Las letras o palabras en un mantra constituyen su cuerpo y el Om al comienzo es la
cabeza. Si tanto la cabeza como el cuerpo estan presentes entonces con aquel mantra las
aspiraciones del practicante se realizan.

Usualmente un mantra consiste de lo siguiente:

El Nombre de una deidad: El nombre de la deidad que debe ser adorada. Usualmente SArio
Om se prefijan al Nombre de la deidad
El favor pedido: Lo que se pide a la deidad.

Pallav (reverencias): Pallav se refiere a la ultima parte del mantra. Pallav también significa
recibir, la descripcién del beneficio derivado, etc. Muchas veces el ‘namahd en un mantra
expresa el saludo o reverencia a la deidad. Ese es el pallav. Las palabras en el mantra
también son conocidas como pallav.

3. El significado al final de un mantra: Muchas veces palabras como namaha, svaha, savadha,
vashat, voushat, humy phatse colocan junto a los bjjas. Estas palabras o muestran el estado



mental de un buscador en el momento de cantar el mantra o lo que sea que se quiere lograr
con su uso. Su significado interno se explica del siguiente modo:

A. Namaha. El sereno y pacifico estado del antahkarana apaciguando a la deidad
del mantra rindiéndose a ella.

B. Svaha: Destruccion de la energia maligna; por ejemplo, curar una
enfermedad y hacer bien a otros, apaciguar a la deidad del mantra con ofrecimientos.

C. Svadha: Autocontrol, busqueda del fortalecimiento.
D. Vashat Una emocién espiritual de destruir al enemigo.

E. Voushat.  Crear conflictos u oposicion entre enemigos, adquirir poder y riqueza

F. Hum: Enojo y coraje, se neutraliza al adversario.
G. Phat. Una emocién espiritual de neutralizar o alejar las fuerzas negativas.
4.Kilaka

Kilaka significa una herramienta o una sefial para un enigma mistico que debe rebelarse. El
Guru da el kilaka del mantra en el momento de la iniciacion. Es de este modo que la energia
del mantra se manifiesta. Es la iniciacién la que provoca la descripcién, proximidad,
velocidad y método de pronunciacion, el ritmo de recitacién del mantra (alapa), etc. Este es
un punto que debe ser comprendido desde una plataforma espiritual.

Sucede muchas veces que el ki/laka se anuncia como signo en los estadios sutiles, como una
emocion o intuicidon que no puede captarse desde lo racional. Cuando un sabio (rishi) recibe
del cielo un mantra, al mismo tiempo se le muestra que ‘sin la pronunciacién de una palabra
particular previamente al mantra, la practica de ese mantra no sera de provecho’, el mero
canto del mantra no es de utilidad alguna. (En este punto hay que evitar la confusién, un
mantra es una manera especifica de ordenar los sonidos en sanscrito para la obtencién de
un fin, la repeticion del Nombre del Sefior téchicamente no es un mantra.)

Tal palabra es llamada el ki/laka de un mantra, o sea una senal para dilucidar ese enigma
mistico capaz de otorgar la liberaciéon. Cuando el mantra se canta con esa sefial, entonces
se dice que otorga la plenitud de los frutos. Entender esa palabra y cantar junto con ella o
destruir la relacion de esa palabra con el mantra se llama nishkilan o utkilan. Sin embargo,
solo personas espiritualmente evolucionadas pueden dar guia a este efecto. El maestro
espiritual es capaz de otorgar la gracia al devto de conocer el kilaka capaz de despertar el
poder y la bendiciéon del mantra.

El movimiento de la energia vital (vayu) saman es esencial para activar la kundalini (energia
espiritual). Madibandha (bloquear los canales) es hecho para lograrlo. La energia usada para
hacer nadibandha también se llama kilaka.



Kilaka significa la expulsién de la energia vital samana de lo cual se genera energia.
Nadibandha también se da si un mantra se canta apropiadamente.

5. Partes de un mantra segun la ciencia del 7antra:

‘Cada mantra incluye tres principios, el pranava, el bija, y la deidad. Los secretos del
Todopoderoso dentro y mas alla del universo estan presentes en el principio Om (pranava).
A través del principio de la raiz, el origen primordial (bjja), uno se vuelve consciente de su
verdadera naturaleza (prakriti), del tipo de la su relacién con el Todopoderoso y de la energia
manifiesta dentro de uno que esta haciendo intentos de manifestarse.

El conocimiento del principio de las cualidades y energias particulares de Dios, nos hace
concientes del deseo del Sefior que debe realizarse en nosotros mismos.

6. Cantar un mantra (mantrajapa)

La repeticién de un mantra comprendiendo su significado, junto con fe y emocion
espiritual se llama cantar un mantra (mantrajapa.)

7. Tipos de mantras
De acuerdo a los textos sagrados

Los Vedas: Los mantrasVedicos son superiores a todos los otros mantras. La seccién Sanhita
de los Vedas es en si misma considerada como un mantra. E| Gayatri mantra en el RigVeda,
lo recibio de los poderes celestiales el Sabio Vishvamitra y se considera superior a todo
mantra pues el contiene en si todos los mantras y vibraciones sagradas que existen en los
14 sistemas planetarios.

El Atharvaveda también es un texto completo de divinos tesoros en formas de mantras.
Cientos de mantras y significados misticos se crean en las ciencias de la astrologia, el
ayurveda, etc. especialmente cuando los sabios prefijan bijas a los versos (slokas) de los
vedas y otros textos sagrados.

El Samaveda es una dulce cancién celestial, dicen los videntes del gayatri que sus sagrados
sonidos es el “bajan” al que todo devoto debe aspirar en la busqueda de la pureza mental y
del corazén. Este sonido celestial que los devotos de gayatri logran se llama pasyanti.

Los mantras también se encuentran por miles en todos los textos del tantrismo.

Los mantras Vedicos y Tantrikos son el mismo aliento de Dios por lo que las autoridades de
todos los tiempos los califican como de “eficaces” Siddha. Esos mismos eruditos vedicos
consideran que ningun ritual es necesario para realizar su practica, pero en oposicion los



sabios del tantrismo prescriben rituales particulares y especificos para su practica, incluso
para los mantras vedicos.

En la ciencia del Mantra, la armadura (autoproteccion), argala (generacion de energia,

destruccion de energias molestas) y kilaka son igualmente importantes y sin el logro de
todos estos, un mantra no puede volverse eficaz.
En el camino del tantrismo la armadura y arga/a son considerados inferiores y le es dada
mayor importancia al k/i/faka. De acuerdo a la ciencia del 7antra, la mera remociéon de
obstaculos que impiden el logro del tantra es suficiente para probar el tantra, ya que esta
ciencia se basa en objetos densos. La efectividad de un tantra se debe a las cualidades del
objeto usado en él, por ejemplo lenteja negra. El efecto se debe puramente a las cualidades
intrinsecas del objeto y no debido a ningun proceso externo.

Los textos Shabar. Miles de mantras Shabar se dan en estos textos. También son conocidos
como los mantras de espiritus (mantras paishachika) y muchas veces no tienen significado.
En estos mantras el énfasis no es puesto en el significado sino en el sonido. Estos mantras
son de una calidad inferior porque a través de ellos un buscador desarrolla comunién con
espiritus y no formas divinas. Son escritos en diversas lenguas aparte del sanscrito, Las
notas en algunos de los mantras Shabar son una mezcla de sonidos de insectos, animales,
aves, etc.

8. De acuerdo al significado

Sonidos divinos como el gayatri mantra tienen un significado universal, sus incontables
combinaciones pueden incluir todos los textos sagrados y alln mas, sus comentarios y
significados misticos. Estos significados son universales porque involucran el cosmos como
totalidad y al mismo tiempo, posee un significado particular que por lo general, es el que
se encuentra en la diversas traducciones disponibles.

Sin palabras con significado: Algunos mantras relativos a espiritus y otros como ‘Gan gan
ganata bote’ o monosilabos tales como /am, vam, sham, etc. que representan diferentes
chakras de energia espiritual en nuestro cuerpo no tienen verdadero significado si se los
explica desde un plano de conciencia inferior.

Para comprender la afirmacion anterior veamos el ejemplo en la letra Sanscrita Om que se
compone de las tres letras a, v y m.

Estas representan a los componentes sattva, raja y tama respectivamente. Om, una
combinaciéon de los tres componentes (trigunas) es en realidad un simbolo de aquel mas
alla de los tres componentes (trigunatit.)

Las vocales tienen altas frecuencias, la mayoria de las consonantes tienen frecuencias
medias, mientras que y, r, v y h tienen frecuencias bajas. Om, sin embargo tiene todas
estas tres frecuencias.



9. De acuerdo al nimero de letras

Los tipos existentes

A. Bjjamantra. Mantras que se componen de una sola silabas como: yam, ram, rham,
rhim, rham,

B. Mulamantra: 2 a 10 letras o el cuerpo sutil de la deidad conocido como kamakala

C. Pindamantra: 11 a 20 letras

D. Malamantra: Un mantra con mas de 20 letras o uno cantado con un ma/a (rosario)

10. Tipos de acuerdo al Nitya Tantra

A. Pinda: Un mantra con una sola letra

B. Kartari 2 letras

C. Bija: 3 a 9 letras

D. Mantra: 10 a 20 letras

E. Mala: Mas de 20 letras

Algunos ejemplos

Con una letra: Om

Con cinco letras: Namaha Shivaya

Con seis letras: Om namaha Shivaya , Om namo Vishnave

Con siete letras: Om rhim Suryaya namaha

Con ocho letras: Om namo Vasudevaya

Con nueve letras: Om im rhim klim Chamundayai vicchche

Con nueve letras: Om gam Ganapataye namaha

Con doce letras: Om namo Bhagavate Vasudevaya



Con trece letras: Shrirama jai Rama jai jai Rama

11. De acuerdo al género:

En la ciencia de los mantras, /los masculinos y neutros son llamados mantra mientras que
los femeninos son llamadaos vidya conocimiento); esto ocurre especialmente en el
tantrismo.

1. Mantras masculinos [solar (surya)]: Mantra concluyentes en palabras como ‘Au, phat son
considerados mantra masculinos. Tales mantraayudan a neutralizar adversarios o a cambiar
las mentes de otros. Mantra de la deidad Solar también son mantra masculinos.

2. Mantra femeninos [lunar (soma)]l: Mantra concluyentes en palabras como tham, svaho
svadha deberiam seronsiderados mantra como femeninos. Tales mantra son de utilidad
especialmente cuado se padecen enfermedades. Los mantras de la luna son considerados
mantras femeninos.

3. Mantras neutros: Mantras terminados en ‘namaha son considerados como rmantras
neutros. Tales mantras son de utilidad para cumplir algin deseo.

12. Gurumantra iniciacién en un mantra.

El mantra cuando lo entrega (diksha) el maestro espiritual se llama sabija mantra ya que
ademas de las letras sagradas, éstas cargadas con la resolucidon del maestro espiritual
(sankalpa) y también con la conciencia divina (chaitanya); esta chaitanya esta mas alla de la
voluntad de lo corporal, es una conexién celestial, un nudo que se establece en los cielos
entre el maestro espiritual y el discipulo y se proyecta hacia la eternidad.

Y esto es asi, porque si bien cada uno puede practicar el mantra por si mismo sin haberlo
recibido (diksha) del maestro espiritual; esta practica posee un efecto marginal, mientras
que en la iniciacion de un mantra tanto la energia de la practica espiritual como la energia
del mantra se vuelven operacionales; todo el poder acumulado en las alturas césmicas se
ponen a disposicién del practicante para que él, sea capaz de hacer descender ese tesoro.

13. El bijamantra
El bija es la semilla de un mantra. Es de esta semilla que los brotes de la ciencia del Mantra
se expanden. La energia de cualquier mantrayace en su bjja. El canto de un mantra es eficaz

solo si un bjja apropiado es seleccionado. Los bijas activan la deidad del mantra. En este
contexto el Brihad-gandharva-tantra relata:

10



: “Oh Parvati, yo te diré la naturaleza divina de los bjjas. La mera pronunciacion de
un biamantra, causa la manifestacion de la deidad en aquel lugar”.

Los bjjas también son extremadamente utiles desde el punto de vista fisico y
psicolégico. Al pronunciar bijas una frecuencia particular se generan ondas sonoras
especificas. La expansién de estas ondas, activa ciertos centros y chakras en el cuerpo, lo
que a su vez facilita el correcto flujo de las energias vitales (pranas) a través de los canales
(nadis). Se dice que el canto de un bjjamantra ayuda a alcanzar un cuerpo sano, una mente
pura, un incremento en la energia mental (psiquica), un intelecto agudo, etc.

El sefior Woodrof escribio largamente sobre los bijas de muchas deidades, su
significado implicado y objetivos de la siguiente manera:

1. Om : Este también es un bjja. Debe ser pronunciado antes de todos los bijasy mantras.
Es llamado el pranava bija. Esto en si es el bjja o esencia de los Vedas. Todos los bijas se
originan del pranav bija. Este es un bjja eterno y no dualista (advaita).

2. Aim : El bija de Sarasvati. El objetivo es el mismo que el anterior.

3. Krim : El bija de Kali, k<= Kali, r = Brahmany i = Mahamaya (Ia Gran llusion). El punto en
Sanscrito (anusvan significa superar la infelicidad. El objetivo es superar la infelicidad.

4. Klim : El bija de Krishna o deseo (kama), kK = Krishna o kama (deseo), / = Indra, i =
satifaccién y el punto se refiere a la generacién de felicidad. Su objetivo es la adquisicion
de la felicidad.

5. Gam : El bija de Ganesh, g = Ganesh, el punto representa la superacién de la infelicidad;
su objetivo es la superacién de la infelicidad.

6. Dum : El bjja de Durga, d = Durga, u = proteccidon y el punto se refiere al acto de
proteccién. Su objetivo es la proteccién.

7. Shrim : El bjja de Lakshmi, shA = Lakshmi, r = riqueza, i = satisfaccion y el punto
representa la superacion de la infelicidad. Sus objetivos son prosperidad y contencidn.

8. Strim : El bija de Vadhu, s = proteccion de la crisis, ¢ = energia salvadora, r= Liberacion
(Mukti), i = Mahamaya (la Gran llusion) y el punto indica superacién de la infelicidad. Su

objetivo es superar la infelicidad.

9. Rhim : Es el bjja de Brahman (Shiva) y Energia (Shakti), # = Shiva (Brahman), r = Prakriti ,
r= Mahamayay el punto indica superar la infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad.

11



10. Hum : El bija de Varma o Kurcha, A = Shiva, u = Bhairav y el punto indica superar la
infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad.

11. Houm : El bija de la gracia (prasadbija), h = Shiva, ou = gracia del Sefior Shiva o
Sadashiva y el punto se refiere a la superacién de la infelicidad. Su objetivo es superar la
infelicidad con la gracia del Sefior Shiva o Sadashiv.

12. Kshroum): El bija de Narasinha, ksh = Narasinha, r = Brahman, ou = Urdhvanta y el
punto representa superar el dolor. Su objetivo es la superacién de la infelicidad.

Diferentes combinaciones son creadas cuando bjjas son combinados. Dos 0 mas
bijas pueden ser combinados. Como resultado, una gran diversidad es creada en la energia
del mantra por ejemplo ‘rhim shrim krin? es un bijamantra conectado. Los tres bijas son
diferentes formas de la misma energia - rAim = la Gran llusién (Maya), shrim = Lakshmiy
krim = la deidad Kali. De acuerdo a las escrituras (Darshans) estos tres bjjds representan la
creacion, el sostenimiento y la destruccién respectivamente.

El Fetkarin Tantra da el significado yogico de algunos bjjas conectados, por ejemplo cuando
rhim es juntado dos veces se convierte en el bjja de la modestia (/ajjabija).

Este es considerado el bija del principio de la entera creacion. Para ilustrar esto con un
ejemplo, una leyenda dice que en el momento de la creacién del universo El Creador se
sinti6 modesto por primera vez. ‘Shrim?’ significa mantener la armonia entre las funciones
del Sefior Vishnu, a saber, proteccion y sostén.

14. Tipos de acuerdo al motivo

A. Con expectativa mundana (sakam): El mantra empieza con rhim, shrim, klim, etc.

B. Sin expectativa mundana (nishkam): E|l mantra comienza con Om. Todos los mantras se
originan de Om. Es un simbolo de Brahman, Dios y los Vedas. Por lo tanto el mantra ‘Om’

puede conferir la Liberacién Final (Moksha.)

C. Tanto sin como con expectativa: Los bjjas como rhim estan prefijados al Om y son
seguidos por las otras letras en el mantra.

12



15. Algunos bjjamantras importantes

El bijamantra

La deidad

El bijamantra

La deidad

Om Brahman, Dios, los bhrum Kshatajokshita
Vedas
rham Kalaratri soum Devi, Varun
rhim Girija, sphim Pralayagni
Dhumrabhairavi
klim Maya (la Gran sphem Kalagni
llusion), shakti (La
Energia Primaria),
Kama, Kali
shrim Lakshmi, Kamala, strim Vadhu,
Vishnupriya, Vishva Dhumrabhairavi
am Anant, Vinayak, svaha Agnivallabha
Pasha
krum Svaha, Kalpini hum Kalkuta Durga
krom Krodhish hum Rudrarakini
Gloum Bhumi rhum Vaivasvat,
Kurchakavach
tham tham Mahakal houm Shiva
tham tham
Prim Ghorakshi rhoum Dakini
Plaim Vetal kshroum Narsinha
Phat Vidyujjivha
16. Bjfamantras de acuerdo a las letras Devanagari
El bijamantra La deidad El bijamantra La deidad
am Shrikantha, am Ananta, Vinanyaka,
Kamakarshini, Pasha
Vidyujjivha
im Chandra, im Trimurti,

Vighnavinajaka,
Rudra, Garjini

Tripursundari,
Dhumrabhairavi,
Vedmata*, Gayatri,
Lakshmi

13




um Shankar, Shadanan, um Madhusudan,
Vanhikavasini, Bhairav, Rupakarshini
Kalakuta

rum Trivikram, Shivadut, rum Bhayankari
Gandhakarshini,
Maharoudri

[rum Shidhar, Dirgajivha, Irum Kamla, Rushikesh,
Chittakarshini, Dhairyakarshini,
Sanharini Karalini

em Marut, Vanhi, aim Sarasvati, Vijaya,
Ekadashi, Dvadashi,
Udhvarkeshi Ugrabhairavi, Yoni,

Veda*

om Trayodashi, oum Jvalini, Atmakarshini,
Vasudeva, Gayatri, Dakini
Bijakarshini

am Soma, aha Rati, Suyash,
Amrutakarshini, Chandika
Kubjika

kam Mahakali, Skandha, kham Akash, Tapini,
Kameshvari, Varuna
Krodhish

gam Ganga, Ganesha, gham Varuna
Vishvamata, Bhogini Trailokyavidya

nham Bhairava, Kameshi, cham Vadhu, Chandrama,
Unmattabhairavi Kulavati, Jvalamukhi

cham Sadashiva, Vilasini, jam Nandi, Bhogada
Raktandanshtra Vijaya

jham Guha, Dravini yam Vidyunmukha

tam Prithvi, Marut tham Vanhi, Kapali

dam Bhivakra, Yogini, dham Yadnyesh, Vighnesh,
Bhishana Malini, Guru

nam Prahari tam Varahi, Shyamamukhi

tham Bhadrakali, Dandi dam Dhara

dham Shankhini, Dhanesh nam Jvalini, Sinhanadi

pam Kalaratri pham Pralayagni,

Kalakubjini

bam Kledini, Tapini, bham Klinna, Bahurupi
Bhayankara

mam Kali, Matangamalini, yam Vayu, Sthiratma

Mahakali

14




ram Agni, Krodhini, lam Shakra, Amruta,
Tripursundari Pruthvi
vam Varuna sham Kama, Shubhaga,
Chandish
sham Suryatma sam Sammoha, Brahmi,
Dhumadhvaja
ham Shiva, Yogavaktra lam Pruthvi, Vyapini
ksham Nrisinha, Kalajivha

* El primer sonido de todos los cuatro Vedas ha creado el bjjaim o aim.

El Shakta Tantra cita no sélo los Nombres de diferentes deidades como Vishnupriya,
Dhumrabhairavi, Rudrashakini, Vidyujjivha, Kalpini, Agnivallabha, Ghorakshi, Kalaratri,
Urdhvakeshi, Durga, Lokamata, etc. sino que también bjjas independientes para su
adoracion. El Shaiva Tantra menciona las formas de Shiva tales como Varan Chand,

Jvalamukha, Raktadanshtra, Asitang,

Valayamukha,

Vidyunmukha, Kapali, Kapardi,

Mahakali, Dhimradhvaj, etc. y también da los respectivos bijas que cumplen varios objetivos.

17. Bjjamantras de los cinco elementos (panchamahabhutas)

1. Prithvi (tierra absoluta): /am
2. Apa (agua absoluta): vam
3. Tej(fuego absoluto): ram
4. Vayu (aire absoluto): yam

5. Akasha (éter absoluto): ham, kham

18.Bijamantras practicados con expectativa mundana.

El Objetivo El bijamantra
1. Adquisicion de conocimiento aim
2. Adquisicion de felicidad mundana rhim
3. Lograr lo imposible am
4. Longevidad dram

5. Adquisicién de buena salud y prevencién
de una muerte prematura

Om jum saha

6. Progreso y prosperidad en todas las soum
esferas

7. Cumplimiento de deseos Klim

8. Finalizacién exitosa de acciones Namaha
(sampannakaran)

9. Satisfacccion, Serenidad rhom
10. Ganar debates lhim

15




11. Odio (Dvesh) Hum
12. Obstaculizar el progreso de otros tam tam
13. Matar (maran) khem khem
14. Hipnotizar (sammohan) blrum
15. Controlar la mente de otro (vashikaran) |vashat
16. Atraccién (akarshan) voushat
19. Chakras, bijamantrasy érganos

El chakra El bijamantra El 6rgano
1. Muladhar lam, Irum El ano
2. Svadishthan vam Los 6rganos sexuales (f y M)
3. Manipur ram, rum Los 6rganos de digestion
4. Anahat yam El corazén y los pulmones
5. Vishudda ham Los 6rganos del habla

Los bijamantras iluminan y santifican los chakras y canales (nadis) y dejan a los érganos

libres de enfermedades.

20.Enfermedades de érganos y bijamantras:

Los bijamantras que son Utiles en las enfermedades de ciertos 6rganos son dados a

continuacion:

Rham: Enfermedades del corazon, tracto respiratorio y cerebro

Rhim: Enfermedades de la nariz, garganta y paladar

Rhum: Enfermedades del higado, bazo, intestinos, estomago y Utero

Rhaim:. Enfermedades de los rifiones, vejiga urinaria

Rhoum: Enfermedades del ano y érganos de digestion
Rham: Desérdenes del pecho y la garganta

21. Las cuatro clases sociales (varnas) y bijamantras

1. Intelectuales, Sacerdotes, politicos: rhAim
2. Militares, fuerzas policiales y de seguridad: sArim

3. Comerciantes, Banqueros, Empresarios: k/im




4. Trabajadores: aim

22. bijakshar

Esta es una terminologia del camino T7antriko. En todos lo métodos tantrikos hay una
tendencia a consolidar los mantrds en una una letra. Los mantras que son consolidados
usando las letras Sanscritas shrim, rhim, klim, etc. son llamados bijaksharas. De la misma
manera en que poderosas particulas subatémicas son producidas como resultado de la
desintegracién de una sustancia, es creido que el bjjakshar contiene energia equivalente a
millones de particulas subatdmicas.

En la ciencia del Tantra, los bijaksharas son usados para hacer a un yantra, mantra o tantra
inmensamente poderoso y misterioso.

El Shabdasiddhanta de Mimansak aboga por el concepto de diferentes deidades presidientes
de los bijaksharas y declara que un bijakshara mantra es eterno. El sentido yace en la
palabra, no en aquel que lo entiende.

23. Algunos mantras importantes

Omkar. Es considerada la vocal sagrada. No s6lo es Omkar un mahamantra con una sola
letra sino que también es clasificado como el Brahman monosilabico en el Bhagavad Gita. El
sabio de este mantra es Parabrahman, la deidad Parmatmay el ritmo (chanda) Gayatri. Los
mahamantras de los Vedas, Upanishads, etc. y también los mantras eficaces (siddha) y
Nombres denotando al Sefior son las variadas formas de este Omkar.Cuando se canta cada
mantra es esencial empezarlo con Omkar.

Las escrituras describen al pranava, o sea Om como el “rey de los mantras’. Es
considerado como el simbolo o representacion del alma individual. Omkar es el principal
Nombre del Supremo Brahman (Parabrahman.) Ya que la adquisicidn del conocimiento sobre
él significa realizacién de Parabrahman, adorarlo es lo mismo que adorar al Supremo Dios.
La famosa cita de los Upanishads dice ‘Esta alma es Brahman’. Una vez que uno realiza a
través de la meditacion que el universo entero esta compuesto de Omkary desarrolla la
convicciéon de que cada objeto en el universo y cada alma individual en si mismo es Brahman,
la realizacién de Brahman como el alma es lograda y finalmente se obtiene la auto
realizacion del inmanifiesto (nirguna) Brahman en la forma de “yo soy Brahman.

En la adoracién de Omkar, el alma encarnada (jiva) deberia albergar la emocién de
que la letra ‘@ en Omkar representa la disolucion del cuerpo fisico en el cuerpo del Ser
Absoluto (Virat Purusha). La ‘' significa disolucion del propio cuerpo sutil en el cuerpo sutil
del universo, o sea el Airanyagarbha vy la ‘m’ significa la entrada del cuerpo causal propio
en el gran cuerpo ilusorio (mayadeha) del universo. El punto con la forma de la luna
(chandra-bindu) indica que el cuerpo supracausal (mahakarana deha) propio se ha disuelto
en el omnisciente Dios, o sea el Prakriti basico (mul.)

17



La tabla a continuacion esclarece el significado de las cuatro partes del Omkar - a,
u, my medio matra.

a u m El medio matra
1. El lugar de Estado despierto |El estado de El estado de Estado
operacién (jagriti) suefio (svapna) |suefio profundo |spuperconscient

(sushupti) e (turya)

2. El nombre del |Vaishvanara Taijas Pradnya Turiya
alma que lleva a
cabo una accion
especifica
3. La adoracion | El universo El universo Layayoga No-dualidad
de quién se esta |visible invisible o sutil | (Disolucién del |(advait)
llevando a cabo €go)

24. Mrityunjaya mantra.

Om Trayambakam yajamahe
Sugandhim pushtivardanam
Urvarikamiva bandhanam
Mrityormukshia mamritat

Significado: Adoramos al Sefior Shiva de los tres ojos. Que la fragancia de nuestra
energia y fama se extienda a lo lejos y a lo ancho. De la misma manera en que un pepino
seco lentamente cae de su tallo, que nuestra atadura a la muerte desaparezca sin saberlo.
De la misma manera que seamos liberados del ciclo de nacimiento y muerte y que
obtengamos la Liberacion Final (Moksha).

Este mantra pertenece al séptimo mandala del Rig veda

25. Navarnava (nueve letras) mantra.

Nav se refiere a nueve y arnav a letras. En el mantra ‘Om aim rhim klim Chamundayai
vichche hay nueve letras excluyendo al Om, que es la representaciéon de lo inmanifiensto
(nirguna). Las nueve letras y su significado son los siguientes:

1. aim: Kalika o Mahakali

2. rhim:. Lakshmi o Mahalakshmi

3. klim: Sarasvati o Mahasarasvati

4. cha

5 mu a Chamunda (la deidad femenina)

6. nda

18



7. yai
8. vi
9. chche ofrezco mis respetos

El significado: Te ofrezco mis respetos a Ti Oh deidad Chamunda que posées las tres
cualidades de Mahakali, Mahalakshmi y Mahasarasvati.

Otros Significados Internos:

Deseo (Ka), el utero de la creacion (E), el loto Lakshmi (T), ella con el trono en la mano (La),
la cueva (Hrim), las letras (Ha) (Sa), el emancipado Sefior del viento (Ka), la atmdsfera (Ha),
la regla de lo puro (La), otra vez la cueva (Hrim), las letras (Sa) (Ka) (La), Maya (Hrim), esta
es la raiz del conocimiento de la Divina Madre.

Nota

Cuerpo Causal:

KA: sabiduria, objetivo supremo, disolucién, tamas guna.
E: deseo, creacién, rajas guna.
accion, preservacién, sattva guna.
LA: manifestacion.
HRIM: Maya, el Uno mirando al Uno.
Cuerpo Sutil:
HA: el divino yo, Ishvara, Pusura.
SA: eso, Parakriti.
KA: cielo, Svaha.
HA: atmosfera, Bhuvaha
LA: tierra, Bhuh
HRIM: Maya, el Uno mirando a los muchos, los muchos mirando al Uno.

Cuerpo Denso:

SA: todo.
KA: deseos, metas.
LA: manifestaciones individuales.

HRIM: Maya, los muchos mirando a los muchos.

Asi es como trabaja el cédigo. Cada palabra se reduce a su forma abreviada como un Bija
mantra, como un mantra semilla, y la unidad de todos los Bijas, las semillas, explica en
forma clara el Sri Vidya, el conocimiento de la prosperidad suprema: como Dios se ve a si
mismo; como Dios ve al mundo; las tres formas de Maya; Maya como ilusién, Maya como el

19



cuerpo universal de la naturaleza, Maya como la conciencia del Uno en armonia consigo
mismo.

En el “Nitya Sodasikarnava” se ofrece otra interpretacidon: Shiva - Shakti de forma
indiferenciada, la potencialidad de Brahma, Vishnu y Shiva (capacidades de creacién,
conservacion y disolucién de la conciencia), la forma de Sarasvati, Lakshmi y Gauri (Rajas,
Sattva y Tamas Guna; conocimiento, accién y deseo), la capacidad de la impura, mixta y
pura disciplina espiritual; la unidad de la existencia, de Shiva - Shakti, la naturaleza
intrinseca de Brahma (suprema conciencia), el que concede la sabiduria mas alla del
pensamiento o la forma, la manifestacion de todos los principios, la gran belleza de 3
partes.

Esto es el Bhavartha o sustancia del mantra, el significado acorde a la intensidad de la
intuicion segun el desarrollo de la disciplina del aspirante. Este mantra se define de seis
maneras diferentes: acorde a la intensidad de la intuicion, significado oral, significado
acorde a las escuelas filosoficas, acorde a la orden monastica, significado secreto, y el
significado acorde a los principios. La definicion que hemos presentado implica una fiel
rendiciéon del significado secreto asi como también en conformidad con los principios de
los Tantra Tattvas.

NOTA: Para una mayor comprension de la profundidad de este mantra - en general todos

los mantras pueden ser profundizados del mismo modo -, se debe recurrir al canto Devi

Guita, al final del presente trabajo.

El Nombre de Rama y Su significado Profundo:

1. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegria, también el ser supremo o
Paramatma o Dios, raa significa Purusha (aspecto masculino de Dios o espiritu o Shiva)
Y,

Maa significa madre - la divina madre o Prakriti.

3. Rama simboliza la Unién del Espiritu y la Naturaleza, que es Dios o Brahman.

“Rama es el nombre que combina la Ra de Narayana y la Ma de Namashivaya, los mantras
de los Vaishnavas (adoradores de Vishnu) y los de los Shivaistas (adoradores de Shiva).
De modo que Rama significa la cualidad de Shiva y Vishnu.”

5. “Rama tiene la Ra de Hara (Shiva) y la Ma de Uma (el aspecto Shakti de Shiva) de modo
que Rama es el nombre de Shivashakti.” “El nombre Rama esta compuesto de tres
Bijaksharas (letras raiz) - RA, AAy MA, asociadas con fuego, sol y luna.

6. Simbolicamente, esto significa que por pronunciar el nombre de Rama, el principio del
Fuego quemara los pecados, el principio del Sol dispersara la oscuridad de la ignorancia
y el principio de la Luna calmara las fiebres que surgen de los deseos. - Raam es el Bija
mantra del Manipura Chakra y Rama es un Mantra

7. Las mismas vibraciones numeroldgicas estan presentes en los mantras Ramay Aum.

20



A-0 R-2
u-2 A-0
M-5 M-5
A-0

7 7

Siete es un numero auspicioso. Considerando los 7 Chakras, los 7 dias de la semana, los 7
mares y asi sucesivamente.

El nombre utilizado por los Zoroastristas para Dios es Ahura-Mazda. Asi Raama forma el
verdadero centro o nucleo del nombre Zoroastrista de Dios.

Hace miles de afos en India vivid un hombre que era asesino y ladron. Acechaba y robaba
a los viajeros solitarios que pasaban a traves de la jungla. Siete sabios que fueron detenidos
por el para ser robados, le mostraron la insensatez de sus actos. Cuando les pregunto como
podia redimirse, le pidieron que se sentara y recitara la palabra Mara (que significa muerte
o Dios de la muerte). Por consiguiente el ladrén se senté y comenz6 a recitar Mara Mara que
por supuesto, al invertirlo es Rama Rama.

Los meses se transformaron en anos y el se sentaba inmovil. A su alrededor crecié un
hormiguero que con el tiempo lo cubrié completamente.

Los siete sabios regresaron y le pidieron al hombre que saliera.

El hormiguero se abrié con un estallido y sali6 un hombre completamente diferente.

Ellos lo llamaron Valmiki (significa el que sali6 de un hormiguero.) Este es el sabio que
escribié el famoso texto sagrado, el Raamaayana. Tal es el poder del Raama Naam (el
nombre de Raama).

26. Shri Ganesh mantra:
‘Om ga-aum Ganapataye namaha. En este mantra, Om es el pranav (simbolo) del Supremo
dios, ga-aum es el mantra, Ganapataye es el kilaky namaha es el pallav.

Significado: ‘Oh Sefior Ganapati, ayddame a asimilar el bjjamantra ga-aum. Tu
bijamantra es una parte de Om. Que con ese simbolo (Om) seas incorporado en mi.

27. Mantras recomendados por algunos sabios

A. Sanatkumara: Hari sharanam

B. B. Narada: Narayana

C. C. Valmiki: Rama

D. Dhruva: Om namo Bhagvate Vasudevaya

D. Ramanuja: Om namo Narayanaya

E. D. Dhruva: Om namo Bhagvate Vasudevaya
E. Ramanuja: Om namo Narayanaya

21



F. Srila Cimbandara maharaj: Hari Om tat sat

G. Samarth Ramdas: ShArirama jai Rama jal jai Rama
H. Srila prabhupada: Hare Krishna Hare Rama.

I. Swami Muktananda: Om namaha Shivaya

28. Mantras asociados con diferentes escuelas:
Cada escuela tiene su propio mantra a ser cantado por todos los buscadores que la siguen.
Por ejemplo la escuela shivaista repite el siguiente mantra:

Om namaha Shivaya.

El mantra de cinco letras (panchakshari). Namaha Shivaya es el mantra de cinco
letras de Shiva. En una subdivision del Yajurveda, el Rudradhyaya empieza con estas
palabras. El mantra se toma de ese texto.

Cuando le es prefijado un pranav se convierte en Om namaha Shivaya, el mantra de seis
letras (shadakshari). El significado espiritual de cada letra de este mantra de cinco letras es
el siguiente:

n = La primera de todas las regiones (/okas)
m = Aquel que confiere el conocimiento espiritual supremo (jnan) y destructor de los
mayores pecados

Shi = Benévolo, sereno y responsable por la iniciacién por el Sefior Shiva
va = La representacién de un toro como vehiculo y las energias Vasukiy Vamangi (Shakti)
y = La auspiciosa morada de la Suprema Bienaventuranza y del Sefior Shiva

Por lo tanto debemos reverencias (namaskar a estas cinco letras.

Las cinco letras anteriores también tienen una correlacion con la danza tandava de
Shiva Nataraja que es la siguiente:

n = La mano presenciando el fuego (agni)

m = El pie presionando al demonio Mulayaka

Shi = La mano teniendo un pequefio tambor con la forma de un reloj de arena (damaru)
va = La mano estrechada

y = La mano que confiere proteccion.

22



Se dice que estas cinco letras también son indicativas de Dios (IsAvara), Energia
(Shaktp, el principio del alma, el inmanifiesto (antardhan) y la aniquilaciéon de pecados.

29. La pronunciacién y su importancia

El objetivo tras el hacer practica espiritual de mantras es revelar su energia oculta.
Los sabios ya han descrito que beneficios traen un mantra particular. Un mantra no es
meramente una union de letras. Su combinacion es una representacion de energia interna.
La energia dentro de un buscador se activa debido a un mantray él adquiere una fuerza
tremenda.

La consciencia divina (chaitanya) en un mantra es superior a las palabras densas en
él. Se encuentra que si se lleva a cabo el purashcharan (canto) de un mantra infaliblemente
y con asercién, se puede experimentar la poderosa energia en él, y se puede lograr cualquier
cosa desde desapego mundano de la avaricia a la Auto realizacién.

La ciencia del Mantra se ha originado de la palabra (shabda) Brahman. La energia de
un mantrayace en su pronunciacién. Esa energia se manifiesta de frecuencias generadas en
la atmosfera por las vibraciones de sonido que son generadas a través de su canto. La
naturaleza del mantraes una de irradiacion (tej.) A pesar de que parece mas bien sin sentido
estd cargado con el potencial de lograr la manifestacién de una Deidad.

El poder de un mantra en si mismo es el poder de la mente que a su vez es el poder
de los propios pensamientos. Pensamientos que son libres de palabras son muy sutiles.
Cuando pensamientos son expresados en palabras, se vuelven muy densos. Es evidente que
la energia en lo denso es menor que en lo sutil. La energia en un mantra en la forma de
pensamiento o significado es siempre mayor que la pronunciaciéon de un mantraen la forma
de palabras. Considerando la tremenda energia generada por el pensamiento, hace mds de
cinco mil afos atras filésofos Indios proclamaron la chocante doctrina de que los malos
pensamientos son mas dafiinos que las malas palabras.

Una vez que uno se concentra en pronunciar un mantra correctamente, la mente no
se mueve y esto ayuda a lograr concentracién en la mente.

El sonido (nada) es el componente basico de la creacion y esta basado sobre las
ciencias de la Musica y del Mantra.

También en los Vedas el mero significado no es importante. Se deberia ser capaz de
recitarlos con el ritmo (chanda), pie silabico (vritta) y medida de verso (matra) correctos. Asi
el beneficio se obtiene en su maximo nivel, el pranayama otorga el mismo beneficio.

Un mantra debe obtenerse de un maestro espiritual y debe recibir la instruccién

acerca a la ciencia de los Matras. Un matra es aquello con lo que se uno se percata de la
magnitud del sonido de las palabras. La ciencia de los Matras, o sea la correcta

23



pronunciacién de los mantras en lo que atafie a sus notas como aroha, avaroha, udatta,
anudatta, svarit, prachay, etc. es de especial importancia.

Un ejemplo: La palabra compuesta /ndrashatru podria tener dos significados,
siendo una “enemigo de Indra” (el aniquilador del Sefior Indra) del Tatpurush Samasy “aquel
cuyo enemigo es el Sefior Indra” (aquel que sera muerto por el Sefior Indra) del Bahuvrihi
Samas. Ya que el primer significado le era destinado a Tvashta tenia que pronunciar la nota
de la Gltima letra de la palabra entera en una nota alta. El sin embargo pronuncié la tltima
letra de la primer palabra en el Samas en un tono alto. Consecuentemente, en vez de tener
un hijo para matar al Sefior Indra, nacié un hijo, Vritra, que seria matado por el Sefior Indra.
(Taittiriva Sanhita2.5.1-2.)

Las ensefianzas de Panini dicen:

Si algunas de las consonantes en un mantra son borradas destruyen la vida, si las
vocales (svan estan erradas aparece la enfermedad. El arroz consagrado (akshata)
[consagrado con un mantra que tiene vocales discordantes y omision de letras] desciende
sobre la cabeza del anfitrién como un rayo eléctrico (vajra.)

So6lo un mantra impartido por un maestro espiritual con sucesion dicipular, obtenido
en un suefo o de una deidad durante la meditacién o aceptado tras la conduccidn de ritos
apropiados tales como la quita de ki/ak, cantado con notas puras y apropiadas observando
las reglas y restricciones rituales, puede ser exitosa e incluso dar soporte a los beneficios
deseados. Cantar un mantra leido en un libro y recibir iniciacién de un mantra de una
persona sin autoridad espiritual no es solamente falto de sentido sino que también es
desastroso.

‘Uno encuentra a Narada y a Timbaru como par en los Puranas. Timbaru poseia
conocimiento de musica pero Narada no y por lo tanto fue insultado por Lakshmi, la deidad
de la riqueza. Entonces Narada empezé a aprender musica de Timbaru. Una vez, cuando
estaba cantando, todas la Raginis, las deidades de las notas musicales, aparecieron frente
a El. Estaban desnutridas y drenadas de energia. Cuando Narada les pregunté por la razén
de su estado respondieron, “Hemos sido reducidas a este estado por tu canto incorrecto y
duro. Ahora, tras escuchar cantar a Timbaru, retornaremos a nuestro estado original.”
Narada quedd humillado al escuchar esto. Entonces fue a ShAvetadipay ord al Sefor Vishnu
pidiendo por el conocimiento de la musica. El Sefor Vishnu respondié, “Te ensefiaré musica
en Mi encarnacién com Krishna.” Mas tarde con sus esposas Rukmini, Satyabhama vy
Jambavati Krishna Mismo lo perfeccioné con el conocimiento del canto.’

Nuestras orejas estan influenciadas por el sonido (nada.) Como se perciben las
diferentes caracteristicas de un objeto a través de los diferentes 6rganos sensoriales es
descrito en la siguiente tabla. De esta tabla uno también se dara cuenta de la superioridad

24



del érgano sensorial del escuchar sobre los otros. De la misma manera en que en nosotros
el 6rgano sensorial del escuchar es el mas importante, de los cinco érganos sensoriales
sutiles universales, el 6rgano sensorial sutil del escuchar es el mas importante. Es activado

por el sonido (nada.)

Akash
(éter
absoluto)

Vayu (aire
absoluto)

Tej (fuego
absoluto)

Apa (agua
absoluta)

Pruthvi
(tierra
absoluta)

1. Los érganos sensoriales

orejas

piel

ojos

lengua

nariz

2. ;Qué puede percibir el
oérgano sensorial?

palabra
(sonido)

tacto

forma

sabor

olor

3. Conocimiento sobre una
persona o un objeto
existente en el presente

si

Si

(figura)
Si

si

si

4. Conocimiento de un
objeto sin que entre en el
propio cuerpo

si

Si

Si

no

si

5. Conocimiento de una
persona o un objeto desde
la distancia

si

no

Si

no

no

6. La habilidad de adquirir
cohocimiento sobre el
pasado o futuro de una
persona o un objeto o
informacioén relacionada con
ello o las emociones densas,
como por ejemplo descritas
0 escritas por alguien

Si

no

Si

no

no

7. Adquisicion del
conhocimiento de frecuencias
sutiles generadas de los
6érganos motrices de una
persona por el érgano
sesorial sutil

Si:‘:

no

no

no

No

* El conociminto se adquiere del sonido sutil que se genera por el movimiento de

los 6rganos motores.

Cuando cualquier palabra que se pronuncia en voz alta o mentalmente de acuerdo a las

reglas de la gramatica, se logra la purificacién del habla.

25




30.Un mantra es una fuerza tremenda.

De acuerdo a la ciencia del Mantra, las armaduras (kavacha) de diferentes deidades son -
Lakshmi kavacha, Shiva kavacha, gopal kavacha, Vishnu kavacha, Datta kavacha, Rama
kavacha, Gayatri Kavacha, etc. Con la recitacién regular de estos mantrds se crea una
armadura alrededor del cuerpo fisico. Buscadores desarrollados pueden ver o bien sentir
esta armadura. Estas armaduras sutiles son mas fuertes que las densas. Las armaduras
densas protegen contra armas densas como balas mientras que las sutiles protegen contra
las densas al igual que contra las sutiles como espiritus, magia negra (karni), etc.

Algun mantra o yantra estd escrito sobre una hoja, un pedazo de papel o aluminio y se
inserta en un amuleto y llevado alrededor del cuello o atado al brazo. Eso también se llama
una armadura. Una armadura se usa para proteger el cuerpo, para combatir la enfermedad
o cumplir un deseo. De la misma manera en que una deidad tiene su verso de adoracién
(stotra) también tiene su propia armadura. Esta armadura contiene una oracion para la
proteccidon de todos los 6rganos en el propio cuerpo.

31. Purificacién del mantra: Antes de que cualquier mantra sea eficaz (siddha) debe ser
purificado. Los siete métodos para purificar un mantra son los siguientes.

1. Bhraman : Entretejer de todas las consonantes del mantra con ‘yam’, el bija del elemento
vayu (aire absoluto).

2. Rodhan : El canto del mantra deberia ser hecho con el bija Om.

3. Vashikaran : Usando una pasta de a/ata, sandalo rojo (raktachandan), turmérico, semilla
de manzano espinoso (dhatura) o sulfato de arsénico rojo, el mantra deberia ser escrito
sobre un parche de corteza de sauce (bhurja patra).

4. Pidan : El mantra deberia ser escrito con el latex de un tipo especial de gomero y deberia
ser presionado con el pie.

5. Shoshan : El mantra deberia ser cantado luego de la adicion del bjja ‘van’ de Varun.

6. Poshan : El mantra deberia ser cantado luego de la adicién de los tres bijamantras
prescritos por el Guru. Luego deberia ser escrito usando leche de vaca o miel.

7. Dahan : El mantra deberia ser cantado con la insercion de ‘ram’, el bija de Agni, en el
comienzo, medio y el final del mantra. Luego deberia ser escrito con aceite extraido de las
semillas del arbol palash.

32. Establecer amistad con el mantra (mantramaitri):
Muchas veces uno se tiene que amigar con el mantra. Esta amistad se logra a través de
rituales. Dependiendo de la causa por la cual el mantra se requiere y hasta que punto
esa causa es pura, impura, suave, dura, auspiciosa, inauspiciosa, servicial o dafina, se

26



tienen que llevar a cabo algunos ritos (kriya) sobre ese mantra consecuentemente. Los
asientos (asanas), malas (rosarios) y yantras usados al conducirlos varian. (También hay
varios tipos de mantras para “amigarse” con los mantras.)

33. Sanskaras (ritos) sobre los mantras: Para que cualquier mantra sea efectivo se necesitan
llevar a cabo los siguientes diez sanskaras sobre él bajo la guia y proteccién del maestro
espiritual.

1. Janan: El mantra deberia ser escrito sobre un parche de corteza de sauce (bhurjapatra)
con un pigmento ammarillo luminoso de la bilis o la orina o la cabeza de una vaca
(gorochan). Entonces un yantra del mantra deberia ser echo como es descrito en las
escrituras y adorado tras la invocaciéon (avahan) de la deidad del mantra.

2. Dipan: Se deberia cantar ‘hansaha - “mantrd’ - so ham’ mil veces.

3. Bodhan: Se deberia cantar ‘hansaha - “mantra’ - hansaha cinco mil veces.

4. Tadan: Se deberia cantar ‘phat - “mantra’ - phat mil veces.

5. Abhisheka (consagracion rociando agua o liquidos): ‘Aim hansaha Om - “mantra’ - aim
hansaha Om’y cantar el mantra mil veces. Mientras se canta el mantra se deberia rociar
agua continuamente sobre el mantra escrito sobre un parche de corteza de sauce.

6. Vimalikaran: Se deberia cantar ‘Om troum vashat“mantra’ - vashat troum Om”mil veces.

7. Jivan: Se deberia cantar ‘svadha vashat - “mantra’ - vashat svadha mil veces.

8. Tarpan: Se deberia rociar leche, manteca clarificada y agua sobre el mantra escrito sobre
un parche de corteza de sauce cada vez al cantar el mantra mil veces.

9. Gopan: Se deberia cantar ‘rhAim - “mantra’ - rhim’ mil veces.

10. Apyayan: Se deberia cantar ‘hansaha - “mantra’ - so’han’ mil veces.

34. Activacion de mantras:
La activacion de un mantra significa incrementar la energia en él.

Para los mantras del fuego o del sol se deberia cantar el mantra ‘Om ran?” cuando el

canal /da (nadl) es operacional, o sea, cuando la respiracion se da a través de la fosa nasal
izquierda. El mantra también deberia ser cantado para los mantras suaves o aquellos de la

27



luna cuando el canal Pingala es operacional, o sea, cuando la respiracion se da a través de
la fosa nasal derecha.

35. Un Purashcharana

De acuerdo al Vayu Sanhita, purashcharan, es, la adoracidon de una deidad llevada a cabo
con un tantra, mantray canto (japa) y los rituales prescritos, conducidos para permitir al
mantra dar los resultados esperados, antes de comenzar el canto del mantra.

purashcharan significa una particular cantidad de canto para la adquisiciéon del resultado
deseado del mantra [de la deidad benévola (ishtadevata)] es llamado un purashcharana o
una puraskriya.

De acuerdo al texto Yogini Rudaya, de la misma manera en que una persona sin vida es
incapaz de llevar a cabo cualquier accion, sin un purashcharan, un mantra es incapaz de
impartir poderes sobrenaturales (siddhis.)

Cantar (japa), fuego sacrificial (homa), ofrecimiento a los ancestros(tarpan), consagracién
de la deidad rociando agua o liquidos como leche (abhisheka/marjana) y ofrecimiento de
comida a Brahmanas (Brahmanbhojan) constituyen las cinco partes de un purashcharan.

Un purashcharan se comienza en un dia auspicioso, esto es, cuando es shivaratri mensual,
ekadasi o el jueves, luego de pedirle la bendicion del maestro espiritual. . También puede
iniciarse el purushcarana en el momento de un eclipse. Durante un eclipse solar el
purashcharana se completa sélo con el numero de rondas hechas desde el tiempo del
comienzo del eclipse hasta el final. Sin embargo, el eclipse no deberia ser del tipo en el
cual meramente se ve su comienzo o su final. Se puede elegir cualquier mitad del mes lunar
para el purashcharana de acuerdo a la propia habilidad.

Lugares sagrados, orillas de rios, cuevas, picos de montanas, confluencias de rios,
parques aislados, templos del Sefor Shiva, etc. son considerados ideales para llevar a cabo
un purashcharana. Un lugar en el cual el frio, viento o lluvia no afectaran al hacedor o
causaran dafos fisicos y también en el cual la concentracién no sera interrumpida por nada
deberia ser elegido para el purashcharana.

Para purificar el cuerpo fisico se deberia llevar a si una mezcla de leche, curd,
manteca, orina y estiercol de una vaca (panchagavya) y se deberia vestir el hilo
sagrado(yadnyopavit.) Realizar ofrecimientos a los sabios (rushitarpan) la noche anterior al
purashcharan. Si se es incapaz de recitar los Suktas se deberia invitar al maestro espiritual
y se le debe solicitar ensefianzas espirituales. Se deberia observar el ayuno el dia anterior.

Si se decide llevar a cabo un purashcharan en miles y si se llevan a cabo cien rondas
(avartans) cada dia, en un periodo de diez dias un mini purashcharan serd completado. Se

28



deberia elegir el nimero de rondas sependiendo de la propia capacidad. Si el nimero es
reducido, mas dias seran requeridos para completerlo y viceversa. Sin embargo se deberia
recordar que en la medida de lo posible se deberia completar el nimero de rondas decididas
al principio. Textos antiguos como Mundamala, etc. claramente estipulan que no se deberia
bajar o subir la cantidad ni quebrar la rutina. Sin embargo, si debido a dificultades como
mala salud, fiebre, impurezas debido a duelo o nacimiento (soyar-sutak), etc., se tarda mas
tiempo, o se da una variacidon en la cantidad predeterminada, entonces no equivale a faltar
a la promesa al cielo.

Tres tipos de purashcharanas son posibles, o sea primario con 1000, medio con
10,000 y superior con 100,000 rondas (avartans). Para el cumplimiento de los deseos
también se pueden llevar a cabo purashcharanas en el método Mandal Mahamandal de
canto, 441 (21 x 21) 09261 (21 x 21 x 21) veces.

8 G 5 B. Havan: Luego de completar la cantidad predeterminda, un Aavan (dar una ofrenda
con fuego) se lleva a cabo con un décimo de esa cantidad. Si esto no es posible se deberia
cantar cuatro veces la cantidad del Aavan. Durante un Gayatri purashcharan una ofrenda de
arroz hervido (charu), semillas de sésamo, un dulce hecho de arroz y leche (payas), durvay
palos de fuego sacrificiales (samidhd) se usa en el havan. De acuerdo al Vishnudharmottar
Purana, el ingrediente usado en el hAavan deberia ser modificado de acuerdo a la resolucién
del purashcharana.

El deseo Ingredientes usados El deseo Ingredientes usados
en el havan en el havan

Anulacién de todo Semillas de sésamo | Granos de comida Arroz sin limpiar

pecado

Serenidad Barley Pacificar a los Madera de fuego
planetas sacrificial (Samidha)
(Grahashanti)

Longevidad Manteca clarificada Riqueza Frutas del arbol de

(Aceite de sésamo, bel

arroz cocinado
mezclado con
manteca clarificada)

Exito en los rituales |Semillas de mostaza |Opulencia Loto

Esplendor divino, Leche (Payas) Salud Durva y leche
conocimiento

Un hijo Curd Felicidad marital Glébulos de guggul

Ofrecer comida a Brahmans (Brahmanbhujan): Se deberia ofrecer comida a Brdhmans en un
numero equivalente al décimo del abhisheka. Si ofrecer comida a Brdhmans no es posible,
el Guru deberia ser adorado y apaciguado.

29



También se puede llevar a cabo un purashcharan consistente de una, dos, tres, cuatro, cinco
o diez o mas partes.

Alternativas a un Aavan: Si un havan, etc. no es posible debido a restricciones financieras
de acuerdo al mundamalatantra el purashcharan también puede ser llevado a cabo con el
canto (japa.) Si se desean hacer 2.400.000 purashcharans de un mantra se puede hacer el
canto de la siguinte manera como alternativa a un Aavan, etc.

Cantidad de canto

1. Un purashcharan 2.400.000
2. Un havan tras adherir el sufijo ‘svaha’ al 240.000
mantra
3. Tarpan tras adherir el sufijo ‘savitaram 24.000
tarpayami’
4. Marjan tras adherir el sufijo ‘atmanam 2.400
marjayami’
5. Ofrecer comida a Brahman 240

Total 2.666.640

Reglas y restricciones: El anfitrion que lleva a cabo el purashcharan debe seguir ciertas
reglas y restricciones de dieta. Comer comida cocinada por otros, un masaje corporal, las
relaciones sexuales, decir mentiras, etc. esta prohibido.

Conclusién (samapti): Luego de finalizar el purashcharan el anfitrion deberia ofrecer dinero
(dakshind) a los pobres de acuerdo a su capacidad financiera y deberia entregar la accién a
Dios. Hablar falsamente durante el purashcharany dejar el lugar del purashcharan estan
prohibidos. Durante el periodo del purashcharan el anfitrion deberia dormir en el suelo. No
se deberia emprender un purashcharan durante los cuatro meses de chatriimas.

Llevar a cabo un purashcharana por uno mismo es mas benficioso que hacerlo hacer
por otra persona aunque este sea un brahmin. El mantra debe cantarse con total
concentracion y comprendiendo el significado formal y el oculto; el mantra debe impregnar
el cuerpoo, la mente y el alma del practicante.

36. Beneficios

Para que la energia de un mantra se manifieste se tiene que cantar el mantra. Cantar
significa repeticion en rondas (avartans). Sin embargo, estas rondas también deberian
incluir el significado del mantra y no meras palabras. Por lo tanto, mas que la mera
pronunciaciéon, el canto del mantra con emociéon espiritual (bhava) tras comprender su
significado esta implicado en su canto.

30



: Se obtiene el beneficio de acuerdo a la cantidad de fe que se tiene en un mantra,
el agua sagrada (¢irtha), Dios, un Brahman, un astrélogo, un médico y un Guru.

Los pensamientos y el comportamiento deberian ser de naturaleza sattvika (predominante
en sattva).

La practica del Tantra es de utilidad para un mantra. La practica del Tantra involucra
dibujar figuras (yantras) como triangulos, cuadrangulos, circulos, etc. en un papel o
grabarlos en placas de cobre y adorarlos ritualmente.

37. Sugerencias practicas

‘El Rudraya Mala enuncia que un hombre no deberia iniciar a su esposa, a sus hijos
0 a su hermano con un mantra. El Yoginitantra menciona que no se deberia recibir iniciacién
de un mantra de su padre, abuelo maternal, hermano menor o cualquiera de la faccién
enemiga.

Sin embargo, si la persona que inicia tiene cumplido un puruscharana completo de
la mas alta cualificacion, se dice que se encuentra en un estado de realizacién superior y
por lo tanto no hay restricciones que pueda reprocharsele. Un puruscharana de realizacion
superior es el canto del mantra 500.000 veces por la cantidad de silabas que contenga. Por
lo general se acepta que quien realizo un puruscharana del gayatri mantra o mas, esta
capacitado para iniciar a todo tipo de personas, debiéndoselo considerar, un maestro de los
vedas, un sadguru, un acarya del gayatri mantra, un gayatri vedanta acarya.
De acuerdo al Sarsangraha, en un buen lugar de peregrinaje, durante eclipses solares y
lunares y en un dia de luna llena de Shravan (Shravani purnimd) del calendario lunar no se
necesita considerar la auspiciosidad del dia (#ithi), estrellas, etc. para recibir iniciacion. En
otros dias, sin embargo, se tiene que encontrar un momento auspicioso (muhurt) para ello.’

38. iPorqué se dice que ‘un mantra debe matenerse en secreto’?

Ya que el mantra de cada uno si bien es igual, la energia que cada uno involucra es
diferente, no es de utilidad para otros.

Si se canta el mantra como lo hace el otro, podria no ser bondadoso para él, por la cantidad
de energia psiquica involucrada.

Al iniciar a una persona con el mantra, el maestro espiritual considera sus requerimentos
e incorpora Su energia dentro de él. Cuando el mismo mantra es dicho por ese buscador a
otro, el ultimo no se beneficia de ello ya que el primero no tiene energia espiritual. Si esto
ocurre, existe una posibilidad de que al escuchar la experiencia del ultimo, el primero sea
malguiado y también abandone la practica espiritual.

31



Cuando se tiene que guardar un secreto, se lo recuerda incesantemente. Similarmente
cuando un mantratiene que ser guardado en secreto, el canto del mantra incrementa.

Sin embargo, al conversar con otros buscadores no hay necesidad de mantener un mantra
o cualquier otra practica espiritual en secreto, ya que a través de ello todos son capaces de
aprender algo. Ademas la discusiéon sobre temas sagrados no causa ningun dano; el
practicante solo debe asegurarse que el intercambio de palabras se de en un estado de
pureza y entre reconocidos devotos practicantes, fieles a su maestro espiritual.

39. ¢{Qué nombre divino implicito o derivado se deberia cantar?

Aquel dado por el Guru: El maestro Espiritual es idéneo, porque el conocimiento de la
sucesién dicipular, le otorga el poder espiritual suficiente para dar refugio al devoto. El
maestro espiritual conoce con detalle el alma del devoto, su aparato mental y su esquema
corporal y es capaz de otorgarle la bendiciéon de la iniciacién en un divino nombre derivado
de las 24 silabas del gayatri.

Naturalmente el discipulo lleva el nombre que le otorga el guru con la mayor emocion
espiritual y ora a diario por hacerse merecedor de la gracia que ese nombre conlleva. La
realizacién del gayatri mantra es esencial para la santidad del devoto, del mismo modo, el
mantra derivado es el ropaje que el esquema corporal requiere para cumplir con su misién
en la vida.

Cuando el devoto iniciado recibe el mantra gayatri y el nombre sagrado derivado, establece
una conexién espiritual que se remonta hasta 72 encarnaciones anteriores vy
consecuentemente con las almas puras y sagradas que encarnaron en cada generacion.

40. La deidad familiar (ku/adevata):

Si uno no encuentra un maestro espiritual de gayatri entonces deberia cantar el divino
mantra y el nombre divino de la deidad familiar (ku/adevata).

La palabra kuw/a significa la energia del Muladhara chakra o kundalini (energia espiritual).
Kuladevata significa la deidad con la adoracion de la cudl se activa el Muladhara chakra, esto
es, que comienza el progreso espiritual. Deidad (devata) se refiere tanto a la deidad
masculina (deva) como a la deidad femenina (dev).

El Movimiento de Predica de Gayatri Vedanta Yoga, invita a cada persona a que jamas olvide
la deidad familiar, la ensefianza religiosa de origen; los divinos nombres de Jesus, AdoShem,
Allah, Buda, etc. deben ser una cancion de amor y bienaventuranza en el corazén de los
devotos.

32



El Nombre de la deidad familiar es como un ténico general que contiene todos los minerales
y las vitaminas requeridas. Y mucho mas cuando el devoto medita en lo que contienen las
24 silabas del gayatri mantra.

Al ser la deidad familiar (ku/adevata) la deidad del elemento prithvi (tierra absoluta), no se
experimentan efectos dolorosos si uno comienza su practica espiritual.

Ya que la deidad familiar es la deidad asociada con el elemento prithvi (tierra absoluta) uno
tiene la experiencia espiritual de la fragancia, el rasgo caracteristico del elemento prithvi,
dentro de unos meses a unos afios de su adoracién. Esto incrementa la fe de uno en la
practica espiritual bastante rapidamente.

El Guru es la madre, el Guru es el padre,
El Guru es nuestro kuladevata.
En los tiempos mas dificiles,
El siempre nos protege en todas las maneras.
El cuerpo, el habla y la mente, ofrezco a los pies del Guru.

Si uno no conoce el origen familiar, debe tratar de rastrearlo entre los ancianos en la
familia, personas con el mismo apellido, familiares distantes, vecinos, sacerdotes, etc. Los
ascentros tiene el poder de enviarnos bendiciones por lo meritos que obtuvieron de su
practica espiritual.

Los resultados: Una vez que el canto del Nombre de la deidad familiar se completa
como pusuhcharana el Guru Mismo entra en la vida del buscador y lo bendice con el gayatri
mantra entregado por el maestro espiritual en la modalidad de Pashyanti.

41. La deidad favorita (ishtadevata)

La deidad que es responsable por el progreso espiritual, como la deidad familiar o la
deidad cuyo Nombre es dado por el Guru como Gurumantra para el canto, es conocida como
la deidad benévola (ishtadevatd). A pesar de este hecho, la mayoria considera a la deidad
gue otorga beneficios mundanos o a la deidad de preferencia como la deidad benévola. Si
no se conoce el Nombre de la deidad familiar propia entonces uno deberia cantar el Nombre
de su deidad favorita. Las razones por la preferencia por una deidad particular son las que
siguen:

1. En la encarnacion anterior la practica espiritual personal de esa deidad particular
probablemente quedé incompleta.

33



2. Impresiones sobre esa deidad particular han sido creadas en la mente durante la
ninez, probablemente escuchando historias sobre ella, etc. Ya que la deidad es la favorita,
su canto o practica espiritual se lleva a cabo de todo corazén.

Una vez que este canto alcanza un cierto nivel se encuentra a alguien que revela el
Nombre de la deidad familiar o el Guru Mismo entra en la vida del buscador y le confiere un
Gurumantra. Si uno tiene una duda sobre el Nombre de la deidad favorita que uno deberia
cantar, se deberia elegirlo siguiendo las siguientes indicaciones.

El elemento en el buscador y aquel en las letras del Nombre: En las escrituras existen varios
nombres divinos que se expresan como cualidades, por ejemplo el ‘Vishnu sahasranam’ cita
mil nombres para el Sefior Vishnu.

Segun las letras que estan en él, el Nombre se relaciona con alguno de los cinco elementos
césmicos (panchamahabhutas), o sea prithvi (tierra absoluta), apa (agua absoluta), teja
(fuego absoluto), vayu (aire absoluto), y akasha (éter absoluto). Manteniendo esto en mente,
se debe cantar el Nombre cuyas letras corresponden al propio elemento.

Los tres componentes (trigunas) en el buscador y el Nombre: EIl Nombre de la deidad
benévola (ishtadevata) que deberia ser cantado depende de los componentes sattva, rajay
tamaen el buscador y en el Nombre de la deidad. El método para reconocer qué componente
- sattva, raja o tama predomina en un buscador se imparte por el maestro espiritual..

La siguiente tabla provee informacion sobre los elementos y componentes presentes
en algunas letras.

Las letras El elemento El El efecto de la pronunciacién
componente
A. Vocales Akasha (éter Sattva El aire escapa suavemente por la
absoluto) nariz, produciendo una nota

resonante. El sonido (nad) es el
rasgo del elemento éter.

B. Consonantes

1. Nh-yan-n-n-m Akasha Sattva
2. Gh-jh-dh-dh-bh |Vayu (aire Raja Cuando las letras son
absoluto) pronunciadas el aire escapa con
mas fuerza, como el soplar del
viento (vayu)
3. G-j-d-d-b Teja (fuego Raja
absoluto)

34



Cuando estas letras son
pronunciadas, mas energia
4. Kh-ch-th-th-ph Apa (agua Tama [radiacion (teja)] es generada
absoluta)
La pronunciacion de las letras es
como el sonido de agua fluyendo
5. K-ch-t-t-p Pruthvi (tierra |Tama (apa).

absoluta)
Cuando se pronuncian estas letras
producen un sonido parecido al
gue produce un fuerte impacto
sobre un objeto duro (prithvi)

Cuando se selecciona la deidad de acuerdo a los tres componentes (trigunas), los
siguientes puntos pueden ser considerados.

Generalmente, uno de los componentes predomina en una deidad, por ejemplo tama
en el Sefior Shiva, sattva en el Sefior Vishnu, etc.

. Un componente particular estd mas manifiesto en una forma particular de una deidad,
por ejemplo el componente tama es mayor en el Nombre de Ganapati como Vighnahar,
mientras que el componente sattva es mayor en Su Nombre como Vidyapati.

1. El buscador primario: de acuerdo al temperamento personal ya sea sattviko,
rajasiko o tamasiko (predominantemente sattva, raja o tama respectivamente) un buscador
deberia elegir el Nombre de una deidad que concuerda con su temperamento. A un
buscador le es mas facil cantar el Nombre que concuerda con su temperamento, por ejemplo
un buscador con un temperamento tamasiko deberia elegir al Sefior Shiva, mientras que
uno con un temperamento sattviko deberia elegir al Sefior Vishnu para el canto.

2. El buscador avanzado: Un buscador con un temperamento rajasiko o tamasiko
deberia cantar aquel Nombre de la deidad favorita contrario a su constitucién porque su
objetivo en el estadio avanzado es destruir el temperamento respectivo e incrementar el
temperamento sattviko, por ejemplo un buscador con un temperamento rajasico deberia
cantar el Nombre de Vishnu con un temperamento sattviko. Un buscador con un
temperamento sattviko sin embargo deberia cantar el nombre de Vishnu con un
temperamento sattviko.

El Nombre apropiado de la deidad elegida

El buscador primario: Cuando se canta el Nombre de la deidad favorita (/shtade-
vata) de todos los Nombres uno deberia elegir el nombre correspondiente a su constitucion.

35



A un buscador le es mas facil cantar tal nombre; por ejemplo si un buscador con un
temperamento tamasiko tiene a Shiva como deidad favorita deberia cantar ‘Namaha Shivaya
’, pero un buscador con un temperamento rajasiko con Shiva como la deidad favorita deberia
cantar ‘Rudraya namaha’ . Algunos otros ejemplos de canto apropiado de la deidad favorita

son dados en la tabla siguiente.

La deidad favorita
(ishtadevata)

El componente predominante en el buscador

sattva

Raja

tama

Namaha

Namaha

1. Shiva Namaha Shivaya Namaha Shivaya Rudraya Namaha
2. Vishnu Shri Vasudevaya Shri Vasudevaya Shri Janardanaya
Namaha Namaha Namha
Shri Vishnave
Namaha
3. Ganapati Shri Ganeshaya Shri Ganeshaya Shri Vakratundaya

Namaha

4. Devi (deidad
femenina)

Shri Ambamatayai
Namaha

Shri Ambamatayai
Namaha

Shri Durgayai
Namaha

42. Diferencias de género en las letras

Las letras con género masculino: Las vocales tienen género masculino. Cuando se pronuncia
una vocal no se da un impacto en la cavidad oral a pesar de que asume varias formas y la
vocal es pronunciada consecuentemente, por ejemplo al decir ‘a’ la boca se abre mientras
que al decir ‘u’ se pone tubular. Todas estas vocales son llamadas masculinas de acuerdo a
la ciencia de la Espiritualidad porque no requieren del apoyo de otras letras. Son completas
por si mismas.

El Ser Absoluto (Purusha, Brahman) es completo por Si Mismo, pero la Gran ilusién (Prakriti,
Maya) no lo es, ya que requiere del Ser Absoluto (Brahman) para obtener lo absoluto
(Purnatva.)

Las letras con género femenino: Las consonantes tienen género femenino. Las consonantes
se completan con ayuda de las vocales, por ejemplo la consonante, ka. k +a = ka.

De acuerdo a otra escuela de pensamiento las notas bajas (rhasva) de las vocales
son masculinas mientras que las altas (dirgha) son femeninas.

43, El pulso

36



El buscador primario: Se deberia cantar un nombre que no altere el pulso. Cuando el pulso
no cambia se puede concluir que el Nombre concuerda con el temperamento consistente
de los tres componentes (trigunas) del buscador.

El buscador avanzado: Se deberia cantar un nombre que baja el ritmo del pulso. Una
lentificacion del pulso significa la conversidon de temperamento rajasiko (predominante en
raja) a sattviko (predominante en sattva) y la de un temperamento sattviko a una mas alla
de los tres componentes (trigunatita.)

Se deberia cantar el nombre impartido por el Guru por las siguientes razones.

A. Uno no entiende cudl Nombre es mds conveniente para su propio progreso espiritual.
Sélo el Guru es capaz de proveer esta guia.

B. Cantar el Nombre de la deidad favorita sé6lo ayuda a incrementar la naturaleza
sattvika propia. El Gurumantra sin embargo puede llevar a uno hasta el estado inmanifiesto
(nirguna), o sea mas alla de los tres componentes (trigunatita.)

C. El Gurumantra no contiene meras letras sino que tiene conocimiento espiritual
(dhyana), consciencia divina (chaitanya) y las bendiciones del Guru. Por lo tanto el progreso
espiritual es mas rapido. Este nombre que contiene consciencia divina se llama sabjja o
mantradivino. Sin embargo, se tiene que practicar la Espiritualidad para obtener el resultado
final a través del canto del sabija mantra. Este mantra es el cuerpo y el gayatri mantra es la
corona capaz de investirno de santidad.

Debido a la fe en el Guru, uno canta el Gurumantra con mayor fe que aquel por el que se
decidié uno mismo. También, al recordar al Guru se tiende a cantar el nombre dado por El

y por lo tanto el propio canto se incrementa.

Cuando uno canta el Nombre de su deidad favorita al menos algo de ego lo acompana. Por
el contrario, cuando se canta el Nombre recomendado por el Guru no hay ego.

Cantar el nombre de varias deidades va en contra de la doctrina basica de la Espiritualidad
de ir de ‘Muchos a Uno’.

La fe en una sola deidad no se desarrolla rapidamente. Por lo que la instruccién espiritual

es indispensable.

44, Canto Congregacional del Mantra.

37



1. De acuerdo al principio fundamental de la Espiritualidad hay tantos temperamentos
como personas y un nimero correspondiente de caminos de Espiritualidad. Sin embargo el
gayatri mantra se coloca en un plano de superioridad absoluta y por encima de cualquier
escuela filosofica: es universal.

No importa a que religion o escuela filosofica o camino espiritual pertenezca la persona,
todos pueden practicar el gayatri mantra y avanzar en su propio camino espiritual al tiempo
que lo hace con toda la comunidad.

El canto congregacional del divino gayatri es apropiado en todo momento y todo lugar,
actualmente en esta generacion, la mision de predica de Gayatri Vedanta Yoga, realiza un
sagrado llamado para que todos los devotos y practicantes realizen canto congregacional
todos los shivaratris de mes, esto es, el dia del mes en que la luna es oscura.

‘La practica espiritual en una secta solo significa practica espiritual de la mente, y no del
alma encarnada (jiva).” - Bhakataraja.

El gayatri es universal, no es sectario y lleva a la ampliacién de la conciencia y a la unificacién
de lo celestial con lo terreno.

45, La correspondencia de diferente Nombres a la frecuencia de diferentes cuerpos y su
habilidad de unirse con el Dios Supremo

Cada uno de los cuatro cuerpos - el fisico, el sutil, el causal (karana) y supracausal
(mahakarana) tiene frecuencias propias.
El canto se vuelve facil cuando las frecuencias del Nombre corresponden a aquellas de todos
los cuerpos y también ecualizan las frecuencias de los cuatro cuerpos entre si.
A pesar de que el Nombre tiene la habilidad de unirnos con el Dios Supremo, la intencién
de aquel que lo imparte tiene una habilidad aun mayor de hacer esto.

Los efectos de los Nombres de ciertas deidades

Deidades en un nivel espiritual mayor:

Si un buscador en el nivel del elemento prithvi (tierra absoluta) repentinamente comienza
el canto del elemento teja (fuego absoluto) se siente incomodo ya que no tiene el potencial
de tolerar la radiancia (teja) generada por ello.

El obstaculo de la energia causante de malestar:

Si se es afectado por energia causante de malestar como espiritus, magia negra (karni), etc.
entonces inicialmente se puede experimentar incomodidad incluso con el canto apropiado.
Esto es asi debido a que el buscador que canta se convierte él mismo en una especie de
campo de batalla para la energia placentera generada por el canto y la energia causante de
malestar. Sin embargo, el malestar causado por energia molesta gradualmente ceja con el

38



canto de la deidad familiar (kuladevata) o aquel dado por el Guru, y luego cesa
completamente.

El tiempo y las deidades:

Algunos buscadores pueden experimentar molestias si cantan un Nombre de una
deidad o de una deidad presidiente que no sea la deidad el dia o la deidad presidiente de
esa fecha (tithj). Sin embargo, esta diferencia sera obvia s6lo luego de que un buscador que
ha hecho progreso espiritual substancial, experimente el canto de esta manera.

Los dias de la semana y las deidades

Lunes : Shiva (Soma significa la luna) Martes: Parvati/Lakshmi
Miércoles: Panduranga Jueves: Datta

Viernes: Parvati/Lakshmi Sabado: Maruti
Domingo (Ravivar): Ravi (significa Surya, la deidad Solar)

Las fechas (tithis) y sus respectivas deidades presidientes.

1. Pratipada (1°.) Agnidev (la deidad | 2. Dvitiya (2°.) Brahma (La deidad

del fuego) del origen)

3. Tritiya (3°.) Gouri 4. Chaturthi (4°.) Ganesh

5. Panchami (5°.) Sarpa (la serpiente) |6. Shashti (6°.) Kartikswami

7. Saptami (7°.) Surya (Sol) 8. Ashtmi (8°.) Bhairav (Shiva)

9. Navami (9°.) Durga 10. Dashami (10°.) Antak [Yamar§j (la
deidad de la
muerte)]

11. Ekadashi (11°.) Vishvedev 12. Dvadashi (12°.) Hari (Vishnu)

13. Trayodashi (13°.) |Kamadev 14. Chaturdashi (14°.) |Pitar (ancestros)

15. Pournima (dia de | Chandra (Luna) 16. Amavasya (dia de | Pitar (ancestros)

luna llena) luna nueva)

Si en vez de la deidad principal de esa fecha (#/th/) se adora a la deidad presidiente
de otra fecha, entonces el beneficio obtenido es menor; por ejemplo si en vez de Agnidev
(la deidad de fuego) uno adora a otras deidades el primer dia (pratipada) del calendario
lunar hindu, el porcentaje del beneficio es como sigue.

46.Sugerencias practicas para el canto
El método del canto del Nombre de la deidad: Cuando uno se dirige a alguien en vez de

simplemente decir su nombre, uno se refiere a él respetuosamente como sefior, sefiora, tio,
etc. Similarmente, se deberia cantar el Nombre de la deidad familiar en una manera que

39



expresa respeto por la misma. Shr/i deberia anteceder el nombre de la deidad familiar, el
Nombre que sigue deberia estar en el caso dativo. (chaturthi pratyay) y deberia concluir con
namaha. Por ejemplo, si la deidad familiar es Ganesh, entonces ‘Shri Ganeshaya namaha ,
si es Bhavani, entonces ‘Shri Bhavanimatayai namaha ’. Ya que es dificil pronunciar ‘Shri
Bhavanyai namaha’uno puede decir matayaio devyai. La tabla a continuacién muestra como
el caso dativo debe ser fijado a la palabra. El sufijo significa ‘a’, esto es (obediencia) a
Ganapati, a la deidad, etc.

El Nombre El sufijo (chaturth) | Otros ejemplos
El género masculino
1. Terminacién en ‘a’ |Rama Ramaya Narayanaya,
Ganeshaya,
Vyankateshaya
2. Terminacién en ‘i’ | Hari Haraye Marutaye (Maruti),

Agnaye (Agni),
Ravaye (Ravi)

3. Terminacion en ‘u’ |Vishnu Vishnave Gurave (Guru),
Bhanave (Bhanu)

4. Terminacién en ‘ru’ | Pitru Pitre

5. Otros Hanumat Hanumate

El género femenino

1. Terminacién en ‘a’ | Durga Durgayai Umayai, Ramayai

Terminacion en ‘i’ Parvati Parvatyai Sarasvatyai

Terminacién en ‘u’ Dhenu Dhenvai/Dhenav

Terminacién en ‘ru’ Matru Matre

Prefijar Shrio Om al Nombre: Generalmente SAri o Om son prefijados al Nombre.

47 . Lavelocidad:

Un buscador con un temperamento tamasiko (predominante en tama) deberia cantar rapido
mientras que uno con un temperamento rajasik (predominante en raja) y temperamento
sattvik (predominante en sattva) deberian hacerlo lento.

Hasta que a un buscador en el estado primario le empieza a gustar el canto, deberia cantar
cambiando la melodia, el ritmo y la cantidad de canto para no aburrirse. Un buscador en el
estadio avanzado deberia cantar con una melodia, un ritmo y una cantidad y gradualmente
bajar la velocidad de canto para facilitar que la mente se quede en un estado libre de
pensamientos.

Extendiendo el Om, si esta presente en el japa de uno, la velocidad de canto baja. Cantar
muy rapido también para el canto y la mente se vuelve libre de pensamientos.

40



48, El estadio del buscador y el modo de habla (van)

Cantar con un mala (rosario): Si se canta con ayuda de un mala (rosario) se deberian
hacer al menos tres vueltas (ma/as) por dia. Si el canto es menos, para saber la reduccion
en el nimero de malas, se deberia contar su nimero. Si se hace un canto substancial no
hay necesidad de contar los malas.

El estado intermedio: Modos de habla Madhyamay Pashyanti.

El estado avanzado: Modos de habla Pashyantiy Para.

Si uno canta en el modo de habla Vaikhari, Madhyama, Pashyanti o Para no es
importante. Uno deberia cantar con aquel modo de habla con el cual el moverse de a mente
es minimizado.

49 ., Mantener la cuenta del canto:

Los métodos de cuenta del canto son los siguientes:

El mala de dedos (karamala): Las articulaciones de los dedos de la mano derecha usados
para contar el canto constituyen el ma/a de dedos (karamala). El método de cuenta del canto
es el siguiente:

Empiece por contar uno en la articulaciéon del medio del dedo anular. Luego cuente
dos en la base del dedo anular, tres, cuatro y cinco en las articulaciones del dedo meiique
en orden ascendente, seis en la articulacién superior del dedo anular, siete en la articulacién
superior del dedo del medio y ocho, nueve y diez en las articulaciones del dedo sefialador
en orden descendente.

Una vez que se alcanza la base del dedo sefialador se debe invertir el orden para contar
hasta que se alcanza la articulacion del medio del dedo anular. De esta manera, hacia
delante y hacia atras, el canto se hace veinte veces.

En el mala dedos (karamala) la base del dedo sefialador debe considerarse como la cuenta
de meru (merumani) y no debe cruzarse.

De la misma manera las dos articulaciones inferiores del dedo del medio no deberian ser
tocadas. Cuando se canta usando el mala de dedos algunas articulaciones no deben ser
tocadas ya que los mudras resultantes de tocarlos pueden reducir la concentracion.

Los contadores electronicos también son populares. Sin embargo ya que estan hechos de
acero inoxidable el componente sattva generado en ellos gracias al canto y el beneficio
logrado por el buscador por ello es mucho menor que aquel generado en un mala usado
para el mismo propésito.

41



50. El japamala (rosario)

. El nimero de cuentas: El mal/a hindu (rosario) usualmente consiste de 108 cuentas ademas
de la cuenta de meru. En algunas escuelas sin embargo el numero de cuentas varia, por
ejemplo en la secta Shaiva el mala tiene 32 cuentas. De acuerdo a algunos textos sagrados
el mala deberia tener solo 9 cuentas y se deberian cantar 108 con 12 de sus vueltas.

El ma/a de letras (akshamala) estd hecho de cuentas de rudraksha. Estd compuesto
de 51 letras de la escritura Devanagari de ‘a a ‘ksh’. Aqui ‘@ a ‘/ son contados en las
cuentas ordinarias mientras que ‘ks#’ lo es en la cuenta de meru. Cuando se canta con esto,
primero se empieza en el orden natural de ‘a’ a ‘/ y luego hacia atras de ‘/ a ‘a’.

51. El nimero de cuentas depende del motivo

1. Progreso espiritual 27
2. Miles de mahapurashcharans :100
3. Obtencion de la Liberacién Final (Moksha) :25
4. Adquisicién de riqueza :30
5. Cumplimiento de todos los deseos personales :108

6. Adquisiciéon de energia molesta (Aghori vidyd) :30

52. El significado de las 108 cuentas en el mala

1. ‘Deseo, enojo, avaricia, apego, orgullo y envidia son los seis defectos o enemigos
del alma (shadripu). Muchas veces mas de un defecto es dominante al mismo tiempo. A
veces incluso dos defectos pueden ser dominantes. Por lo tanto se ven seis permutaciones
de un defecto, por ejemplo deseo, deseo - enojo, deseo - avaricia, deseo - apego, deseo -
orgullo, deseo - envidia, etc. Por lo tanto de los seis defectos, se obtienen 36
permutaciones. Estas treinta y seis permutaciones tienen a sattva, raja o tama como
componente predominante, por ejemplo deseo-enojo-sattva, deseo-enojo-raja, deseo-
enojo-tama. Por lo tanto 36x3=108 se obtienen permutaciones. Cada cuanta en el md/d es
un representante de una permutacién. La cuenta de meru (merumani) mantiene su
existencia separada a pesar de estar con el resto. Por lo tanto finalmente el mala consiste
de 109 cuentas. Las emociones espirituales desarrolladas en cada cuenta son generadas de
nueve tipos de devocion (navavidha bhakti).’

2. Las cuatro partes (charans) de cada una de las veintisiete constelaciones lunares
(nakshatras) esto es 27 x 4 es igual a ciento ocho. Estas son representadas por las 108
cuentas del md/a. Esto nos recuerda al hecho de que las ensefianzas Vedicas han de ser
propagadas a estos 108 lugares.

42



3. Las cuentas simbolizan a los 108 focos sensoriales en nuestro cuerpo.

N

. Representan las 108 Upanishads.

5. Los Nombres de Vishnu y Shiva en el Mahabarata también son 108.

6. Las mas importantes enfermedades psiquiatricas segun el Ayurveda también son 108.

7. El nimero de deidades del conocimiento y las diferentes ciencias (vidyas) también
es 108.

8. En el décimo kanda del texto Shatpath Brahman se dice que un sanvatsar tiene 10,800
momentos auspiciosos (muhurts.)

El Rigveda, Yajurveda y Samaveda también tienen el mismo numero de couplets. (El
Atharvaveda es considerado inferior a los otros tres Vedas. Por lo tanto no se discute acd).
El largo de vida de un hombre en el Kaliyuga es de cien afos. Si 10,800 es dividido por cien
el resultado es 108. Por lo tanto las 108 cuentas del mala indican los 108 momentos
auspiciosos (muhurts) en un afo y también los couplets de los tres Vedas.

9. Una persona promedio respira 21,600 veces al dia. Si un buscador da la mitad de estas
respiraciones a actividades mundanas entonces deberia dedicar al menos la mitad restante,
o sea 10,800 respiraciones a la practica espiritual. Asi que, cantar un minimo de 100 rondas
(malas) de un mala consistente de 108 cuentas deben hacerse todos los dias; tres rondas
correspondientes al mantra gayatri y el resto hasta completar las cien corresponde al
mantra complementario. Sin embargo, algunos devotos cantan 30 rondas de gayatri
diariamente, otros 36; en todos los casos la consulta con el maestro espiritual es esencial.

10. ‘El autor de Ankavidya, S. H. Joshi ilustro la relacidn cientifica entre nimeros y acciones.
Cero se refiere a lo inactivo, sin forma y sin atributos, Brahman, mientras que 1 indica el
estado no dualista de Brahman. S. H. Joshi al elucidar mas el concepto dice que cada nimero
tiene su propia importancia. Las 108 cuentas del mala también tienen un significado. El sol,
al atravesar los doce signos zodiacales completa un circulo polar que es conocido como
‘vritta . El vritta tiene 360 grados. Si se convierten los grados de la revolucién en kalas se
obtienen 360x60=2,16,000 ka/as. El sol se mantiene en el hemisferio Norte por seis meses
y en el hemisferio Sur por los seis restantes. Asi se obtiene la figura de 1,08,000 en cada
parte. Desde otra perspectiva se considera que hay 60 ghatkas de una salida del sol a la
otra. Un ghatka consiste de 60 pal/sy cada uno de los 60 pa/s iguala 60 vipals. Por lo tanto
60 ghatkds son igual a 2,16,000 vipals. Si estos son divididos entre el dia y la noche
entonces se arriba al niumero 1,08,000. Para establecer una relacién entre tiempo y
numeros, los tres ceros de la figura 1,08,000 pueden haber sido borrados y la figura de 108
puede probablemente haber sido usada para el japamala.

43



53. Los tipos de cuenta en un mala.

El ma/a debe de materiales que tienen la habilidad de atraer particulas puras (mas sutiles)
de acuerdo a los deseos impresos en el alma del practicante. Asi, muchos prefieren seguir
la direccion de la escuela vaishnava y otros de la escuela shivaista. Para la escuela shivaista
las cuentas de rudraksha constituyen un importante avance en el camino espiritual, tal como
las cuentas de de tu/s/ lo son para las escuelas vaishnavas.

En occidente es dificil establecer esta separacion entre escuelas ya que dicha separacion
tiene explicacion en un contexto cultural e histérico determinado. Los maestros espirituales
de gayatri vedanta, entregan y consagran indistintamente diferentes tipos de malas,
teniendo en cuenta la preferencia y motivacion del practicante.

De acuerdo al motivo: Cuentas predominantes en sattva, raja, tama son elegidas de acuerdo
al motivo.

1. De acuerdo a la escuela - tu/si (Vishnu), rudraksha (Shiva), perlas o corales (Shakti), oro
(Lakshmi), sandalo rojo [raktachandan] (Tripuradevi), marfil (Ganesha).

2. Taravidya. caracol.

3. Tener un hijo: Frutos de un arbol llamado ‘Putrajiva’.

4. Adquisicién de riqueza: corales

5. Cumplimiento de deseos: plata

6. Anulacién de pecados: hojas de pasto (kushagranthi)

7. Adquisicion del mantra para atraer a otros: marfil

8. Destruccion de los enemigos (finalizacion de la tarea emprendida, adquisicion de
riqueza): Padmaksha

9. Energia molesta (Aghori: huesos

La cuenta de meru: Esta es la cuenta principal del ma/a. La cuenta de meru que se mantiene
quieta sin ser incluida en la cuenta, al revés de las otras, se asocia con lo siguiente: la
constelacién de siete estrellas (el Saptairshi) que da vueltas entre el polo Norte (Dhruva) y
el polo Sur (Dhruvas). El centro de esta revolucion, que es fijo, se llama sumeru. Por lo tanto,
la cuenta de meru, que es excluida de la cuenta del canto, también es conocida como la
sumeru.

44



El hilo y el Brahmagath (ghat=nudo): Ya que se dice que el hilo rojo confiere todos los
poderes sobrenaturales (siddhis), tres rondas del mismo son recomendadas para atar las
cuentas de un mala. La cuenta de meru se ata en el medio del mala con el Brahmagath. Las
cuentas deberian separarse por un nudo para que no se rocen entre si.

De la misma manera que desde el punto de vista del buscador, es importante que el
canal central Sushumna sea funcional, mas que el /da izquierdo o el Pingala derecho, es
incorrecto para el buscador usar el mala en una sola direccion. El canal Sushuma esta entre
los canales /day Pingala, y de la misma manera la cuenta de meru esta entre las rotaciones
direccionalmente opuestas del mala.

B. El mala deberia ser movido hacia uno mismo: Observe lo que se experimenta
cuando el mala es empujado afuera en vez de moverlo hacia uno mismo. La mayoria
experimenta molestias. La razén es que cuando se mueve el mal/a hacia uno mismo la
energia vital pranavayu esta activa mientras que cuando se lo empuja hacia fuera la energia
vital samanvayu esta activa. Mas Bienaventuranaza (Ananda) es experimentada cuando
pranavayu esta activa en comparacion con samanvayu.

De acuerdo al motivo:
El canto es hecho con el ma/a en la mano derecha segun explicado a continuacion:
1. Como practica espiritual

El mala deberia ser colocado en la articulacion del medio del dedo del medio y las
cuentas deberian ser movidas con el pulgar hacia uno mismo. El dedo sefalador no deberia
tocar el mala.

El mala también puede ser colocado en el dedo anular con las puntas del dedo
anular y del pulgar tocandose.

Entonces el ma/a deberia ser movido con el dedo del medio.

2. Para adquirir poderes sobrenaturales de Uchchatan y Utsahan del Camino del
Tantra: El mala es colocado sobre el dedo anular y movido con el pulgar.

54. Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskaral:

estos sanskaras (ritos) son hechos sélo para cargar un mala nuevo antes del uso. El ma/a
deberia ser colocado sobre una hoja del sagrado higuero (pimpal) o un plato de cobre (si la
hoja no esta a disposicion) luego de rociar agua de purificada con hojas de pasto (kusha),
una mezcla de cinco cosas, a saber, leche, curd, manteca, orina y estiércol de vaca
(panchagavya), etc sobre él mismo.

45



Luego 50 letras (matrikas) Om, rhim, am, am, im, im, um, dm, rum, rdm, lrum(), Irdm(),
em(), aim(), aum(), oum( ), am( ), ahd(), kam, kham(), gam( ), gham( ), nham( ), cham(),
cham(), jam(), jham(), yam(), tam(), tham(), dam(), dham (), nam(), tam(), tham(), dam(
), dham( ), nam( ), pam( ), pham(), bam(), bham(), mam(), yan(), ram( ), lam(), vam(),
sham(), sham( ), sam(), ham()y ksham() son pronunciadas en voz alta (nyds) poniendo la
mano derecha sobre el mala.

Si el maestro espiritual no estuviese disponible entonces los sanskaras deberian ser hechos
cantando los mantras entregado por el maestro espiritual y a las deidas benevolentes
(ishtadevata).

Se debe realizar un ofrecimiento de cinco cosas a saber, pasta de sandalo (gandha), flores,
incienso (dhip), una lampara encendida (dip) y un ofrecimiento de comida (nafvedya) se
realiza en este orden, acompafiado con el canto del gayatri mantra.

Es costumbre llevar a cabo un sanskara similar sobre el ma/a llevado en el cuello.

Si tales sanskaras elaborados no son posibles el mala puede ser bafado con
panchagavya y mas tarde pasta de sandalo deberia serla aplicada. El mantra de la deidad
benevolente (ishtadevata) deberia ser cantado diez veces sobre cada cuenta y cien veces
sobre la cuenta de meru y deberia ser seguido por el quintuple ritual de adoracion
(panchopchar puja) del mala.

El ma/a esta entonces listo para ser usado.

El ritual de aceptacidon de un mala (japamalagrahanvidhi): El mala se purifica lavandolo con
panchagavya. Luego se hace la ivocacion (pranpatishta) y adoracion.

Ya que el mala es asociado con la rectitud (Dharma), dinero (artha), deseo (kama) y la
Liberacién Final (Moksha) durante la adoracion, uno deberia orar por éxito en su conse-
cucion.

Un nuevo mala deberia ser procurado del maestro espiritual. Como es costumbre, antes de
esto, se deberia reverenciar al maestro espiritual en el corazon.

En lugares tales como la vyasasana del maestro espiritual o el altar donde esta colocada la
deidad de gayatri se debe llevar un ritual especial de Colocacién del mal/a:

‘colocacion del mala’. S6lo un tulsi mala o uno de rudraksha debe usarse para esta
ceremonia.. El maestro Espiritual debe solicitar la promesa del practicante de seguir las
restricciones y el cédigo de conducta tales como prohibicién del vino, la carne, huevos,
pescados, ajo, cebolla, el adulterio y de desear la riqueza de otros, el hablar mal, criticar o
desprestigiar a otros, seguir la observancia del ayuno de ekadashi y de shivaratri mensual,
ir de peregrinaje una vez al mes a la vyasasana del maestro espiritual, leer todos los escritos
del maestro espiritual, colocarse ti/ak en la frente mientras realiza su practica diaria, etc.
Uno es entonces conocido como malkari (uno que viste el mala). Si el mala se rompe y cae,
uno no come hasta que se reemplace.

46



sugerencias practicas sobre el uso del japamala (rosario)

En la medida de lo posible se deberia usar el propio mal/a (rosario). Generalmente el canto
de cada uno produce una energia espiritual particular. Por lo tanto, si todos usan el mismo
mala las frecuencias desarrolladas en él pueden ser molestas para algunos.

Se deberia usar un solo ma/a. Con el uso, vibraciones placenteras se desarrollan en él y
consecuentemente el mala cargado facilita la concentracion.

Si el maestro espiritual, por razones de salud espiritual, le recomienda el canto de dos o
tres Nombres derivados del gayatri, se debe cantar con el mismo ma/a. Debido al canto de
esos Nombres combina dos con el sagrado gayatri, se desarrolla frecuecias especialmente
sagradas y potentes en el mala y siempre son beneficiosas para el individuo.

Antes de comenzar el canto, agua sagrada deberia ser rociada sobre el mala (prokshan) y
luego deberia ser adorado ritualisticamente (puja) o le deberian ser ofrecidos los respetos
(namaskara)

De acuerdo a las escrituras, si un sonido es generado por el golpe de una de las
cuentas con otra, el canto es considerado futil.

Para evitar la pérdida de energia del mal/a, deberia ser guardado con otros materiales de
adoracioén ritualistica (puja), en una caja o copa de acero (vatj) o deberia ser llevado en el
cuello. Si un mala es llevado dependiendo del largo puede tener un efecto sobre un chakra
particular. El ma/a con 108 cuentas generalmente llega al ombligo, asi que puede tener un
efecto sobre el Manipur chakra. Si un mala de 32 cuentas se lleva rodeando el cuelo tiene
efecto sobre el Vishuddha chakra.

Si durante el canto el mala se escapa y cae es considerado un mal augurio. Si esto acontece
se deberia hacer un donativo de arroz a los menesterosos o ayunar frutas.

El rompimiento del mala:

Si las cuentas de un mala se desatan durante el canto, es considerado un augurio de
problemas y se debe hacer el canto de Mahamtyanjay mantra para alejar el obstaculo.
Aunque hay reglas estrictas sobre la cantidad de canto a cumplir, generalmente doce mil es
la cantidad que se aconseja. Sin embargo, si se encuentra que el hilo del mala es débil,
usando el discernimiento se puede reducir el canto.

El intercambio de un mal/a:

No se puede regalar un ma/a usado por uno mismo a otra persona. Sin embargo un Guru se
lo puede dar a su discipulo. Un mala también puede ser guardado como recuerdo de un

47



alma partida. Un mala adquirido por un Guru que ha renunciado a Su cuerpo o un mala que
es un recuerdo de una persona muerta no puede ser usados pera el canto. Uno no deberia
usar el japamala del Guru ya que, si es mantenido sin usar por un periodo mas largo se
puede derivar beneficio maximo, mientras que si es usado, el componente sattva en él se
reduce mas rapido. No se deberia usar el japamala de otra persona ya que esta cargado con
las frecuencias de su deidad de adoracién y el cargarlo con el canto propio tomaria tiempo.

55. El japamala (rosario) en diferentes creencias.

Jainista

1. Nombre: Japamala

2. Numero de cuentas: 108

3. Materialde las cuentas: sandalo, hilo, oro, plata, marmol, gomed (una piedra
preciosa), semillas vegetales.

4. Color: Los colores del mala corresponden a los colores llevados por los hombre
santos (tirthankars.)

Budista

1. Nombre: Rudra

2. Numero de cuentas: 108

3. Motivo: El simbolo de Avalokiteshvara. Es en memoria de un rey solitario que maté
a los 108 bandidos que atacaron el monasterio budista.

4. Material de las cuentas: sandalo, madera pura, oro, plata, perlas, diamantes,
rubies, vidrio, hueso, etc.

Sikh

1. Nombre: Simarani

2. Nimero de cuentas: 108

3. Motivo: Hay 108 citas del Guru en el texto religioso ‘Shri Guru Grantha Sahib’

Cristiana
1. Nombre: Rosario
2. Nimero de cuentas: 58 y una cruz
3. Motivo: las 59 cuentas en el rosario representan lo siguiente
A. La cruz: Fe en Dios y la memoria de la muerte de Jesus en la cruz
B. La primera cuenta adyacente a la cruz: Dios
C. Las proximas tres cuentas: Las formas de la Energia Primaria (Shakt), o
sea la energia de la voluntad (ichas-shakti), energia del conocimiento
(dnyanshakti) y energia del accion (kriyashakti)
D. La quinta cuenta: La memoria de la mision del Sefior
E. Las tres cuentas triangulares: Simbolizan la felicidad, infelicidad y la
Bienaventuranza.

48



F. 10x5=50 cuentas. Representan los siguientes cinco secretos de Jesus: 1.
Creacion, 2. Sostenimiento, 3. Disolucién, 4. El cubrimiento de la Gran
llusién y 5. La iniciacion (anugraha.)

3. Material de las cuentas: Tallo del rosedal. La Virgen Maria segun una tradicion,
amaba las rosas, de ahi el nombre rosario.

4. Otros grupos cristinos, los ortodoxos griegos, armenios y rusos, utilizan un rosario
de cien nudos, de un hilo de lana para repetir la oracién del corazén que consiste
en encerrar en el corazoén las palabras griegas kyrie eleyson, “Sefior Jesus ten piedad
de mi.”

Islam

1. Nombre: 7Tasabi | Tasbi | Tasbiha

2. Numero de cuentas:33 (x3=99) 0 99

3. Motivo: Los 99 Nombres de Allah, por ejemplo ‘Al mumim, Al Mushib’.

4 Material de las cuentas: marmol, opio, marfil, hueso de camello, conchas de mar,
semillas de datil, semillas de canabis, plastico, cuerno, perlas, corales, madera, etc. Las
cuentas hechas de porcelana de Mecca son consideradas las mas sagradas.

Los seguidores de la orden Shiita consideran que el barro de Karbala es sagrado. La
cuenta llamada cuenta de meru o sumeru por los hindles es llamada ‘/man? por los
musulmanes. Las tres cuentas con la forma del makbara en el tasabi son llamadas las
guardianas del ‘/man7. Son distintas de las otras cuentas en cuanto a su formay color.

Zoroastrista

1. Nombre: Tasabi | Tasbi | Tasbiha o hardi (canto hecho en multiplos de 101
también es llamado tasabi/ tasbi/ tasbiha)

2. Nimero de cuentas: 102. Ya que una cuenta es excluida del canto, el numero
tomado es 101.

3. Motivo: Los 101 Nombres del Sefior.

56. El tiempo:

1. En Brahmamuhurti, (el tiempo auspicioso en el amanecer) el componente sattva
es mayor que en cualquier otro momento del dia. Muchos yogis incrementan su
componente sattva a través de la practica espiritual en ese tiempo. Sin embargo
el incremento resultante es cuando se esta en lugares realmente auspiciosos, por
ejemplo en los himalayas o en occidente alejados y arriba de las montanas. Por
lo tanto no hay necesidad de despertarse especialmente al amanecer y cantar
durante el Brahmamuhurta. En vez de cantar con gran esfuerzo en el
Brahmamuhurta cuando estamos cansadoa y adormacidos, es aconsejable para

49



el practicante buscar un tiempo de acuerdo a su temperamento, cuando el canto
se dara de la mejor manera.

2. Ya que el Sefior Mismo cred el tiempo no se puede decir que el canto no deberia
hacer en un momento particular. Sin embargo los miembros de gayatri vedanta
yoga estan particularmente ansiosos por realizar la verdad espiritual de modo
que solicitan al maestro espiritual una guia y consejo sobre el tiempo propicio
de acuerdo al temperamento personal de cada devoto.

57. El lugar

‘El canto hecho durante las actividades diarias es superior al canto hecho sentado
en un lugar. En el primero, la continuidad de la practica espiritual es mantenida. Ademas,
una persona cantando continuamente cuando lleva a cabo tareas mundanas, esta mas alla
de la Gran llusiéon (Maya) a pesar de vivir en ella. Mantener la comunién con Dios en todas
las circunstancias se llama sahajsthiti’

Cantar el canto de gayatri en congregacion es sumamente poderoso: ‘Debido a la
energia de santos, el canto es espontdneo cuando uno esta en Su compafia. En ese
momento no se mantiene la emocidn espiritual de que ‘yo estoy cantan-do’, o sea que no
hay ego en la practica espiritual.’

58. La constitucion del cuerpo:
Cambiar el canto de acuerdo a la constitucién propia es beneficioso.

1. Baja la presion arterial:

2. Cansancio y aburrimiento: Uno se siente con suefio cuando se estd exhausto y
aburrido cuando la mente esta fatigada. En tales momentos no se deberia cantar con gran
esfuerzo.

3. Menstruacién: De acuerdo al Camino de la Devocidn, ya que el ciclo menstrual
también es creacion de Dios se puede ciertamente cantar incluso durante la
menstruacién

59. La pronunciacion:

Con la pronunciacion apropiada se pueden obtener beneficios del efecto de ese sonido
(nada) sobre el elemento akash (éter absoluto). De modo que todos los practicantes poseen
el recuerdo del canto que les diera su maestro espiritual y no hay peligro de extravio o de

equivocaciones.

60. La fe es necesaria:

50



El canto deberia ser tal que el buscador deberia ser consagrado con emocién divina y poder
divino, (Bhava.) Patanjali describe sélo a tal canto como la emocidon de un mantra. De la
misma manera que poner una substancia en una solucién una y otra vez da una cobertura
de esa solucion, con la emocion incesante sobre el significado del mantra, el que lo canta
deberia gradualmente recibir todos los poderes del mantra. Este es el principal motivo del
canto

61.Con emocién espiritual (bhava):

Si se canta con devocién, ayuda a hacer una huella de devocién en la mente subconsciente.
‘el progreso espiritual, que significa remocién de todas las impresiones de la mente
subconsciente’ puede ser logrado mas facilmente. Sin embargo, para un buscador en el
estado primario, para prevenir el aburrimiento, cantar el Nombre del Sefior con devocién y
emocién espiritual (bhava) prueba ser beneficioso.

62. Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan la mente:

De la misma manera que el azlcar tiene a la dulzura como su cualidad, la naturaleza de la
mente es pensar continuamente o albergar una cierta emociéon surgida de algun
pensamiento. Al comienzo, al cantar, todos tienen diferentes pensamientos debido a las
impresiones de vidas pasadas. Son mayormente debidas a dudas acerca del canto, como
también debido a las impresiones en la mente subconsciente. Pueden ser reducidas con la
ayuda de los siguientes métodos. Se deberia mantener en mente que lograr la concentracion
es el objetivo y no la herramienta.

Practica:
Muchos pensamientos enfermos y degradados se debilitan con la practica.

Cantar con inspiracion: Normalmente se tiene mds pensamientos durante la inspiracién ya
que los pensamientos en la atmdésfera entran en la mente a través de la respiracion. Para
prevenir esto se deberia cantar con concentracion durante la inspiracion.

Mandatos de amor interno tales como, ‘Cuando mi mente empiece a moverse durante el
canto me voy a dar cuenta y voy a ser capaz de concentrarme en el canto porque el amor a
mi mismo y a los demas debe prevalecer sobre la dispersion’.

Factores requeridos para el canto continuo: Cuando se canta con esfuerzo en el modo de
habla (van) Vaikhari diferentes pensamientos cruzan la mente de uno debido a las
innumerables impresiones de las encarnaciones pasadas. Estos pensamientos se relacionan
con los impulsos surgidos de los 6rganos de los cinco sentidos o la mente subconsciente

51



A. Pratyahar (introversién): Pratyahar significa restringir el contacto de los sentidos
con objetos sensoriales, por ejemplo cuando los ojos estan cerrados su contacto con
escenas es obviado, por lo tanto estimulos externos no alcanzan la mente a través de los
cinco d6rganos sensoriales. Cuando esto es logrado la mente no tiene pensamientos sobre
ellos.

B. Satsanga externo (compafia santa): En un satsanga se tienen mas pensamientos
sobre Espiritualidad, por lo tanto otros pensamientos cesan.

C. Amor espiritual (prit) por otros: Esto reduce el pensar sobre los propios
problemas.

D. Canto (satsang interno): De la misma manera en que una espina es sacada con
otra, el pensar en el canto reduce otros pensamientos.

E. Fe (shradha): Cuanto mayor la fe en el gayatri, mejor es el canto. Cuando se tiene
dudas acerca del gayatri, el canto cesa.

F. Servicio a la Verdad Absoluta (Sat-Seva):

G. Sacrificio: cuantas mas se tiene, mds se piensa sobre ello. Esto engloba todo, el
poder y el tener etc. Todos los problemas y posesiones deberian ser puestos a los Pies de
Dios a cada instante: “Oh madre bendita, que se cumpla Tu divina voluntad ahora y siempre”

H. Reduccién del ego: Cuanto mayor el ego, mas se piensa sobre uno mismo. Cuanto
menor es, mas se puede contemplar el canto. “El canto es tu propio bajans, es la cancién
que nace en tu corazén; solo tu puedes escucharla, el receptor es Dios”.

I. Estar atento a las instrucciones del maestro espiritual ayuda a la disolucién del ego
y a disipar las deformaciones intelectuales; “Deja la informacion para adentrarte en la
verdadera formacién. ;Cudl es esa verdadera formacién? Te lo diré simplemente, es el
conocimiento del contenido oculto de las 24 silabas del gayatri y todos sus poderes”.

K. No se pueden restringir completamente los pensamientos generados en la mente
con los propios esfuerzos. La Gracia del maestro espiritual y de toda la cadena de santidades
por 72 generaciones es el inico medio para lograr este fin.

“En cierta manera la fe, la reduccion del ego y el adquirir la gracia del Guru
son los objetivos del aspirante espiritual”.
La vida diaria y el canto continuo: Muchas personas sienten que continuamente cantando el
Nombre del Sefior, la vida diaria se volvera dificil. Se preguntan como es posible ‘conversar
con otros, trabajar en la oficina, cruzar la calle sin tener un accidente, etc.’, cuando la mente
esta ocupada en el canto. Estas dudas no tienen fundamento. Usualmente al cruzar la calle,

52



a pesar de que se observa el trafico por todos lados, se escucha el sonido de autos, etc. la
conversacion con otros o el pensamiento contintian e igual se puede cruzar la calle sin tener
un accidente. Similarmente, se pueden hacer todas las actividades a pesar del canto.

‘No siento que pensar en Dios puede obstruir trabajo alguno. Cuando el canto es
hecho por la mente consciente es con esfuerzo, pero mas tarde, cuando el canto es hecho
automaticamente por la mente subconsciente, no hay obstruccién del trabajo propio, en vez
de eso se es capaz de escuchar el ‘Nombre’ del mantra en la posicién de un espectador
(sakshibhava). Esto implica que hay dos cosas sucediendo al mismo tiempo- escuchar el
‘Nombre’ como observador y cantar. Similarmente, también se vuelve posible hacer
actividades diarias y cantar al mismo tiempo. Cuando se mantiene el aspecto mas sutil de
Dios (Su Nombre) en la mente, se es automaticamente capaz de poner atencién en otras
cosas. Si se cree que Dios es el Creador de todo, es autoevidente que todo pasa segun Su
deseo. Asi que, si se canta Su Nombre y se Lo contempla, ;como puede haber obstaculo
alguno en ese trabajo? Al contrario, si se piensa en El continuamente El también va a
cuidarnos continuamente. Asi que canta mientras trabajas’.

63 El método para parar el canto de otros Nombres

1. Si se ha estado cantando el Nombre de alguna deidad antes de conocer al Guru y
después el Guru aconseja cantar otro Nombre, debido a la consciencia divina (chaitanya) en
el Nombre impartido por el Guru, el Nombre cantado anteriormente para automdticamente
luego de un tiempo. Hasta que esto ocurre también se deberian hacer esfuerzos conscientes
para pararlo.

2. A pesar de que se conoce la importancia del Nombre de la deidad familiar, se
deben hacer esfuerzos por al menos cinco a seis meses para parar de cantar otros Nombres
ya que se recuerdan los nombres anteriores a cuyo canto se estd tan acostumbrado. No hay
necesidad de temer que si se para el Nombre cantado previamente aquella deidad va a
enfurecerse. Al contrario, la deidad anterior también se apacigua ya que se esta haciendo
la practica espiritual apropiada.

3. Se deberia comenzar cantando el Nombre de la deidad familiar o aquel impartido
por el Guru junto con el viejo Nombre. Después de un tiempo se va a experimentar
Bienaventuranza debido al nhuevo Nombre. Por lo tanto ese Nombre va a continuar por si
mismo.

64. Respiracion y canto
Combinar el canto con la respiracién: Uno se mantiene con vida debido a la respiracion,y

tambien debido al poder cosmico del gayatri mantra. Muchas veces sucede que el mantra
se transforma en un dulce canto que nace espontaneamente del corazén del devoto, en esos

53



casos, la respiracién y el mantra estan sincronizadas de un modo natural. Este es el ideal
de todo practicante.

Los beneficios de combinar el canto con la respiracién

A. Reduccién de pensamientos indeseables: Hoy en dia el medio ambiente esta
contaminado (con pensamientos indeseables), lo que causa problemas psicolégicos ya que
estos pensamientos indeseables entran en la mente con la respiracion. Otras enfermedades
también entran en la mente junto con los pensamientos. Cuando se sincroniza el canto con
la respiracion, la proporciéon de tales pensamientos se reduce y se obtiene una experiencia
Unica de Bienaventuranza.

B. Vivir en el presente: Concentrarse en la respiracién resulta estar conciente del
momento particular del presente. Por el otro lado, tener cualquier otro pensamiento
significa pensar en el pasado o el futuro. Ya que es importante para un buscador quedarse
siempre en el presente, es necesario concentrarse en la respiracion.

C. Canto continuo: Ya que la respiracion continua las veinticuatro horas facilita el
canto continuo.

D. Progreso hacia la no-dualidad (advaita): Al cantar, incluso a pesar de que se tiene
una visién de Dios debido a la emocién espiritual (bA4V), la dualidad persiste. En cambio,
cuando el canto es hecho junto con la respiracidn, no hay visién de Dios debido a la devocion
hacia el Nombre del Sefior, pero el buscador que canta progresa hacia la no-dualidad
(advaita) inmediatamente.

La duracion: Se puede comenzar cantando por cinco minutos e incrementarlo en un minuto
periddicamente. Mas tarde, el canto se da por varias horas y finalmente ocurre
continuamente.

35. El canto acompafiado por el comportamiento recto: A esto se refiere como al canto sin
los diez pecados; sin los cuarenta y seis pecados, etc. Comportamiento contrario a la
constitucidon raja-tama significa comportamiento sin pecado. En el Padma Purana, los
Sanatkuma, narraron al Sabio Narada los diez pecados asociados con el canto como sigue:

1. Criticar a hombres sagrados

2. Considerar los Nombres, las formas y las cualidades de (deidades tales como
Gayatri Rama krishna Jesus Buda, Allah, Vishnu y Shiva como distintos entre si.

3. Desobedecer a los maestros espirituales.

4. Criticar de un modo perverso y sin conocimiento a los textos sagrados tales como
los Vedas, Shastras (escrituras), Puranas, etc.

54



5. Considerar que la gloria del mantra del Sefior es una mera exageracién para crear
el gusto por el canto.

6. Llevar a cabo malas acciones en el nombre de Dios.

7. Considerar a acciones sagradas tales como observaciones religiosas bajo
juramento (vratta), ofrecimientos (dana), ritos sacrificiales (yadnyas) como
equivalentes al canto del mantra del Sefor.

8. Predicar sinceramente sobre el canto del mantra del Sefior a alguien que no tiene
emocion espiritual (bhava), fe o deseo alguno de escuchar discursos espirituales.

9. No tener fe en el Nombre del Sefior a pesar de darse cuenta de su gloria.

10. Albergar defectos tales como el egoismo, el centrarse en uno mismo, etc.

Los diez pecados anteriores estan prohibidos en el canto. El buscador deberia
evitarlos. De otra manera su practica espiritual se malgasta en anularlos y el progreso
espiritual se bloquea, por ejemplo treinta malas de canto se pierden con un abuso, 500
malas se pierden con la aceptaciéon de un soborno.

66.Cantar durante un periodo prolongado, constante y devotamente:

‘El canto como es descrito en los Yogasutras deberia ser hecho durante un periodo
prolongado, constante y devotamente. Gurudeva ha dado el significado de estos tres
principios de la siguiente manera: Periodo prolongado significa el tiempo que uno viva,
constantemente significa sin perder incluso una respiracidon y devotamente significa con
emocion espiritual.’

67. Incrementar el canto paso a paso:

El canto puede incrementarse paso a paso de la siguiente manera. Por cada paso,
dependiendo del nivel espiritual del buscador se puede requerir un periodo de seis meses
a dos anos.

1. Se deberia cantar al menos tres rondas del mala .

2. Se deberia cantar cuando uno tiene apenas unos minutos libres, no debe
permitirse estar mucho tiempo sin practicar espiritualmente.

3. Se deberia cantar cuando se esta haciendo actividades fisicas tales como bafarse,
cocinar, caminar, viajar en un bus o tren, etc. Las rutinas diarias son hechas por la fuerza
del habito. Uno no necesita pensar al llevarlas a cabo. Esto hace posible el cantar durante
las actividades fisicas.

55



4. Se deberia cantar al hacer actividades mentales que no son importantes en la vida
diaria, como, leer el diario, mirar television, etc. Tales tareas son hechas por los ojos. Por
lo tanto en tales momentos se deberia cantar mentalmente.

5. Se deberia cantar al hacer tareas mentales que son importantes en la vida diaria,
como leer o escribir trabajos oficiales. Al hacer tales tareas los ojos, el intelecto y las manos
estan activas asi que se puede cantar mentalmente.

6. Se deberia cantar al conversar con otros.

68. El fuego sacrificial del canto del Nombre del Sefior (Mamayadnya) en vez del fuego
sacrificial rutinario (yadnya):

Finalmente todos los fuegos sacrificiales (yadnyas) se convierten en el fuego sacrificial del
gayatri mantra (Gayatri Vedanta Yoga). La conversion del fuego sacrificial rutinario en el del
canto del Nombre del Sefior implica que uno se ha fundido con el principio del alma (atma)
propio. El fuego sacrificial del canto es una manifestacién del Sefior, es llamado devocién
superior (parabhakti). Devocidn superior es devocion consistente de amor similar a aquel
de las esposas de los pastores de vacas (gopis) hacia el Sefior. También se llama la practica
espiritual Vedica del amor. También, debido a que se esta inmerso en la devocién no se
tiene consciencia del propio cuerpo y uno se funde con la Bienaventuranza interna, por
supuesto que este nivel de santidad es de mucha dificultad para una persona ordinaria.

69. ;Cémo reconocer el progreso?:

Un buscador pregunté, “Al hacer practica espiritual, ;como se puede saber cuan lejos se
estd del Sefior?” gurudeva replicd, “Cuando uno se sienta a cantar, pensamientos sobre los
problemas mundanos crean confusién en la mente. Si por el otro lado al llevar a cabo
actividades mundanas, el canto crea un fervor en la mente, uno puede concluir que no se
estd lejos de Dios.”

70. Una vision de Dios

Una palabra, un roce, una forma, un sabor, un olor y su energia coexisten. Por lo tanto si
el canto (la palabra) incrementa se obtiene una vision de Dios (Sarup Mukt)).

Al principio, durante el canto se tiene una visidon de Dios (darshan) durante
la meditacidn y se experimenta Bienaventuranza. Entonces, cuando esta afioranza se vuelve
intensa se tiene una vision en un suefio y se adquieren las bendiciones del Sefior. Mas tarde
se tiene la verdadera vision en el estado despierto. El estado despierto es sattvik

56



(predominante en sattva), el estado de suefio es rajasik (predominante en raja) y el estado
de meditacién es tamasik (predominante en tama) en naturaleza.

Por lo tanto la devocién deberia ser transformada en obtener la visidon de la forma manifiesta
(sagun darshan) en el estado despierto. El estado meditativo de un buscador es mas sattviko
que el estado despierto de una persona promedio. Sin embargo, en el caso de un buscador
el estado meditativo que da la experiencia de cadaver (mrutavastha) es tamasik en
naturaleza comparado al estado despierto experimentado en el estado natural de comunion
con Dios (sahajsthit)) que es sattvik en naturaleza.

Las cualidades (energia) de la deidad que ha conferido una vision (darshan) son embebidas
en el buscador.

Hay unidad con la deidad que confiere la visidon (Sayujya Mukti): Si se es un buscador
altamente evolucionado se experimenta lo inmanifiesto (n/rgun) junto con la visién de lo
manifiesto, o sea que la propia devocién o misién tras la Autorealizacidon (dnyanottar bhakti
0 karma) comienza en su verdadero sentido y uno comienza a fundirse con el Supremo
Brahman (Parabrahman).

Turyavastha : Mientras que se experimenten los estados despierto, de suefio y de suefo
profundo durante el canto, el canto no se da en su verdadera forma ya que estos tres estados
pertenecen al intelecto. Es sélo cuando estos estados llegan a su fin durante el canto, o sea
que se entra en el cuarto estado (turya), que estd mas alla de estos tres, que se experimenta
que ‘yo soy Brahman'. Esto se llama el estado natural de comunion con Dios (sahajavastha)
o Liberacion de los ciclos de vida y muerte (jivanmukti).

Canto tras la Liberacién (Muktij): Se deberia cantar con la conviccion de que se va a realizar
a Dios en esta misma vida. Tras la Autorrealizacién el canto se convierte en la segunda
naturaleza de uno. Ocurre automaticamente, como la respiracidon

71.Comparaciones con otros caminos del Yoga

Asanas (posturas), pranayama y el canto del mantra : Asanasy pranayamas son practicas
espirituales llevadas a cabo por el cuerpo fisico mientras que el canto se lleva a cabo por el
cuerpo sutil. La practica espiritual del cuerpo sutil no puede ser bien hecha por el cuerpo
fisico pero la del cuerpo fisico puede ser bien hecha con el cuerpo sutil.

Adoracion ritual (karmakanda) y el canto del mantra: ;Son despertarse a la hora auspiciosa
de Brahmamuhurt, esto es a las 3 de la mafana, y purificarse a si mismo a través del bafo,
tomar una dieta sattvik (rica en el componente sattva), ayunar, observar la reclusion durante
la menstruacion, no tocar a otros durante la adoracién, observar los ritos de nacimiento y
duelo (soyar-sutak), ir a templos, etc. todos necesarios para la practica espiritual? La
respuesta a esto es que para aquellos que hacen practica espiritual de acuerdo al estadio

57



de la adoracién ritual (karma-kanda) estas cosas son necesarias y para aquellos que hacen
adoracién mental (upasana-kanda), o sea el canto, estas practicas actiuan de soporte e
inspiracion.

El fuego sacrificial (yadnya) y el fuego sacrificial del canto del Nombre del Sefior
(Japayadnya). Se tienen que sufrir por doce anos los pecados adquiridos por matar
organismos vivos durante un fuego sacrificial (yadnya) y se tiene que hacer penitencia por
ello por encantacion, etc. Tal pecado no es adquirido durante el curso del canto ya que el
fuego sacrificial del canto (japayadnya) es considerado sattvik (predominante en sattva) y
no violento. Por lo tanto, considerando al fuego sacrificial del canto como superior a los
diferentes sacrificios rituales en la adoracion ritual, Manu dice,

Los cuatro sacrificios rituales [a saber, Vaishvadev, Balikarma, Nityashraddha y
ofrecer comida huéspedes (Atithibhojan)] no alcanzan ni siquiera el 16° grado del fuego
sacrificial del canto (japayadnya).

En este contexto, el Sefior Krishna (Bhagavad Gita 10.25) dice, que significa ‘Entre
los yadnyas yo soy el japayadnya. Esto es, el fuego sacrificial del canto es superior a todos
ellos’.

Accion (karma), cantar el Nombre del Sefior y Dios: ‘En vez de ofrecer una accién llevada a
cabo a Dios, cantar mientras se lleva a cabo es mas apropiado. Sin embargo considerar que
las acciones mismas son llevadas a cabo por Dios, esto es de acuerdo al deseo de Dios, o
que todo ocurre segln el destino divino es lo mejor’.

Los resultados de la accién y el canto del Nombre del Sefior: Cuando el canto se da, el ego
estd ausente. Las acciones que tienen lugar entonces sélo son actos (kriya) ya que no hay
intencion en ellos. Por lo tanto no se tiene que transitar el resultado de tales acciones.
Cuando el canto cesa, el ‘ego’ se manifiesta y entonces la Ley del Karma se vuelve aplicable.

72. Meditacion y canto del mantra

De las practicas espirituales de la meditacién y del canto del gayatri, cual es superior?

El canto del gayatri se torna crucial para el esquema corporal el aparato siquico y el
espiritual, observemos algunas razones.

Continuidad de la practica espiritual: El canto del gayatri mantra sucede de continuo en el

corazon y la mente del devoto. Para fundirse con el Principio Infinito la practica espiritual
continua es esencial.

58



El que canta el gayatri mantra, estd continuamente en el ‘estado despierto’, o sea que en
cierta manera, esta en un continuo estado de meditacion.

Con el canto del gayatri mantra, la aniquilacién de la atraccién por las dimensiones densas
debido a las impresiones en el inconsciente, se da a mayor medida.

Aparicion de pensamientos sutiles: Mantener la mente libre de pensamientos significa no
poner atencion al exterior ni al interior. Esto es incorrecto ya que en este estado impresiones
sutiles si aparecen en un momento u otro. Sin embargo, cuando uno se concentra en el
gayatri, las impresiones sutiles no aparecen.

Experiencias espirituales verdaderas y falsas: Las experiencias espirituales obtenidas a
través del canto son reales ya que el que canta se ha fundido con el sonido del gayatri que
es divino por naturaleza.

Con canto del gayatri mantra se tiene la experiencia de la consciencia divina (chaitanya).

Con el canto del gayatri mantra, debido a la emocién espiritual de que el maestro espiritual
y toda la cadena de santidades por 72 generaciones son instrumentales en el logro del canto
a través de uno mismo, no sélo no se desarrolla ego de la practica espiritual, sino que sufre
la disolucion.

De modo que podemos concluir que la meditacién como el canto del gayatri mantra es
esencial para el devoto; y que, el canto del gayatri mantra es meditacién en si misma vy
soporte para las mas elevadas experiencias espirituales. La Misién de Predica de Gayatri
Vedanta Yoga, aconseja a sus miembros una practica de acuerdo al temperamento de cada
persona bajo la guia del maestro espiritual..

73. Cantos devocionales (bhajans) y el canto del gayatri. En vez de cantar canciones de
peliculas, es mejor cantar cantos devocionales ya que tienen consciencia divina (chaitanya)
en ellos.

Entre las canciones devocionales es mejor cantar aquellas escritas por santos ya que
contienen una mayor medida de conciencia divina. Incluso si esto es verdad, estan
compuestos de muchas palabras y notas. De acuerdo al principio fundamental de la
Espiritualidad se tiene que ir de muchos al uno sin segundo.

La palabra bhajan se origind de bhaj + n; ‘bhaj significa devocidon (bhakt) y ‘n’ significa
continuidad. Por lo tanto su verdadero significado es devocion continua.

El canto de los miultiples nombres de Dios es altamente recomendado en Gayatri Vedanta
Yoga; los devotos avanzados que llevan afios de practica del canto, han experimentado que

59



el gayatri mantra es un bajan divino que nace del corazén con notas celestiales, capaz de
conferir experiencias espirituales intransferibles y poderes espirituales tremendos.
“El gayatri es un bajan capaz de transformar la conciencia sagrada en conciencia divina”

74. Camino del Conocimiento (Dnyanyoga), Camino de la Accién (Karmayoga), Camino de
la Devocion (Bhaktiyoga) y el Camino del Canto del Gayatri Mantra (Gayatri Vedanta Yoga):
Si uno se quiere unirse con Dios, Brahman, el Dios Infinito y Supremo, entonces tiene que
hacer practica continua e infinita, o sea por veinticuatro horas.
El estudio de los Vedas, Upanishads, etc. hecho de acuerdo al Camino del Conocimiento es
una porcion importante del conocimiento; los devotos de gayatri encuentran que después
de una practica continua del divino mantra, naturalmente comprenden y aprehenden los
secretos y enseflanzas que estan contenidas en las escrituras sagradas de todas las
religiones y senderos espirituales.
La concentracion (dharana), la meditacion (dhyana), de acuerdo al Camino de la Accién, la
adoracion de Dios, el canto devocionales, los discursos devocionales (kirtans), el
emprendimiento de peregrinajes, etc. de acuerdo al Camino de la Devocién debe ser
experimentado continuamente; la practica del gayatri mantra asegura la continuidad y la
plena occnentracion.

“ el estado natural de comunién con Dios (sahajavastha) alcanzado por el canto
continuo es la mejor forma de practica espiritual. Concentracién y meditaciéon vy
contemplacién estan incluidas en el canto del gayatri mantra.

La posicion de un espectador (sakshibhay) y el canto del Nombre del Sefior: ‘En vez de
observar todo como espectador, cantar el Nombre del Sefior es mas importante ya que en
el estadio de un espectador la dualidad (dvaif) persiste mientras que con el canto el
buscador puede ir hacia la no-dualidad (advaita)’.

Darse cuenta de que ‘todo ocurre debido al deseo de Dios’ (IsAvarechcha) y cantar mientras
se trabaja: Experimentar que todo ocurre debido al deseo de Dios es mas importante que
cantar mientras se trabaja.

La purificacién de diferentes cuerpos con la practica del gayatri mantra. Es notable observar
como los principiantes en el canto del gayatri mantra, perciben que sus hogares y personas
de alrededor son purificados por sus practicas.

1. Los asanas y pranayama purifican el cuerpo fisico y el cuerpo vital energético
(pranadeha). Esta purificacion también puede ocurrir siguiendo otros caminos de practica
espiritual. Sin embargo la purificacién incrementa la tolerancia del cuerpo para enfrentar su
destino.

2. Ya que la practica espiritual a través de cualquier camino de Yoga purifica los

cuerpos fisico y energético (prandeha) a un maximo de 20 % y 30 % respectivamente, sin
renunciar a esos cuerpos no se puede obtener el cielo o las regiones mas alld. Para obtener

60



el cielo cada cuerpo deberia ser al menos 50 % puro. Por lo tanto, a pesar de ofrecer el
beneficio de Sus severas austeridades, el Sabio Vishvamitra no pudo mandar al principe
heredero de Ayodhya, Satyavrat (Trishanki del periodo subsecuente) al cielo.

3. Si se emprende la practica espiritual recomendada por el Guru los obstaculos
encontrados en la practica espiritual son menores. Esto también ayuda a uno a hacer
progreso espiritual rapido.

4. Si se hace practica espiritual usando el propio intelecto el progreso espiritual
maximo que se puede hacer es aun inferior a lo deseable. Sin importar que camino espiritual
se sigue, mas alla del Camino de la Gracia del Guru, ningln camino puede purificar los
cuerpos mental, causal y supracausal un cien por cien. Consecuentemente ninguno de estos
caminos tiene la capacidad de hacer que se obtenga la Liberacion Final (Moksha).

Cada uno deberia usar aquella practica espiritual que es esencial y mas conveniente para el
propio progreso espiritual, dependiendo del propio progreso espiritual y si es humilde
buscara instruccién del maestro espiritual.

75. Una comparacién aproximada de los estadios de progreso en los diferentes caminos de

Yoga recomendados por el maestro espiritual.

luego de hacer
todas las
rutinas diarias

otras tareas
esta presente

lo permite

Vaikari Madhyama Pashyanti Para
1. El estadio del Preliminar Intermedio Avanzado Maximo
buscador que
practica el canto
2. Canto El canto es La consciencia |Se hacen otras |Ausente, ya que
hecho de que el canto |rutinas sélosi |el cantoy el
solamente en el |es igual de el tiempo luego | Nombre
tiempo libre importante que |de hacer canto |cantado se

funden en uno.

3. ;Cuando ocurre
el canto?

Cuando no hay
pensamiento,
accién o
palabra

Inicialmente: Al
llevar a cabo
actividades
fisicas como
bafarse,
cocinar,
caminar, viajar
en bus o en
tren, etc.

Inicialmente: Al
leer o hacer
trabajo oficial,
o sea al hacer
tareas mentales
importantes
Avanzado:
Durante la
conversacion.
Una vez que

Ausente, ya que
el canto y el
Nombre
cantado se
funden en uno.

61




Avanzado: Al
hacer tareas

esto es posible,
el canto ocurre

mentales como |incluso al
leer el diario, dormir.
mirar

programas de

TV.

4. Esfuerzos Esfuerzos No son Ausente. El (Fundirse del
tremendos son |requeridos [el canto Nombre y aquel
necesarios (se |canto ocurre espontaneo que lo canta).
es incapaz de automaticamen | (ajapajapa)
continuar el -te a su propio |continua.
canto sin una paso. Esto en si
herramienta)* mismo es canto

espontaneo
(ajapajapa)l

5. Tiempo en el que | Pocos minutos |Pocas horas Continuo (Fundirse del

ocurre durante el Nombre y aquel

dia que lo canta).

6. Habla Usual Tanto como es |Sélo -

requerido

relacionado con
la espiritualidad

7. Los cuerpos El cuerpo fisico |Los cuerpos El cuerpo (Fundirse del
concernientes y la mente sutil y causal supracausal Nombre y aquel
consciente que lo canta).
8. El lugar en el Lengua Garganta Chakra Corazon (el
cuerpo Muladhara a lugar del alma
Manipur encarnada)
9. El nivel espiritual 35-50 50-70 70-99 (Fundirse del
(en %) en el que el Nombre y aquel
canto se da que lo canta).
10. Las acciones Promedio S6lo hay deseo |Las buenas Mas alla de
de hacer acciones accién (karma)
buenas ocurren e inaccién
acciones automaticamen |(akarma)
—-te. Hay
despego a
pesar de vivir
en la sociedad.
11. ;Quién hace el |La mente Lamente Inicialmente: El | El ego (Fundirse
canto? ;Quién se consciente subconsciente |intelecto. del Nombre y

62




funde con el [contemplacién |[concentracién | Mas tarde: El aquel que lo
Nombre? (manan)] (chintan)] alma encarnada | canta).
(jiva)
12. Naturaleza del |Palabra Inicialmente: En la forma de |En la forma de
Nombre consistente de |Palabra vacia de |significado o sentido
letras junto con | contenido Bienaventuran- |fundamental, o
el significado Avanzado: za u ocho sea serenidad
(forma Sonido (forma |emociones (shanti)
manifiesta de la | in manifiesta de | sattvik
palabra) las palabras) (ashtasattvik
Presente en la | bhava)
creacion del generadas del
universo significado.
Es en la forma
de una onda.
13. El estado Inicialmente: Savichar Sanandy Nirbij
sobreconsciente Ausente Sasmit
Avanzado:
Savitarka
14. ;En qué estado |Despierto Despierto y Despierto, (Fundirse del
ocurre el canto? suefio suefio y suefio |Nombre y aquel
profundo [esto |que lo canta).
también es
llamado el
estado
superconscient
e del Nombre
(Namsamadhi)]
15. El centro para el | Ausente Empieza a Esta (Fundirse del
canto en la mente establecerse establecido Nombre y aquel
subconsciente que lo canta).
16. La influencia del | —- Menos Mas Los otros
centro para canto centros son o
en comparacién con insignificantes
otros centros en la o bien
mente totalmente
subconsciente destruidos
17. Otras Muchos Menos Pocos Muy pocos o

impresiones sobre
la mente
subconsciente

ausentes

63




18. Otros

pensamientos en la

mente durante el

canto (el numero de

pensamientos se
reduce en
proporcién al
desarrollo del
centro para canto)

Muchos

Menos

Ausentes

(Fundirse del
Nombre y aquel
que lo canta).

19. El componente

Tama

Raja

Sattva

Mas alla de los
tres
componentes
(trigunatit)

e Una herramienta significa un lugar, un tiempo, un mal/a, una silla, un bafo, un
incienso, una foto del maestro, cantar en voz alta, compafia de buscadores,

silencio, buena salud, sin problemas en la vida mundana, etc.

64




