
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 

 
 

Om ajñana-timirandha sya jñanañjana- shalakaya 
//Chakshur unmilitam yena tasmai shri gurave namah 

- Guru Guita del Skanda Purana – 
 

Yo nací en la más oscura ignorancia, y mi maestro espiritual me abrió los ojos con la antorcha del 
conocimiento. A él le ofrezco mis respetuosas reverencias 

 

 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

GAY
ATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


 1 

Difundiendo la Luz del Gayatri  Mantra  
 



INDICE 

 
1. El Origen y Significado        

 4 
2. Partes de un mantra         5 
3. El significado al final de un mantra       5 
4. Kilaka           6 
5. Partes de un mantra según la ciencia del Tantra     6 
6. Cantar un mantra (mantrajapa)       

 7 
7. Tipos de mantras         7 
8. De acuerdo al significado        8 
9. De acuerdo al número de letras       

 8 
10. Tipos de acuerdo al Nitya Tantra       9 
11. De acuerdo al género:         10 
12. Gurumantra  iniciación en un mantra       10 
13. El bijamantra          10 
14. Tipos de acuerdo al motivo        12 
15. Algunos bijamantras importantes       12 
16. Bijamantras de acuerdo a las letras Devanagari     

 13 
17. Bijamantras de los cinco elementos (panchamahabhutas)    15 
18. Bijamantras practicados con expectativa mundana     15 
19. Chakras, bijamantras y órganos       16 
20. Enfermedades de órganos y bijamantras:      16 
21. Las cuatro clases sociales (varnas) y bijamantras     16 
22. bijakshar          16 
23. Algunos mantras importantes       

 17 
24. Mrityunjaya mantra         18 
25. Navarnava (nueve letras) mantra       19 
26. Shri Ganesh mantra         21 
27. Mantras recomendados por algunos sabios      21 
28. Mantras asociados con diferentes escuelas      22 
29. La pronunciación y su importancia       23 
30. Un mantra es una fuerza tremenda       26 
31. Purificación del mantra        

 26 
32. Establecer amistad con el mantra (mantramaitrî)     26 
33. Sanskaras (ritos) sobre los mantras       27 
34. Activación de mantras        

 27 
35. Un Purashcharana         28 
36. Beneficios          30 
37. Sugerencias prácticas        

 31 
38. ¿Porqué se dice que ‘un mantra debe matenerse en secreto’?   

 31 
39. ¿Qué nombre divino implícito o derivado se debería cantar?   

 32 
40. La deidad familiar (kuladevatà)       

 32 



 3 

41. La deidad favorita (ishtadevata)       
 33 

42. Diferencias de género en las letras       36 
43. El pulso          37 
44. Canto Congregacional del Mantra       38 
45. La correspondencia de diferente Nombres a la frecuencia de diferentes cuerpos y su 

habilidad de unirse con el Dios Supremo      38 
46. Sugerencias prácticas para el canto       40 
47. La velocidad          40 
48. El estadio del buscador y el modo de habla (van)     41 
49. Mantener la cuenta del canto        41 
50. El japamala (rosario)         42 
51. El número de cuentas depende del motivo      42 
52. El significado de las 108 cuentas en el mala      42 
53. Los tipos de cuenta en un mala       

 43 
54. Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskara]  46 
55. El japamala (rosario) en diferentes creencias     

 48 
56. El tiempo          50 
57. El lugar          

 50 
58. La constitución del cuerpo        50 
59. La pronunciación         51 
60. La fe es necesaria         51 
61. Con emoción espiritual (bhava)       

 51 
62. Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan la mente   51 
63. El método para parar el canto de otros Nombres     53 
64. Respiración y canto         54 
65. El canto acompañado por el comportamiento recto     55 
66. Cantar durante un período prolongado, constante y devotamente   55 
67. Incrementar el canto paso a paso       56 
68. El fuego sacrificial del canto del Nombre del Señor (Namayadnya) en vez del fuego 

sacrificial rutinario (yadnya)        56 
69. ¿Cómo reconocer el progreso?       

 57 
70. Una visión de Dios         57 
71. Comparaciones con otros caminos del Yoga      58 
72. Meditación y canto del mantra       

 59 
73. Cantos devocionales (bhajans) y el canto del gayatri    

 60 
74. Camino del Conocimiento (Dnyanyoga), Camino de la Acción (Karmayoga), Camino 

de la Devoción (Bhaktiyoga) y el Camino del Canto del Gayatri Mantra (Gayatri 
Vedanta Yoga)          
 60 

75. Una comparación aproximada de los estadíos de progreso en los diferentes caminos 
de Yoga recomendados por el maestro espiritual     
 62 

 

 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Origen y significado 

 

Algunas definiciones que es posible encontrar en la literatura espiritual de las 

diversas escuelas sobre la palabra mantra: 

 

A. “manan” significa traer sólo un pensamiento a la propia mente repetidamente y trayate 

significa proteger. En otras palabras mantra se refiere a aquello que cuando es pensado 

repetidamente protege a uno mismo y también aquello que protege a uno de la mente o 

aquello que ayuda a lograr la disolución de la mente.  

En un estadío ulterior, Mantra también significa aquel estado en el que la contemplación 

(manan)  durante el canto, hay una disolución de la mente, cese del mantra como sonido, 

disolución de la tríada (triputî) o sea del mantra, de aquel que canta el mantra y del canto; 

entonces, el buscador obtiene el estado de disolución (layavastha) 

 

B. Mantra se refiere a la combinaciòn de letras que asiste al practicante en la adquisición de 

lo favorable y la superación de obstáculos. La palabra mantra se deriva de mantri, una 

palabra del Sánscrito que significa hablas secretas (guhyabhashane).  

Posee aùn variados significados, como por ejemplo, adquisición de objetivos secretos, 

adquisición de significados secretos, invocar a una deidad por una causa específica, etc.  

Filosóficamente significa aquello por contemplación (manan) de lo cual, el conocimiento 

sobre la unidad del mundo entero, o sea el alma encarnada (jîva), Brahman y el universo es 

conferido a uno y aquello por lo cual el alma encarnada adquiere la Liberación (Mukti) de 

las ataduras mundanas y la Rectitud (Dharma), riqueza (artha) y deseo (kama) se logra en 

este mundo. 

 



 5 

C. Un mantra es aquello sobre lo cual se contempla (manan) y de lo cual se adquiere el 

conocimiento sobre los fuegos sacrificiales (yadnya), Dios y el alma (Nirukta 7.12) 

 

D. El texto sagrado dice: 

 

En la palabra mantra ‘ma’ se refiere a contemplación (manan) y ‘tra’  a protección (tran). Por 

lo tanto aquello que consiste de contemplación (manan) y protección se llama mantra.’ 

 

E. La palabra mantra se deriva de ‘man’  y ‘tra’  ‘Man’ se refiere a la mente y ‘tra’ a la energía 

vital (pran). Aquello que es hecho con la fusión de la mente y la energía vital se llama un 

mantra. 

 

F. De acuerdo a la ciencia del Tantra: ‘De acuerdo a los videntes (tantristas) el sonido (nada 

o dhvani) siendo la frecuencia fundamental de la creación aparece al principio en el origen 

del universo.  

El sonido es una parte sutil de la energía divina (chit shakti) del alma encarnada (jiva). De la 

misma manera en que las ondas de sonido son producidas en la atmósfera debido a 

corrientes de aire, en el cuerpo del alma encarnada, ondas de sonido son generadas debido 

al flujo de un tipo de energía vital (pranavayu). Una palabra es generada de este sonido. Más 

tarde, un mantra se origina de ella. La energía contenida en un mantra está más allá de la 

propia imaginación. 

 

2. Partes de un mantra 

 

Las letras o palabras en un mantra constituyen su cuerpo y el Om al  comienzo es la 

cabeza. Si tanto la cabeza como el cuerpo están presentes entonces con aquel mantra las 

aspiraciones del practicante se realizan. 

 

Usualmente un mantra consiste de lo siguiente: 

 

El Nombre de una deidad: El nombre de la deidad que debe ser adorada. Usualmente Shri o 

Om se prefijan al Nombre de la deidad 

El favor pedido: Lo que se pide a la deidad. 

 

Pallav (reverencias): Pallav se refiere a la última parte del mantra. Pallav también significa 

recibir, la descripción del beneficio derivado, etc. Muchas veces el ‘namahâ’ en un mantra 

expresa el saludo o reverencia a la deidad. Ése es el pallav. Las palabras en el mantra 

también son conocidas como pallav.  

 

3. El significado al final de un mantra: Muchas veces palabras como namaha, svaha, savadha, 

vashat, voushat, hum y phat se colocan junto a los bijas. Estas palabras o muestran el estado 



 6 

mental de un buscador en el momento de cantar el mantra o lo que sea que se quiere lograr 

con su uso. Su significado interno se explica del siguiente modo: 

 

 A. Namaha: El sereno y pacífico estado del antahkarana apaciguando a la deidad  

del mantra rindiéndose a ella. 

 

 B. Svaha: Destrucción de la energía maligna; por ejemplo, curar una 

enfermedad y hacer bien a otros, apaciguar a la deidad del mantra con ofrecimientos. 

 

 C. Svadha: Autocontrol, búsqueda del fortalecimiento. 

 D. Vashat: Una emoción espiritual de destruir al enemigo. 

 

 E. Voushat: Crear conflictos u oposición entre enemigos, adquirir poder y riqueza 

 

 F. Hum: Enojo y coraje, se neutraliza al adversario. 

 

 G. Phat: Una emoción espiritual de neutralizar o alejar las fuerzas negativas. 

 

4.Kilaka 

 

Kilaka significa una herramienta o una señal para un enigma místico que debe rebelarse. El 

Guru da el kilaka del mantra en el momento de la iniciaciòn. Es de este modo que la energía 

del mantra se manifiesta. Es la iniciación la que provoca la descripción, proximidad, 

velocidad y método de pronunciación, el ritmo de recitación del mantra (alapa), etc. Este es 

un punto que debe ser comprendido desde una plataforma espiritual. 

Sucede muchas veces que el kilaka se anuncia como signo en los estadios sutiles, como una 

emoción o intuición que no puede captarse desde lo racional. Cuando un sabio (rishi) recibe 

del cielo un mantra, al mismo tiempo se le muestra que ‘sin la pronunciación de una palabra 

particular previamente al mantra, la práctica de ese mantra no será de provecho’, el mero 

canto del mantra no es de utilidad alguna. (En este punto hay que evitar la confusión, un 

mantra es una manera especifica de ordenar los sonidos en sánscrito para la obtención de 

un fin, la repetición del Nombre del Señor técnicamente no es un mantra.) 

Tal palabra es llamada el kilaka de un mantra, o sea una señal para dilucidar ese enigma 

mistico capaz de otorgar la liberación. Cuando el mantra se canta con esa señal, entonces 

se dice que otorga la plenitud de los frutos. Entender esa palabra y cantar junto con ella o 

destruir la relación de esa palabra con el mantra se llama nishkilan o utkilan. Sin embargo, 

sólo personas espiritualmente evolucionadas pueden dar guía a este efecto. El maestro 

espiritual es capaz de otorgar la gracia al devto de conocer el kilaka capaz de despertar el 

poder y la bendición del mantra.  

El movimiento de la energía vital (vayu) saman es esencial para activar la kundalini (energía 

espiritual). Nadibandha (bloquear los canales) es hecho para lograrlo. La energía usada para 

hacer nadibandha también se llama kilaka.  



 7 

Kilaka significa la expulsión de la energía vital samana de lo cual se genera energía. 

Nadibandha también se da si un mantra se canta apropiadamente. 

 

5. Partes de un mantra según la ciencia del Tantra :  

‘Cada mantra incluye tres principios, el pranava, el bija, y la deidad. Los secretos del 

Todopoderoso dentro y más allá del universo están presentes en el principio Om (pranava).  

A través del principio de la raíz, el origen primordial (bija), uno se vuelve consciente de su 

verdadera naturaleza (prakriti), del tipo de la su relación con el Todopoderoso y de la energía 

manifiesta dentro de uno que está haciendo intentos de manifestarse.  

El conocimiento del principio de las cualidades y energías particulares de Dios, nos hace 

concientes del deseo del Señor que debe realizarse en nosotros mismos. 

 

 

 

 

6. Cantar un mantra (mantrajapa) 

 

La repetición de un mantra comprendiendo su significado, junto con fe y emoción 

espiritual se llama cantar un mantra (mantrajapa.)  

 

7. Tipos de mantras 

 

De acuerdo a los textos sagrados 

 

Los Vedas: Los mantras Vedicos son superiores a todos los otros mantras. La sección Sanhita 

de los Vedas es en sí misma considerada como un mantra. El Gayatri mantra en el RigVeda, 

lo recibió de los poderes celestiales el Sabio Vishvamitra y se considera superior a todo 

mantra pues el contiene en sí todos los mantras y vibraciones sagradas que existen en los 

14 sistemas planetarios.  

El Atharvaveda también es un texto completo de divinos tesoros en formas de mantras. 

Cientos de mantras y significados místicos se crean en las ciencias de la astrología, el 

ayurveda, etc.  especialmente cuando los sabios prefijan bijas a los versos (slokas) de los 

vedas y otros textos sagrados. 

El Samaveda es una dulce canción celestial, dicen los videntes del gayatri que sus sagrados 

sonidos es el “bajan” al que todo devoto debe aspirar en la búsqueda de la pureza mental y 

del corazón. Este sonido celestial que los devotos de gayatri logran se llama pasyanti. 

 

Los mantras tambièn se encuentran por miles en todos los textos del tantrismo. 

Los mantras Vedicos y Tantrikos son el mismo aliento de Dios por lo que las autoridades de 

todos los tiempos los califican como de “eficaces” Siddha. Esos mismos eruditos vedicos 

consideran que ningún ritual es necesario para realizar su practica, pero en oposición los 



 8 

sabios del tantrismo prescriben rituales particulares y especificos para su practica, incluso 

para los mantras vedicos. 

 

 En la ciencia del Mantra, la armadura (autoprotección), argala (generación de energía, 

destrucción de energías molestas) y kilaka son igualmente importantes y sin el logro de 

todos estos, un mantra no puede volverse eficaz.  

En el camino del tantrismo la armadura y argala son considerados inferiores y le es dada 

mayor importancia al kilaka. De acuerdo a la ciencia del Tantra, la mera remoción de 

obstáculos que impiden el logro del tantra es suficiente para probar el tantra, ya que esta 

ciencia se basa en objetos densos. La efectividad de un tantra se debe a las cualidades del 

objeto usado en él, por ejemplo lenteja negra. El efecto se debe puramente a las cualidades 

intrínsecas del objeto y no debido a ningún proceso externo. 

 

Los textos Shabar: Miles de mantras Shabar se dan en estos textos. También son conocidos 

como los mantras de espíritus (mantras paishachika) y muchas veces no tienen significado.  

En estos mantras el énfasis no es puesto en el significado sino en el sonido. Estos mantras 

son de una calidad inferior porque a través de ellos un buscador desarrolla comunión con 

espíritus y no formas divinas. Son  escritos en diversas lenguas aparte del sánscrito, Las 

notas en algunos de los mantras Shabar son una mezcla de sonidos de insectos, animales, 

aves, etc. 

 

8. De acuerdo al significado 

 

Sonidos divinos como el gayatri mantra tienen un significado universal, sus incontables 

combinaciones pueden incluir todos los textos sagrados y aún màs, sus comentarios y 

significados místicos. Estos significados son universales porque involucran el cosmos como 

totalidad y al mismo tiempo, posee un significado particular que por lo general, es el que 

se encuentra en la diversas traducciones disponibles. 

 

 Sin palabras con significado: Algunos mantras relativos a espíritus y otros como ‘Gan gan 

ganata bote’ o monosílabos tales como lam, vam, sham, etc. que representan diferentes 

chakras de energía espiritual en nuestro cuerpo no tienen verdadero significado si se los 

explica desde un plano de conciencia inferior.  

Para comprender la afirmación anterior veamos el ejemplo en la letra Sánscrita Om que se 

compone de las tres letras a, u  y m.  

Estas representan a los componentes sattva, raja y tama respectivamente. Om, una 

combinación de los tres componentes (trigunas) es en realidad un símbolo de aquel más 

allá de los tres componentes (trigunatit.)  

Las vocales tienen altas frecuencias, la mayoría de las consonantes tienen frecuencias 

medias, mientras que y, r, v  y h  tienen frecuencias bajas. Om, sin embargo tiene todas 

estas tres frecuencias. 

 



 9 

9. De acuerdo al número de letras 

 

 Los tipos existentes 

 

A. Bijamantra: Mantras que se componen de una sola silabas como:       yam, ram, rham, 

rhim, rham, 

 

 B. Mulamantra: 2 a 10 letras o el cuerpo sutil de la deidad conocido como kamakala 

 

 C. Pindamantra: 11 a 20 letras 

 

 D. Malamantra: Un mantra con más de 20 letras o uno cantado con un mala (rosario) 

 

10. Tipos de acuerdo al Nitya Tantra 

 

A. Pinda: Un mantra con una sola letra 

 

B. Kartari: 2 letras 

 

 C. Bija: 3 a 9 letras 

 

 D. Mantra: 10 a 20 letras 

 

 E. Mala: Más de 20 letras 

 

Algunos ejemplos  

 

Con una letra: Om  

 

Con cinco letras: Namaha Shivaya  

 

Con seis letras: Om namaha Shivaya , Om namo Vishnave  

 

Con siete letras: Om rhim Suryaya namaha  

 

Con ocho letras: Om namo Vasudevaya 

 

Con nueve letras: Om im rhîm klim Chamundayai vicchche  

 

Con nueve letras: Om gam Ganapataye namaha  

 

Con doce letras: Om namo Bhagavate Vasudevaya  



 10 

 

Con trece letras: Shrirama jai Rama jai jai Rama  

 

 

11. De acuerdo al género:  

 

En la ciencia de los mantras, los masculinos y neutros son llamados mantra mientras que 

los femeninos son llamadaos vidya conocimiento); esto ocurre especialmente en el 

tantrismo. 

 

1. Mantras masculinos [solar (surya)]: Mantra concluyentes en palabras como ‘hu, phat’ son 

considerados mantra masculinos. Tales mantra ayudan a neutralizar adversarios o a cambiar 

las mentes de otros. Mantra de la deidad Solar también son mantra masculinos. 

 

2. Mantra femeninos [lunar (soma)]: Mantra concluyentes en palabras como tham, svaho 

svadha deberiam  seronsiderados mantra como femeninos. Tales mantra son de utilidad 

especialmente cuado se padecen enfermedades. Los mantras de la luna son considerados 

mantras femeninos. 

 

3. Mantras neutros: Mantras terminados en ‘namaha’ son considerados como mantras 

neutros. Tales mantras son de utilidad para cumplir algún deseo. 

 

12. Gurumantra  iniciación en un mantra.  

El mantra cuando lo entrega (diksha) el maestro espiritual  se llama sabija mantra ya que 

además de las letras sagradas, èstas cargadas con la resolución del maestro espiritual 

(sankalpa) y también con la conciencia divina (chaitanya); esta chaitanya està màs allà de la 

voluntad de lo corporal, es una conexión celestial, un nudo que se establece en los cielos 

entre el maestro espiritual y el discípulo y se proyecta hacia la eternidad.  

Y esto es asì, porque si bien cada uno puede practicar el mantra por sì mismo sin haberlo 

recibido (diksha) del maestro espiritual; esta practica posee un efecto marginal, mientras  

que en la iniciación de un mantra tanto la energía de la práctica espiritual como la energía 

del mantra se vuelven operacionales; todo el poder acumulado en las alturas cósmicas se 

ponen a disposición del practicante para que èl, sea capaz de hacer descender ese tesoro. 

 

13. El bijamantra 

 

El bija es la semilla de un mantra. Es de esta semilla que los brotes de la ciencia del Mantra 

se expanden. La energía de cualquier mantra yace en su bija. El canto de un mantra es eficaz 

sólo si un bija apropiado es seleccionado. Los bijas activan la deidad del mantra. En este 

contexto el Brihad-gandharva-tantra relata:  

   



 11 

 : “Oh Parvati, yo te diré la naturaleza divina de los bijas. La mera pronunciación de 

un biamantra, causa la manifestación de la deidad en aquel lugar”. 

 

 Los bijas también son extremadamente útiles desde el punto de vista físico y 

psicológico. Al pronunciar bijas una frecuencia particular se generan ondas sonoras 

específicas. La expansión de estas ondas, activa ciertos centros y chakras en el cuerpo, lo 

que a su vez facilita el correcto flujo de las energías vitales (pranas) a través de los canales 

(nadis). Se dice que el canto de un bijamantra ayuda a alcanzar un cuerpo sano, una mente 

pura, un incremento en la energía mental (psíquica), un intelecto agudo, etc. 

 

 El señor Woodrof escribio largamente sobre los bijas de muchas deidades, su 

significado implicado y objetivos de la siguiente manera: 

 

1. Om : Este también es un bija. Debe ser pronunciado antes de todos los bijas y mantras. 

Es llamado el pranava bija. Esto en sí es el bija o esencia de los Vedas. Todos los bijas se 

originan del pranav bija. Este es un bija eterno y no dualista (advaita). 

 

2. Aim : El bija de Sarasvati. El objetivo es el mismo que el anterior. 

 

3. Krîm : El bija de Kali, k= Kali, r = Brahman y i = Mahamaya (la Gran Ilusión). El punto en 

Sánscrito (anusvar) significa superar la infelicidad. El objetivo es superar la infelicidad. 

 

4. Klim : El bija de Krishna o deseo (kama), k = Krishna o kama (deseo), l = Indra, i = 

satifacción y el punto se refiere a la generación de felicidad. Su objetivo es la adquisición 

de la felicidad. 

 

5. Gam : El bija de Ganesh, g = Ganesh, el punto representa la superación de la infelicidad; 

su objetivo es la superación de la infelicidad. 

 

6. Dum : El bija de Durga, d = Durga, u = protección y el punto se refiere al acto de 

protección. Su objetivo es la protección. 

 

7. Shrim : El bija de Lakshmi, sh = Lakshmi, r = riqueza, i = satisfacción y el punto 

representa la superación de la infelicidad. Sus objetivos son prosperidad y contención. 

 

8. Strim : El bija de Vadhu, s = protección de la crisis, t = energía salvadora, r = Liberación 

(Mukti), i = Mahamaya (la Gran Ilusión) y el punto indica superación de la infelicidad. Su 

objetivo es superar la infelicidad. 

 

9. Rhim : Es el bija de Brahman (Shiva) y Energía (Shakti), h = Shiva (Brahman), r = Prakriti , 

r = Mahamaya y el punto indica superar la infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad. 

 



 12 

10. Hum : El bija de Varma o Kurcha, h = Shiva, u = Bhairav y el punto indica superar la 

infelicidad. Su objetivo es superar la infelicidad. 

 

11. Houm : El bija de la gracia (prasadbija), h = Shiva, ou = gracia del Señor Shiva o 

Sadashiva y el punto se refiere a la superación de la infelicidad. Su objetivo es superar la 

infelicidad con la gracia del Señor Shiva o Sadashiv. 

 

12. Kshroum): El bija de Narasinha, ksh = Narasinha, r = Brahman, ou = Urdhvanta y el 

punto representa superar el dolor. Su objetivo es la superación de la infelicidad. 

 

 Diferentes combinaciones son creadas cuando bijas son combinados. Dos o más 

bijas pueden ser combinados. Como resultado, una gran diversidad es creada en la energía 

del mantra por ejemplo ‘rhim shrim krim’ es un bijamantra conectado. Los tres bijas son 

diferentes formas de la misma energía – rhim = la Gran Ilusión (Maya), shrim = Lakshmi y 

krim = la deidad Kali. De acuerdo a las escrituras (Darshans) estos tres bîjâs representan la 

creación, el sostenimiento y la destrucción respectivamente.  

El Fetkarin Tantra da el significado yogico de algunos bijas conectados, por ejemplo cuando 

rhim es juntado dos veces se convierte en el bija de la modestia (lajjabija).  

Este es considerado el bîja del principio de la entera creación. Para ilustrar esto con un 

ejemplo, una leyenda dice que en el momento de la creación del universo El Creador  se 

sintió modesto por primera vez. ‘Shrim’ significa mantener la armonía entre las funciones 

del Señor Vishnu, a saber, protección y sostén. 

 

14. Tipos de acuerdo al motivo 

 

 A. Con expectativa mundana (sakam): El mantra empieza con rhim, shrim, klim, etc. 

 

 B. Sin expectativa mundana (nishkam): El mantra comienza con Om. Todos los mantras se 

originan de Om. Es un símbolo de Brahman, Dios y los Vedas. Por lo tanto el mantra ‘Om’ 

puede conferir la Liberación Final (Moksha.) 

 

 C. Tanto sin como con expectativa: Los bijas como rhim están prefijados al Om y son 

seguidos por las otras letras en el mantra. 

 

  



 13 

15. Algunos bijamantras importantes 

 

 

El bijamantra La deidad El bijamantra La deidad 

Om Brahman, Dios, los 

Vedas 

bhrum Kshatajokshita 

rham Kalaratri soum Devi, Varun 

rhîm Girija, 

Dhumrabhairavi 

sphim Pralayagni 

klim Maya (la Gran 

Ilusión), shakti (La 

Energía Primaria), 

Kama, Kali 

sphem Kalagni 

shrim Lakshmi, Kamala, 

Vishnupriya, Vishva 

strim Vadhu, 

Dhumrabhairavi 

am Anant, Vinayak, 

Pasha 

svaha Agnivallabha 

krum Svaha, Kalpini hum Kalkuta Durga 

krom Krodhish hum Rudrarakini 

Gloum Bhumi rhum Vaivasvat, 

Kurchakavach 

tham tham 

tham tham 

Mahakal houm Shiva 

Prim Ghorakshi rhoum Dakini 

Plaim Vetal kshroum Narsinha 

Phat Vidyujjivha   

 

 

16. Bijamantras de acuerdo a las letras Devanagari 

 

 

El bijamantra La deidad El bijamantra La deidad 

am Shrikantha, 

Kamakarshini, 

Vidyujjivha 

am Ananta, Vinanyaka, 

Pasha 

im Chandra, 

Vighnavinajaka, 

Rudra, Garjini 

im Trimurti, 

Tripursundari, 

Dhumrabhairavi, 

Vedmata*, Gayatri, 

Lakshmi 



 14 

um Shankar, Shadanan, 

Vanhikavasini, 

Kalakuta 

um Madhusudan, 

Bhairav, Rupakarshini 

rum Trivikram, Shivadut, 

Gandhakarshini, 

Maharoudri 

rum Bhayankari 

lrum Shidhar, Dirgajivha, 

Chittakarshini, 

Sanharini 

lrum Kamla, Rushikesh, 

Dhairyakarshini, 

Karalini 

em Marut, Vanhi, 

Ekadashi, 

Udhvarkeshi 

aim Sarasvati, Vijaya, 

Dvadashi, 

Ugrabhairavi, Yoni, 

Veda* 

om Trayodashi, 

Vasudeva, Gayatri, 

Bijakarshini 

oum Jvalini, Atmakarshini, 

Dakini 

am Soma, 

Amrutakarshini, 

Kubjika 

ahâ Rati, Suyash, 

Chandika 

kam Mahakali, Skandha, 

Kameshvari, 

Krodhish 

kham Akash, Tapini, 

Varuna 

gam Ganga, Ganesha, 

Vishvamata, Bhogini 

gham Varuna, 

Trailokyavidya 

nham Bhairava, Kameshi, 

Unmattabhairavi 

cham Vadhu, Chandrama, 

Kulavati, Jvalamukhi 

cham Sadashiva, Vilasini, 

Raktandanshtra 

jam Nandi, Bhogada, 

Vijaya 

jham Guha, Dravini yam Vidyunmukha 

tam Prithvi, Marut tham Vanhi, Kapali 

dam Bhivakra, Yogini, 

Bhishana 

dham Yadnyesh, Vighnesh, 

Malini, Guru 

nam Prahari tam Varahi, Shyamamukhi 

tham Bhadrakali, Dandi dam Dhara 

dham Shankhini, Dhanesh nam Jvalini, Sinhanadi 

pam Kalaratri pham Pralayagni, 

Kalakubjini 

bam Kledini, Tapini, 

Bhayankara 

bham Klinna, Bahurupi 

mam Kali, Matangamalini, 

Mahakali 

yam Vayu, Sthiratma 



 15 

ram Agni, Krodhini, 

Tripursundari 

lam Shakra, Amruta, 

Pruthvi 

vam Varuna sham Kama, Shubhaga, 

Chandish 

sham Suryatma sam Sammoha, Brahmi, 

Dhumadhvaja 

ham Shiva, Yogavaktra lam Pruthvi, Vyapini 

ksham Nrisinha, Kalajivha   

* El primer sonido de todos los cuatro Vedâs ha creado el bija im o aim. 

 

El Shakta Tantra cita no sólo los Nombres de diferentes deidades como Vishnupriya, 

Dhumrabhairavi, Rudrashakini, Vidyujjivha, Kalpini, Agnivallabha, Ghorakshi, Kalaratri, 

Urdhvakeshi, Durga, Lokamata, etc. sino que también bijas independientes para su 

adoración. El Shaiva Tantra menciona las formas de Shiva tales como Varan Chand, 

Jvalamukha, Raktadanshtra, Asitang, Valayamukha, Vidyunmukha, Kapali, Kapardi, 

Mahakali, Dhimradhvaj, etc. y también da los respectivos bijas que cumplen varios objetivos. 

 

17. Bijamantras de los cinco elementos (panchamahabhutas) 

 

 1. Prithvi (tierra absoluta): lam 

 2. Apa (agua absoluta): vam 

 3. Tej (fuego absoluto): ram 

 4. Vayu (aire absoluto): yam 

 5. Akasha (éter absoluto): ham, kham 

 

18.Bijamantras practicados con expectativa mundana. 

 

El Objetivo El bijamantra 

1. Adquisición de conocimiento aim 

2. Adquisición de felicidad mundana rhim 

3. Lograr lo imposible am 

4. Longevidad dram 

5. Adquisición de buena salud y prevención 

de una muerte prematura 

Om jum saha 

6. Progreso y prosperidad en todas las 

esferas 

soum 

7. Cumplimiento de deseos Klim 

8. Finalización exitosa de acciones 

(sampannakaran) 

Namaha 

9. Satisfaccción, Serenidad rhom 

10. Ganar debates lhim 



 16 

11. Odio (Dvesh) Hum 

12. Obstaculizar el progreso de otros tam tam 

13. Matar (maran) khem khem 

14. Hipnotizar (sammohan) blrum 

15. Controlar la mente de otro (vashikaran) vashat 

16. Atracción (akarshan) voushat 

 

 

 

 

 

19. Chakras, bijamantras y órganos 

 

 

El chakra El bijamantra El órgano 

1. Muladhar lam, lrum El ano 

2. Svadishthan vam Los órganos sexuales (f y M) 

3. Manipur ram, rum Los órganos de digestión 

4. Anahat yam El corazón y los pulmones 

5. Vishudda ham Los órganos del habla 

Los bijamantras iluminan y santifican los chakras y canales (nadis) y dejan a los órganos 

libres de enfermedades. 

 

20.Enfermedades de órganos y bijamantras:  

 

 

Los bijamantras que son útiles en las enfermedades de ciertos órganos son dados a 

continuación: 

 

 Rham: Enfermedades del  corazón, tracto respiratorio y cerebro 

 Rhim: Enfermedades de la nariz, garganta y paladar 

 Rhum: Enfermedades del hígado, bazo, intestinos, estómago y útero 

 Rhaim: Enfermedades de los riñones, vejiga urinaria 

 Rhoum: Enfermedades del ano y órganos de digestión 

 Rham: Desórdenes del pecho y la garganta 

 

21. Las cuatro clases sociales (varnas) y bijamantras 

 

 1. Intelectuales, Sacerdotes, politicos: rhim 

 2. Militares, fuerzas policiales y de seguridad: shrim 

 3. Comerciantes, Banqueros, Empresarios: klim 



 17 

 4. Trabajadores: aim 

 

22. bijakshar:  

Esta es una terminología del camino Tantriko. En todos lo métodos tantrikos hay una 

tendencia a consolidar los mantrâs en una una letra. Los mantras que son consolidados 

usando las letras Sánscritas shrim, rhim, klim, etc. son llamados bijaksharas. De la misma 

manera en que poderosas partículas subatómicas son producidas como resultado de la 

desintegración de una sustancia, es creído que el bijakshar contiene energía equivalente a 

millones de partículas subatómicas.  

En la ciencia del Tantra, los bijaksharas son usados para hacer a un yantra, mantra o tantra 

inmensamente poderoso y misterioso.  

El Shabdasiddhanta de Mimansak aboga por el concepto de diferentes deidades presidientes 

de los bijaksharas y declara que un bijakshara mantra es eterno. El sentido yace en la 

palabra, no en aquel que lo entiende. 

 

  

23. Algunos mantras importantes 

 

 Omkar: Es considerada la vocal sagrada. No sólo es Omkar un mahamantra con una sola 

letra sino que también es clasificado como el Brahman monosilábico en el Bhagavad Gita. El 

sabio de este mantra es Parabrahman, la deidad Parmatma y el ritmo (chanda) Gayatri. Los 

mahamantras de los Vedâs, Upanishads, etc. y también los mantras eficaces (siddha) y 

Nombres denotando al Señor son las variadas formas de este Omkar.Cuando se canta cada 

mantra es esencial empezarlo con Omkar. 

 

 Las escrituras describen al pranava, o sea Om como el “rey de los mantras”. Es 

considerado como el símbolo o representación del alma individual. Omkar es el principal 

Nombre del Supremo Brahman (Parabrahman.) Ya que la adquisición del conocimiento sobre 

él significa realización de Parabrahman, adorarlo es lo mismo que adorar al Supremo Dios.  

La famosa cita de los Upanishads dice ‘Esta alma es Brahman’. Una vez que uno realiza a 

través de la meditación que el universo entero está compuesto de Omkar y desarrolla la 

convicción de que cada objeto en el universo y cada alma individual en sí mismo es Brahman, 

la realización de Brahman como el alma es lograda y finalmente se obtiene la auto 

realización del inmanifiesto (nirguna) Brahman en la forma de “yo soy Brahman. 

 

 En la adoración de Omkar, el alma encarnada (jiva) debería albergar la emoción de 

que la letra ‘a’ en Omkar representa la disolución del cuerpo físico en el cuerpo del Ser 

Absoluto (Virat Purusha). La ‘u’ significa disolución del propio cuerpo sutil en el cuerpo sutil 

del universo, o sea el hiranyagarbha y la ‘m’ significa la entrada del cuerpo causal propio 

en el gran cuerpo ilusorio (mayadeha) del universo. El punto con la forma de la luna 

(chandra-bindu) indica que el cuerpo supracausal (mahakarana deha) propio se ha disuelto 

en el omnisciente Dios, o sea el Prakriti básico (mul.) 



 18 

 

 La tabla a continuación esclarece el significado de las cuatro partes del Omkar – a, 

u, m y medio matra. 

 

 a u m El medio matra 

1. El lugar de 

operación 

Estado despierto 

(jagriti) 

El estado de 

sueño (svapna) 

El estado de 

sueño profundo 

(sushupti) 

Estado 

spuperconscient

e (turya) 

2. El nombre del 

alma que lleva a 

cabo una acción 

específica 

Vaishvanara Taijas Pradnya Turiya 

3. La adoración 

de quién se está 

llevando a cabo 

El universo 

visible 

El universo 

invisible o sutil 

Layayoga 

(Disolución del 

ego) 

No-dualidad 

(advait) 

 

24. Mrityunjaya mantra. 

 

Om Trayambakam yajamahe 

Sugandhim pushtivardanam 

Urvarikamiva bandhanam 

Mrityormukshia mamritat 

 

 

 Significado: Adoramos al Señor Shiva de los tres ojos. Que la fragancia de nuestra 

energía y fama se extienda a lo lejos y a lo ancho. De la misma manera en que un pepino 

seco lentamente cae de su tallo, que nuestra atadura a la muerte desaparezca sin saberlo. 

De la misma manera que seamos liberados del ciclo de nacimiento y muerte y que 

obtengamos la Liberación Final (Moksha). 

Este mantra pertenece al séptimo mandala del Rig veda 

 

25. Navarnava (nueve letras) mantra:  

 

Nav  se refiere a nueve y arnav  a letras. En el mantra ‘Om aim rhim klim Chamundayai 

vichche  hay nueve letras excluyendo al Om, que es la representación de lo inmanifiensto 

(nirguna). Las nueve letras y su significado son los siguientes: 

 1. aim: Kalika o Mahakali 

 2. rhim: Lakshmi o Mahalakshmi 

 3. klim: Sarasvati o Mahasarasvati 

 4. cha 

 5 mu                 a Chamunda (la deidad femenina) 

 6. nda 



 19 

 7. yai 

 8. vi 

 9. chche            ofrezco mis respetos 

 

 El significado: Te ofrezco mis respetos a Ti Oh deidad Chamunda que posées las tres 

cualidades de Mahakali, Mahalakshmi y Mahasarasvati. 

 

Otros Significados Internos: 

 

Deseo (Ka), el útero de la creación (E), el loto Lakshmi (T), ella con el trono en la mano (La), 

la cueva (Hrim), las letras (Ha) (Sa), el emancipado Señor del viento (Ka), la atmósfera (Ha), 

la regla de lo puro (La), otra vez la cueva (Hrim), las letras (Sa) (Ka) (La), Maya (Hrim), esta 

es la raíz del conocimiento de la Divina Madre. 

 

Nota 

 

Cuerpo Causal: 

KA:   sabiduría, objetivo supremo, disolución, tamas guna. 

E:  deseo, creación, rajas guna. 

T:  acción, preservación, sattva guna. 

LA:   manifestación. 

HRIM:  Maya, el Uno mirando al Uno. 

 

Cuerpo Sutil: 

HA:   el divino yo, Ishvara, Pusura. 

SA:  eso, Parakriti. 

KA:  cielo, Svaha. 

HA:   atmósfera, Bhuvaha 

LA:  tierra, Bhuh 

HRIM:  Maya, el Uno mirando a los muchos, los muchos mirando al Uno. 

 

Cuerpo Denso: 

SA:   todo. 

KA:  deseos, metas. 

LA:  manifestaciones individuales. 

HRIM:  Maya, los muchos mirando a los muchos. 

 

Así es como trabaja el código. Cada palabra se reduce a su forma abreviada como un Bija 

mantra, como un mantra semilla, y la unidad de todos los Bijas, las semillas, explica en 

forma clara el Sri Vidya, el conocimiento de la prosperidad suprema: cómo Dios se ve a sí 

mismo; cómo Dios ve al mundo; las tres formas de Maya; Maya como ilusión, Maya como el 



 20 

cuerpo universal de la naturaleza, Maya como la conciencia del Uno en armonía consigo 

mismo. 

En el “Nitya Sodasikarnava” se ofrece otra interpretación: Shiva - Shakti de forma 

indiferenciada, la potencialidad de Brahma, Vishnu y Shiva (capacidades de creación, 

conservación y disolución de la conciencia), la forma de Sarasvati, Lakshmi y Gauri (Rajas, 

Sattva y Tamas Guna; conocimiento, acción y deseo), la capacidad de la impura, mixta y 

pura disciplina espiritual; la unidad de la existencia, de Shiva - Shakti, la naturaleza 

intrínseca de Brahma (suprema conciencia), el que concede la sabiduría más allá del 

pensamiento o la forma, la manifestación de todos los principios, la gran belleza de 3 

partes. 

Esto es el Bhavartha o sustancia del mantra, el significado acorde a la intensidad de la 

intuición según el desarrollo de la disciplina del aspirante. Este mantra se define de seis 

maneras diferentes: acorde a la intensidad de la intuición, significado oral, significado 

acorde a las escuelas filosóficas, acorde a la orden monástica, significado secreto, y el 

significado acorde a los principios. La definición que hemos presentado implica una fiel 

rendición del significado secreto así como también en conformidad con los principios de 

los Tantra Tattvas. 

 

NOTA:  Para una mayor comprensión de la profundidad de este mantra – en general todos 

los mantras pueden ser profundizados del mismo modo -, se debe recurrir al canto Devi 

Guita, al final del presente trabajo. 

 

 

El Nombre de Rama y Su significado Profundo: 

 

1. Rama significa regocijo, deleite, la fuente de toda alegría, también el ser supremo o 

Paramatma o Dios, raa significa Purusha (aspecto masculino de Dios o espíritu o Shiva) 

y, 

2. Maa significa madre – la divina madre o Prakriti. 

3.  Rama simboliza la Unión del Espíritu y la Naturaleza, que es Dios o Brahman. 

4. “Rama es el nombre que combina la Ra de Narayana y la Ma de Namashivaya, los mantras 

de los Vaishnavas (adoradores de Vishnu) y los de los Shivaistas (adoradores de Shiva). 

De modo que Rama significa la cualidad de Shiva y Vishnu.”  

5. “Rama tiene la Ra de Hara (Shiva) y la Ma de Uma (el aspecto Shakti de Shiva) de modo 

que Rama es el nombre de Shivashakti.” “El nombre Rama esta compuesto de tres 

Bijaksharas (letras raíz) – RA, AA y MA,  asociadas con fuego, sol y luna. 

6. Simbolicamente, esto significa que por pronunciar el nombre de Rama, el principio del 

Fuego quemará los pecados, el principio del Sol dispersará la oscuridad de la ignorancia 

y el principio de la Luna calmará las fiebres que surgen de los deseos. – Raam es el Bija 

mantra del Manipura Chakra y Rama es un Mantra  

7. Las mismas vibraciones numerológicas están presentes en los mantras Rama y Aum. 

 



 21 

A – 0  R – 2 

U – 2  A – 0 

M – 5  M – 5 

  A – 0 

 

7 7 

 

Siete es un número auspicioso. Considerando los 7 Chakras, los 7 días de la semana, los 7 

mares y así sucesivamente. 

El nombre utilizado por los Zoroastristas para Dios es Ahura-Mazda. Así Raama forma el 

verdadero centro o nucleo del nombre Zoroastrista de Dios. 

Hace miles de años en India vivió un hombre que era asesino y ladrón. Acechaba y robaba 

a los viajeros solitarios que pasaban a traves de la jungla. Siete sabios que fueron detenidos 

por el para ser robados, le mostraron la insensatez de sus actos. Cuando les pregunto como 

podía redimirse, le pidieron que se sentara y recitara la palabra Mara (que significa muerte 

o Dios de la muerte). Por consiguiente el ladrón se sentó y comenzó a recitar Mara Mara que 

por supuesto, al invertirlo es Rama Rama.  

Los meses se transformaron en años y el se sentaba inmovil. A su alrededor creció un 

hormiguero que con el tiempo lo cubrió completamente. 

Los siete sabios regresaron y le pidieron al hombre que saliera. 

El hormiguero se abrió con un estallido y salió un hombre completamente diferente.  

Ellos lo llamaron Valmiki (significa el que salió de un hormiguero.) Este es el sabio que 

escribió el famoso texto sagrado, el Raamaayana. Tal es el poder del Raama Naam (el 

nombre de Raama). 

 

 

26. Shri Ganesh mantra:  

‘Om  ga-aum Ganapataye namaha.  En este mantra, Om es el pranav (símbolo) del Supremo 

dios, ga-aum es el mantra, Ganapataye es el kilak y namaha es el pallav. 

 

 Significado: ‘Oh Señor Ganapati, ayúdame a asimilar el bijamantra ga-aum. Tu 

bijamantra es una parte de Om. Que con ese símbolo (Om) seas incorporado en mí. 

 

27. Mantras recomendados por algunos sabios 

 

A. Sanatkumara: Hari sharanam  

B.  B. Narada: Narayana 

C.  C. Valmiki: Rama  

 D. Dhruva: Om namo Bhagvate Vasudevaya  

D. Ramanuja: Om namo Narayanaya  

E.  D. Dhruva: Om namo Bhagvate Vasudevaya  

 E. Ramanuja: Om namo Narayanaya  



 22 

 F. Srila Cimbandara maharaj: Hari Om tat sat  

 G. Samarth Ramdas: Shrirama jai Rama jai jai Rama  

 H. Srila prabhupada: Hare Krishna Hare Rama. 

 I. Swami Muktananda: Om namaha Shivaya  

 

 

 

 

 

28. Mantras asociados con diferentes escuelas:  

Cada escuela tiene su propio mantra a ser cantado por todos los buscadores que la siguen. 

Por ejemplo la escuela shivaista repite el siguiente mantra: 

 

Om namaha Shivaya. 

 

 El mantra de cinco letras (panchakshari): Namaha Shivaya  es el mantra de cinco 

letras de Shiva. En una subdivisión del Yajurveda, el Rudradhyaya empieza con estas 

palabras. El mantra se toma de ese texto.  

Cuando le es prefijado un pranav se convierte en Om namaha Shivaya, el mantra de seis 

letras (shadakshari). El significado espiritual de cada letra de este mantra de cinco letras es 

el siguiente: 

 

 n  = La primera de todas las regiones (lokas) 

 m = Aquel que confiere el conocimiento espiritual supremo (jnan) y destructor de los 

mayores pecados 

 

 Shi = Benévolo, sereno y responsable por la iniciación por el Señor Shiva 

 va  = La representación de un toro como vehículo y las energías Vasuki y Vamangi (Shakti) 

 y  = La auspiciosa morada de la Suprema Bienaventuranza y del Señor Shiva 

 

 Por lo tanto debemos reverencias (namaskar) a estas cinco letras. 

 

 Las cinco letras anteriores también tienen una correlación con la danza tandava de  

Shiva Nataraja que es la siguiente: 

 

 n = La mano presenciando el fuego (agni) 

 m = El pie presionando al demonio Mulayaka 

Shi = La mano teniendo un pequeño tambor con la forma de un reloj de arena (damaru) 

va = La mano estrechada 

y = La mano que confiere protección. 

 



 23 

 Se dice que estas cinco letras también son indicativas de Dios (Ishvara), Energía 

(Shakti), el principio del alma, el inmanifiesto (antardhan) y la aniquilación de pecados. 

 

29. La pronunciación y su importancia 

 

El objetivo tras el hacer práctica espiritual de mantras es revelar su energía oculta. 

Los sabios ya han descrito que beneficios traen un mantra particular. Un mantra no es 

meramente una unión de letras. Su combinación es una representación de energía interna. 

La energía dentro de un buscador se activa debido a un mantra y él adquiere una fuerza 

tremenda.  

La consciencia divina (chaitanya) en un mantra es superior a las palabras densas en 

él. Se encuentra que si se lleva a cabo el purashcharan (canto) de un mantra infaliblemente 

y con aserción, se puede experimentar la poderosa energía en él, y se puede lograr cualquier 

cosa desde desapego mundano de la avaricia a la Auto realización. 

 

 La ciencia del Mantra se ha originado de la palabra (shabda) Brahman. La energía de 

un mantra yace en su pronunciación. Esa energía se manifiesta de frecuencias generadas en 

la atmósfera por las vibraciones de sonido que son generadas a través de su canto. La 

naturaleza del mantra es una de irradiación (tej.) A pesar de que parece más bien sin sentido 

está cargado con el potencial de lograr la manifestación de una Deidad. 

 

 El poder de un mantra en sí mismo es el poder de la mente que a su vez es el poder 

de los propios pensamientos. Pensamientos que son libres de palabras son muy sutiles. 

Cuando pensamientos son expresados en palabras, se vuelven muy densos. Es evidente que 

la energía en lo denso es menor que en lo sutil. La energía en un mantra en la forma de 

pensamiento o significado es siempre mayor que la pronunciación de un mantra en la forma 

de palabras. Considerando la tremenda energía generada por el pensamiento, hace más de 

cinco mil años atrás filósofos Indios proclamaron la chocante doctrina de que los malos 

pensamientos son más dañinos que las malas palabras. 

 

 Una vez que uno se concentra en pronunciar un mantra correctamente, la mente no 

se mueve y esto ayuda a lograr concentración en la mente. 

 

 El sonido (nada) es el componente básico de la creación y está basado sobre las 

ciencias de la Música y del Mantra.  

 También en los Vedas el mero significado no es importante. Se debería ser capaz de 

recitarlos con el ritmo (chanda), pie silábico (vritta) y medida de verso (matra) correctos. Asi 

el beneficio se obtiene en su máximo nivel, el pranayama otorga el mismo beneficio. 

 

 Un mantra debe obtenerse de un maestro espiritual y debe recibir la instrucción 

acerca a la ciencia de los Matras. Un matra es aquello con lo que se uno se percata de la 

magnitud del sonido de las palabras. La ciencia de los Matras, o sea la correcta 



 24 

pronunciación de los mantras en lo que atañe a sus notas como aroha, avaroha, udatta, 

anudatta, svarit, prachay, etc. es de especial importancia.  

   

 

 Un ejemplo: La palabra compuesta Indrashatru podría tener dos significados, 

siendo una “enemigo de Indra” (el aniquilador del Señor Indra) del Tatpurush Samas y “aquel 

cuyo enemigo es el Señor Indra” (aquel que será muerto por el Señor Indra) del Bahuvrihi 

Samas. Ya que el primer significado le era destinado a Tvashta tenía que pronunciar la nota 

de la última letra de la palabra entera en una nota alta. Él sin embargo pronunció la última 

letra de la primer palabra en el Samas en un tono alto. Consecuentemente, en vez de tener 

un hijo para matar al Señor Indra, nació un hijo, Vritra, que sería matado por el Señor Indra. 

(Taittiriya Sanhita 2.5.1-2.) 

 

 Las enseñanzas de Panini dicen:  

 Si algunas de las consonantes en un mantra son borradas destruyen la vida, si las 

vocales (svar) están erradas aparece la enfermedad. El arroz consagrado (akshata) 

[consagrado con un mantra que tiene vocales discordantes y omisión de letras] desciende 

sobre la cabeza del anfitrión como un rayo eléctrico (vajra.) 

 

 Sólo un mantra impartido por un maestro espiritual con sucesión dicipular, obtenido 

en un sueño o de una deidad durante la meditación o aceptado tras la conducción de ritos 

apropiados tales como la quita de kîlak, cantado con notas puras y apropiadas observando 

las reglas y restricciones rituales, puede ser exitosa e incluso dar soporte a los beneficios 

deseados. Cantar un mantra leído en un libro y recibir iniciación de un mantra de una 

persona sin autoridad espiritual no es solamente falto de sentido sino que también es 

desastroso. 

 

 ‘Uno encuentra a Narada y a Timbaru como par en los Puranas. Timbaru poseía 

conocimiento de música pero Narada no y por lo tanto fue insultado por Lakshmi, la deidad 

de la riqueza. Entonces Narada empezó a aprender música de Timbaru. Una vez, cuando 

estaba cantando, todas la Raginis, las deidades de las notas musicales, aparecieron frente 

a Él. Estaban desnutridas y drenadas de energía. Cuando Narada les preguntó por la razón 

de su estado respondieron, “Hemos sido reducidas a este estado por tu canto incorrecto y 

duro. Ahora, tras escuchar cantar a Timbaru, retornaremos a nuestro estado original.” 

Narada quedó humillado al escuchar esto. Entonces fue a Shvetadipa y oró al Señor Vishnu 

pidiendo por el conocimiento de la música. El Señor Vishnu respondió, “Te enseñaré música 

en Mi encarnación com Krishna.” Más tarde con sus esposas Rukmini, Satyabhama y 

Jambavati Krishna Mismo lo perfeccionó con el conocimiento del canto.’ 

 

 Nuestras orejas están influenciadas por el sonido (nada.) Como se perciben las 

diferentes características de un objeto a través de los diferentes órganos sensoriales es 

descrito en la siguiente tabla. De esta tabla uno también se dará cuenta de la superioridad 



 25 

del órgano sensorial del escuchar sobre los otros. De la misma manera en que en nosotros 

el órgano sensorial del escuchar es el más importante, de los cinco órganos sensoriales 

sutiles universales, el órgano sensorial sutil del escuchar es el más importante. Es activado 

por el sonido (nada.) 

 

 Akash 

(éter 

absoluto) 

Vayu (aire 

absoluto) 

Tej (fuego 

absoluto) 

Apa (agua 

absoluta) 

Pruthvi 

(tierra 

absoluta) 

1. Los órganos sensoriales orejas piel ojos lengua nariz 

2. ¿Qué puede percibir el 

órgano sensorial? 

palabra 

(sonido) 

tacto forma 

(figura) 

sabor olor 

3. Conocimiento sobre una 

persona o un objeto 

existente en el presente 

si si si si si 

4. Conocimiento de un 

objeto sin que entre en el 

propio cuerpo 

si si si no si 

5. Conocimiento de una 

persona o un objeto desde 

la distancia 

si no si no no 

6. La habilidad de adquirir 

conocimiento sobre el 

pasado o futuro de una 

persona o un objeto o 

información relacionada con 

ello o las emociones densas, 

como por ejemplo descritas 

o escritas por alguien 

si no si no no 

7. Adquisición del 

conocimiento de frecuencias 

sutiles generadas de los 

órganos motrices de una 

persona por el órgano 

sesorial sutil 

si* no no no No 

 * El conociminto se adquiere del sonido sutil que se genera por el movimiento de  

los órganos motores. 

Cuando cualquier palabra que se pronuncia en voz alta o mentalmente de acuerdo a las 

reglas de la gramática,  se logra la purificación del habla. 

 

 

 

 



 26 

 

30.Un mantra es una fuerza tremenda. 

  

De acuerdo a la ciencia del Mantra, las armaduras (kavacha) de diferentes deidades son – 

Lakshmi kavacha, Shiva kavacha, gopal kavacha, Vishnu kavacha, Datta kavacha, Rama 

kavacha, Gayatri Kavacha, etc. Con la recitación regular de estos mantrâs se crea una 

armadura alrededor del cuerpo físico. Buscadores desarrollados pueden ver o bien sentir 

esta armadura. Estas armaduras sutiles son más fuertes que las densas. Las armaduras 

densas protegen contra armas densas como balas mientras que las sutiles protegen contra 

las densas al igual que contra las sutiles como espíritus, magia negra (karni), etc. 

 

Algún mantra o yantra está escrito sobre una hoja, un pedazo de papel o aluminio y se 

inserta en un amuleto y llevado alrededor del cuello o atado al brazo. Eso también se llama 

una armadura. Una armadura se usa para proteger el cuerpo, para combatir la enfermedad 

o cumplir un deseo. De la misma manera en que una deidad tiene su verso de adoración 

(stotra) también tiene su propia armadura. Esta armadura contiene una oración para la 

protección de todos los órganos en el propio cuerpo.  

 

 

31. Purificación del mantra: Antes de que cualquier mantra sea eficaz (siddha) debe ser 

purificado. Los siete métodos para purificar un mantra son los siguientes. 

   

 

 1. Bhraman : Entretejer de todas las consonantes del mantra con ‘yam’, el bîja del elemento 

vayu (aire absoluto). 

 2. Rodhan : El canto del mantra debería ser hecho con el bija Om. 

 3. Vashikaran : Usando una pasta de alata, sándalo rojo (raktachandan), turmérico, semilla 

de manzano espinoso (dhatura) o sulfato de arsénico rojo, el mantra debería ser escrito 

sobre un parche de corteza de sauce (bhurja patra). 

 4. Pidan : El mantra debería ser escrito con el latex de un tipo especial de gomero y debería 

ser presionado con el pie. 

 5. Shoshan : El mantra debería ser cantado luego de la adición del bija ‘vam’ de Varun. 

 6. Poshan : El mantra debería ser cantado luego de la adición de los tres bîjamantras 

prescritos por el Guru. Luego debería ser escrito usando leche de vaca o miel. 

 7. Dahan : El mantra debería ser cantado con la inserción de ‘ram’, el bija de Agni, en el 

comienzo, medio y el final del mantra. Luego debería ser escrito con aceite extraído de las 

semillas del árbol palash. 

 

32. Establecer amistad con el mantra (mantramaitrî):  

Muchas veces uno se tiene que amigar con el mantra. Esta amistad se logra a través de 

rituales. Dependiendo de la causa por la cual el mantra se requiere y hasta que punto 

esa causa es pura, impura, suave, dura, auspiciosa, inauspiciosa, servicial o dañina, se 



 27 

tienen que llevar a cabo algunos ritos (kriya) sobre ese mantra consecuentemente. Los 

asientos (asanas), malas (rosarios) y yantras usados al conducirlos varían. (También hay 

varios tipos de mantras para “amigarse” con los mantras.) 

 

 

33. Sanskaras (ritos) sobre los mantras: Para que cualquier mantra sea efectivo se necesitan 

llevar a cabo los siguientes diez sanskaras sobre él bajo la guía y protección del maestro 

espiritual. 

 

 1. Janan: El mantra debería ser escrito sobre un parche de corteza de sauce (bhurjapatra) 

con un pigmento ammarillo luminoso de la bilis o la orina o la cabeza de una vaca 

(gorochan). Entonces un yantra del mantra debería ser echo como es descrito en las 

escrituras y adorado tras la invocación (avahan) de la deidad del mantra. 

 

 2. Dipan: Se debería cantar ‘hansaha – “mantra”  - so ham’ mil veces. 

 

3. Bodhan: Se debería cantar ‘hansaha – “mantra” – hansaha’ cinco mil veces. 

 

 4. Tadan: Se debería cantar ‘phat – “mantra” – phat’ mil veces. 

 

 5. Abhisheka (consagración rociando agua o líquidos): ‘Aim hansaha Om – “mantra” – aim 

hansaha Om’ y cantar el mantra mil veces. Mientras se canta el mantra se debería rociar 

agua continuamente sobre el mantra escrito sobre un parche de corteza de sauce. 

 

 6. Vimalikaran: Se debería cantar ‘Om troum vashat “mantra” – vashat troum Om” mil veces. 

 

 7. Jivan: Se debería cantar ‘svadha vashat – “mantra” – vashat svadha’ mil veces. 

 

 8. Tarpan: Se debería rociar leche, manteca clarificada y agua sobre el mantra escrito sobre 

un parche de corteza de sauce cada vez al cantar el mantra mil veces. 

 

 9. Gopan: Se debería cantar ‘rhim – “mantra” – rhim’ mil veces. 

 

 10. Apyayan: Se debería cantar ‘hansaha – “mantra” – so’ham’ mil veces. 

 

34. Activación de mantras: 

La activación de un mantra significa incrementar la energía en él. 

 

 Para los mantras del fuego o del sol se debería cantar el mantra ‘Om ram’ cuando el 

canal Ida (nadî) es operacional, o sea, cuando la respiración se da a través de la fosa nasal 

izquierda. El mantra también debería ser cantado para los mantras suaves o aquellos de la 



 28 

luna cuando el canal Pingala es operacional, o sea, cuando la respiración se da a través de 

la fosa nasal derecha. 

 

35. Un Purashcharana 

 

 De acuerdo al Vayu Sanhita,  purashcharan, es, la adoración de una deidad llevada a cabo 

con un tantra, mantra y canto (japa) y los rituales prescritos, conducidos para permitir al 

mantra dar los resultados esperados, antes de comenzar el canto del mantra. 

 

 purashcharan significa una particular cantidad de canto para la adquisición del resultado 

deseado del mantra [de la deidad benévola (ishtadevata)] es llamado un purashcharana o 

una puraskriya. 

 

De acuerdo al texto Yogini Rudaya, de la misma manera en que una persona sin vida es 

incapaz de llevar a cabo cualquier acción, sin un purashcharan, un mantra es incapaz de 

impartir poderes sobrenaturales (siddhis.)  

Cantar (japa), fuego sacrificial (homa), ofrecimiento a los ancestros(tarpan), consagración 

de la deidad rociándo agua o líquidos como leche (abhisheka/marjana) y ofrecimiento de 

comida a Brahmanas (Brahmanbhojan) constituyen las cinco partes de un purashcharan. 

 

Un purashcharan se comienza en un día auspicioso, esto es, cuando es shivaratri mensual, 

ekadasi o el jueves, luego de pedirle la bendición del maestro espiritual. . También puede 

iniciarse el purushcarana en el momento de un eclipse. Durante un eclipse solar el 

purashcharana se completa sólo con el numero de rondas hechas desde el tiempo del 

comienzo del eclipse hasta el final.  Sin embargo, el eclipse no debería ser del tipo en el 

cual meramente se ve su comienzo o su final. Se puede elegir cualquier mitad del mes lunar 

para el purashcharana de acuerdo a la propia habilidad. 

 

 Lugares sagrados, orillas de ríos, cuevas, picos de montañas, confluencias de ríos, 

parques aislados, templos del Señor Shiva, etc. son considerados ideales para llevar a cabo 

un purashcharana. Un lugar en el cual el frío, viento o lluvia no afectarán al hacedor o 

causarán daños físicos y también en el cual la concentración no será interrumpida por nada 

debería ser elegido para el purashcharana.  

 Para purificar el cuerpo físico se debería llevar a sí una mezcla de leche, curd, 

manteca, orina y estiercol de una vaca (panchagavya) y se debería vestir el hilo 

sagrado(yadnyopavit.) Realizar ofrecimientos a los sabios (rushitarpan) la noche anterior al 

purashcharan. Si se es incapaz de recitar los Suktas se debería invitar al maestro espiritual 

y se le debe solicitar enseñanzas espirituales. Se debería observar el ayuno el día anterior. 

 

 

 Si se decide llevar a cabo un purashcharan en miles y si se llevan a cabo cien rondas 

(avartans) cada día, en un período de diez días un mini purashcharan será completado. Se 



 29 

debería elegir el número de rondas sependiendo de la propia capacidad. Si el número es 

reducido, más días serán requeridos para completerlo y viceversa. Sin embargo se debería 

recordar que en la medida de lo posible se debería completar el número de rondas decididas 

al principio. Textos antiguos como Mundamala, etc. claramente estipulan que no se debería 

bajar o subir la cantidad ni quebrar la rutina. Sin embargo,  si debido a dificultades como 

mala salud, fiebre, impurezas debido a duelo o nacimiento (soyar-sutak), etc., se tarda mas 

tiempo, o se da una variación en la cantidad predeterminada, entonces no equivale a faltar 

a la promesa al cielo. 

 

 Tres tipos de purashcharanas son posibles, o sea primario con 1000, medio con 

10,000 y superior con 100,000 rondas (avartans). Para el cumplimiento de los deseos 

también se pueden llevar a cabo purashcharanas en el método Mandal Mahamandal de 

canto, 441 (21 x 21) o 9261 (21 x 21 x 21) veces. 

 

8 G 5 B. Havan: Luego de completar la cantidad predeterminda, un havan (dar una ofrenda 

con fuego) se lleva a cabo con un décimo de esa cantidad. Si esto no es posible se debería 

cantar cuatro veces la cantidad del havan. Durante un Gayatri purashcharan una ofrenda de 

arroz hervido (charu), semillas de sésamo, un dulce hecho de arroz y leche (payas), durva y 

palos de fuego sacrificiales (samidhâ) se usa en el havan. De acuerdo al Vishnudharmottar 

Purana, el ingrediente usado en el havan debería ser modificado de acuerdo a la resolución 

del purashcharana.  

 

El deseo Ingredientes usados 

en el havan 

El deseo Ingredientes usados 

en el havan 

Anulación de todo 

pecado 

Semillas de sésamo Granos de comida Arroz sin limpiar 

Serenidad Barley Pacificar a los 

planetas 

(Grahashanti) 

Madera de fuego 

sacrificial (Samidha) 

Longevidad Manteca clarificada 

(Aceite de sésamo, 

arroz cocinado 

mezclado con 

manteca clarificada) 

Riqueza Frutas del árbol de 

bel 

Éxito en los rituales Semillas de mostaza Opulencia Loto 

Esplendor divino, 

conocimiento 

Leche (Payas) Salud Durva y leche 

Un hijo Curd Felicidad marital Glóbulos de guggul 

 

Ofrecer comida a Brahmans (Brahmanbhujan): Se debería ofrecer comida a Brâhmans en un 

número equivalente al décimo del abhisheka. Si ofrecer comida a Brâhmans no es posible, 

el Guru debería ser adorado y apaciguado. 



 30 

También se puede llevar a cabo un purashcharan consistente de una, dos, tres, cuatro, cinco 

o diez o más partes. 

Alternativas a un havan: Si un havan, etc. no es posible debido a restricciones financieras 

de acuerdo al mundamalatantra el purashcharan también puede ser llevado a cabo con el 

canto (japa.) Si se desean hacer 2.400.000 purashcharans de un mantra se puede hacer el 

canto de la siguinte manera como alternativa a un havan, etc. 

 

 Cantidad de canto 

1. Un purashcharan 2.400.000 

2. Un havan tras adherir el sufijo ‘svaha’ al 

mantra 

240.000 

3. Tarpan tras adherir el sufijo ‘savitaram 

tarpayami’ 

24.000 

4. Marjan tras adherir el sufijo ‘atmanam 

marjayami’ 

2.400 

5. Ofrecer comida a Brahman 240 

Total 2.666.640 

 

Reglas y restricciones: El anfitrión que lleva a cabo el purashcharan debe seguir ciertas 

reglas y restricciones de dieta. Comer comida cocinada por otros, un masaje corporal, las 

relaciones sexuales, decir mentiras, etc. está prohibido. 

 

Conclusión (samapti): Luego de finalizar el purashcharan el anfitrión debería ofrecer dinero 

(dakshinâ) a los pobres de acuerdo a su capacidad financiera y debería entregar la acción a 

Dios. Hablar falsamente durante el purashcharan y dejar el lugar del purashcharan están 

prohibidos. Durante el período del purashcharan el anfitrión debería dormir en el suelo. No 

se debería emprender un purashcharan durante los cuatro meses de chatrûmas. 

 

 Llevar a cabo un purashcharana por uno mismo es más benficioso que hacerlo hacer 

por otra persona aunque este sea un brahmin. El  mantra debe cantarse con total 

concentraciòn y comprendiendo el significado formal y el oculto; el mantra debe impregnar 

el cuerpoo, la mente y el alma del practicante. 

 

 

36. Beneficios 

 

 Para que la energía de un mantra se manifieste se tiene que cantar el mantra. Cantar 

significa repetición en rondas (avartans). Sin embargo, estas rondas también deberían 

incluir el significado del mantra y no meras palabras. Por lo tanto, más que la mera 

pronunciación, el canto del mantra con emoción espiritual (bhava) tras comprender su 

significado está implicado en su canto. 

 



 31 

  

 

 : Se obtiene el beneficio de acuerdo a la cantidad de fe que se tiene en un mantra, 

el agua sagrada (tirtha), Dios, un Brahman, un astrólogo, un médico y un Guru. 

 

 Los pensamientos y el comportamiento deberían ser de naturaleza sattvika (predominante 

en sattva). 

 

La práctica del Tantra es de utilidad para un mantra. La práctica del Tantra involucra 

dibujar figuras (yantras) como triángulos, cuadrángulos, círculos, etc. en un papel o 

grabarlos en placas de cobre y adorarlos ritualmente. 

  

37. Sugerencias prácticas 

 

‘El Rudraya Mala enuncia que un hombre no debería iniciar a su esposa, a sus hijos 

o a su hermano con un mantra. El Yoginitantra menciona que no se debería recibir iniciación 

de un mantra de su padre, abuelo maternal, hermano menor o cualquiera de la facción 

enemiga.  

Sin embargo, si la persona que inicia tiene cumplido un puruscharana completo de 

la más alta cualificacion, se dice que se encuentra en un estado de realización superior y 

por lo tanto no hay restricciones que pueda reprochársele. Un puruscharana de realización 

superior es el canto del mantra 500.000 veces por la cantidad de silabas que contenga. Por 

lo general se acepta que quien realizo un puruscharana del gayatri mantra o màs, està 

capacitado para iniciar a todo tipo de personas, debiéndoselo considerar, un maestro de los 

vedas, un sadguru, un acarya del gayatri mantra, un gayatri vedanta acarya. 

De acuerdo al Sarsangraha, en un buen lugar de peregrinaje, durante eclipses solares y 

lunares y en un día de luna llena de Shravan (Shravani purnimâ) del calendario lunar  no se 

necesita considerar la auspiciosidad del día (tithi), estrellas, etc. para recibir iniciación. En 

otros días, sin embargo, se tiene que encontrar un momento auspicioso (muhurt) para ello.’ 

 

38. ¿Porqué se dice que ‘un mantra debe matenerse en secreto’? 

 

 Ya que el mantra de cada uno si bien es igual, la energia que cada uno involucra es 

diferente, no es de utilidad para otros. 

 Si se canta el mantra  como lo hace el otro, podria no ser bondadoso para él, por la cantidad 

de energia psíquica involucrada. 

 

 Al iniciar a una persona con el mantra, el maestro espiritual  considera sus requerimentos 

e incorpora Su energía dentro de él. Cuando el mismo mantra es dicho por ese buscador a 

otro, el último no se beneficia de ello ya que el primero no tiene energía espiritual. Si esto 

ocurre, existe una posibilidad de que al escuchar la experiencia del último, el primero sea 

malguiado y también abandone la práctica espiritual. 



 32 

 

 Cuando se tiene que guardar un secreto, se lo recuerda incesantemente. Similarmente 

cuando un mantra tiene que ser guardado en secreto, el canto del mantra incrementa. 

Sin embargo, al conversar con otros buscadores no hay necesidad de mantener un mantra 

o cualquier otra práctica espiritual en secreto, ya que a través de ello todos son capaces de 

aprender algo. Además la discusión  sobre temas sagrados no causa ningún daño; el 

practicante solo debe asegurarse que el intercambio de palabras se de en un estado de 

pureza y entre reconocidos devotos practicantes, fieles a su maestro espiritual. 

 

 

39. ¿Qué nombre divino implícito o derivado se debería cantar? 

 

Aquel dado por el Guru: El maestro Espiritual es idóneo, porque el conocimiento de la 

sucesión dicipular, le otorga el poder espiritual suficiente para dar refugio al devoto. El 

maestro espiritual conoce con detalle el alma del devoto, su aparato mental y su esquema 

corporal y es capaz de otorgarle la bendición de la iniciación en un divino nombre derivado 

de las 24 silabas del gayatri. 

Naturalmente el discípulo lleva el nombre que le otorga el guru con la mayor emoción 

espiritual y ora a diario por hacerse merecedor de la gracia que ese nombre conlleva. La 

realización del gayatri mantra es esencial para la santidad del devoto, del mismo modo, el 

mantra derivado es el ropaje que el esquema corporal requiere para cumplir con su misión 

en la vida. 

Cuando el devoto iniciado recibe el mantra gayatri y el nombre sagrado derivado, establece 

una conexión espiritual que se remonta hasta 72 encarnaciones anteriores y 

consecuentemente con las almas puras y sagradas que encarnaron en cada generación. 

 

 

40. La deidad familiar (kuladevatà): 

 

 Si uno no encuentra un maestro espiritual de gayatri entonces debería cantar el  divino 

mantra y el nombre divino de la deidad familiar (kuladevata). 

La palabra kula significa la energía del Muladhara chakra o kundalini (energía espiritual). 

Kuladevata significa la deidad con la adoración de la cuál se activa el Muladhara chakra, esto 

es, que comienza el progreso espiritual. Deidad (devata) se refiere tanto a la deidad 

masculina (deva) como a la deidad femenina (devi). 

El Movimiento de Predica de Gayatri Vedanta Yoga, invita a cada persona a que jamás olvide 

la deidad familiar, la enseñanza religiosa de origen; los divinos nombres de Jesús, AdoShem, 

Allah, Buda, etc. deben ser una canción de amor y bienaventuranza en el corazón de los 

devotos. 

 



 33 

 El Nombre de la deidad familiar es como un tónico general que contiene todos los minerales 

y las vitaminas requeridas. Y mucho màs cuando el devoto medita en lo que contienen las 

24 silabas del gayatri mantra.  

 

Al ser la deidad familiar (kuladevata) la deidad del elemento prithvi (tierra absoluta), no se 

experimentan efectos dolorosos si uno comienza su práctica espiritual.  

 

Ya que la deidad familiar es la deidad asociada con el elemento prithvi (tierra absoluta) uno 

tiene la experiencia espiritual de la fragancia, el rasgo característico del elemento prithvi, 

dentro de unos meses a unos años de su adoración. Esto incrementa la fe de uno en la 

práctica espiritual bastante rápidamente.  

 

El Guru es la madre, el Guru es el padre, 

El Guru es nuestro kuladevata. 

En los tiempos más difíciles, 

El siempre nos protege en todas las maneras. 

El cuerpo, el habla y la mente, ofrezco a los pies del Guru. 

 

Si uno no conoce el origen familiar, debe tratar de rastrearlo entre los ancianos en la 

familia, personas con el mismo apellido, familiares distantes, vecinos, sacerdotes, etc. Los 

ascentros tiene el poder de enviarnos bendiciones por lo meritos que obtuvieron de su 

practica espiritual. 

 

Los resultados: Una vez que el canto del Nombre de la deidad familiar se completa 

como pusuhcharana el Guru Mismo entra en la vida del buscador y lo bendice con el gayatri 

mantra  entregado por el maestro espiritual en la modalidad de Pashyanti. 

 

41. La deidad favorita (ishtadevata) 

 

La deidad que es responsable por el progreso espiritual, como la deidad familiar o la 

deidad cuyo Nombre es dado por el Guru como Gurumantra para el canto, es conocida como 

la deidad benévola (ishtadevatâ). A pesar de este hecho, la mayoría considera a la deidad 

que otorga beneficios mundanos o a la deidad de preferencia como la deidad benévola. Si 

no se conoce el Nombre de la deidad familiar propia entonces uno debería cantar el Nombre 

de su deidad favorita. Las razones por la preferencia por una deidad particular son las que 

siguen: 

 

1. En la encarnación anterior la práctica espiritual personal de esa deidad particular 

probablemente quedó incompleta. 

 



 34 

2. Impresiones sobre esa deidad particular han sido creadas en la mente durante la 

niñez, probablemente escuchando historias sobre ella, etc. Ya que la deidad es la favorita, 

su canto o práctica espiritual se lleva a cabo de todo corazón. 

 

Una vez que este canto alcanza un cierto nivel se encuentra a alguien que revela el 

Nombre de la deidad familiar o el Guru Mismo entra en la vida del buscador y le confiere un 

Gurumantra. Si uno tiene una duda sobre el Nombre de la deidad favorita que uno debería 

cantar, se debería elegirlo siguiendo las siguientes indicaciones. 

 

El elemento en el buscador y aquel en las letras del Nombre: En las escrituras existen varios 

nombres divinos que se expresan como cualidades, por ejemplo el ‘Vishnu sahasranâm’ cita 

mil nombres para el Señor Vishnu.  

Según las letras que están en él, el Nombre se relaciona con alguno de los cinco elementos 

cósmicos (panchamahabhutas), o sea prithvi (tierra absoluta), apa (agua absoluta), teja 

(fuego absoluto), vayu (aire absoluto), y akasha (éter absoluto). Manteniendo esto en mente, 

se debe cantar el Nombre cuyas letras corresponden al propio elemento. 

  

Los tres componentes (trigunas) en el buscador y el Nombre: El Nombre de la deidad 

benévola (ishtadevata) que debería ser cantado depende de los componentes sattva, raja y 

tama en el buscador y en el Nombre de la deidad. El método para reconocer qué componente 

– sattva, raja o tama predomina en un buscador se imparte por el maestro espiritual.. 

 

 La siguiente tabla provee información sobre los elementos y componentes presentes 

en algunas letras. 

 

Las letras El elemento El 

componente 

El efecto de la pronunciación 

A. Vocales Akasha (éter 

absoluto) 

Sattva El aire escapa suavemente por la 

nariz, produciendo una nota 

resonante. El sonido (nâd) es el 

rasgo del elemento éter. 

B. Consonantes 

 

1. Nh-yan-n-n-m 

 

2. Gh-jh-dh-dh-bh 

 

 

 

 

3. G-j-d-d-b 

 

 

 

Akasha 

 

Vayu (aire 

absoluto) 

 

 

 

Teja (fuego 

absoluto) 

 

 

Sattva 

 

Raja 

 

 

 

 

Raja 

 

 

 

 

 

Cuando las letras son 

pronunciadas el aire escapa con 

más fuerza, como el soplar del 

viento (vâyu) 

 



 35 

 

 

4. Kh-ch-th-th-ph 

 

 

 

5. K-ch-t-t-p 

 

 

Apa (agua 

absoluta) 

 

 

Pruthvi (tierra 

absoluta) 

 

 

Tama 

 

 

 

Tama 

Cuando estas letras son 

pronunciadas, más energia 

[radiación (teja)] es generada 

 

La pronunciación de las letras es 

como el sonido de agua fluyendo 

(âpa). 

 

Cuando se pronuncian estas letras 

producen un sonido parecido al 

que produce un fuerte impacto 

sobre un objeto duro (prithvî) 

 

 

Cuando se selecciona la deidad de acuerdo a los tres componentes (trigunas), los 

siguientes puntos pueden ser considerados. 

 

. Generalmente, uno de los componentes predomina en una deidad, por ejemplo tama 

en el Señor Shiva, sattva en el Señor Vishnu, etc. 

 

. Un componente particular está más manifiesto en una forma particular de una deidad, 

por ejemplo el componente tama es mayor en el Nombre de Ganapati como Vighnahar, 

mientras que el componente sattva es mayor en Su Nombre como Vidyapati. 

 

1. El buscador primario: de acuerdo al temperamento personal ya sea sattviko, 

rajasiko o tamasiko (predominantemente sattva, raja o tama respectivamente) un buscador 

debería elegir el Nombre de una deidad que concuerda con su temperamento. A un 

buscador le es más fácil cantar el Nombre que concuerda con su temperamento, por ejemplo 

un buscador con un temperamento tamasiko debería elegir al Señor Shiva, mientras que 

uno con un temperamento sattviko debería elegir al Señor Vishnu para el canto. 

 

2. El buscador avanzado: Un buscador con un temperamento rajasiko o tamasiko 

debería cantar aquel Nombre de la deidad favorita contrario a su constitución porque su 

objetivo en el estadío avanzado es destruir el temperamento respectivo e incrementar el 

temperamento sattviko, por ejemplo un buscador con un temperamento rajasico debería 

cantar el Nombre de Vishnu con un temperamento sattviko. Un buscador con un 

temperamento sattviko sin embargo debería cantar el nombre de Vishnu con un 

temperamento sattviko. 

  El Nombre apropiado de la deidad elegida 

 

. El buscador primario: Cuando se canta el Nombre de la deidad favorita (ishtade-

vata) de todos los Nombres uno debería elegir el nombre correspondiente a su constitución. 



 36 

A un buscador le es más fácil cantar tal nombre; por ejemplo si un buscador con un 

temperamento tamasiko tiene a Shiva como deidad favorita debería cantar ‘Namaha Shivaya 

’, pero un buscador con un temperamento rajasiko con Shiva como la deidad favorita debería 

cantar ‘Rudraya namaha’. Algunos otros ejemplos de canto apropiado de la deidad favorita 

son dados en la tabla siguiente. 

 

 

La deidad favorita 

(ishtadevatâ) 

El componente predominante en el buscador 

sattva Raja tama 

1. Shiva Namaha Shivaya Namaha Shivaya Rudraya Namaha 

2. Vishnu Shri Vasudevaya 

Namaha 

Shri Vasudevaya 

Namaha 

Shri Janardanaya 

Namha 

Shri Vishnave 

Namaha 

3. Ganapati Shri Ganeshaya 

Namaha 

Shri Ganeshaya 

Namaha 

Shri Vakratundaya 

Namaha 

4. Devi (deidad 

femenina) 

Shri Ambamatayai 

Namaha 

Shri Ambamatayai 

Namaha 

Shri Durgayai 

Namaha 

 

  42. Diferencias de género en las letras 

 

Las letras con género masculino: Las vocales tienen género masculino. Cuando se pronuncia 

una vocal no se da un impacto en la cavidad oral a pesar de que asume varias formas y la 

vocal es pronunciada consecuentemente, por ejemplo al decir ‘â’ la boca se abre mientras 

que al decir ‘u’ se pone tubular. Todas estas vocales son llamadas masculinas de acuerdo a 

la ciencia de la Espiritualidad porque no requieren del apoyo de otras letras. Son completas 

por sí mismas.  

El Ser Absoluto (Purusha, Brahman) es completo por Sí Mismo, pero la Gran ilusión (Prakriti, 

Maya) no lo es, ya que requiere del Ser Absoluto (Brahman) para obtener lo absoluto 

(Purnatva.) 

 

Las letras con género femenino: Las consonantes tienen género femenino. Las consonantes 

se completan con ayuda de las vocales, por ejemplo la consonante, ka. k  + a  = ka . 

 

 De acuerdo a otra escuela de pensamiento las notas bajas (rhasva) de las vocales 

son masculinas mientras que las altas (dirgha) son femeninas. 

 

 

  

43. El pulso 

 



 37 

El buscador primario: Se debería cantar un nombre que no altere el pulso. Cuando el pulso 

no cambia se puede concluir que el Nombre concuerda con el temperamento consistente 

de los tres componentes (trigunas) del buscador. 

 

El buscador avanzado: Se debería cantar un nombre que baja el ritmo del pulso. Una 

lentificación del pulso significa la conversión de temperamento rajasiko (predominante en 

raja) a sattviko (predominante en sattva) y la de un temperamento sattviko a una más allá 

de los tres componentes (trigunatita.) 

 

 

 Se debería cantar el nombre impartido por el Guru por las siguientes razones. 

 

A. Uno no entiende cuál Nombre es más conveniente para su propio progreso espiritual. 

Sólo el Guru es capaz de proveer esta guía. 

 

B. Cantar el Nombre de la deidad favorita sólo ayuda a incrementar la naturaleza 

sattvika propia. El Gurumantra sin embargo puede llevar a uno hasta el estado inmanifiesto 

(nirguna), o sea más allá de los tres componentes (trigunatita.) 

 

C. El Gurumantra no contiene meras letras sino que tiene conocimiento espiritual 

(dhyana), consciencia divina (chaitanya) y las bendiciones del Guru. Por lo tanto el progreso 

espiritual es más rápido. Este nombre que contiene consciencia divina se llama sabija o 

mantra divino. Sin embargo, se tiene que practicar la Espiritualidad para obtener el resultado 

final a través del canto del sabija mantra. Este mantra es el cuerpo y el gayatri mantra es la 

corona capaz de investirno de santidad. 

 

Debido a la fe en el Guru, uno canta el Gurumantra con mayor fe que aquel por el que se 

decidió uno mismo. También, al recordar al Guru se tiende a cantar el nombre dado por Él 

y por lo tanto el propio canto se incrementa. 

 

Cuando uno canta el Nombre de su deidad favorita al menos algo de ego lo acompaña. Por 

el contrario, cuando se canta el Nombre recomendado por el Guru no hay ego. 

 

Cantar el nombre de varias deidades va en contra de la doctrina básica de la Espiritualidad 

de ir de ‘Muchos a Uno’. 

 

La fe en una sola deidad no se desarrolla rápidamente. Por lo que la instrucción espiritual 

es indispensable. 

 

 

44. Canto Congregacional del Mantra. 

 



 38 

1. De acuerdo al principio fundamental de la Espiritualidad hay tantos temperamentos 

como personas y un número correspondiente de caminos de Espiritualidad. Sin embargo el 

gayatri mantra se coloca en un plano de superioridad absoluta y por encima de cualquier 

escuela filosófica: es universal. 

No importa a que religión o escuela filosofica o camino espiritual pertenezca la persona, 

todos pueden practicar el gayatri mantra y avanzar en su propio camino espiritual al tiempo 

que lo hace con toda la comunidad. 

El canto congregacional del divino gayatri es apropiado en todo momento y todo lugar, 

actualmente en esta generación, la misión de predica de Gayatri Vedanta Yoga, realiza un 

sagrado llamado para que todos los devotos y practicantes realizen canto congregacional 

todos los shivaratris de mes, esto es, el dìa del mes en que la luna es oscura. 

 ‘La práctica espiritual en una secta solo significa práctica espiritual de la mente, y no del 

alma encarnada (jiva).’ –  Bhakataraja.  

El gayatri es universal, no es sectario y lleva a la ampliación de la conciencia y a la unificación 

de lo celestial con lo terreno. 

 

 

45. La correspondencia de diferente Nombres a la frecuencia de diferentes cuerpos y su 

habilidad de unirse con el Dios Supremo 

 

 Cada uno de los cuatro cuerpos – el físico, el sutil, el causal (karana) y supracausal 

(mahakarana) tiene frecuencias propias.  

El canto se vuelve fácil cuando las frecuencias del Nombre corresponden a aquellas de todos 

los cuerpos y también ecualizan las frecuencias de los cuatro cuerpos entre sí. 

 A pesar de que el Nombre tiene la habilidad de unirnos con el Dios Supremo, la intención 

de aquel que lo imparte tiene una habilidad aún mayor de hacer esto. 

 

  

 Los efectos de los Nombres de ciertas deidades 

 

Deidades en un nivel espiritual mayor:  

Si un buscador en el nivel del elemento prithvi (tierra absoluta) repentinamente comienza  

el canto del elemento teja (fuego absoluto) se siente incómodo ya que no tiene el potencial 

de tolerar la radiancia (teja) generada por ello. 

 

 

El obstáculo de la energía causante de malestar:  

Si se es afectado por energía causante de malestar como espíritus, magia negra (karni), etc. 

entonces inicialmente se puede experimentar incomodidad incluso con el canto apropiado. 

Esto es así debido a que el buscador que canta se convierte él mismo en una especie de 

campo de batalla para la energía placentera generada por el canto y la energía causante de 

malestar. Sin embargo, el malestar causado por energía molesta gradualmente ceja con el 



 39 

canto de la deidad familiar (kuladevata) o aquel dado por el Guru, y luego cesa 

completamente. 

 

 El tiempo y las deidades:  

Algunos buscadores pueden experimentar molestias si cantan un Nombre de una 

deidad o de una deidad presidiente que no sea la deidad el día o la deidad presidiente de 

esa fecha (tithi). Sin embargo, esta diferencia será obvia sólo luego de que un buscador que 

ha hecho progreso espiritual substancial, experimente el canto de esta manera. 

 

 Los días de la semana y las deidades  

 

Lunes : Shiva (Soma significa la luna) Martes: Parvati/Lakshmi 

Miércoles: Panduranga Jueves: Datta 

Viernes: Parvati/Lakshmi Sabado: Maruti 

Domingo (Ravivar): Ravi (significa Surya, la deidad Solar)  

 

 Las fechas (tithis) y sus respectivas deidades presidientes. 

 

1. Pratipada (1º.) Agnidev (la deidad 

del fuego) 

2. Dvitiya (2º.) Brahma (La deidad 

del orígen) 

3. Tritiya (3º.) Gouri 4. Chaturthi (4º.) Ganesh 

5. Panchami (5º.) Sarpa (la serpiente) 6. Shashti (6º.) Kartikswami 

7. Saptami (7º.) Surya (Sol) 8. Ashtmi (8º.) Bhairav (Shiva) 

9. Navami (9º.) Durgâ 10. Dashamî (10º.) Antak [Yamarâj (la 

deidad de la 

muerte)] 

11. Ekadashi (11º.) Vishvedev 12. Dvadashi (12º.) Hari (Vishnu) 

13. Trayodashi (13º.) Kamadev 14. Chaturdashi (14º.) Pitar (ancestros) 

15. Pournima (día de 

luna llena) 

Chandra (Luna) 16. Amavasya (día de 

luna nueva) 

Pitar (ancestros) 

 

 Si en vez de la deidad principal de esa fecha (tithi) se adora a la deidad presidiente 

de otra fecha, entonces el beneficio obtenido es menor; por ejemplo si en vez de Agnidev 

(la deidad de fuego) uno adora a otras deidades el primer día (pratipada) del calendario 

lunar hindú, el porcentaje del beneficio es como sigue. 

 

46.Sugerencias prácticas para el canto 

 

El método del canto del Nombre de la deidad: Cuando uno se dirige a alguien en vez de 

simplemente decir su nombre, uno se refiere a él respetuosamente como señor, señora, tío, 

etc. Similarmente, se debería cantar el Nombre de la deidad familiar en una manera que 



 40 

expresa respeto por la misma. Shri debería anteceder el nombre de la deidad familiar, el 

Nombre que sigue debería estar en el caso dativo. (chaturthi pratyay) y debería concluir con 

namaha. Por ejemplo, si la deidad familiar es Ganesh, entonces ‘Shri Ganeshaya namaha , 

si es Bhavani, entonces ‘Shri Bhavanimatayai namaha ’. Ya que es difícil pronunciar ‘Shri 

Bhavanyai namaha’ uno puede decir matayai o devyai. La tabla a continuación muestra como 

el caso dativo debe ser fijado a la palabra. El sufijo significa ‘a’, esto es (obediencia) a 

Ganapati, a la deidad, etc. 

 

  

 El Nombre El sufijo (chaturthî) Otros ejemplos 

El género masculino 

1. Terminación en ‘a’ Rama Ramaya Narayanaya, 

Ganeshaya, 

Vyankateshaya 

2. Terminación en ‘i’ Hari Haraye Marutaye (Maruti), 

Agnaye (Agni), 

Ravaye (Ravi) 

3. Terminación en ‘u’ Vishnu Vishnave Gurave (Guru), 

Bhanave (Bhanu) 

4. Terminación en ‘ru’ Pitru Pitre  

5. Otros Hanumat Hanumate  

El género femenino 

1. Terminación en ‘a’ Durga Durgayai Umayai, Ramayai 

Terminación en ‘i’ Parvati Parvatyai Sarasvatyai 

Terminación en ‘u’ Dhenu Dhenvai/Dhenav  

Terminación en ‘ru’ Matru Matre  

 

 Prefijar Shri o Om al Nombre: Generalmente Shri o Om son prefijados al Nombre.   

 

 

47 . La velocidad:  

Un buscador con un temperamento tamasiko (predominante en tama) debería cantar rápido 

mientras que uno con un temperamento rajasik (predominante en raja) y temperamento 

sattvik (predominante en sattva) deberían hacerlo lento.  

Hasta que a un buscador en el estado primario le empieza a gustar el canto, debería cantar 

cambiando la melodía, el ritmo y la cantidad de canto para no aburrirse. Un buscador en el 

estadío avanzado debería cantar con una melodía, un ritmo y una cantidad y gradualmente 

bajar la velocidad de canto para facilitar que la mente se quede en un estado libre de 

pensamientos.  

Extendiendo el Om, si está presente en el japa de uno, la velocidad de canto baja. Cantar 

muy rápido también para el canto y la mente se vuelve libre de pensamientos. 



 41 

 

 

48. El estadio del buscador y el modo de habla (van) 

 

. Cantar con un mala (rosario): Si se canta con ayuda de un mala (rosario) se deberían 

hacer al menos tres vueltas (malas) por día. Si el canto es menos, para saber la reducción 

en el número de malas, se debería contar su número. Si se hace un canto substancial no 

hay necesidad de contar los malas. 

 

El estado intermedio: Modos de habla Madhyama y Pashyanti. 

 

El estado avanzado: Modos de habla Pashyanti y Para. 

 

 Si uno canta en el modo de habla Vaikhari, Madhyama, Pashyanti o Para no es 

importante. Uno debería cantar con aquel modo de habla con el cual el moverse de a mente 

es minimizado.  

 

49 . Mantener la cuenta del canto:  

 

Los métodos de cuenta del canto son los siguientes: 

 

El mala de dedos (karamala): Las articulaciones de los dedos de la mano derecha usados 

para contar el canto constituyen el mala de dedos (karamala). El método de cuenta del canto 

es el siguiente: 

 

 Empiece por contar uno en la articulación del medio del dedo anular. Luego cuente 

dos en la base del dedo anular, tres, cuatro y cinco en las articulaciones del dedo meñique 

en orden ascendente, seis en la articulación superior del dedo anular, siete en la articulación 

superior del dedo del medio y ocho, nueve y diez en las articulaciones del dedo señalador 

en orden descendente.  

Una vez que se alcanza la base del dedo señalador se debe invertir el orden para contar 

hasta que se alcanza la articulación del medio del dedo anular. De esta manera, hacia 

delante y hacia atrás, el canto se hace veinte veces.  

En el mala dedos (karamala) la base del dedo señalador debe considerarse  como la cuenta 

de meru (merumani) y no debe cruzarse.  

De la misma manera las dos articulaciones inferiores del dedo del medio no deberían ser 

tocadas. Cuando se canta usando el mala de dedos algunas articulaciones no deben ser 

tocadas ya que los mudras resultantes de tocarlos pueden reducir la concentración. 

Los contadores electrónicos también son populares. Sin embargo ya que están hechos de 

acero inoxidable el componente sattva generado en ellos gracias al canto y el beneficio 

logrado por el buscador por ello es mucho menor que aquel generado en un mala usado 

para el mismo propósito. 



 42 

 

50. El japamala (rosario) 

 

. El número de cuentas: El mala hindú (rosario) usualmente consiste de 108 cuentas además 

de la cuenta de meru. En algunas escuelas sin embargo el número de cuentas varía, por 

ejemplo en la secta Shaiva el mala tiene 32 cuentas. De acuerdo a algunos textos sagrados 

el mala debería tener solo 9 cuentas y se deberían cantar 108 con 12 de sus vueltas. 

 

 El mala de letras (akshamala) está hecho de cuentas de rudraksha. Está compuesto 

de 51 letras de la escritura Devanagari de ‘a’  a ‘ksh’. Aquí ‘a’  a ‘l’  son contados en las 

cuentas ordinarias mientras que ‘ksh’ lo es en la cuenta de meru. Cuando se canta con esto, 

primero se empieza en el orden natural de ‘a’ a ‘l’ y luego hacia atrás de ‘l’ a ‘a’. 

 

51. El número de cuentas depende del motivo 

 

1. Progreso espiritual      :27 

2. Miles de mahapurashcharans    :100 

3. Obtención de la Liberación Final (Moksha)  :25 

4. Adquisición de riqueza     :30 

5. Cumplimiento de todos los deseos personales :108 

6. Adquisición de energía molesta (Aghorî vidyâ)  :30 

 

52. El significado de las 108 cuentas en el mala 

 

 1. ‘Deseo, enojo, avaricia, apego, orgullo y envidia son los seis defectos o enemigos 

del alma (shadripu). Muchas veces más de un defecto es dominante al mismo tiempo. A 

veces incluso dos defectos pueden ser dominantes. Por lo tanto se ven seis permutaciones 

de un defecto, por ejemplo deseo, deseo – enojo, deseo – avaricia, deseo – apego, deseo – 

orgullo, deseo – envidia, etc. Por lo tanto de los seis defectos,  se obtienen 36 

permutaciones. Estas treinta y seis permutaciones tienen a sattva, raja o tama como 

componente predominante, por ejemplo deseo-enojo-sattva, deseo-enojo-raja, deseo-

enojo-tama. Por lo tanto 36x3=108  se obtienen permutaciones. Cada cuanta en el mâlâ es 

un representante de una  permutación. La cuenta de meru (merumani) mantiene su 

existencia separada a pesar de estar con el resto. Por lo tanto finalmente el mala consiste 

de 109 cuentas. Las emociones espirituales desarrolladas en cada cuenta son generadas de 

nueve tipos de devoción (navavidha bhakti).’ 

 

2. Las cuatro partes (charans) de cada una de las veintisiete constelaciones lunares 

(nakshatras) esto es 27 x 4 es igual a ciento ocho. Estas son representadas por las 108 

cuentas del mâlâ. Esto nos recuerda al hecho de que las enseñanzas Vedicas han de ser 

propagadas a estos 108 lugares. 

 



 43 

3. Las cuentas simbolizan a los 108 focos sensoriales en nuestro cuerpo. 

 

4. Representan las 108 Upanishads. 

 

5. Los Nombres de Vishnu y Shiva en el Mahabarata también son 108. 

 

6. Las más importantes enfermedades psiquiátricas según el Ayurveda también son 108. 

 

7. El número de deidades del conocimiento y las diferentes ciencias (vidyas)        también 

es 108. 

 

8. En el décimo kanda del texto Shatpath Brahman se dice que un sanvatsar tiene 10,800 

momentos auspiciosos (muhurts.)  

El Rigveda, Yajurveda y Samaveda también tienen el mismo número de couplets. (El 

Atharvaveda es considerado inferior a los otros tres Vedas. Por lo tanto no se discute acá). 

El largo de vida de un hombre en el Kaliyuga es de cien años. Si 10,800 es dividido por cien 

el resultado es 108. Por lo tanto las 108 cuentas del mala indican los 108 momentos 

auspiciosos (muhurts) en un año y también los couplets de los tres Vedas. 

 

9. Una persona promedio respira 21,600 veces al día. Si un buscador da la mitad de estas 

respiraciones a actividades mundanas entonces debería dedicar al menos la mitad restante, 

o sea 10,800 respiraciones a la práctica espiritual. Así que, cantar un mínimo de 100 rondas 

(malas) de un mala consistente de 108 cuentas deben hacerse todos los días; tres rondas 

correspondientes al mantra gayatri  y el resto hasta completar las cien corresponde al 

mantra complementario. Sin embargo, algunos devotos cantan 30 rondas de gayatri 

diariamente, otros 36; en todos los casos la consulta con el maestro espiritual es esencial. 

 

10. ‘El autor de Ankavidya, S. H. Joshi ilustró la relación científica entre números y acciones. 

Cero se refiere a lo inactivo, sin forma y sin atributos, Brahman, mientras que 1 indica el 

estado no dualista de Brahman. S. H. Joshi al elucidar más el concepto dice que cada número 

tiene su propia importancia. Las 108 cuentas del mala también tienen un significado. El sol, 

al atravesar los doce signos zodiacales completa un círculo polar que es conocido como 

‘vritta’. El vritta tiene 360 grados. Si se convierten los grados de la revolución en kalas se 

obtienen 360x60=2,16,000 kalas. El sol se mantiene en el hemisferio Norte por seis meses 

y en el hemisferio Sur por los seis restantes. Así se obtiene la figura de 1,08,000 en cada 

parte. Desde otra perspectiva se considera que hay 60 ghatkas de una salida del sol a la 

otra. Un ghatka consiste de 60 pals y cada uno de los 60 pals iguala 60 vipals. Por lo tanto 

60 ghatkâs son igual a 2,16,000 vipals. Si estos son divididos entre el día y la noche 

entonces se arriba al número 1,08,000. Para establecer una relación entre tiempo y 

números, los tres ceros de la figura 1,08,000 pueden haber sido borrados y la figura de 108 

puede probablemente haber sido usada para el japamala. 

 



 44 

53. Los tipos de cuenta en un mala. 

 

 El mala debe de materiales que tienen la habilidad de atraer partículas puras (más sutiles) 

de acuerdo a los deseos impresos en el alma del practicante. Asi, muchos prefieren seguir 

la dirección de la escuela vaishnava y otros de la escuela shivaista. Para la escuela shivaista 

las cuentas de rudraksha constituyen un importante avance en el camino espiritual, tal como 

las cuentas de de tulsi  lo son para las escuelas vaishnavas. 

En occidente es difícil establecer esta separación entre escuelas ya que dicha separación 

tiene explicación en un contexto cultural e histórico determinado. Los maestros espirituales 

de gayatri vedanta, entregan y consagran indistintamente diferentes tipos de malas, 

teniendo en cuenta la preferencia y motivación del practicante. 

 

 De acuerdo al motivo: Cuentas predominantes en sattva, raja, tama son elegidas de acuerdo 

al motivo. 

 

1. De acuerdo a la escuela – tulsi (Vishnu), rudraksha (Shiva), perlas o corales (Shakti), oro 

(Lakshmî), sándalo rojo [raktachandan] (Tripuradevî), marfil (Ganesha). 

 

2. Taravidya: caracol. 

 

3. Tener un hijo: Frutos de un árbol llamado ‘Putrajiva’. 

 

4. Adquisición de riqueza: corales 

 

5. Cumplimiento de deseos: plata 

 

6. Anulación de pecados: hojas de pasto (kushagranthî) 

 

7. Adquisición del mantra para atraer a otros: marfil 

 

8. Destrucción de los enemigos (finalización de la tarea emprendida, adquisición de 

riqueza): Padmaksha 

 

9. Energía molesta (Aghorî): huesos 

 

 La cuenta de meru: Esta es la cuenta principal del mala. La cuenta de meru que se mantiene 

quieta sin ser incluida en la cuenta, al revés de las otras, se asocia con lo siguiente: la 

constelación de siete estrellas (el Saptairshi) que da vueltas entre el polo Norte (Dhruva) y 

el polo Sur (Dhruvas). El centro de esta revolución, que es fijo, se llama sumeru. Por lo tanto, 

la cuenta de meru, que es excluida de la cuenta del canto, también es conocida como la 

sumeru. 

 



 45 

El hilo y el Brahmagath (ghat=nudo): Ya que se dice que el hilo rojo confiere todos los 

poderes sobrenaturales (siddhis), tres rondas del mismo son recomendadas para atar las 

cuentas de un mala. La cuenta de meru se ata en el medio del mala con el Brahmagath. Las 

cuentas deberían separarse por un nudo para que no se rocen entre sí. 

 

 

De la misma manera que desde el punto de vista del buscador, es importante que el 

canal central Sushumna sea funcional, más que el Ida izquierdo o el Pingala derecho, es 

incorrecto para el buscador usar el mala en una sola dirección. El canal Sushuma está entre 

los canales Ida y Pingala, y de la misma manera la cuenta de meru está entre las rotaciones 

direccionalmente opuestas del mala. 

 

 B. El mala debería ser movido hacia uno mismo: Observe lo que se experimenta 

cuando el mala es empujado afuera en vez de moverlo hacia uno mismo. La mayoría 

experimenta molestias. La razón es que cuando se mueve el mala hacia uno mismo la 

energía vital pranavayu está activa mientras que cuando se lo empuja hacia fuera la energía 

vital samanvayu está activa. Más Bienaventuranaza (Ananda) es experimentada cuando 

pranavayu está activa en comparación con samanvayu. 

 

 De acuerdo al motivo:  

El canto es hecho con el mala en la mano derecha según explicado a continuación: 

1. Como práctica espiritual 

 

 El mala debería ser colocado en la articulación del medio del dedo del medio y las 

cuentas deberían ser movidas con el pulgar hacia uno mismo. El dedo señalador no debería 

tocar el mala. 

 

  El mala también puede ser colocado en el dedo anular con las puntas del dedo 

anular y del pulgar tocándose. 

 

 Entonces el mala debería ser movido con el dedo del medio. 

 

 2. Para adquirir poderes sobrenaturales de Uchchatan y Utsahan del Camino del 

Tantra: El mala es colocado sobre el dedo anular y movido con el pulgar. 

 

54. Llevar a cabo sanskaras (ritos espirituales) sobre el mala [malasanskara]:  

 

estos sanskaras (ritos) son hechos sólo para cargar un mala nuevo antes del uso. El mala 

debería ser colocado sobre una hoja del sagrado higuero (pimpal) o un plato de cobre (si la 

hoja no está a disposición) luego de rociar agua de purificada con hojas de pasto (kusha), 

una mezcla de cinco cosas, a saber, leche, curd, manteca, orina y estiércol de vaca 

(panchagavya), etc sobre él mismo.  



 46 

Luego 50 letras (matrikas) Om, rhîm, am, am, im, îm, um, ûm, rum, rûm, lrum( ), lrûm( ), 

em( ), aim( ), aum( ), oum( ), am( ), ahâ( ), kam, kham( ), gam( ), gham( ), nham( ), cham( ), 

cham( ), jam( ), jham( ), yam( ), tam( ), tham( ), dam( ), dham ( ), nam( ), tam( ), tham( ), dam( 

), dham( ), nam( ), pam( ), pham( ), bam( ), bham( ), mam( ), yan( ), ram( ), lam( ), vam( ), 

sham( ), sham( ), sam( ), ham( ) y ksham( ) son pronunciadas en voz alta (nyâs) poniendo la 

mano derecha sobre el mala.  

Si el maestro espiritual no estuviese disponible entonces los sanskaras deberían ser hechos 

cantando los mantras entregado por el maestro espiritual y a las deidas benevolentes 

(ishtadevata ).  

Se debe realizar un ofrecimiento de cinco cosas a saber, pasta de sándalo (gandha), flores, 

incienso (dhip), una lámpara encendida (dip) y un ofrecimiento de comida (naivedya) se 

realiza en este orden, acompañado con el canto del gayatri mantra. 

 

Es costumbre llevar a cabo un sanskara similar sobre el mala llevado en el cuello. 

 

 Si tales sanskaras elaborados no son posibles el mala puede ser bañado con 

panchagavya y más tarde pasta de sándalo debería serla aplicada. El mantra de la deidad 

benevolente (ishtadevata) debería ser cantado diez veces sobre cada cuenta y cien veces 

sobre la cuenta de meru y debería ser seguido por el quíntuple ritual de adoración 

(panchopchar puja) del mala.  

El mâla está entonces listo para ser usado. 

 

 El ritual de aceptación de un mala (japamalagrahanvidhi): El mala se purifica lavándolo con 

panchagavya. Luego se hace la ivocaciòn (pranpatishta) y adoración.  

Ya que el mala es asociado con la rectitud (Dharma), dinero (artha), deseo (kama) y la 

Liberación Final (Moksha) durante la adoración, uno debería orar por éxito en su conse-

cución.  

Un nuevo mala debería ser procurado del maestro espiritual. Como es costumbre, antes de 

esto, se debería reverenciar al maestro espiritual en el corazón. 

 

En lugares tales como la vyasasana del maestro espiritual o el altar donde està colocada la 

deidad de gayatri se debe llevar un ritual especial de Colocación del mala:  

 ‘colocaciòn del mala’. Sólo un tulsi mala  o uno de rudraksha debe usarse para esta 

ceremonia.. El maestro Espiritual debe solicitar la promesa del practicante de seguir las 

restricciones y el código de conducta tales como prohibición del vino, la carne,  huevos, 

pescados, ajo, cebolla, el adulterio y de desear la riqueza de otros, el hablar mal, criticar o 

desprestigiar a otros, seguir la observancia del ayuno de ekadashi y de shivaratri mensual, 

ir de peregrinaje una vez al mes a la vyasasana del maestro espiritual, leer todos los escritos 

del maestro espiritual, colocarse tilak en la frente mientras realiza su practica diaria, etc. 

Uno es entonces conocido como malkari (uno que viste el mala). Si el mala se rompe y cae, 

uno no come hasta que se reemplace. 

 



 47 

sugerencias prácticas sobre el uso del japamala (rosario) 

 

 En la medida de lo posible se debería usar el propio mala (rosario). Generalmente el canto 

de cada uno produce una energía espiritual particular. Por lo tanto, si todos usan el mismo 

mala las frecuencias desarrolladas en él pueden ser molestas para algunos. 

 

Se debería usar un solo mala. Con el uso, vibraciones placenteras se desarrollan en él y 

consecuentemente el mala cargado facilita la concentración. 

 

Si el maestro espiritual, por razones  de salud espiritual, le recomienda  el canto de dos o 

tres Nombres derivados del gayatri,  se debe cantar con el mismo mala. Debido al canto de 

esos Nombres combina`dos con el sagrado gayatri, se desarrolla frecuecias especialmente 

sagradas y potentes en el mala y siempre son beneficiosas para el individuo. 

 

Antes de comenzar el canto, agua sagrada debería ser rociada sobre el mala (prokshan) y 

luego debería ser adorado ritualísticamente (puja) o le deberían ser ofrecidos los respetos 

(namaskara)  

 

 De acuerdo a las escrituras, si un sonido es generado por el golpe de una de las 

cuentas con otra, el canto es considerado fútil. 

 

Para evitar la pérdida de energía del mala, debería ser guardado con otros materiales de 

adoración ritualística (puja), en una caja o copa de acero (vatî) o debería ser llevado en el 

cuello. Si un mala es llevado dependiendo del largo puede tener un efecto sobre un chakra 

particular. El mala con 108 cuentas generalmente llega al ombligo, asi que puede tener un 

efecto sobre el Manipur chakra. Si un mala de 32 cuentas se lleva rodeando el cuelo tiene  

efecto sobre el Vishuddha chakra. 

 

  

Si durante el canto el mala se escapa y cae es considerado un mal augurio. Si esto acontece 

se debería hacer un donativo de arroz a los menesterosos o ayunar frutas. 

 

 El rompimiento del mala:  

Si las cuentas de un mala se desatan durante el canto, es considerado un augurio de 

problemas y se debe hacer el canto de Mahamtyanjay mantra para alejar el obstáculo. 

Aunque hay reglas estrictas sobre la cantidad de canto a cumplir, generalmente doce mil es 

la cantidad que se aconseja. Sin embargo, si se encuentra que el hilo del mala es débil, 

usando el discernimiento se puede reducir el canto. 

 

El intercambio de un mala:  

No se puede regalar un mala usado por uno mismo a otra persona. Sin embargo un Guru se 

lo puede dar a su discípulo. Un mala también puede ser guardado como recuerdo de un 



 48 

alma partida. Un mala adquirido por un Guru que ha renunciado a Su cuerpo o un mala que 

es un recuerdo de una persona muerta no puede ser usados pera el canto. Uno no debería 

usar el japamala del Guru ya que, si es mantenido sin usar por un período más largo se 

puede derivar beneficio máximo, mientras que si es usado, el componente sattva en él se 

reduce más rápido. No se debería usar el japamala de otra persona ya que esta cargado con 

las frecuencias de su deidad de adoración y el cargarlo con el canto propio tomaría tiempo. 

 

55. El japamala (rosario) en diferentes creencias. 

 

Jainista 

1. Nombre: Japamala 

2. Número de cuentas: 108 

3. Materialde las cuentas: sándalo, hilo, oro, plata, mármol, gomed (una piedra 

preciosa), semillas vegetales. 

4. Color: Los colores del mala corresponden a los colores llevados por los hombre 

santos (tirthankars.) 

 

Budista 

1. Nombre: Rudra 

2. Número de cuentas: 108 

3. Motivo: El símbolo de Avalokiteshvara. Es en memoria de un rey solitario que mató 

a los 108 bandidos que atacaron el monasterio budista. 

4. Material de las cuentas: sándalo, madera pura, oro, plata, perlas, diamantes, 

rubíes, vidrio, hueso, etc. 

 

 Sikh 

 1. Nombre: Simarani 

 2. Número de cuentas: 108 

 3. Motivo: Hay 108 citas del Guru en el texto religioso ‘Shrî Guru Grantha Sâhib’ 

 

 Cristiana 

 1. Nombre: Rosario 

 2. Número de cuentas: 58 y una cruz 

 3. Motivo: las 59 cuentas en el rosario representan lo siguiente 

  A. La cruz: Fe en Dios y la memoria de la muerte de Jesús en la cruz 

  B. La primera cuenta adyacente a la cruz: Dios 

C. Las próximas tres cuentas: Las formas de la Energía Primaria (Shakti), o 

sea la energía de la voluntad (ichas-shakti), energía del conocimiento 

(dnyanshakti) y energía del acción (kriyashakti) 

D. La quinta cuenta: La memoria de la misión del Señor 

E. Las tres cuentas triangulares: Simbolizan la felicidad, infelicidad y la 

Bienaventuranza. 



 49 

F. 10x5=50 cuentas. Representan los siguientes cinco secretos de Jesús: 1. 

Creación, 2. Sostenimiento, 3. Disolución, 4. El cubrimiento de la Gran 

Ilusión y 5. La iniciación (anugraha.) 

3. Material de las cuentas: Tallo del rosedal. La Virgen María  según una tradición, 

amaba las rosas, de ahí el nombre rosario. 

4. Otros grupos cristinos, los ortodoxos griegos, armenios y rusos, utilizan un rosario 

de cien nudos, de un hilo de lana para repetir la oración del corazón que consiste 

en encerrar en el corazón las palabras griegas kyrie eleyson, “Señor Jesús ten piedad 

de mí.” 

 

Islam 

 1. Nombre: Tasabi / Tasbi / Tasbiha 

 2. Número de cuentas:33 (x3=99) o 99 

 3. Motivo: Los 99 Nombres de Allâh, por ejemplo ‘Al mumim, Al Mushib’. 

    4.Material de las cuentas: mármol, opio, marfil, hueso de camello, conchas de mar, 

semillas de dátil, semillas de canabis, plástico, cuerno, perlas, corales, madera, etc. Las 

cuentas hechas de porcelana de Mecca son consideradas las más sagradas.  

Los seguidores de la orden Shiita consideran que el barro de Karbala es sagrado. La 

cuenta llamada cuenta de meru o sumeru por los hindúes es llamada ‘imam’ por los 

musulmanes. Las tres cuentas con la forma del makbara en el tasabi son llamadas las 

guardianas del ‘imam’. Son distintas de las otras cuentas en cuanto a su forma y color. 

 

  Zoroastrista 

 

 1. Nombre: Tasabi / Tasbi / Tasbiha o hardi (canto hecho en múltiplos de 101 

también es llamado tasabi/tasbi/tasbiha) 

 2. Número de cuentas: 102. Ya que una cuenta es excluida del canto, el número 

tomado es 101. 

 3. Motivo: Los 101 Nombres del Señor. 

 

  

56. El tiempo: 

 

1. En Brahmamuhurti, (el tiempo auspicioso en el amanecer) el componente sattva 

es mayor que en cualquier otro momento del día. Muchos yogis incrementan su 

componente sattva a través de la práctica espiritual en ese tiempo. Sin embargo 

el incremento resultante es cuando se està en lugares realmente auspiciosos, por 

ejemplo en los himalayas o en occidente alejados y arriba de las montañas. Por 

lo tanto no hay necesidad de despertarse especialmente al amanecer y cantar 

durante el Brahmamuhurta. En vez de cantar con gran esfuerzo en el 

Brahmamuhurta cuando estamos cansadoa y adormacidos, es aconsejable para 



 50 

el practicante buscar un tiempo de acuerdo a su temperamento, cuando el canto 

se dará de la mejor manera.  

2. Ya que el Señor Mismo creó el tiempo no se puede decir que el canto no debería 

hacer en un momento particular. Sin embargo los miembros de gayatri vedanta 

yoga están particularmente ansiosos por realizar la verdad espiritual de modo 

que solicitan al maestro espiritual una guía y consejo sobre el tiempo propicio 

de acuerdo al temperamento personal de cada devoto. 

 

 

 

57. El lugar 

 

 ‘El canto hecho durante las actividades diarias es superior al canto hecho sentado 

en un lugar. En el primero, la continuidad de la práctica espiritual es mantenida. Además, 

una persona cantando continuamente cuando lleva a cabo tareas mundanas, está más allá 

de la Gran Ilusión (Maya) a pesar de vivir en ella. Mantener la comunión con Dios en todas 

las circunstancias se llama sahajsthiti.’ 

 Cantar el canto de gayatri en congregación es sumamente poderoso: ‘Debido a la 

energía de santos, el canto es espontáneo cuando uno está en Su compañía. En ese 

momento no se mantiene la emoción espiritual de que ‘yo estoy cantan-do’, o sea que no 

hay ego en la práctica espiritual.’  

 

58. La constitución del cuerpo:  

      Cambiar el canto de acuerdo a la constitución propia es beneficioso.  

 

 1. Baja la presión arterial:  

 

 2. Cansancio y aburrimiento: Uno se siente con sueño cuando se está exhausto y 

aburrido cuando la mente está fatigada. En tales momentos no se debería cantar con gran 

esfuerzo. 

 

3. Menstruación: De acuerdo al Camino de la Devoción, ya que el ciclo menstrual 

también es creación de Dios se puede ciertamente cantar incluso durante la 

menstruación 

59. La pronunciación:  

 

Con la pronunciación apropiada se pueden obtener beneficios del efecto de ese sonido 

(nada) sobre el elemento akash (éter absoluto). De modo que todos los practicantes poseen 

el recuerdo del canto que les diera su maestro espiritual y no hay peligro de extravio o de 

equivocaciones. 

 

60. La fe es necesaria: 



 51 

  

El canto deberia ser tal que el buscador debería ser consagrado con emoción divina y poder 

divino, (Bhava.) Patanjali describe sólo a tal canto como la emoción de un mantra. De la 

misma manera que poner una substancia en una solución una y otra vez da una cobertura 

de esa solución, con la emoción incesante sobre el significado del mantra, el que lo canta 

debería gradualmente recibir todos los poderes del mantra. Este es el principal motivo del 

canto 

 

 

61.Con emoción espiritual (bhava):  

 

Si se canta con devoción, ayuda a hacer una huella de devoción en la mente subconsciente. 

‘el progreso espiritual, que significa remoción de todas las impresiones de la mente 

subconsciente’ puede ser logrado más fácilmente. Sin embargo, para un buscador en el 

estado primario, para prevenir el aburrimiento, cantar el Nombre del Señor con devoción y 

emoción espiritual (bhava) prueba ser beneficioso. 

 

62. Esfuerzos para prevenir que otros pensamientos invadan la mente:  

 

De la misma manera que el azúcar tiene a la dulzura como su cualidad, la naturaleza de la 

mente es pensar continuamente o albergar una cierta emoción surgida de algún 

pensamiento. Al comienzo, al cantar, todos tienen diferentes pensamientos debido a las 

impresiones de vidas pasadas. Son mayormente debidas a dudas acerca del canto, como 

también debido a las impresiones en la mente subconsciente. Pueden ser reducidas con la 

ayuda de los siguientes métodos. Se debería mantener en mente que lograr la concentración 

es el objetivo y no la herramienta. 

 

 Práctica:  

Muchos pensamientos enfermos y degradados se debilitan con la práctica. 

 

Cantar con inspiración: Normalmente se tiene más pensamientos durante la inspiración ya 

que los pensamientos en la atmósfera entran en la mente a través de la respiración. Para 

prevenir esto se debería cantar con concentración durante la inspiración.  

Mandatos de amor interno tales como, ‘Cuando mi mente empiece a moverse durante el 

canto me voy a dar cuenta y voy a ser capaz de concentrarme en el canto porque el amor a 

mí mismo y a los demas debe prevalecer sobre la dispersiòn’. 

 

Factores requeridos para el canto continuo: Cuando se canta con esfuerzo en el modo de 

habla (vani) Vaikhari diferentes pensamientos cruzan la mente de uno debido a las 

innumerables impresiones de las encarnaciones pasadas. Estos pensamientos se relacionan 

con los impulsos surgidos de los órganos de los cinco sentidos o la mente subconsciente 



 52 

 A. Pratyahar (introversión): Pratyahar significa restringir el contacto de los sentidos 

con objetos sensoriales, por ejemplo cuando los ojos están cerrados su contacto con 

escenas es obviado, por lo tanto estímulos externos no alcanzan la mente a través de los 

cinco órganos sensoriales. Cuando esto es logrado la mente no tiene pensamientos sobre 

ellos. 

 

 B. Satsanga externo (compañía santa): En un satsanga se tienen más pensamientos 

sobre Espiritualidad, por lo tanto otros pensamientos cesan. 

 

 C. Amor espiritual (priti) por otros: Esto reduce el pensar sobre los propios 

problemas. 

 

 D. Canto (satsang interno): De la misma manera en que una espina es sacada con 

otra, el pensar en el canto reduce otros pensamientos. 

 

 E. Fe (shradha): Cuanto mayor la fe en el gayatri, mejor es el canto. Cuando se tiene 

dudas acerca del gayatri, el canto cesa. 

 

 F. Servicio a la Verdad Absoluta (Sat-Seva): 

 G. Sacrificio: cuantas más se tiene, más se piensa sobre ello. Esto engloba todo, el 

poder y el tener etc. Todos los problemas y posesiones deberían ser puestos a los Pies de 

Dios a cada instante: “Oh madre bendita, que se cumpla Tu divina voluntad ahora y siempre” 

 

 H. Reducción del ego: Cuanto mayor el ego, más se piensa sobre uno mismo. Cuanto 

menor es, más se puede contemplar el canto. “El canto es tu propio bajans, es la canción 

que nace en tu corazón; solo tu puedes escucharla, el receptor es Dios”. 

 

 I. Estar atento a las instrucciones del maestro espiritual ayuda a la disolución del ego 

y a disipar las deformaciones intelectuales; “Deja la información para adentrarte en la 

verdadera formación. ¿Cuál es esa verdadera formación? Te lo diré simplemente, es el 

conocimiento del contenido oculto de las 24 silabas del gayatri y todos sus poderes”.  

 

 K. No se pueden restringir completamente los pensamientos generados en la mente 

con los propios esfuerzos. La Gracia del maestro espiritual y de toda la cadena de santidades 

por 72 generaciones es el único medio para lograr este fin. 

 

  “En cierta manera la fe, la reducción del ego y el adquirir la gracia del Guru 

son los objetivos del aspirante espiritual”. 

La vida diaria y el canto continuo: Muchas personas sienten que continuamente cantando el 

Nombre del Señor, la vida diaria se volverá difícil. Se preguntan como es posible ‘conversar 

con otros, trabajar en la oficina, cruzar la calle sin tener un accidente, etc.’, cuando la mente 

está ocupada en el canto. Estas dudas no tienen fundamento. Usualmente al cruzar la calle, 



 53 

a pesar de que se observa el tráfico por todos lados, se escucha el sonido de autos, etc. la 

conversación con otros o el pensamiento continúan e igual se puede cruzar la calle sin tener 

un accidente. Similarmente, se pueden hacer todas las actividades a pesar del canto. 

 

 ‘No siento que pensar en Dios puede obstruir trabajo alguno. Cuando el canto es 

hecho por la mente consciente es con esfuerzo, pero más tarde, cuando el canto es hecho 

automáticamente por la mente subconsciente, no hay obstrucción del trabajo propio, en vez 

de eso se es capaz de escuchar el ‘Nombre’ del mantra en la posición de un espectador 

(sakshibhava). Esto implica que hay dos cosas sucediendo al mismo tiempo- escuchar el 

‘Nombre’ como observador y cantar. Similarmente, también se vuelve posible hacer 

actividades diarias y cantar al mismo tiempo. Cuando se mantiene el aspecto más sutil de 

Dios (Su Nombre) en la mente, se es automáticamente capaz de poner atención en otras 

cosas. Si se cree que Dios es el Creador de todo, es autoevidente que todo pasa según Su 

deseo. Así que, si se canta Su Nombre y se Lo contempla, ¿cómo puede haber obstáculo 

alguno en ese trabajo? Al contrario, si se piensa en Él continuamente Él también va a 

cuidarnos continuamente. Así que canta mientras trabajas’. 

 

63  El método para parar el canto de otros Nombres 

 

 1. Si se ha estado cantando el Nombre de alguna deidad antes de conocer al Guru y 

después el Guru aconseja cantar otro Nombre, debido a la consciencia divina (chaitanya) en 

el Nombre impartido por el Guru, el Nombre cantado anteriormente para automáticamente 

luego de un tiempo. Hasta que esto ocurre también se deberían hacer esfuerzos conscientes 

para pararlo. 

 

 2. A pesar de que se conoce la importancia del Nombre de la deidad familiar, se 

deben hacer esfuerzos por al menos cinco a seis meses para parar de cantar otros Nombres 

ya que se recuerdan los nombres anteriores a cuyo canto se está tan acostumbrado. No hay 

necesidad de temer que si se para el Nombre cantado previamente aquella deidad va a 

enfurecerse. Al contrario, la deidad anterior también se apacigua ya que se está haciendo 

la práctica espiritual apropiada. 

 

 3. Se debería comenzar cantando el Nombre de la deidad familiar o aquel impartido 

por el Guru junto con el viejo Nombre. Después de un tiempo se va a experimentar 

Bienaventuranza debido al nuevo Nombre. Por lo tanto ese Nombre va a continuar por sí 

mismo. 

 

64. Respiración y canto 

 

Combinar el canto con la respiración: Uno se mantiene con vida debido a la respiración,y 

tambien debido al poder cósmico del gayatri mantra. Muchas veces sucede que el mantra 

se transforma en un dulce canto que nace espontáneamente del corazón del devoto, en esos 



 54 

casos, la respiración y el mantra están sincronizadas de un modo natural. Este es el ideal 

de todo practicante. 

 

Los beneficios de combinar el canto con la respiración 

 

 A. Reducción de pensamientos indeseables: Hoy en día el medio ambiente está 

contaminado (con pensamientos indeseables), lo que causa problemas psicológicos ya que 

estos pensamientos indeseables entran en la mente con la respiración. Otras enfermedades 

también entran en la mente junto con los pensamientos. Cuando se sincroniza el canto con 

la respiración, la proporción de tales pensamientos se reduce y se obtiene una experiencia 

única de Bienaventuranza. 

 

 B. Vivir en el presente: Concentrarse en la respiración resulta estar conciente del 

momento particular del presente. Por el otro lado, tener cualquier otro pensamiento 

significa pensar en el pasado o el futuro. Ya que es importante para un buscador quedarse 

siempre en el presente, es necesario concentrarse en la respiración. 

 

 C. Canto continuo: Ya que la respiración continua las veinticuatro horas facilita el 

canto continuo. 

 

 D. Progreso hacia la no-dualidad (advaita): Al cantar, incluso a pesar de que se tiene 

una visión de Dios debido a la emoción espiritual (bhâv), la dualidad persiste. En cambio, 

cuando el canto es hecho junto con la respiración, no hay visión de Dios debido a la devoción 

hacia el Nombre del Señor, pero el buscador que canta progresa hacia la no-dualidad 

(advaita) inmediatamente. 

 

 

La duración: Se puede comenzar cantando por cinco minutos e incrementarlo en un minuto 

periódicamente. Más tarde, el canto se da por varias horas y finalmente ocurre 

continuamente. 

 

 35. El canto acompañado por el comportamiento recto: A esto se refiere como al canto sin 

los diez pecados; sin los cuarenta y seis pecados, etc. Comportamiento contrario a la 

constitución raja-tama significa comportamiento sin pecado. En el Padma Purana, los 

Sanatkuma, narraron al Sabio Narada los diez pecados asociados con el canto como sigue: 

 

1. Criticar a hombres sagrados 

2. Considerar los Nombres, las formas y las cualidades de (deidades tales como 

Gayatri Rama krishna Jesús Buda, Allah, Vishnu y Shiva como distintos entre sí. 

3. Desobedecer a los maestros espirituales. 

4. Criticar de un modo perverso y sin conocimiento a los textos sagrados tales como 

los Vedas, Shastras (escrituras), Puranas, etc. 



 55 

5. Considerar que la gloria del mantra del Señor es una mera exageración para crear 

el gusto por el canto. 

6. Llevar a cabo malas acciones en el nombre de Dios. 

7. Considerar a acciones sagradas tales como observaciones religiosas bajo 

juramento (vratta), ofrecimientos (dana), ritos sacrificiales (yadnyas) como 

equivalentes al canto del mantra del Señor. 

8. Predicar sinceramente sobre el canto del mantra del Señor a alguien que no tiene 

emoción espiritual (bhava), fe o deseo alguno de escuchar discursos espirituales. 

9. No tener fe en el Nombre del Señor a pesar de darse cuenta de su gloria. 

 10. Albergar defectos tales como el egoísmo, el centrarse en uno mismo, etc. 

 

 Los diez pecados anteriores están prohibidos en el canto. El buscador debería 

evitarlos. De otra manera su práctica espiritual se malgasta en anularlos y el progreso 

espiritual se bloquea, por ejemplo treinta malas de canto se pierden con un abuso, 500 

malas se pierden con la aceptación de un soborno. 

 

66.Cantar durante un período prolongado, constante y devotamente: 

  

‘El canto como es descrito en los Yogasutras debería ser hecho durante un período 

prolongado, constante y devotamente. Gurudeva  ha dado el significado de estos tres 

principios de la siguiente manera: Período prolongado significa el tiempo que uno viva, 

constantemente significa sin perder incluso una respiración y devotamente significa con 

emoción espiritual.’ 

 

 

 

67. Incrementar el canto paso a paso: 

  

El canto puede incrementarse paso a paso de la siguiente manera. Por cada paso, 

dependiendo del nivel espiritual del buscador se puede requerir un período de seis meses 

a dos años. 

 

 1. Se debería cantar al menos tres rondas del mala . 

 

 2. Se debería cantar cuando uno tiene apenas unos minutos libres, no  debe 

permitirse estar mucho tiempo sin practicar espiritualmente. 

 

 3. Se debería cantar cuando se está haciendo actividades físicas tales como bañarse, 

cocinar, caminar, viajar en un bus o tren, etc. Las rutinas diarias son hechas por la fuerza 

del hábito. Uno no necesita pensar al llevarlas a cabo. Esto hace posible el cantar durante 

las actividades físicas. 

 



 56 

 4. Se debería cantar al hacer actividades mentales que no son importantes en la vida 

diaria, como, leer el diario, mirar televisión, etc. Tales tareas son hechas por los ojos. Por 

lo tanto en tales momentos se debería cantar mentalmente.  

 

 5. Se debería cantar al hacer tareas mentales que son importantes en la vida diaria, 

como leer o escribir trabajos oficiales. Al hacer tales tareas los ojos, el intelecto y las manos 

están activas así que se puede cantar mentalmente. 

 

 6. Se debería cantar al conversar con otros. 

 

 

68. El fuego sacrificial del canto del Nombre del Señor (Namayadnya) en vez del fuego 

sacrificial rutinario (yadnya):  

 

Finalmente todos los fuegos sacrificiales (yadnyas) se convierten en el fuego sacrificial del 

gayatri mantra (Gayatri Vedanta Yoga). La conversión del fuego sacrificial rutinario en el del 

canto del Nombre del Señor implica que uno se ha fundido con el principio del alma (atma) 

propio. El fuego sacrificial del canto es una manifestación del Señor, es llamado devoción 

superior (parabhakti). Devoción superior es devoción consistente de amor similar a aquel 

de las esposas de los pastores de vacas (gopis) hacia el Señor. También se llama la práctica 

espiritual  Vedica del amor.  También, debido a que se está inmerso en la devoción no se 

tiene consciencia del propio cuerpo y uno se funde con la Bienaventuranza interna, por 

supuesto que este nivel de santidad es de mucha dificultad para una persona ordinaria. 

 

 

69. ¿Cómo reconocer el progreso?:  

 

Un buscador preguntó, “Al hacer práctica espiritual, ¿cómo se puede saber cuán lejos se 

está del Señor?” gurudeva replicó, “Cuando uno se sienta a cantar, pensamientos sobre los 

problemas mundanos crean confusión en la mente. Si por el otro lado al llevar a cabo 

actividades mundanas, el canto crea un fervor en la mente, uno puede concluir que no se 

está lejos de Dios.” 

 

70. Una visión de Dios 

 

 Una palabra, un roce, una forma, un sabor, un olor y su energía coexisten. Por lo tanto si 

el canto (la palabra) incrementa se obtiene una visión de Dios (Sarup Mukti). 

 

  Al principio, durante el canto se tiene una visión de Dios (darshan) durante 

la meditación y se experimenta Bienaventuranza. Entonces, cuando esta añoranza se vuelve 

intensa se tiene una visión en un sueño y se adquieren las bendiciones del Señor. Más tarde 

se tiene la verdadera visión en el estado despierto. El estado despierto es sattvik 



 57 

(predominante en sattva), el estado de sueño es rajasik (predominante en raja) y el estado 

de meditación es tamasik (predominante en tama) en naturaleza.  

Por lo tanto la devoción debería ser transformada en obtener la visión de la forma manifiesta 

(sagun darshan) en el estado despierto. El estado meditativo de un buscador es más sattviko 

que el estado despierto de una persona promedio. Sin embargo, en el caso de un buscador 

el estado meditativo que da la experiencia de cadáver (mrutavastha) es tamasik en 

naturaleza comparado al estado despierto experimentado en el estado natural de comunión 

con Dios (sahajsthiti) que es sattvik en naturaleza. 

 

 Las cualidades (energía) de la deidad que ha conferido una visión (darshan) son embebidas 

en el buscador. 

 

 Hay unidad con la deidad que confiere la visión (Sayujya Mukti): Si se es un buscador 

altamente evolucionado se experimenta lo inmanifiesto (nirgun) junto con la visión de lo 

manifiesto, o sea que la propia devoción o misión tras la Autorealización (dnyanottar bhakti 

o karma) comienza en su verdadero sentido y uno comienza a fundirse con el Supremo 

Brahman (Parabrahman). 

 

Turyavastha : Mientras que se experimenten los estados despierto, de sueño y de sueño 

profundo durante el canto, el canto no se da en su verdadera forma ya que estos tres estados 

pertenecen al intelecto. Es sólo cuando estos estados llegan a su fin durante el canto, o sea 

que se entra en el cuarto estado (turya), que está más allá de estos tres, que se experimenta 

que ‘yo soy Brahman’. Esto se llama el estado natural de comunión con Dios (sahajavastha) 

o Liberación de los ciclos de vida y muerte (jivanmukti). 

 

Canto tras la Liberación (Mukti): Se debería cantar con la convicción de que se va a realizar 

a Dios en esta misma vida. Tras la Autorrealización el canto se convierte en la segunda 

naturaleza de uno. Ocurre automáticamente, como la respiración 

. 

 71.Comparaciones con otros caminos del Yoga 

 

Asanas (posturas), pranayama y el canto del mantra : Asanas y pranayamas son prácticas 

espirituales llevadas a cabo por el cuerpo físico mientras que el canto se lleva a cabo por el 

cuerpo sutil. La práctica espiritual del cuerpo sutil no puede ser bien hecha por el cuerpo 

físico pero la del cuerpo físico puede ser bien hecha con el cuerpo sutil.  

 

Adoración ritual (karmakanda) y el canto del mantra: ¿Son despertarse a la hora auspiciosa 

de Brahmamuhurt, esto es a las 3 de la mañana, y purificarse a sí mismo a través del baño, 

tomar una dieta sattvik (rica en el componente sattva), ayunar, observar la reclusión durante 

la menstruación, no tocar a otros durante la adoración, observar los ritos de nacimiento y 

duelo (soyar-sutak), ir a templos, etc. todos necesarios para la práctica espiritual? La 

respuesta a esto es que para aquellos que hacen práctica espiritual de acuerdo al estadío 



 58 

de la adoración ritual (karma-kanda) estas cosas son necesarias y para aquellos que hacen 

adoración mental (upasana-kanda), o sea el canto, estas pràcticas actúan de soporte e 

inspiraciòn. 

 

 El fuego sacrificial (yadnya) y el fuego sacrificial del canto del Nombre del Señor 

(japayadnya): Se tienen que sufrir por doce años los pecados adquiridos por matar 

organismos vivos durante un fuego sacrificial (yadnya) y se tiene que hacer penitencia por 

ello por encantación, etc. Tal pecado no es adquirido durante el curso del canto ya que el 

fuego sacrificial del canto (japayadnya) es considerado sattvik (predominante en sattva) y 

no violento. Por lo tanto, considerando al fuego sacrificial del canto como superior a los 

diferentes sacrificios rituales en la adoración ritual, Manu dice, 

   

  Los cuatro sacrificios rituales [a saber, Vaishvadev, Balikarma, Nityashraddha y 

ofrecer comida huéspedes (Atithibhojan)] no alcanzan ni siquiera el 16º grado del fuego 

sacrificial del canto (japayadnya). 

 

 En este contexto, el Señor Krishna (Bhagavad Gita 10:25) dice, que significa ‘Entre 

los yadnyas yo soy el japayadnya. Esto es, el fuego sacrificial del canto es superior a todos 

ellos’. 

 

Acción (karma), cantar el Nombre del Señor y Dios: ‘En vez de ofrecer una acción llevada a 

cabo a Dios, cantar mientras se lleva a cabo es más apropiado. Sin embargo considerar que 

las acciones mismas son llevadas a cabo por Dios, esto es de acuerdo al deseo de Dios, o 

que todo ocurre según el destino divino es lo mejor’. 

- 

 

Los resultados de la acción y el canto del Nombre del Señor: Cuando el canto se da, el ego 

está ausente. Las acciones que tienen lugar entonces sólo son actos (kriya) ya que no hay 

intención en ellos. Por lo tanto no se tiene que transitar el resultado de tales acciones. 

Cuando el canto cesa, el ‘ego’ se manifiesta y entonces la Ley del Karma se vuelve aplicable. 

 

72. Meditación y canto del mantra 

 

 De las prácticas espirituales de la meditación y del canto del gayatri, cual es superior? 

 

El canto  del gayatri se torna crucial para el esquema corporal el aparato síquico y el 

espiritual, observemos algunas razones. 

 

Continuidad de la práctica espiritual: El canto del gayatri mantra sucede de continuo en el 

corazón y la mente del devoto. Para fundirse con el Principio Infinito la práctica espiritual 

continua es esencial. 

 



 59 

El que canta el gayatri mantra, está continuamente en el ‘estado despierto’, o sea que en 

cierta manera, está en un continuo estado de meditación. 

 

Con el canto del gayatri mantra,  la aniquilación de la atracción por las dimensiones densas 

debido a las impresiones en el inconsciente, se da a mayor medida. 

 

Aparición de pensamientos sutiles: Mantener la mente libre de pensamientos significa no 

poner atención al exterior ni al interior. Esto es incorrecto ya que en este estado impresiones 

sutiles sí aparecen en un momento u otro. Sin embargo, cuando uno se concentra en el 

gayatri, las impresiones sutiles no aparecen.  

Experiencias espirituales verdaderas y falsas: Las experiencias espirituales obtenidas a 

través del canto son reales ya que el que canta se ha fundido con el sonido del gayatri que 

es divino por naturaleza.  

 

 Con canto del gayatri mantra se tiene la experiencia de la consciencia divina (chaitanya). 

 

Con el canto del gayatri mantra, debido a la emoción espiritual de que el maestro espiritual 

y toda la cadena de santidades por 72 generaciones son instrumentales en el logro del canto 

a través de uno mismo, no sólo no se desarrolla ego de la práctica espiritual, sino que sufre 

la disolución. 

 

 

De modo que podemos concluir que la meditación como el canto del gayatri mantra es 

esencial para el devoto; y que, el canto del gayatri mantra es meditación en sí misma y 

soporte para las mas elevadas experiencias espirituales. La Misión de Predica de Gayatri 

Vedanta Yoga, aconseja a sus miembros una practica de acuerdo al temperamento de cada 

persona bajo la guía del maestro espiritual.. 

 

 

73. Cantos devocionales (bhajans) y el canto del gayatri. En vez de cantar canciones de 

películas, es mejor cantar cantos devocionales ya que tienen consciencia divina (chaitanya) 

en ellos.  

Entre las canciones devocionales es mejor cantar aquellas escritas por santos ya que 

contienen una mayor medida de conciencia divina. Incluso si esto es verdad, están 

compuestos de muchas palabras y notas. De acuerdo al principio fundamental de la 

Espiritualidad se tiene que ir de muchos al uno sin segundo.  

 La palabra bhajan se originó de bhaj + n; ‘bhaj’ significa devoción (bhakti) y ‘n’ significa 

continuidad. Por lo tanto su verdadero significado es devoción continua. 

 

El canto de los múltiples nombres de Dios es altamente recomendado en Gayatri Vedanta 

Yoga; los devotos avanzados que llevan años de practica del canto, han experimentado que 



 60 

el gayatri mantra es un bajan divino que nace del corazón con notas celestiales, capaz de 

conferir experiencias espirituales intransferibles y poderes espirituales tremendos. 

“El gayatri es un bajan capaz de transformar la conciencia sagrada en conciencia divina” 

 

 

74. Camino del Conocimiento (Dnyanyoga), Camino de la Acción (Karmayoga), Camino de 

la Devoción (Bhaktiyoga) y el Camino del Canto del Gayatri Mantra (Gayatri Vedanta Yoga):  

Si uno se quiere unirse con Dios,  Brahman, el Dios Infinito y Supremo, entonces  tiene que 

hacer práctica continua e infinita, o sea por veinticuatro horas.  

El estudio de los Vedas, Upanishads, etc. hecho de acuerdo al Camino del Conocimiento es 

una porciòn importante del conocimiento; los devotos de gayatri encuentran que después 

de una practica continua del divino mantra, naturalmente comprenden y aprehenden los 

secretos y enseñanzas que están contenidas en las escrituras sagradas de todas las 

religiones y senderos espirituales.  

La concentración (dharana), la meditación (dhyana), de acuerdo al Camino de la Acción, la 

adoración de Dios, el canto devocionales, los discursos devocionales (kirtans), el 

emprendimiento de peregrinajes, etc. de acuerdo al Camino de la Devoción debe ser 

experimentado continuamente; la practica del gayatri mantra asegura la continuidad y la 

plena occnentraciòn. 

 “ el estado natural de comunión con Dios (sahajavastha) alcanzado por el canto 

continuo es la mejor forma de práctica espiritual. Concentración y meditación y 

contemplación están incluidas en el canto del gayatri mantra. 

 

La posición de un espectador (sakshibhav) y el canto del Nombre del Señor: ‘En vez de 

observar todo como espectador, cantar el Nombre del Señor es más importante ya que en 

el estadío de un espectador la dualidad (dvait) persiste mientras que con el canto el 

buscador puede ir hacia la no-dualidad (advaita)’.  

Darse cuenta de que ‘todo ocurre debido al deseo de Dios’ (Ishvarechcha) y cantar mientras 

se trabaja: Experimentar que todo ocurre debido al deseo de Dios es más importante que 

cantar mientras se trabaja. 

 

La purificación de diferentes cuerpos con la practica del gayatri mantra. Es notable observar 

como los principiantes en el canto del gayatri mantra, perciben que sus hogares y personas 

de alrededor son purificados por sus practicas. 

 1. Los asanas y pranayama  purifican el cuerpo físico y el cuerpo vital energético 

(pranadeha). Esta purificación también puede ocurrir siguiendo otros caminos de práctica 

espiritual. Sin embargo la purificación incrementa la tolerancia del cuerpo para enfrentar su 

destino. 

 

 2. Ya que la práctica espiritual a través de cualquier camino de Yoga purifica los 

cuerpos físico y energético (prandeha) a un máximo de 20 % y 30 % respectivamente, sin 

renunciar a esos cuerpos no se puede obtener el cielo o las regiones más allá. Para obtener 



 61 

el cielo cada cuerpo debería ser al menos 50 % puro. Por lo tanto, a pesar de ofrecer el 

beneficio de Sus severas austeridades, el Sabio Vishvamitra no pudo mandar al príncipe 

heredero de Ayodhya, Satyavrat (Trishanki del período subsecuente) al cielo. 

 

 3. Si se emprende la práctica espiritual recomendada por el Guru los obstáculos 

encontrados en la práctica espiritual son menores. Esto también ayuda a uno a hacer 

progreso espiritual rápido. 

 

 4. Si se hace práctica espiritual usando el propio intelecto el progreso espiritual 

máximo que se puede hacer es aùn inferior a lo deseable. Sin importar que camino espiritual 

se sigue, más allá del Camino de la Gracia del Guru, ningún camino puede purificar los 

cuerpos mental, causal y supracausal un cien por cien. Consecuentemente ninguno de estos 

caminos tiene la capacidad de hacer que se obtenga la Liberación Final (Moksha).  

Cada uno debería usar aquella práctica espiritual que es esencial y más conveniente para el 

propio progreso espiritual, dependiendo del propio progreso espiritual y si es humilde 

buscara instrucción del maestro espiritual. 

 

 

75. Una comparación aproximada de los estadíos de progreso en los diferentes caminos de 

Yoga recomendados por el maestro espiritual. 

 

 Vaikari Madhyama Pashyanti Para 

1. El estadío del 

buscador que 

practica el canto 

Preliminar Intermedio Avanzado Máximo 

2. Canto El canto es 

hecho 

solamente en el 

tiempo libre 

luego de hacer 

todas las 

rutinas diarias 

La consciencia 

de que el canto 

es igual de 

importante que 

otras tareas 

está presente 

Se hacen otras 

rutinas sólo si 

el tiempo luego 

de hacer canto 

lo permite 

Ausente, ya que 

el canto y el 

Nombre 

cantado se 

funden en uno. 

3. ¿Cuándo ocurre 

el canto? 

Cuando no hay 

pensamiento, 

acción o 

palabra 

Inicialmente: Al 

llevar a cabo 

actividades 

físicas como 

bañarse, 

cocinar, 

caminar, viajar 

en bus o en 

tren, etc. 

Inicialmente: Al 

leer o hacer 

trabajo oficial, 

o sea al hacer 

tareas mentales 

importantes 

Avanzado: 

Durante la 

conversación. 

Una vez que 

Ausente, ya que 

el canto y el 

Nombre 

cantado se 

funden en uno. 



 62 

Avanzado: Al 

hacer tareas 

mentales como 

leer el diario, 

mirar 

programas de 

TV. 

esto es posible, 

el canto ocurre 

incluso al 

dormir. 

4. Esfuerzos Esfuerzos 

tremendos son 

necesarios (se 

es incapaz de 

continuar el 

canto sin una 

herramienta)* 

No son 

requeridos [el 

canto ocurre 

automáticamen

-te a su propio 

paso. Esto en sí 

mismo es canto 

espontáneo 

(ajapajapa)] 

Ausente. El 

canto 

espontáneo 

(ajapâjapa) 

continua. 

(Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

5. Tiempo en el que 

ocurre durante el 

día 

Pocos minutos Pocas horas Continuo (Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

6. Habla Usual Tanto como es 

requerido 

Sólo 

relacionado con 

la espiritualidad 

-- 

7. Los cuerpos 

concernientes 

El cuerpo físico 

y la mente 

consciente 

Los cuerpos 

sutil y causal 

El cuerpo 

supracausal 

(Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

8. El lugar en el 

cuerpo 

Lengua Garganta Chakra 

Muladhara a 

Manipur 

Corazòn (el 

lugar del alma 

encarnada) 

9. El nivel espiritual 

(en %) en el que el 

canto se da 

35-50 50-70 70-99 (Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

10. Las acciones Promedio Sólo hay deseo 

de hacer 

buenas 

acciones 

Las buenas 

acciones 

ocurren 

automáticamen

-te. Hay 

despego a 

pesar de vivir 

en la sociedad. 

Más allá de 

acción (karma) 

e inacción 

(akarma) 

11. ¿Quién hace el 

canto? ¿Quién se 

La mente 

consciente 

Lamente 

subconsciente 

Inicialmente: El 

intelecto. 

El ego (Fundirse 

del Nombre y 



 63 

funde con el 

Nombre? 

[contemplación 

(manan)] 

[concentración 

(chintan)] 

Más tarde: El 

alma encarnada 

(jiva) 

aquel que lo 

canta). 

12. Naturaleza del 

Nombre 

Palabra 

consistente de 

letras junto con 

el significado 

(forma 

manifiesta de la 

palabra) 

Inicialmente: 

Palabra vacía de 

contenido 

Avanzado: 

Sonido (forma 

in manifiesta de 

las palabras) 

Presente en la 

creación del 

universo 

En la forma de 

significado o 

Bienaventuran-

za u ocho 

emociones 

sattvik 

(ashtasattvik 

bhava) 

generadas del 

significado. 

Es en la forma 

de una onda. 

En la forma de 

sentido 

fundamental, o 

sea serenidad 

(shanti) 

13. El estado 

sobreconsciente 

Inicialmente: 

Ausente 

Avanzado: 

Savitarka 

Savichar Sanand y 

Sasmit 

Nirbij 

14. ¿En qué estado 

ocurre el canto? 

Despierto Despierto y 

sueño 

Despierto, 

sueño y sueño 

profundo [esto 

también es 

llamado el 

estado 

superconscient

e del Nombre 

(Namsamadhî)] 

(Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

15. El centro para el 

canto en la mente 

subconsciente 

Ausente Empieza a 

establecerse 

Está 

establecido 

(Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

16. La influencia del 

centro para canto 

en comparación con 

otros centros en la 

mente 

subconsciente 

-- Menos Más Los otros 

centros son o 

insignificantes 

o bien 

totalmente 

destruidos 

17. Otras 

impresiones sobre 

la mente 

subconsciente 

Muchos Menos Pocos Muy pocos o 

ausentes 



 64 

18. Otros 

pensamientos en la 

mente durante el 

canto (el número de 

pensamientos se 

reduce en 

proporción al 

desarrollo del 

centro para canto) 

Muchos Menos Ausentes (Fundirse del 

Nombre y aquel 

que lo canta). 

19. El componente Tama Raja Sattva Más allá de los 

tres 

componentes 

(trigunatit) 

 

• Una herramienta significa un lugar, un tiempo, un mala, una silla, un baño, un 

incienso, una foto del maestro, cantar en voz alta, compañía de buscadores, 

silencio, buena salud, sin problemas en la vida mundana, etc. 

 

 


