
 

 

 

Om Bhur Bhuvah Svaha Tat  Savi tur  Varenyam  
Bhargo Devasya Dhimahi  Dhio  Yo Nah Prachodaiat  

 
 
 

 

 
 

 

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACIÓN GAYATRI VEDANTA YOGA  con la 
única finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealización espiritual y NO PARA SER VENDIDO. 

 

 

 

PÁGINA OFICIAL GVY 
www.gayatrivedantayoga.org 

 

INSTAGRAM 
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga 

  
FACEBOOK 

https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga 

 

 

  -  GAYATRI VEDANTA YOGA  -   
Registro de propiedad Intelectual y Trascendental pertenece a GVY 

GAY
ATRI VEDANTA YOGA

http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/


 1 

 



INDICE 
 

 

PROLOGO     3 

INTRODUCCIÓN   5 

RITUALES DE SOPORTE  8 

SANSKARAS (RITOS)   13 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 1 

 

PROLOGO 
 
 
 
 

Gayatri Vedanta Yoga es una corriente espiritual que tiene por fin principal la difusión y practica del 
Gayatri Mantra. 
En este propósito miles de personas están comprometidas en ser auténticos apóstoles del Gayatri, 
toda información que los devotos de Gayatri reciben, les provoca una gran bienaventuranza y los 
ayuda en su camino de elevación a la santidad. 
Estos líneas recopiladas de textos originales y de la tradición que recibió Gayatri Vedanta, es una 
afirmación nuestra firma adhesión a los principios Vedicos. Es bien conocido por todos que a pesar 
que existe una gran divulgación de alusiones sobre la filosofía del Este, esta muchas veces se la 
presenta de un modo disperso y no centrado en el modo natural en que es expuesto y se practica, y 
tal cual lo señalan los textos sagrados y la tradición. 
Los devotos y adherentes de Gayatri Vedanta inspirados en nuestros fundadores, deseamos conocer 
y practicar la cultura Vedica. Esto implica conocer con detalle los valores espirituales que conlleva 
cada acto de nuestra vida al servicio de la causa de Dios. Los devotos de Gayatri son parte de la 
cultura Vedica y se inspiran diariamente para hacer posible las bendiciones prometidas por la Madre 
Gayatri respecto a estos tiempos que vivimos. 
La cultura Vedica es una vivencia, un modo de sentir, de pensar, de hablar y de realizar; esto se 
llama Sanatha Dharma, los eternos preceptos capaces de otorgarnos bien, bondad y  belleza. 
Se ama lo que se conoce, aquello que se conoce y se incorpora como una sublime emoción (bhava) 
que transforma nuestras acciones, eso es cultura Vedica. 
Por supuesto que esto implica de algún modo sacrificio porque vivenciar una cultura siendo parte de 
ella, involucra las partes más luminosas de nuestro corazón y también las más débiles; Así, es más 
fácil adherir a conceptos y palabras vacías de contenido que a regulaciones especificas sobre los 
detalles más insignificantes de nuestras vidas. 
Gayatri Vedanta fue fundada en occidente con el objetivo de difundir la luz del Gayatri, el Gayatri es 
el conocimiento total y perfecto de los Vedas.  
Para conocer perfectamente el Gayatri Mantra, también debemos acercarnos reverentemente a los 
ritos (samskaras) de la cultura Vedica y encontrar en ellos una permanente fuente de inspiración, de 
modo que siempre estemos sentados en el frondoso y amoroso árbol de la divinidad. 
También es obvio el porque de tales reacciones, mientras que el  sincero practicante de alguna 
técnica de santificación encontrará en la ceremonia de la partición del cabello, en la mujer 
embarazada, una riquísima fuente de conocimiento espiritual sobre las energías que conforman el 
karma de la persona por nacer, sus tendencias, los grados de santidad que podemos reclamar al 
cielo sobre esa alma, etc., para el que solo busca información será un dato más sobre antiguas 
costumbres de la primitiva India imposible de practicar en nuestro universo científico tecnológico, 
habrá confusión y hasta un cierto descontento. 
Este descontento podría explicarse porque en occidente existe una extenuante tendencia a hablar 
sobre energías, poderes psíquicos y diversas técnicas de iluminación que se reciben en supuestos 
estados de arrobamiento, percepción o samadhi, para luego exponerla en los circuitos comerciales.  
Estas practicas aluden lejanamente a las enseñanzas tradicionales que están en las Escrituras de 
todos los grupos religiosos y caminos espirituales. Por supuesto que estas propuestas comerciales 
están fundadas en la necesidad de las personas de ser buscadores. Pero es deber de todos los 
guías espirituales advertir a las almas sinceras que la búsqueda continua es perjudicial para la 
espiritualidad, porque ser buscador puede transformarse en recolector de información antes bien que 
en un practicante que desea encontrar la realización. Esta afirmación está avalada por la propia 
realización,y el cómo lo lograron los santos y yoguis no solo de la India, sino del Cristianismo, el 
Judaísmo y el Islam. La técnica es tan simple que deslumbra; entonces si tenemos en cuenta estasa 
afirmación de los que ya obtuvieron la santidad, deberíamos preguntarnos con sinceridad y absoluta 
libertad por que no realizar la ceremonia de partición del cabello, por ejemplo, para acelerar el 
proceso evolutivo de los niños por nacer, si después de todo, los yoguis, santos, místicos y 
apariciones divinas, se muestran en una cultura donde justamente estos samskaras se practican.  



 2 

 

Es necesario recordar las regulaciones, “en casa y de camino”, “al levantarse y al acostarse”, 

en todo momento y todo lugar. El Gayatri Mantra se transforma en acción cuando se 

cumplen las regulaciones. 

 
Ahimsa o no-violencia, incluso abstenerse de despertar en otros sentimientos contradictorios o 
negativos, pronunciar palabras que puedan entristecer o molestar, deformar la opinión o 
convicciones.  
Satya, veracidad en pensamiento, palabra y acción; este es un ideal de la cultura vedica 
irrenunciable, la verdad también debe estar asociada a no renunciar a ser coherente con la vivencia 
interior de cada uno. 
Asteya  No robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabra y acción; no solo podemos 
robar objetos, podemos robar el alma, la dulzura de las personas, la buena voluntad, las ganas de 
vivir y estar felices, de construir una vida de santidad. 
Brahmacharya  abstenerse de relaciones sexuales ilícitas; “Si todo hombre es tu hermano o tu 
padre, si toda mujer es tu hermana o tu madre, y esto piensa tu mente y siente tu corazon, nada 
tienes que temer”. 
Aparigrah, ser libres de la envidia que las acciones externas provocan en nosotros; ser humildes 
sin orgullo y altanería por cuestiones de rango social, conocimiento o profesión.  
Shaucha o pureza de cuerpo y mente, esto incluye abstenerse de comer carnes, huevos y pescados, 
ajo y cebolla, todo tipo de intoxicantes (alcohol, drogas, cigarrillos); no hablar mal de otros, no criticar, 
no odiar ni guardar rencor, abstenerse de escuchar pensamientos malos u ofensas sobre otros. 
Shaucha se rompe de un modo dramático cuando se escucha criticar a otros, cuando se guarda 
silencio frente a las ofensas que profieren a otros en vez de marcharse rapidamente el lugar. “Si lo 
que quieres contar puede no ser cierto, no es bueno ni es util, para què contármelo? 
Suka, dulzura y contento. “Si sientes que tu corazón es una dulce canción en honor a todos los seres 
y todas las cosas, entonces, la luz brilla en tus ojos y tus días serán de amor y de contento.” 
Tapah, Actuar rectamente incluso ante la dificultad;  
Svadhyaya o estudio y enseñanza; todos deben asumir el compromiso de ocupar el lugar de maestro 
espiritual, cuando una persona inquiere sobre el gayatri mantra.  
Ishvara pranidhan, o sea rendición completa a la voluntad de  Dios. 
 
 
                                                                                                    Consejo de Predica   
                                                                                                           
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 3 

I 
 

INTRODUCCIÒN 
 
 

1. Origen y significado 
 

Los rituales védicos que los padres promueven sobre el hijo o la hija desde el momento de 
la concepción hasta el casamiento, para que la vida humana sea compasiva y pacifica dentro del 
darma, se conoce como samskaras (ritos) Hay dieciséis sanskaras importantes. 

 
Samskara es un procedimiento ritualistico, que desencadena una energía espiritual de 

naturaleza especifica, que permite incrementar el potencial que trae el alma en la actual encarnación. 
El origen de la palabra sanskara  es sam  + kra  + ghyan  = sanskara . 

 Por lo tanto la palabra sanskara se forma prefijando la preposición sam, que denota 
equilibrio, al verbo kra, y poniéndole el sufijo ghyan. Tiene múltiples significados como mejorar, 
purificar, sacar defectos de un objeto y conferirle una forma nueva, atractiva. Una definición simple 
de un profundo contenido conceptual se puede formular en los siguientes términos: “proceso por el 
cual cualidades positivas y luminosas se desarrollan y se mejoran hasta un punto sagrado.” 

 
El concepto de los sanskaras y su número se discute extensamente en los textos sagrados, 

específicamente en los sutras. En efecto, el sanskara constituye el principal tópico de discusión en 
los sutras. En estos Sutras se discute y elucidan los sanskaras llevados a cabo sobre el cuerpo 
desde la concepción hasta el matrimonio porque muchos sutras el sanskara de la conducción de los 
ritos finales (muerte) no se menciona como sanskara. 
 
2 Importancia 
 
 

   

1. Garbhadhan (Rutushanti) 

2. Punsavan (Engendrar un hijo) 
3. Simantonnayan (Separar el cabello 

de la esposa) 

4. Jatakarma (El rito en el nacimiento ) 
5. Namakaran (La ceremonia del 

nombre) 

6. Nishkraman (El rito de sacar al niño 
de la casa) 

7. Annaprashan (Comer el primer 
bocado sólido) 

8. Choulkarma [Chudakarma (Mantener 
una pequeña porción de pelo en la 

parte delantera de la cabeza)] 

9. Upanayan [Vratabandha, Munja (El 
rito de la ceremonia del Cordón 

sagrado)] 

10-13 Chaturveda Vrata (Las 
observaciones religiosas bajo 

juramento de los cuatro Vedâs) 

14. Keshant (Mantener una pequeña 
porción de pelo en la cabeza) 

15. Samavartan [Sodmunja (Dejar de 
ser soltero)] 

16. Vivâha (Casamiento) 



 4 

 
Sin embargo hoy en día, 1. Upanayan (Munja o Vratabhanda), 2. Samavartan (Sodmunja) y 3. Vivaha 
(matrimonio) son los únicos tres sanskaras (ritos) que se conservan. El resto de los sanskaras se 
llevan a cabo sólo como penitencia (prayaschitta).  
Prayaschitta significa un ritual que se lleva a cabo como compensación por no haber cumplido los 
rituales en los tiempos prescriptos por los Vedas. 
Gayatri Vedanta Yoga expone la cultura vedica tal como es y luego, comprende un proceso de 
reflexión que le permite discernir las ceremonias y rituales que deben ser aplicadas en occidente. El 
gayatri mantra incluye en sí mismo todo el conocimiento y todos los rituales, de modo que con la 
practica de los sonidos trascendentales, los devotos adquieren las virtudes que les permite 
comprender y aprehender la esencia de los samskaras. 
 Buda Gautama incorpora las ocho virtudes de la compasión, el perdón, la ausencia de envidia, la 
pureza, el autocontrol, la conducta recta, el no desear y la ausencia de avaricia en adición a los 40 
sanskaras (ritos) físicos que Él describe.  
De acuerdo a Él, estas ocho virtudes son de mayor importancia que los rituales de los sanskaras. El 
también enuncia  “Si el hombre lleva a cabo todos los cuarenta sanskaras y sin embargo no obtiene 
las ocho virtudes entonces no obtiene a Brahman. Por el contrario, si lleva a cabo sólo aquellos 
sanskaras que son posibles y adquiere las ocho virtudes, definitivamente obtiene a Brahman. 
 
3. ¿Sobre quién se debe llevar a cabo el sanskara ? 
 

En  los tiempos antiguos  los sanskaras se practicaban tanto en los niños como en las niñas. 
Incluso se llevaba a cabo su ceremonia del cordón para ambos (Vratabandha).  

Sin embargo, durante periodos posteriores y a causa de influencias culturales extrañas los 
sanskaras aplicados en las niñas declinaron y únicamente los ritos de matrimonio (Vivaha sanskara) 
tuvieron vigencia sobre la novia junto con mantras.  
 
 
 
4.  Método de celebración:  
Dos o tres días antes de llevar a cabo los sanskaras, se arregla el lugar de la ceremonia,se pinta la 
casa, etc. Una imagen del Señor Ghanesa (Ganapati) se instala en la puerta principal de la casa. Si 
hay un jardín delante de la casa, se debe construir un toldo hermosamente decorado, y luego se 
debe dibujar en el piso formas auspiciosas con polvo especial de piedra blanca (rangolî).  
Antes de la ceremonia del sanskara, aquel sobre el cual el sanskara se llevará acabo como también 
los familiares deben llevar ropas y adornos nuevos. Los familiares y aquellos que le desean el bien 
deberían darle regalos a aquel sobre el cual el sanskara será llevado a cabo. 
 

5. Combatiendo fuerzas in auspiciosas 
 
1. Para evitar que energías perturbadoras ataquen a aquel sobre el cual el sanskara (rito) se llevara 
a cabo, se debe realizar un ofrecimiento de sacrificio de fuego y obsequios de alimentos. 
 
2.Algunos remedios específicos: En la ceremonia de Mundan (rasurar el pelo del niño) se debe lavar 
su cabeza con agua de río. Esto evita que el espíritu de una persona enferma (pishacha) posea al 
niño utilizando el cabello como medio.  
3. Se cree que los espíritus temen las semillas de mostaza. Por lo tanto semillas de mostaza se 
dispersan por el lugar donde el sanskara se llevara a cabo. 
4. Mantras como ‘Yadatrasantitam bhutam. Etc., son cantados, advirtiendo a los espíritus que 
abandonen el lugar. 
5. Célibes (brahmacharis) y célibes que han vuelto de los hogares de sus maestros llevan un palo 
para el mismo propósito. 
6. A veces las personas, egoístamente dirigen al espíritu que perturba a su familiar, sobre el cual el 
sanskara está siendo llevado a cabo, hacia otra persona. 



 5 

7. El vestido de novia es un medio de ataque favorito para los espíritus. Ningún espíritu puede 
perturbar a un Brahman (sacerdote). Por lo tanto, ese vestido se regala a un Brahman o bien se 
cuelga de un árbol. 
 
6. Atracción de fuerzas auspiciosas: Para atraer a las deidades, ellas deben ser invocadas, 
alabadas y se debe ofrecer oraciones. 
 
7. Los sanskaras mismos: Cada sanskara comienza con:  

1. . ganapatipujan,   
2. . Punyahavachan,  
3. . Matrikapujan,  
4. . Nandishraddha y,  
5. . Acharyavaran. 
  
Entonces se comienza el sanskara específico. Debido a esto, la información sobre  los cinco 
rituales, a los que se refiere como los ‘rituales de soporte’, se informa en primer lugar, y luego 
reflexionaremos sobre cada samskara en particular. 
  

8. Importancia de la resolución (sankalpa):  
El rito mismo es importante, ya que una mera resolución no confiere Bienaventuranza, mientras que 
un acto lo hace. Por lo tanto mentalmente se hace la resolución de volver a llevar a cabo el ritual. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 6 

II 
 

RITUALES DE SOPORTE 

 
 
9. Adoración del Señor Ganapati (Ganapatipujan) 
 
 Para evitar que cualquier obstáculo interrumpa una ocasión auspiciosa, se comienza con la 
adoración del Señor Ganapati. 
 

 Preparaciones 
 
  Las personas que llevan a cabo la ceremonia religiosa deberían bañarse y llevar atuendos 
limpios. 
 
  El piso debe estar limpio, y dos o tres asientos de madera (pats) se colocan sobre él. De ser 
posible se debe extender tela de lana sobre estos asientos. (En la India, en los lados de los asientos 
se decora con diseños dibujados con polvo especial de piedra blanca blanda (rangolî).)  
La energía generada en el cuerpo durante la adoración, en vez de escapar hacia el piso 
instantáneamente, se conserva en el cuerpo por al menos algún tiempo debido a las plataformas de 
madera y a la tela de lana.  
 El anfitrión y la anfitriona que llevan a cabo la ceremonia religiosa deben sentarse mirando 
al Este, ya que el Este es considerado auspicioso. La esposa debe sentarse a la izquierda de su 
esposo. El lado izquierdo del esposo indica el Chandra nadî (Canal de la luna). Cuando la esposa 
se sienta en el lado del Chandra nadî, no hay mucha activación de energía. En este ritual, la 
activación de energía es indeseada.  
Es la experiencia de la Bienaventuranza (Ananda) la que es deseada. Aquel sobre le cual el sanskara 
(rito) se llevará a cabo debería sentarse a la izquierda de la anfitriona. ( Otra escuela de pensamiento 
indica que ‘la esposa debería estar sentada a la derecha de su esposo. Consecuentemente, hay 
activación de energía. Esta energía destruye las energías perturbadoras que obstruyen el ritual’.) 
 
 D. Aplicación de pasta de sándalo (gandhadharan): Las mujeres casadas (suvasinis) 
deberían aplicar un tilak de pasta de sándalo (gandha) sobre las frentes del anfitrión y la anfitriona 
que llevan a cabo la ceremonia religiosa, aquel sobre el cual el sanskara se lleva a cabo y los 
invitados. La energía generada debido al ritual de adoración (puja), que fluye a través del Adnya 
chakra de aquel que lleva a cabo la adoración se incrementa cuando se usa pasta de sándalo.  
También obstruye la entrada de energía perturbadora a través del Adnya chakra . De las energías 
tanto placenteras como perturbadoras que entran al cuerpo, ingresa atraves del Adnya chakra.  
Las mujeres casadas representan la energía manifiesta mientras que las niñas solteras representan 
la energía in manifiesta. La pasta de sándalo aplicada por mujeres casadas es más efectiva, ya que 
debido a la energía manifiesta en ellas, facilita el incremento del componente sattva en aquel en 
cuya frente aplican la pasta.  
  Sorber agua de la palma (achaman): El anfitrión que lleva a cabo la ceremonia religiosa 
debería tomar un poco de agua del contenedor para adoración (panchapatrî) con una cuchara de 
ofrecimiento (palî) en la palma de su mano y sorberla. Esto se llama achaman. De la misma manera 
en que el baño produce la purificación externa, tomar agua de esta manera es causa de la 
purificación interna. Muchas veces este acto es repetido tres veces. Por lo tanto la purificación física, 
psicológica y espiritual, interna, se logra. 
 
 Llevar el anillo sagrado (pavitra/pavitrak dharan): El anfitrión que lleva a cabo la ceremonia 
religiosa debería vestir un anillo sagrado hecho de hierba sagrada (darbha). Como resultado de esto, 
partículas puras de energía espiritual (pavitrakas) en la atmósfera son atraídas hacia él en mayores 
cantidades. Las partículas puras de energía espiritual son las partículas más sutiles de energía divina 
(chaitanyakâs) de varias deidades. 
 



 7 

 Debido al pranayama, el componente raja decrece y el componente sattva se incrementa. 
 Reverencias a la deidad benévola (ishtadevata): Se les debería ofrecer los respetos 
ofreciéndoles frutas y hojas de betel con nuez de betel, lima, cardamomo, etc. Así también se 
obtienen Sus bendiciones. 
 
  Sorber agua de la palma (achaman):Se debería hacer pranayama sorbiendo agua de la 
palma de la mano mientras se canta cada uno de los veinticuatro Nombres del Señor Vishnu, 
comenzando con Keshava y que están en orden a las 24 silabas divinas del gayatri.. 
 
10. La resolución (sankalpa) 
 
  Teniendo arroz consagrado entero (akshata) y una cuchara de ofrecimiento (palî) con agua 
en la copa de la mano se debe decir, ‘yo del linaje... (gotra), ... Sharma (Sharma se refiere a la clase 
Brahman, Varma a la Kshatriya, Gupta a la Vaishya y Das a la Shudra) estoy llevando a cabo el ritual 
... para obtener el beneficio de acuerdo a los Shrutis, Smrutis y Purânas para así obtener ...  
Luego debería ofrecer el agua de la mano en el cubierto circular, uniforme de metal (tamhan). Ofrecer 
el agua en el cubierto circular, apilable de metal significa la finalización de una acto. 
 
  Luego, tomando agua de nuevo, y expresando la resolución ‘yo estoy con esto llevando a 
cabo Punyahavachan, Matrukapujan, Nandishraddha, [la instalación de la deidad de la carpa 
(mandapdevata) el agua debería ser ofrecida en el cubierto circular, apilable de metal. 
 
 Una vez más, agua debería ser vertida en la mano entrecerrada y expresando la resolución, 
‘yo adoro al Señor Ganapati para que la ceremonia finalice sin obstáculo alguno’, el agua debería 
ser vertida en el cubierto circular, apilable de metal. En cualquier ritual religioso la resolución 
(sankalpa) hecha juega un papel importante en la adquisición del beneficio del ritual. 
 

11. El ritual de adoración 
 
 A. Instalación del ídolo: Una nuez de betel lavada con agua debería ser colocada sobre una 
pequeña porción de arroz. (en Goâ se utiliza un coco en vez de una nuez de betel). Esto es similar 
a la instalación del ídolo del Señor Ganapati durante el festival de Ganesh Chaturthi, que es hecha 
sobre arroz amontonado sobre un asiento de madera (pat). En un ritual religioso, arroz se refiere a 
granos de arroz enteros consagrados (akshata). Los granos de arroz tienen la habilidad de atraer 
partículas puras de energía espiritual muy distantes (pavitrakas). La nuez de betel también posee el 
potencial de atraerlas, tanto de deidades femeninas como masculinas. Este potencial es activado 
por un mantra. 
 
 El mantra para invocar al Señor Ganapati: Luego de decir ‘Gananam tva Ganapatim 
havamahe.’ se debería decir “Oh gran Ganapati, ven junto con Ruddhi, el intelecto, Tu familia entera, 
todas Tus armas y poder’.  
Luego arroz consagrado debería ser ofrecido para invocar al Señor Ganapati sobre la nuez de betel. 
Entremedio ‘Om Bhûrbhuvahâ svahâ ’ se canta como el Gayatri mantra de tres pasos (tripada). Para 
evitar un obstáculo de cualquier tipo en el ritual, se invoca (avahan) al Señor Ganapati con todas Sus 
armas y todo Su poder. 
 
  Adoración ritual con dieciséis sustancias (shodashopachar pujâ): Cuando cualquier ofrenda 
como comida (naivedya), nueces de betel con una nuez de betel, lima, cardamomos, etc. (tambul) o 
dinero (dakshina) es hecha, uno se debería recordar a sí mismo repetidamente, ‘Esto no es mío, Te 
estoy ofreciendo a Tí lo que es Tuyo)’. Esto es importante desde el punto de vista del progreso 
espiritual.  
 Ofrenda de flores (pushpanjali): Finalmente, diciendo ‘Que Shrî Mahaganapati, el destructor 
de todos los obstáculos, se apacigüe con esta adoración mía’, se debe verter agua.  
Esto completa  esta sección del ritual de soporte.  
12. Punyahavachan (Svastivachan) 
 



 8 

‘Punya (.) + aha (.) + vachan (.) = Punyahavachan lo cual significa lograr que los Brâhmanas declaren 
que el día de comienzo del ritual es auspicioso. El día del comienzo de cualquier ceremonia 
auspiciosa es elegido luego de ivestigar el calendario y la astrología (panchang). Sin embargo si los 
Brahmana y más aún el maestro espiritual, proclaman el día beneficioso y bendicen al anfitrión 
ciertamente, aumenta los beneficios que se obtienen. 
 Debido a la consagración del maestro espiritual ese día adquiere energía sagrada. 
 
13. El material necesario 
 

 
 
 Cinco follajes – ramas de árbol de mango, higuera (umbar), la higuera sagrada (pimpal), 

jamun y baniano. 
 
 Néctar de los cinco ingredientes (panchamrut) – una mezcla de leche, curds, manteca 

clarificada (ghee), miel y azúcar. 
 
 Cinco gemas  - oro, plata, diamante, perla (rajavarta) y coral 

 
 La esposa debería estar sentada a la derecha del anfitrión y aquel sobre el cual el sanskara rito va 
a ser llevado a cabo debería estar sentado a su derecha. El objetivo detrás de sentarse a la derecha 
de su esposo es generar más energía durante el ritual. El lado derecho corresponde al Surya nadi 
(canal del Sol). 
 
14. La resolución (sankalpa): Luego de pronunciar el nombre del lugar y el tiempo se declara la 
resolución diciendo  ‘Estoy llevando a cabo Punyahavachan para ...sanskara. 
 
15. Tocar la tierra (bhumisparshan): Cantando el mantra, primero la tierra (el suelo) del lado de la 
mano derecha (ya que el anfitrión que lleva a cabo la ceremonia religiosa está sentado hacia el Este, 
la mano que toca el suelo está en dirección al Sur) y luego la tierra del lado izquierdo, delante de 
uno mismo (o sea el Norte) deberían ser tocados.  
Las energías del Sur son perturbadoras. Para prevenir que causen perturbaciones, se les ofrecen 
los respetos tocando la tierra.  
Las energías del Norte, sin embargo, son saludadas ya que son placenteras. 
 
16. Instalación de la vasija (kalashtapana ): Dos pequeñas porciones de arroz deberían ser 
puestas en el suelo mientras se canta un mantra. Más tarde, cantando el mantra dos vasijas de oro, 
plata, cobre o vasijas de tierra enteras deberían ser puestas en estas dos porciones. 
 
  Agua sagrada (tirtadak): Agua limpia de ríos como el Ganga u otros debería ser vertida en 
las dos vasijas. Luego deberían ser adoradas con pasta de sándalo (gandha), un pasto sagrado 
(durva), cinco follajes, frutas como el coco, cinco gemas, ofrenda de dinero (dakshina) y el ritual del 
atar del hilo (sutaveshtan). Una vasija llena de agua representa una vida plena. 
 
  Los contenedores de agua (purnapatra): una nuez de betel debería ser puesta en cada uno 
de los dos contenedores llenos de arroz. Estos contenedores deberían ser colocados sobre las dos 
vasijas como sus tapas. Una de las vasijas simboliza el lado derecho del Señor Varuna y la otra el 
izquierdo. Luego de decir  ‘La deidad de la lluvia, Varuna, por favor acude junto con Tu familia entera, 
todas Tus armas y Tu poder’, arroz consagrado (akshata) debe rociarse sobre la nuez de betel. 
Luego el Señor Varuna debería ser adorado con cinco substancias, a saber, pasta de sándalo, arroz 
consagrado, flores, incienso y una lámpara prendida. 
 
 Oración a la vasija: “El Señor Vishnu está en la boca, el Señor Rudra en el cuello y el Señor 
Brahma en el fondo de la botella. En el medio están los asistentes de las deidades Matrika”.  
Luego arroz consagrado entero debería ser puesto en la vasija del Norte. 
 



 9 

 Luego ofrecer respetos a cada uno,  o sea respetos a todas las deidades) se debería 
sentarse con las rodillas en el suelo.  
Luego, juntando las manos en la forma de un loto, se debería llevar la vasija del Norte y llevarla a la 
propia frente, la de la propia esposa y la de un sacerdote, tres veces.  
Esto son respetos ofrecidos a la vasija para ser capaz de absorber la energía generada en él. Luego 
el sacerdote debería decir ‘Que este día sea un día auspicioso’. 
 Cantando el gayatri mantra, las mujeres casadas (suvasinis) mueven una lámpara encendida en 
forma circular enfrente del anfitrión y de la anfitriona de la ceremonia religiosa y de aquel sobre el 
cual el sanskara (rito) está siendo llevado a cabo.  
Luego, levantando la vasija derecha con la mano derecha y la vasija izquierda con la izquierda, el 
agua en ellas debería ser volcada en un contenedor en un chorro continuo (Variación: La mano 
derecha debería ser usada para levantar la vasija de la izquierda y la mano opuesta para la vasija 
de la derecha). Luego la anfitriona debería sentarse a la izquierda de su esposo y el sacerdote 
debería pararse mirando al Norte y debería rociar agua (abhisheka) sobre el anfitrión y la anfitriona 
de la ceremonia y sobre aquel sobre el cual el sanskara se lleva acabo con cinco tipos de follajes y 
un pasto sagrado (durva), junto con el canto de mantras.  
Consecuentemente, la energía generada en la vasija es transmitida a todos. Finalmente, el anfitrión 
debería sorber agua de la palma de su mano dos veces (achaman).  
Esto marca el final del ritual. 
 
 
17. Adoración de las deidades Matrika (Matrukapujan) 
 
 
  Es costumbre adorar a las deidades Matrika junto con el Señor Ganesha al principio de 
cualquier ceremonia para prevenir cualquier obstáculo.  
Las Matrikas son un tipo de deidades femeninas y son veintisiete en total. [Variación: Hay dieciséis 
Matrikas, a saber, Gourî, Padmâ, Shachi, Medhâ, Sâvitrî, Vijayâ, Jayâ, Devsenâ, Svadhâ, Svâhâ, 
Mâtâ, Lokamâtâ, Dhruti, Pushti, Tushti, y la deidad familiar (kuladevata) del anfitrión. Otra variación: 
Brâhmî, Mâheshvarî, Kumarî, Vaishnavî, Vârâhî, Indrânî, Châmundâ en adición a los anteriores y 
Ganapati, Durga y la deidad guardián del territorio (kshetrapal) como sustitutos.] 
 
  
18. El ritual de adoración (puja): Veintisiete pequeñas porciones de arroz deberían ser hechas y 
una nuez de betel debería ser puesta sobre cada una de ellas. La adoración ritual es llevada a cabo 
normalmente y luego agua es vertida para marcar el final del ritual. 
 
Nandishrada (Abyaudayika/rudhishradha) 
 
19. Los objetivos: El Nandishraddha  se lleva a cabo como ofrenda a los ancestros y sus 
deidades (Nandimukha y otros), de la misma manera en que el Señor Ganesha se adora antes de 
comenzar cualquier ceremonia auspiciosa para alejar cualquier obstáculo. 
 
20. Preparaciones: En Nandishraddha (Vruddhishraddha), en vez de un pasto sagrado 
(darbha), se puede utilizar cualquier tipo de pasto (durva),  Sin embargo, si el shraddha es parte del 
rito de un fuego sacrificial (yadnya), se usa pasto sin raíces o una combinación de ambos pastos 
sagrados (durva y darbha).  
Estas hierbas tienen el poder atraer partículas puras de energía espiritual (pavitrakâs) de una deidad 
en la adoración ritual (puja) de esa deidad particular. 
 
21. El ritual : La adoración se lleva a cabo con cinco substancias, a saber: pasta de sándalo 
(gandha), arroz consagrado (akshata), flores, incienso y una lámpara encendida, y luego algo de 
dinero (dakshinâ), son ofrecidos en un cubierto circular apilable de metal (tamhan). Una moneda de 
cobre  se tira hacia el Sur como ofrenda a los ancestros en la región de los ancestros en (pitriloka), 
situada en el Sur, y a las energías perturbadoras de aquella dirección de manera que no causen 



 10 

problemas. Otra moneda de cobre es tirada hacia el Norte como ofrecimiento a las deidades 
benévolas. 
 
Âchâryavaran (Aceptar al oficiante) 
 
22. Los objetivos: Aceptar al oficiante (purohit) para llevar a cabo cualquier ritual. 
 
23. Los ingredientes requeridos: Semillas de mostaza blanca, una mezcla de leche, curd, 
manteca, elementos de la vaca (orina y estiércol) (panchagavya) y una nuez de betel. 
 
24. El ritual: La nuez de betel se ofrece al brahmin luego del canto de un mantra y se le pide 
que sea el oficiante. El sacerdote entonces dice ‘sí’, aceptando la propuesta. 
 
25. Rociar los ingredientes con agua bendita (prokshan): Los ingredientes requeridos para el 
ritual y el lugar en que el ritual se levará a cabo se rocia con una mezcla de cinco sustancias 
mencionada anteriormente (panchagavya), usando pasto sagrado (dûrva o darbha). También, para 
evitar que espíritus causen algún problema, semillas de mostaza son dispersadas en las cuatro 
direcciones. 
 
Aquí finalizan las ceremonias preliminares o de soporte, que permite ingresar en estado de 
sacralidad a la petición concreta del samskara. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 11 

III 
 
 

SANSKARAS (RITOS) 
 
 
 
Garbadhan/Rutushanti 
 
25. Los objetivos 
 
 1. Para Superar cualquier defecto en el óvulo y el feto y purificar el útero. 
 
 Mucho de los problemas los problemas físicos y psicológicos son constituidos por defectos 
en el óvulo y en el útero, siendo la mitad e ellos de naturaleza física y la otra mitad de naturaleza 
psicológica. El avance en la investigación científica permite que en la actualidad se conozca con 
preescisión la influencia de la vida externa sobre la vida intrauterina. 
 

El tiempo en el cual los 
defectos en el óvulo y en 

el feto se manifiestan 

Efectos en % El tiempo en el cual 
los defectos en el 
óvulo y el feto se 

vuelven manifiestos 

Desde la concepción 
hasta el primer mes 

75 7 a 8 meses 

1 a 2 meses 5 8 a 9 meses 

2 a 3 meses 3 Desde el nacimiento 
hasta el primer año de 

vida 

3 a 4 meses 2 1 a 5 años 

4 a 5 meses 2 5 a 10 años 

5 a 6 meses 2 10 a 20 años 

6 a 7 meses 1 Más tarde 

   

 
  El hijo nacido a través de este sanskara (rito) tiene la capacidad de adquirir el conocimiento 
de Brahman (Brahmavidya). 
 
25.El tiempo auspicioso (muhurta):  
Este sanskara se llevado a cabo en las primeras dieciséis noches luego de la primera menstruación 
a continuación del casamiento.  
A este período se le refiere como el período riti (rutukal). Excluyendo las primeras cuatro, la onceava 
y la decimotercera noches, las restantes diez noches son consideradas apropiadas para este 
sanskara. De acuerdo a algunos, el cuarto día también debería ser incluido. Es dicho que quien 
quiere engendrar un hijo debería mantener relaciones sexuales con su esposa en los días con un 
número par (6-8-10-12-14-16) y que aquel que desee una hija, en un día con número impar (5-7-9-
11-15).  
El sanskâra de Garbhadhan está prohibido en la cuarta (chaturthî), sexta (shashtî), octava (ashtamî), 
catorceava (chaturdashî) fecha y en las fechas de luna nueva (amâvâsyâ) y luna llena (purrnima) del 
calendario lunar.  
En cualquiera de las fechas restantes, los lunes, jueves y viernes y durante el reino de los asterismos 
lunares Shravan, Rohinî, Hasta, Anuradha, Svati, Revatî, las tres Uttaras y Shatataraka, el ritual 
debería ser llevado a cabo luego de asegurarse de una luna buena y propicia (chandrabal).  
Todo en Prakriti cambia con el tiempo. Sólo Brahman es fijo. La fertilización del óvulo, el nacimiento 
de un hijo o una hija, etc., varían con el tiempo. Por lo tanto, basándose en estas reglas, las fechas, 



 12 

días de la semana y asterismos lunares favorables para el nacimiento de un hijo o hija deben 
determinarse. 
 
26. El ritual 
 
Tomar el jugo de ashavgandha o de un pasto sagrado (durva): Cantando el mantra, el jugo de 
ashvagandhâ o durva se debe colocar en la fosa nasal derecha de la propia esposa que esta sentada 
a la izquierda de uno. Luego, ella debería tomar un sorbo de agua de su propia palma (âchaman).  
La fosa nasal derecha está bajo la influencia del Pingala nadî (canal). Para que la mayoría de las 
acciones sean exitosas es esencial que el Pingala nadî esté operacional. El jugo de ashvagandhâ o 
durva facilita su activación. 
 
  La deidad principal de Garbhadhan y del matrimonio es Prajapati. 
 
 Ofrenda de otî: Luego de la adoración del sol (Suryastavan), mujeres casadas (suvasinîs) deberían 
ofrecer otî junto con frutas a la mujer y deberían entregar un coco colocado sobre un par de hojas 
de betel al marido. Luego, ofreciendo respetos a las deidades y a los ancianos, deberían comer.  
El sol, siendo un símbolo del elemento tej (fuego absoluto), se adora para darle esplendor al feto.  
El útero se encuentra en la cavidad abdominal inferior. Por lo tanto la práctica de ofrecer otî es comun 
para que la concepción ocurra. 
  
27.El ritual de la relación sexual:  
A la noche, vestida en prendas blancas, la mujer debería entrar en el dormitorio y, sentada sobre la 
cama decorada con flores, debería comer hojas de betel junto con su esposo. Luego debería 
acostarse en la cama.  
El esposo debería colocar su mano sobre el ombligo de ella y, decir: ‘Que tu vagina sea hecha 
potente para la concepción y que El Señor confiera Su gracia sobre ti para que el feto crezca feliz y 
no aborte antes de diez meses (lunares)’.  
Dicho esto debería tocar su vagina (upastha) con tres dedos. Luego debería tener relaciones 
sexuales con ella y decir, ‘Le estoy dando mi esperma a tu óvulo’.  
Nuevamente debería decir ‘De la misma manera en que la Tierra está impregnada con fuego, Yâhî 
por Indra y las direcciones tienen al viento como progenie, yo también te estoy impregnando’.  
El ritual finaliza cuando él toca el corazón de ella y luego sorbe agua de su propia mano (achaman).  
Tocar el corazón significa amor y afecto. 
 
Punsavan (engendrar un hijo) 
 
28. Los objetivos:  
La palabra Punsavan se originó de ‘punsya avanaha  Punsya significa proeza y avabîvar significa 
descenso a la tierra. Por lo tanto luego de la concepción, este sanskâra (rito) se lleva a cabo para 
engendrar un hijo.  

 
29.El tiempo auspicioso (muhurta):  
Este sanskara generalmente debería ser llevado a cabo luego de la confirmación del embarazo, 
preferiblemente en el segundo mes, o sea antes de que el feto se vuelva activo y los órganos 
sexuales se desarrollan.  
Con el tiempo la efectividad del sanskara decrece. El asterismo lunar con género masculino debería 
ser elegido para este rito. Punarvasu, Pushya, Hasta, Mul son los asterismos lunares que son 
ampliamente aceptados.  
Sin embargo no todos los eruditos comparten el mismo punto de vista sobre los asterismos lunares 
con género masculino. 
 
 
30. La resolución (sankalpa) 
 
 1. Superar cualquier defecto en el óvulo o feto. 



 13 

 2. Concebir un niño sano de alma, mente y cuerpo 
 3. Liberar a la familia de todas las energias negativas que puedan dañar al óvulo o feto. 
 4. Adquirir las bendiciones de Mahalakshmi,  para que le confiera siempre opulencia 
espiritual y material. 

6. Adoración del Señor Ganesha,  
 

31. El ritual:  
Luego de encender fuego  (hom), la mujer debería poner sus manos en forma de copa y tenerlas 
cerca de las rodillas. Sobre la mano derecha se pone curd. Una espiga de cereal (jav) se coloca 
sobre él como el órgano sexual masculino con su cabeza hacia el Este.  
Luego, en los dos lados de ello se colocan dos lentejas mung (udîd), que se parecen a los testículos. 
Luego, se pronuncia tres veces ‘yo estoy tomando el punsavan’, la mujer debería tomarlo así y sorber 
agua de la palma de su mano (achaman). Este procedimiento se repite dos veces. Luego este ritual 
se considera completo.  
Formas similares emiten frecuencias similares de acuerdo a la ley, lo que significa ‘los similares se 
atraen y amigan mutuamente’. Por lo tanto se asume que las formas del del organo sexual masculino 
atraen frecuencias idénticas del principio masculino hacia el útero. 
 
‘El ritual de exprimir jugo de pequeñas raíces del árbol de banyan dentro de la fosa nasal izquierda, 
colocando un plato de tierra lleno de agua en el abdomen inferior de la mujer y cantar el sagrado 
mantra, es efectivo en la producción de progenie.   
Brahmî, somlata, banyan, etc. son árboles que previenen el humor bilioso (pitta), superan defectos 
vaginales, mejoran el oja (precursor de la energía divina) y protegen el semen.  
El efecto cumulativo de todo esto es una generación de componentes masculinos en el semen.’ 
 
Simantonnayan (separar el cabello de la esposa) 
32.Los objetivos y el momento auspicioso (muhurti):  
La palabra Sîmantonnayan se deriva de las dos palabras sîmant (significa la línea de separación del 
pelo) y unnayan (significa peinar el pelo de los costados hacia arriba). Sîmantonnayan por lo tanto 
significa separar el cabello del cuero cabelludo de la esposa, llevando el pelo de los costados hacia 
arriba. Como resultado energías placenteras entran en su cuerpo a través del Sahasrara chakra y 
facilitan el crecimiento adecuado del feto. 
 

Al llevar a cabo un sanskara (rito) sobre el feto en el útero, se usa un plato bajo de tierra que 
representa el útero. 
 
De la misma manera en que para Punsavan un asterismo lunar con género masculino es necesario, 
también lo es para Sîmantonnayan. Si este sanskara es llevado a cabo en un mes con un número 
par, preferentemente en el cuarto mes, prueba ser más beneficioso.  
Punsavan es llevado a cabo para concebir un bebé, mientras que este rito es para le purificación del 
feto. Es importante que nazca sin ningun tipo de alteraciones o enfermedades, con buena salud y 
con inteligencia. Para el desarrollo general de todos los órganos del feto, el Sîmantonnayan es 
importante durante el embarazo. 
 
33. El ritual:  
La ofrenda del sacrificio (yadnyaprasâd), cargada con el mantra sagrado, ramas de árboles como la 
higuera sagrada, que llevan frutas en cantidad y también tienen valor medicinal,  etc. se usa por el 
hombre para separar el cabello de su esposa.  
Como resultado de este sanskâr que es llevado a cabo con emoción espiritual (bhâva), la consciencia 
divina (chaitanya) latente, presente en la mujer embarazada tiene un efecto máximo sobre el feto. 
 
 
 
Jatakarma [Janmavidhi (El rito al nacer)] 
 
34. Los objetivos:  



 14 

Eliminar los defectos del feto causados por la ingestión de licor (fluido amniótico) y liberar al padre 
que ha visto la cara del hijo de las tres deudas (a los ancestros, a los sabios y a las deidades), así 
como de la deuda a la sociedad. Al estar en el útero, el licor entra en el feto a través de la boca. Ya 
que la ingestión de licor está prohibida, tomarlo es considerado un error. 
 
35. Preparaciones: Apenas un hijo nace, su padre debería mirar  su cara y bañarse mirando al 
Norte. Luego de ponerse vestimenta limpia debe aplicarse pasta de sándalo (gandha). Luego, antes 
de cortar el cordón umbilical, el bebé, sin haber sido tocado por nadie excepto la partera, sin haber 
tomado leche del pecho de la madre y habiendo sido bañado, se coloca mirando hacia el Este en el 
regazo de la madre, por el padre. 
 
36. La resolución (sankalpa): ‘Llevo a cabo este sanskara de Jatakarma (nacimiento) para que 
este hijo mío se libere de todos los defectos del momento de la concepción, incluyendo la ingestión 
de fluido negativos tantos físicos como espirituales, y se le confiera una larga vida, intelecto espiritual 
(medha) y para que pueda adquirir la gracia del Señor. También estoy llevando a cabo la adoración 
del Señor Ganapati, ’ 
 
37. El ritual:  
No hay necesidad de recluir a la familia o a la madre luego del nacimiento (soyar).  
Luego de completar los rituales desde la misma adoración del Señor Ganapati, debe decirse la 
siguiente oración:  
‘Oh amado hijo, te alimento con miel y manteca clarificada (ghee) por primera vez. Que el 
Todopoderoso te bendiga con conocimiento, comida y riqueza. Que te proteja siempre y te confiera 
una vida de cien años.’  
Entonces se alimenta al infante con una mezcla de miel y manteca clarificada con una moneda de 
oro, lavar la moneda y colocarla en el oído derecho del bebé.  
Luego, acercando su boca a la del bebé, el padre debe orar: 
‘Oh amado hijo, que el Señor te bendiga con una capacidad de comprensión y un intelecto agudos 
para estudiar los Vedâs. Que las deidades Ashvinî, que sostienen las energías vitales prana y apana, 
y otros como Soma (Luna) te confieran un intelecto perfecto.’  
Luego, reubicando la misma moneda en la oreja izquierda del bebé, de decir la misma plegaria.  
El oro tiene una mayor habilidad para tanto absorber como transmitir frecuencias que cualquier otro 
metal.  
Luego, cantando el sagrado mantra  el padre debería oler la cabeza del niño tres veces y decidir en 
su mente cómo debería llamarse el niño.  
Al estar en el útero el Brahmarandhra del bebé está cerrado. Cuando el padre inhala y exhala en la 
cabeza, se abre el punto de energia.. A veces, en vez de inhalar o exhalar en la cabeza, el padre  
solamente exhala en el lugar del Brahmarandhra tres veces.  
Eso también confiere el mismo beneficio. Sin embargo, ocurre solamente si el padre es de un 
temperamento sâttvik (predominante en sattva).  
Luego el pecho derecho de la madre se lava y después de cantar el mantra sagrado, la madre 
sostiene al bebé contra su pecho.  
Ya que el pecho derecho está asociado con el Pingalâ o Sûrya nâdî (canal del Sol), ayuda a activar 
el canal del lado derecho del bebé. Por lo tanto el proceso de digestión comienza fácilmente.  
Hoy en día, ya que el nacimiento ocurre en hospitales de maternidad, no se puede llevar a cabo el 
sanskâr de Jâtakarma allí. Por lo tanto muchas veces es hecho junto con el rito de Nâmakaran (dar 
el nombre). 
 
38. Namakaran (La ceremonia de dar el nombre) 
 
39. Los objetivos: Este sanskara se lleva a cabo para la longevidad y la prosperidad en la vida 
mundana. 
 
40. La resolución (sankalpa) y el ritual: Este sanskara se lleva a cabo el doceavo o 
decimotercer día de vida. Se Coloca al bebé en la cuna (palakharohan) constituye un ritual importante 
en este rito. La resolución expresada ese día es ‘Estoy llevando a cabo este sanskara (rito) de 



 15 

Namakaran (dar el nombre) para limpiar cualquier pecado generado del óvulo o del feto, para 
prolongar el largo de vida, para que el niño logre el éxito en todas las actividades y para adquirir la 
gracia del Supremo Señor. Llevo a cabo la adoración  del Señor Ganapati.’ 
 
41. Selección del nombre 
 
 1. El nombre debería ser seleccionado usando las siguientes reglas: La primera letra debe 
consistir de cualquiera de las diecinueve letras, a saber g , gh , nh , j , jh , yan , d , dh , n , d , dh , n 
, b , bh , m , y , r , l , v , excluyendo a las primeras dos letras de los pentads en las letras Devanâgarî, 
que son k , kh , ch , ch , t , th , t , th , p  y ph . Al ser estas letras dominantes en los elementos prithvî 
(tierra absoluta) y apa (agua absoluta) como también en el componente tama, la primera letra del 
nombre no debe comenzar con ellas.  
 
 2. La última letra debería ser prolongada (dirgha) o debería tener la visarga [namaha es la 
visarga (la aspirada suave)]. Las letras menos prolongadas (rhasva) son predominantes en Energía 
(Shakti), mientras que las más prolongadas (dîrgha) o aquellas que contienen visarga son 
predominantes en el principio Shiva (Brahman). Ya que el motivo en la Espiritualidad es la unión con 
el principio Shiva, se sigue esta regla. 
 
 3. El nombre de un varón debería consistir de dos o cuatro letras, por ejemplo Bhadra, Dev, 
Devadatta, Bhava, Bhavanâth, Nâgadev, etc., mientras que el de una niña debería consistir de un 
número impar de letras, o sea 3, 5 o 7. Letras en números impares predominan en Energía (Shakti) 
mientras que aquellas en números pares son predominantes en Shiva. 
 
 4. La primera letra en el nombre de una niña no debería ser doble, por ejemplo Florencia no 
debería ser escrito Fflorencia. Las mujeres predominan en Energía (Shakti), mientras que la primera 
letra conjunta es dominante en el Ser Absoluto (Purusha). Por lo tanto esta primera letra conjunta 
puede tener un efecto indeseable sobre la niña. 
 

5. Si se desea que el niño sea famoso, su nombre debería consistir de dos letras. 
 

6. Si se desea excelencia en la Espiritualidad, el aprendizaje y la conducta, un nombre de 
cuatro letras debería ser seleccionado. Las cuatro letras representan Rectitud (Dharma), riqueza 
(artha), deseo (kama) y la Liberación Final (Moksha), los cuatro objetivos (purusharthas) de la vida 
humana. 
 

7. El nombre de un Brahmana debería sugerir auspiciosidad, el de un Kshatriya, fuerza, el 
de un Vaishya, riqueza y el de un Shudra, plegaria. (Manu-smruti 2.31). 
 
 Antiguamente, la práctica de prefijar ‘Sharma’ en el nombre de un Brahmana (sacerdote), 
‘Varma’ en un Kshatriya (guerrero), ‘Gupta’ en un Vaishya (hombre de negocios) y ‘Das’ en un Shudra 
(trabajador), era prevaleciente. Por lo tanto, del nombre se podía percibir la clase a la que se 
pertenecía. 
 
42. Los tipos de nombre: ‘Los cinco tipos de nombres que son popularmente conocidos es el 
nombre según el asterismo lunar al nacer (nakshatranam), el nombre según el mes de nacimiento 
(masanam), el nombre según la deidad familiar, el nombre mundano y el nombre según el signo 
zodiacal (rashî). 
 
 1. El nombre de acuerdo al asterismo lunar en el momento del nacimiento (nakshatranam): 
Incluye a Ashvin, los veintisiete asterismos lunares tienen veintisiete deidades principales. Los 
escritos de Shanka dictaminan que el niño debería ser nombrado de acuerdo a la deidad del 
asterismo lunar, por ejemplo Ashvinîkumar de Ashvinî. Otro tipo de nombre de acuerdo al asterismo 
lunar también existe. Se considera que cada asterismo lunar tiene cuatro partes (charans) y a cada 
una de las partes se le designa una letra. Por ejemplo, las letras chû , che , cho , lâ , están asociadas 
con Ashvinî, lî , lû , le , lo  con Bharnî, etc. El niño se nombra de acuerdo a la letra de la respectiva 



 16 

parte del asterismo lunar en el que nace, por ejemplo Chûdeshvar para la primera parte de Ashvinî, 
Lîleshvar o Lilâdev para la primera parte de Bharnî, etc. De acuerdo a Boudhayan, el nombre de 
acuerdo al asterismo lunar debe ser mantenido en secreto. Este nombre le debería ser impartido al 
niño en el mismo día del nacimiento. Muchos maestros dicen que sólo los padres del niño deberían 
conocer este nombre, y que debe ser pronunciado al ofrecer los respetos al maestro espiritual 
durante la ceremonia del cordón (Upanayan). Actualmente, sin embargo, es costumbre impartir este 
nombre durante el sanskara de la ceremonia del hilo. El objetivo del secreto de este nombre es evitar 
que las personas perversas hagan magia negra (abhicharkarma). 
 
2. El nombre de acuerdo al mes del nacimiento (masanam): 
El nombre elegido de acuerdo al mes es basado en la deidad principal del mes del nacimiento. De 
acuerdo a la opinión de Gargyâ, las deidades de los doce meses, empezando con Margashîrsha son  
Krishna, Ananta, Achyuta, Chakrî, Vaikuntha, Janârdana, Upendra, Yadynapurusha, Vasudeva, Hari, 
Yogîsha, Pundarîkaksha son los Nombres del Señor Vishnu. Por esto, parece que esta costumbre 
de llamar al niño según el mes de nacimiento empezó luego de que la escuela Vaishnava alcanzó 
fama en India 
 3. El nombre de acuerdo a la deidad familiar: Antes de impartir este nombre al niño, un sufijo 
como Das, Sharan, etc. es adherido al Nombre de la deidad familiar (kuladevata). Si la deidad familiar 
o la deidad benévola (ishtadevatà) es del género femenino, en algunos lugares es práctica el nombrar 
al varón con el mismo nombre. En tales casos, un sufijo ‘jî’, que lo convierte al género masculino, 
por ejemplo Shivâjî de Shivâî, Banâjî de Banashankarî, Bhavânrâo de Bhavânî, etc.  
 
 4. El nombre mundano: Este nombre es para interacciones sociales y mundanas y es el más 
importante. Este nombre es mantenido ante todo para encuadrar con el trasfondo cultural y de 
prestigio de la familia. También debería ser auspicioso, fácil de pronunciar y placentero al oído. 
 
 5. El nombre de acuerdo al signo zodiacal (rashî): Este nombre puede ser dado de dos 
maneras. 1. De acuerdo al signo lunar del zodíaco (chandra rashî) – Suponiendo que al momento 
del nacimiento de un niño, la luna esté en Tauro (Vrushabh), el nombre del niño debería incluir las 
letras b , v  y u , por ejemplo, Brîjesh, Vasant y Umâshankar respectivamente. 2. De acuerdo al signo 
zodiacal solar (sûrya râshî) – Si la fecha de nacimiento del mismo niño es el 12 de marzo, su signo 
zodiacal solar va a ser Piscis (Mîn). 
 
 6. Otros nombres 
 
 A. El nombre diminutivo (kutsitnam): Si niños de una pareja no sobreviven el parto, es 
costumbre llamar al niño nacido con un nombre diminutivo, por ejemplo Dagadû, Dhondû, Bhikû, etc. 
Es una creencia popular que, al nombrar al niño de esta manera, va a sobrevivir y adquirir longevidad. 
 
 B. El nombre entre otros grupos culturales: Las comunidades culturales de alguna parte de 
la India llaman a su hijo según un ancestro muerto. Creen que el alma del ancestro muerto a sido 
pasada al neonato. Algunas comunidades tribales llaman al niño según el árbol bajo el cual nació o 
según una montaña cercana. Otros llaman a sus hijos incluso según el día de la semana, por ejemplo 
Somâ según Somavâr (lunes), Budhâ según Bhudhvar (miércoles), Shukrayâ según Shukravar 
(viernes), etc. 
 
43. La astrología y el nombre: De la misma manera en que el sexo del niño es decidido en el 
útero, también lo es el nombre. Un sonido, un roce, una forma, un sabor y un olor coexisten. Por lo 
tanto el nombre de un niño corresponde a su apariencia. Sólo uno mismo no es consciente de ello. 
Sólo los espiritualmente evolucionados conocen el nombre correspondiente. Si no se puede 
conseguir el consejo de una persona espiritualmente evolucionada, la ciencia de la astrología puede 
guiarnos en cuanto a la calidad de apropiado del nombre. 
 
44. El ritual y las cuatro maneras de dar el nombre: El anfitrión del ritual debería dirigirse al 
sacerdote, ‘Oh sacerdote, llamo al niño “...” tres veces. Luego el sacerdote debería comunicar su 



 17 

aprobación diciendo, ‘Llámalo...’. La aprobación dada por un sacerdote santo ayuda al nombre y a 
la forma del niño a fundirse el uno con el otro. 
 
 1. La primera manera de dar el nombre: Luego de esparcir arroz en un plato de bronce, 
usando una fina vara de oro se debería escribir, ‘Devoto de... [Nombre de la deidad familiar 
(kuladevatâ)’ sobre él. Luego debería escribir el nombre del mes de nacimiento. Los nombres de los 
doce meses son - 1. Krishna, 2. Ananta, 3. Achyuta, 4. Chakrî, 5. Vaikuntha, 6. Janardana, 7. 
Upendra, 8. Yadnyapurush, 9. Vâsudeva, 10. Hari, 11. Yogîsh y 12. Pundarikaksha. Estos doce 
nombres corresponden a los doce meses del calendario lunar, empezando por el mes de 
Margashirsha, etc.; por ejemplo Margashîrsha corresponde a Krishna, Poush a Anant, etc. 
 
 2. La segunda manera de dar el nombre: Luego el nombre con el cual los respetos deben 
ser ofrecidos debería ser pronunciado suavemente. Hasta que la ceremonia del cordón sea llevada 
a cabo, sólo los padres deberían saber este nombre. Otros no deberían saberlo. La razón para esto 
es que la magia negra (karnî) no puede ser hecha si el verdadero nombre no es sabido. Luego de la 
ceremonia del cordón, al hijo debe decírsele, ‘Ofrece tus respetos usando el nombre “...”. 
 
 3. La tercera manera de dar el nombre: De acuerdo a la astrología, el nombre debería ser 
elegido basándose en el Avakadahâ chakra y la parte (charan) del asterismo lunar al nacer. 
 
3. La cuarta manera de dar el nombre: Este nombre es elegido para las actividades diarias de 

acuerdo al propio deseo. El nombre debería ser apropiado, de otra manera sonaría raro, 
como cuando el nombre es Sonubaî (sonâ significa oro) y ella viste adornos de aluminio en 
vez de oro. Incluso la apócope del nombre debería sonar bien, como ‘Shivâ’ para ‘Shivadâs’ 
suena bien, pero ‘Pakyâ’ para ‘Prakâsh’ no lo hace. 

 
 
 
 
Nishkraman  (El rito de sacar al niño de la casa) 
 
45. Los objetivos: El motivo tras este sanskâra (rito) es incrementar el largo de vida y la riqueza. 
 
46. El tiempo auspicioso (muhûrt): Este sanskâra  se lleva a cabo en el tercer mes luego del 
nacimiento en la misma fecha que la del nacimiento o el asterismo lunar al nacer. En el cuarto mes 
al bebé se lo hace mirar el fuego, una vaca y a la luna en un momento auspicioso. 
 
47.  La resolución (sankalpa): ‘Estoy llevando a cabo este sanskâr de Nishkraman (llevar al 
niño fuera de la casa) para ganar la gracia del Señor para incrementar el largo de vida del niño, para 
la adquisición de riqueza, o sea Lakshmî (Shrî) y para superar los defectos maleficos desde el óvulo 
y el feto.’ 
 
48. El ritual: Las deidades benévolas (ishtadevatâs) deberían ser adoradas con pasta de 
sándalo (gandha), arroz consagrado (akshatâ), flores, etc. Luego de cantar el sagrado mantra, el 
padre y los otros parientes deben tener al niño en sus faldas. Una oración debe ser dirigida al 
Todopoderoso para la longevidad del niño de la siguiente manera: ‘Le  entrego la custodia de este 
niño a la luna, el sol, los guardianes de las ocho direcciones (dikpâl), las ocho direcciones y el cielo. 
Así que por favor protéjanlo. Ya sea que el niño esté atento o no, protéjanlo de día y de noche. Que 
las deidades tales como el Señor Indra lo protejan perpetuamente’. 
 
 Luego de esto, se debería adorar al Señor Mahâdeva o Vishnu yendo a Sus respectivos 
templos o en la casa de cualquiera que desee el bien. Luego el niño debe ser colocado en una 
posición de sentado sobre un montón de arroz y otros granos de comida, esparcidos sobre el suelo 
. Luego de cantar un mantra, la cabeza y frente del niño deben ser salpicados (prokshan) con cenizas 
sagradas del fuego  (bhasma) o arroz consagrado. Luego se debe hacer la adoración de Dios bajo 



 18 

en nombre de Mahâdeva, Ganesha, etc. Al niño entonces se le debe dar algunos dulces y se coloca 
frente a Dios en la posición inclinada y luego regresan a casa. 
 
Annaprâshan (Comer el primer bocado sólido) 
 
49. Los objetivos: Este sanskâra (rito) elimina los defectos generados por tragar orina y materia 
fecal en el útero de la madre. 
 
50. El momento auspicioso (muhûrt): El cuarto o quinto mes en el caso de un varón y el quinto 
o cualquier mes de número impar en el caso de una niña, son favorables para el sanskâra de 
Annaprâshan (comer el primer bocado sólido). (Los números pares representan el género masculino 
mientras que números impares representan el género femenino). 
 
51. La resolución (sankalpa): ‘Llevo a cabo este sanskâr de Annaprâshan para ganar la gracia 
del Supremo Señor para la destrucción de defectos adquiridos por la ingestión de materia fecal por 
el bebé en el útero de la madre, la adquisición de comida pura, etc., la adquisición de esplendor 
divino (refulgencia), el desarrollo perfecto de los órganos, longevidad y para superar los pecados 
cometidos por el feto. Llevo a cabo la adoración del Señor Ganesh y Mahadeva.’ 
 
52. El ritual: Luego de expresar la resolución el niño debe colocarse a la derecha de uno, sobre 
una tela blanca colocada sobre el regazo de la madre, en frente de la deidad. El niño debería mirar 
hacia el Este y entonces debe ser alimentado con comida sólida por primera vez. Comida que 
contenga curd, miel, y manteca clarificada (ghee), debe ser puesta en un contenedor de oro o bronce 
y la siguiente plegaria es propicia: ‘Oh Dios, que presides el acto de comer, danos comida que 
promueva la salud y confiera fuerza.’ Luego, vistiendo algún ornamento de oro en la mano, se le 
debería dar al niño el primer bocado de comida sólida. Luego de que el niño se ha saciado, su boca 
debería ser lavada y después debe dejar que el niño juegue en el suelo. 
 
53.El test de ganarse la vida:  Una antigua tradición dice que àra probar la elección de un medio 
de ingreso, libros, instrumentos, vestimentas y otras herramientas que esculpen el futuro deberían 
ser colocadas delante del niño. El objeto tocado por el niño como primera elección debería ser 
considerado como su medio de ingreso. 
 
 
 
 
Choulkarma [Chûdâkarma (El rito de mantener una pequeña porción de pelo en la parte 
delantera de la cabeza)] 
 
54. Los objetivos: Este sanskâra (rito) es llevado a cabo para obtener longevidad, fuerza y 
esplendor divino. La pequeña porción de pelo facilita la entrada de frecuencias sattvicas desde el 
universo a través del Brahmarandhra.  
 
55. El tiempo auspicioso (muhûrta): Es costumbre llevar a cabo este rito en el segundo, 
tercero o cuarto año de un niño luego de elegir un momento auspicioso. Hoy en día, sin embargo, 
muchas veces es llevado a cabo junto con la ceremonia del hilo. 
 
56. La resolución (sankalpa): ‘Estoy llevando a cabo el sanskâr choul (el rito de mantener una 
pequeña porción de pelo en la parte delantera de la cabeza) para adquirir la gracia del Señor para 
así adquirir comida pura, para obtener longevidad, para incrementar el oja (precursor de la energía 
divina) y fuerza y también para anular los pecados generados por el óvulo y el feto. Junto con él, 
llevo acabo la adoración del Señor Ganapati. 
 
57.Javal (Jaul, Jayval): Esto es también conocido como el primer corte de pelo. Esto es llevado a 
cabo por costumbre cuando el niño tiene alrededor de un año de edad. Sólo un poco de pelo en la 
parte delantera de la cabeza es retenida.  



 19 

 
Upanayan [Vratabandha, Munja (El rito de la ceremonia del velo)] 
 
58. Definición y sinónimos 
 
 1. La palabra Upanayan consiste de dos palabras, upa y nayan. ‘Upa’ significa cercano y 
‘nayan’ significa llevar hacia. En pocas palabras, Upanayan significa llevar hacia el Guru (maestro), 
que va a enseñar el Gâyatrî mantra. Nayan también significa ‘el ojo’. Upanayan por lo tanto significa 
la visión interna (antahâchakshu). Por lo tanto aquel rito que facilita el desarrollo de la visión interna 
se llama Upanayan. 
 
 2. Vratabandha es aquel rito por el cual se está atado a restricciones de observaciones 
religiosas juradas (vrat), normas de Rectitud (Dharma) y celibato. Antes de eso, no hay restricciones 
para el comportamiento del niño. 
 
  
 3. Aquel sobre el cual el rito es llevado a cabo es llamado batu, munjamani, brahmacharî, 
etc. Aquel sobre el cual el rito ya ha sido llevado a cabo es llamado un upanît. 
 
59.Los objetivos: Todo ser humano nace como Shudra, esto es, sólo es un trabajador con mas o 
menos cualificaciones. Sin embargo, cuando cumple con los ritos (karma) nace por segunda vez 
(dvij).  
‘Dvi’ significa dos, esto es, por segunda vez, y ‘j’ significa nacer. Ya que debido a la ceremonia del 
cordón, la persona (el niño) el niño tiene una especie de renacimiento, es dicho que se convierte en 
un dos veces nacido (dvij). El segundo nacimiento de un célibe (brahmachari) es marcado por el rito 
de la ceremonia del cordón.  En este nacimiento, se supone que Savitrî es su madre y Acharya (el 
maestro), su padre. (Manusmruti 2.170). Una vez que se convierte en un dos veces nacido, se vuelve 
merecedor de cantar el Gayatrî mantra, esto es, calificado para hacer práctica espiritual; por lo tanto 
llevar a cabo la ceremonia del cordón es algo inapelable, mientras que el matrimonio no lo es. 
 
 Apararka, el crítico de ‘Yadnyavalkya’, escribe que la palabra Upanayan representa el vínculo 
entre la persona y el Gayatrî mantra y es establecido a través del medio del Guru 
(Yadnyavalkyasmruti 1. 14, la definición de Aparârka). 
 
60. ¿Quién califica para este rito? 
 
La edad de acuerdo a la clase (varna): De acuerdo a ‘Ashvalayan Gruhyasûtra’ (1.19), este rito se 
lleva a cabo durante el octavo año de un Brahman (sacerdote), el onceavo año en un Kshatriya 
(guerrero) y el doceavo año en un Vaishya (hombre de negocios). 
 En los días antiguos, los varones se casaban antes de los diecisiete años de edad. Luego 
de la ceremonia del cordón se tenía que vivir con el Guru para aprender las escrituras. Esto no era 
posible después del matrimonio. Por lo tanto, llevar a cabo la ceremonia del hilo no era de utilidad 
para un Shûdra (obrero) y por lo tanto no tenía el derecho de llevarlo a cabo. 
 
 Manu (2.37) propone otra explicación: Para adquirir esplendor divino, se debería llevar a 
cabo la ceremonia del hilo de un Brâhman en el quinto año de vida, para adquirir fuerza debería ser 
llevado a cabo sobre un Kshatriya en el sexto año de vida, y para adquirir riqueza, sobre un Vaishya 
en el octavo año. 
 
El derecho de las niñas a Upanayan: En los tiempos antiguos había una práctica de también llevar a 
cabo la ceremonia del hilo (Upanayan) en las niñas. Una mención de esto es hecha en el Kûrma 
Purana: 
 
  “ En tiempos antiguos (kalpa), la ceremonia del hilo para mujeres era recomendada”. 
 



 20 

 El padre, el tío paterno o el hermano le impartían conocimiento a la niña. Sin embargo, a 
otros hombres les estaba prohibido hacer esta tarea. Una niña célibe (brahmacharinî) pedía limosnas 
en su propio hogar. Manu (2.66) dictamina que la ceremonia del cordón en niñas era llevada a cabo 
sin un mantra. De esto, aparenta que desde los tiempos de Manu esta costumbre lentamente empezó 
a declinar. 
 
 En la edad siguiente, el Pânigrahan sanskâr (rito) que llevaba a cabo el novio sobre la niña 
era el sanskâra principal. El capítulo de Upanayan del Sanskâr-Ratanmâlâ menciona los siguientes 
dos tipos de mujeres basados en las citas del ‘Hârîtsmruti’:  

1. Brahmavadinî – aquella que estâ deseosa de estudiar el principio de Brahman. Su ceremonia 
del cordón debería ser llevada a cabo y se le debería permitir estudiar los Vedâs.  

2. 2. Sadyovadhû – una que quiere una vida mundana. Su matrimonio debería ser dispuesto 
poco después de que la ceremonia del cordón es llevada a cabo.  

Hoy ida seguidores del  vedanta tal como es llevan a cabo la ceremonia del cordón (Upananyan) en 
las niñas. 
En los tiempos actuales, cuando la declinación del dharma es tan evidente incluso para las personas 
que no adhieren a ningún sendero espiritual, se hace necesario colaborar intensamente en recuperar 
niveles de santidad que permita al mundo tener alguna esperanza. El Movimiento de Predica Gayatri 
Vedanta, basado en los principios vedicos y del vedanta, entrega libremente el divino mantra a todas 
las personas que lo requieran. Hombres y mujeres sin importar su condicion social o cultural, pueden 
recibir la bendición del mantra a fin de lograr la purificación personal y la santificación del mundo. 
Esta entrega espontánea y gratuita es bendecida por santos y yoguis del oriente. 
 
61. Preparaciones: Un día antes del día fijado para la ceremonia del cordón (o tres días antes), 
el niño debería mantenerse sólo en una dieta de leche. Esto incrementa el componente sattva. 
 
62.  La resolución (sankalpa) de la persona (niño) que celebra la ceremonia del cordón 
(batu): ‘ Divina Madre Gayatri me absuelvo de todos mis errores egoístas, de comportarme como 
quiero, hablar como quiero, de disfrutar de la bebida y de la comida como quiero; ruego al cielo me 
proteja de alimentarme con carnes, huevos y pescados, de la cebolla y el ajo; de las bebidas 
intoxicantes, las drogas y del  sexo ilícito. Que los poderes celestiales me protejan y protejan a mi 
maestro espiritual.’ 
63.  La resolución de aquel que lleva a cabo la ceremonia del cordón: ‘En la ceremonia del 
cordón de esta persona (niño) llevaré a cabo un sacrificio para los planetas (grahayadnya) para 
adquirir el favor de los planetas y para venerar al Supremo Dios’.  

 
64. Instalación de la deidad de la carpa (mandapdevatâpratishthâ): Primero la deidad de la 
carpa es instalada. Brihaspati es la principal deidad de la ceremonia del cordón.  
65. Afeitar la cabeza, bañarse y atar una arreglo de flores en la frente del niño 
(mundâvalyâ): Expresando una resolución, ‘Antes de llevar a cabo la ceremonia del cordón 
(Upanayan) de este niño voy a rapar su cabeza (keshavpan), como la primera parte de este sanskâr 
(rito)’, la cabeza del niño debe ser afeitada y luego de un baño un mechón de pelo (shendî) debe 
atarse. El shendî también es llamado shikhâ, su nudo shikâgranthi y el acto de atarlo, shikhâbandhan. 
Luego de esto un tilak con bermellón (kumkum) es aplicado a la frente del niño y luego un arreglo de 
flores (mundâvalyâ) se coloca en su frente. 
 
66. Regalos de la familia: Entrando en la casa con el acompañamiento de música auspiciosa, 
se deben hacer tres montones de arroz en la dirección Noreste e instalar las deidades Bhagvatî, 
Mâtrukâ, y un pote para alejar obstáculos (avighna kalash) sobre cada montón junto con el canto de 
dos mantrâs ‘Tadastu mitrâ Varunâ ’ y ‘Gruhâ vai pratishthâsûktam , llevar a cabo el ritual de 
adoración con pasta de sándalo (gandha), arroz consagrado (akshatâ), flores, etc. Luego mujeres 
casadas (suvâsinîs), deberían mover una lámpara encendida de manera circular ante el anfitrión y 
su esposa y luego parientes, amigos, y aquellos que les desean el bien deberían ofrecerles regalos. 
Junto con el canto de mantrâs, vestimentas son ofrecidas como regalos y luego los sanskârs que no 
han sido llevados a cabo hasta ese momento como Jâtakarma, etc. se deben completar. Se ofrecen 
regalos porque el efecto de los buenos deseos que los acompaña dura más que buenos deseos 



 21 

solamente verbales. Si el sagrado mantra se canta durante el ofrecimiento de regalos, los buenos 
deseos son aún más efectivos. 
 
67. El ritual de la instalación del pote para denotar el momento auspicioso 
(muhûrtghatikâsthâpanâ) 
 
 1. La resolución (sankalpa): ‘Estoy instalando este ghathikâ yantra como dispositivo (yantra) 
para conocer el tiempo auspicioso (sumuhûrt) en el cual llevar a cabo la ceremonia del cordón 
sagrado.’ 
 
 2. El ritual: Un contenedor de cobre (tal como un ghangâl) debe ser colocado sobre un 
montón de arroz o cualquier otro grano comestible. Luego, después de cantar el mantra se debería 
verter agua dentro del contenedor de cobre y luego el ghatikâ yantra debe ser colocado dentro de él. 
En ese momento se debe decir: ‘Oh yantra (dispositivo), el primero entre los yantrâs, el Señor 
Prajâpati te creo en el principio. Ahora te estoy instalando para así obtener buena suerte, una larga 
vida, salud, buena progenie y riqueza. Que logremos completar esta ceremonia debido a esto que 
cantamos’. 
 
68. Comer con la madre (Mâtrubhojan): Esta es la última comida que el niño o la persona 
come del plato de su madre ya que va a renacer reconocer su identidad espiritual y su union eterna 
con el maestro espiritual. 
 
69.  Llevar a cabo la ceremonia del cordón: Una cortina (antarpât) o distancia prudnecial se 
sostiene entre las personas y el iniciado especialmente cuando se le recita las 24 silabas divinas; 
entre otras cosas esto significa que el maestro espiritual es el puente que lo conecta con lo divino y 
por lo tanto requiere el máximo de atención y al mismo tiempo, que la enseñanza espiritual no debe 
ser interferida por ninguna consideración mundana. Otro motivo es que el maestro espiritual en su 
misericordia sin causa, está asumiendo sobre sí mismo el peso karmico hasta un porcentaje 
determinado en las escrituras, por entregar las bendiciones celestiales, en el momento de la 
iniciación se produce una conexión a nivel de alma irrepetible entre el maestro espiritual y el iniciado. 
 
  
70. Vestir un taparrabos y ropas nuevas (Langotî va Vastradhâran): Un hilo doblado tres 
veces se ata a la persona y si esposible debe vestir una prenda nueva. Las tres vueltas del hilo 
representan los tres componentes (trigunâs), mientras que la ropa nueva simboliza  mantenimiento 
bajo control de estos tres componentes. Se le debe dar una tela roja para adornarse. El color blanco 
simboliza pureza mientras que el rojo, penitencia (tapashcharyâ). Ropa nueva debe usarse para 
evitar la influencia de impresiones causadas por la “vieja” mente. 
 
 
71.  Vestir el cordón sagrado (Yadnyopavîtdhâran): Luego el cordón sagrado se tiene en la 
mano y cantando el Gâyatrî mantra  tres veces o diez veces, se rocia con agua con mantrâs. Esto le 
confiere el elemento tej (fuego absoluto). Entonces se coloca el cordón sagrado. 
 
  El cordón sagrado está hecho de nueve fibras. Una deidad es establecida en cada 
fibra como sigue. 1. Omkâr, 2. Agni (deidad del fuego), 3. Nâga (serpiente), 4. Som (luna), 5. Pitar 
(ancestros), 6. Prajâpati (deidad de la procreación), 7. Vâyu (aire), 8. Yama (deidad de la muerte) y 
Vishvadevatâ (deidad del universo). Tres partes son creadas al dar vuelta tres de las nueve fibras 
en cada parte. Los tres Vedâs – Rugveda, Yajurveda y Sâmaveda se establecen en cada una de 
estas partes. Tres fibras son tejidas, conformando una parte, y las tres partes se atan. Este nudo es 
llamado el Brahmagâtha (gâtha significa nudo) o el Brahamgranthi (granthi significa glándula). [El 
nudo de pasto sagrado (darbha) atado a un anillo de oro (pavitrak) también es llamado un 
Brahmagranthi.] Es el lugar en el que se establece el Atharvaveda. Este nudo es extremadamente 
importante se requiere de habilidad para atarlo. Las tres partes representan a las tres etapas 
(âshrams) – estudiante célibe (brahmacharya), el amo de casa casado (grihasta) y el amo de casa 
retirado (vânaprastha); los tres fuegos, el fuego adorado en la casa (gârhapatya), el fuego colocado 



 22 

en el Sur (dakshinâgni) y el fuego sagrado encendido para un propósito espiritual específico 
(âhvanîya) como también al conocimiento espiritual (dnyân), devoción (bhakti) y acción (karma). 
Aquel que posee todas estas tres cualidades obtiene la experiencia espiritual de Brahman. Basado 
en los 96 items que damos a continuación, el largo del cordón sagrado debería ser 96 veces el ancho 
de un dedo (angul). 
   
 Significado: 15 fechas auspiciosas (tithîs) + 7 días de la semana + 27 asterismos lunares + 
25 principios + 4 Vedâs + 3 componentes (gunâs) + 3 períodos de tiempo (kâlas) + 12 meses = 96. 
Por lo tanto, el largo del cordón sagrado (yadnyopavît) es 96 veces el largo de un dedo (angul).  
 
 En la escuela Shaiva, las tres partes del cordón sagrado representan las tres líneas 
horizontales de ceniza sagrada (tripundra) sobre la frente del Señor Shankar, que simbolizan 
conocimiento espiritual (dnyân), pureza y penitencia (tapashcharyâ). El Brahmagâth indica el origen 
de estos tres, o sea la consciencia divina (chaitanya). 
 
 El célibe (brâhmachârî) y el asceta (yati) deberían vestir uno y el amo de casa casado 
(gruhasta) y el amo de casa retirado (vânaprasthî) deberían vestir dos cordones sagrados. Un cordón 
indica que el asceta y el célibe sólo se ocupan de su propio progreso espiritual, mientras que dos 
cordones en el amo de casa casado y el amo de casa retirado indican que también son responsables 
por el progreso espiritual de sus esposas además del propio. 
 
72. ¿Cuál es el motivo de colocar el hilo sagrado sobre el lóbulo de la oreja derecha durante 
la permanencia en el baño? 
  
 En pocas palabras, significa que la parte del cuerpo arriba del ombligo es considerada pura 
y que debajo de él, impura; durante el acto de orinar y la defecación el cordón sagrado se lleva como 
una cadena (nivît) alrededor del cuello y se coloca en la oreja derecha. Las escrituras muchas veces 
mencionan la importancia de la oreja derecha. Ya que es el asiento de varias deidades como Âditya, 
Vasu, Rudra, Vâyu, Agni, Dharma, Veda, Âpa, Soma, Sûrya, Anila, etc., el mero tacto de la oreja 
derecha da los beneficios del ritual de sorber agua de la palma de la mano (âchaman). Por lo tanto, 
colocando el cordón sagrado en la oreja derecha, que es pura, no se es atado a las restricciones de 
la impureza. 
 
 La oreja derecha asume tal importancia científica porque las terminaciones nerviosas y 
receptoras situadas aquí, están muy ligados a los testículos y el organo genital femenino.  
Durante el acto de orinar, hay una posibilidad de la salida de esperma en una cantidad pequeña, y 
en la mujer el desprendimiento de óvulos. Está bien documentado por el Âyurveda que esta pérdida 
seminal y de ovulos se previene envolviendo la oreja derecha con un cordón. La frecuencia en casos 
de emisiones nocturnas repetidas puede ser reducida si se mantiene la oreja derecha atada con el 
cordón sagrado durante el sueño.  Envolver la oreja con un cordón previene la inflamación del escroto 
debido a una causa urinaria. Similarmente estas meditaciones se pueden extender sobre el esquema 
corporal femenino. 
La escuela Shaiva por lo general no envuelve el cordón alrededor del cuello de sus devotos; si lo 
hacen los miembros de la escuela vaishnava. La Misión de Predica de Gayatri Vedanta Yoga, permite 
que se use de una u otra forma ya que estas cuestiones dependen mas de diferencias culturales 
propias del oriente. 
 
73. La resolución de establecer el discipulado (Avakshâran sankalpa): El maestro expresa 
la resolución ‘Estoy llevando a cabo sólo ayanjaliksharan para purificar al niño y apaciguar a la deidad 
Savitri [Sûrya (deidad del Sol)]. 
 
74. Plegaria para recibir el Gâyatrî mantra (Upasthân mantragrahan): Se reza ‘Por favor 
enséñame el Gâyatrî mantra’. Luego el siguiente mantra se recita: Om bhur bhuvah svahah tat savitur 
varenyam, bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat. 
 



 23 

 Significado: Meditamos en el Creador, el sostenedor del mundo, la radiante forma de Aquella 
Energía que inspira las actitudes de nuestra mente. 
 
 El Gâyatrî mantra puede ser enseñado por el padre de un niño a condición que, él mismo 
halla cumplido con un puruscharana completo al momento de entregar la iniciación. Después de 
esto, el ritual de adoración (pûja) del maestro espiritual, del fuego (agni) y del Sol comienza. 
 
75. Aplicación de la ceniza sagrada (Vibhûtigrahan): Cantando el sagrado mantra se debe aplicar 
las cenizas sagradas, remanente de los fuegos sagrados; se aplica en la frente (representando al 
Sabio Jamadagni), el cuello (Sabio Kashyap), ombligo (Sabio Agasti), hombro derecho e izquierdo 
(Dios) y la cabeza (todas las deidades y sabios). La ceniza sagrada genera desapego (vairâgya).  

 
76. El código de conducta. 
 
El código de conducta debe ser predicado por el maestro espiritual con motivo de la iniciación en el 
cordón sagrado, si es soltero o casado debe decirle:  ‘Ya que eres un célibe (brahmachârî), (casado, 
grihasta) deberías observar las siguientes reglas: 
 
 1. Toma un sorbo de agua de la palma (âchaman) luego de orinar o irte de cuerpo, comer, 
viajar y dormir, para el mantenimiento de la pureza. 
 
 2. Lleva a cabo las acciones de sandhyâ, esta práctica espiritual  consiste en cantar el gayatri 
mantra 108 veces, tres veces al día. 
 
 3. No duermas excesivamente  durante el día. Utiliza las horas para la contemplación de las 
bondades del creador; háblale a la Divina Madre y pide por la paz del mundo, que todos los seres 
sean felices, que la compasión y el amor reine en el corazón de todos los hombres. Que la Luz del 
gayatri inunde los corazones de todos los seres. Que tu corazón sienta y tu mente sepa que cada 
actividad que realizas durante el día es adoración (puja). 
 
 4. Canta el gayatri mantra bajo la inspiración sagrada de tu maestro espiritual; el gayatri es 
la esencia de los vedas, si lo practicas diariamente junto con achaman, ciertamente realizaras todo 
el conocimiento espiritual, recuerda de realizar el gayatri kavacha, esta sagrada armadura te 
protegerá en los tres mundos, ahora e incluso después de la muerte, por 72 generaciones serán 
protegido y bendito. 
 
 5. Pide limosna en la mañana y en la tarde. No creas que puedes dar algo, porque todo 
pertenece a Dios. De modo que cuando des una moneda por la mañana y la tarde, el canto de tu 
mantra será aun mas poderosísimo y  serás a los ojos del cielo un limosnero con derecho a obtener 
el sustento corporal, físico y espiritual. 
 
 6. Ofrece madera de fuego sacrificial (samidhâ) al fuego en la mañana y en la tarde. 
(El encendido se debe realizar sobre un fuego encendido con productos de madera, pero para los 
que viven en las grandes ciudades, esto no es posible; en estos casos encender una hornilla de sus 
cocinas con el corazón y la mente pura y con la plena intención de elevar las plegarias sobre ese 
fuego, resulta conveniente. Incluso si esto no es posible, encender un sahumerio es de gran utilidad 
purificante.) 
 
 
 7. Observa el celibato por doce años o hasta completar el estudio de los Vedâs. Esto es 
especialmente edificante para los niños o jóvenes. Los adultos que recibe el gayatri, deben ser 
concientes que en la nueva vida espiritual, no hay lugar para dualidades que permita atajos y seudo 
justificaciones sobre una conducta sexual reprochable. 
 



 24 

 8. Pide del hombre o la mujer que no te dejarán volver con las manos vacías.’ Esto es, 
cuando realizas el Divino Nombre de Gayatri, todos los hombres y todas las mujeres estarán abiertos 
para colaborar con tu misión de amor y de paz. 
 
 Luego de explicar este código de conducta, aquella parte del fuego sacrificial  en adelante 
se completan. 
 
 
77. El ritual de generación del intelecto espiritual (Medhâjanan): Se debe expresar la 
siguiente resolución ‘Yo llevo a cabo este ritual de Medhâjanan para venerar al Señor para la 
generación del intelecto espiritual, para conocer y practicar los Vedâs luego de completar el sanskâr 
(rito) de la ceremonia del cordón de mi discípulo,  adoro a la deidad Sâvitrî  conocida como Medhâ.’ 
 
78.. Despedida de la deidad. (Mandapdevakotthâpan): Se debe despedir (utthâpan) de las 
deidades (devas) el 2º, 4º, 5º, 7º, 8º, o 10º, día desde el día de su instalación. 
 
 
 
 
79. Nivît (un modo de vestir el hilo sagrado): Nivît significa vestir el hilo sagrado como una 
cadena (mâlâ) alrededor del cuello. Esta práctica es seguida al hacer un ofrecimiento a los sabios 
(rushitarpan) y al retirarse al bosque tras completar los deberes de un amo de casa casado 
(vânaprasthâshram). 
 
 
80.  Mahanamnivrata 
 
Esta observancia religiosa consiste en que por un año, se debe dar instrucción especifica sobre el 
mantra para que su practica sea menos dificultosa. 
 
 
81. Upanishadvrat 
 
 Consiste en facilitar la lectura y estudio de los Upanishads bajo la inspiración del maestro 
espiritual. 
 
82. Godanvrat (El rito de Keshant) 
 
 En este sanskar (rito), se supone que el célibe tiene que afeitarse todo el cabello de su 
cabeza como también el bigote y la barba. La variación del tiempo según la tradición es: En el 
Brahmana, el sanskara de Godan es llevado a cabo a la edad de 16 años, en el Kshatriya a los 22 
años y en el Vaishya a los 24 años. De acuerdo a los Sûtrâs, durante este rito la cabeza debe 
afeitarse completamente sin dejar siquiera un mechón de pelo (shikha) [Manusmruti 2.65].  
Sin embargo, un ritual en el cual una pequeña porción de pelo se deja también se describe. De 
acuerdo a otra escuela de pensamiento, el  llevar a cabo un sacrificio de fuego es equivalente a llevar 
a cabo Godan; afeitarse la cabeza no es necesario. Actualmente se pide a los discípulos que vista 
apropiadamente, que cuiden su limpieza corporal, que no se realicen tatuajes en el cuerpo y que sus 
cabellos sean cuidados y ordenados. 
 
83. Keshant 
 (Mantener una pequeña porción de cabeza en el pelo) 
 
  Sólo un mechón de pelo, del tamaño de unos cuantos hilos, se mantiene en la región del 
Brahmarandhra, en la parte superior de la cabeza. Esto es un signo de entrega a las regulaciones 
de las escrituras sagradas, la intención de mantener su cuerpo bajo el control de los sentidos y de 
su unión amorosa con el maestro espiritual.  



 25 

 
 
 
84. El célibe que ha retornado del “hogar” de su Guru (snatak) 
 
1.Significado: Luego de estar un tiempo junto a la presencia del maestro espiritual, es natural que 
los jóvenes deseen tomar una esposa. El tiempo que transcurre entre su ingreso a la sociedad y sus 
complejidades y la ceremonia del casamiento es conocido como el estadio de tiempo en que se 
abandona la “casa” del maestro espiritual. Por lo tanto, este es el estadío entre el del célibe 
(brahmacharî) y el hombre casado (grihasta).  

 
2.Tipos: En el oriente se reconoce varios estados de discípulos, esta información la damos a titulo 
de conocimiento. Vidyasnatak, vratasnatak y vidyavtatasnatak son los tres tipos de célibes que han 
retornado de la casa de sus Gurus. Aquel que completa el estudio de los Vedâs en doce años y 
atraviesa Samavartan es un vidyasnatak; aquel que atraviesa Samavartan luego de llevar a cabo la 
ceremonia del cordón (Upanayan), la observación religiosa de Savitri (Savitrivrat) y aquellas de los 
Vedas es un vratasnatak; y aquel que atraviesa Samâvartan luego de completar el período entero 
de celibato (brahmacharya) y de completar el estudio de los Vedas es un vidyavratasanatak. 
 
 3. Las regulaciones a ser seguidas por un célibe que ha retornado del hogar de su Guru. 
 
 a. ‘No me bañaré desnudo en la tarde o en la noche sin razón. 
 
 b. Luego de casarme, excepto durante la relación sexual no miraré una mujer desnuda. 
 
 c. No viajaré o correré en la lluvia. 
 
 d. No me subiré a árboles. 
 
 d. No descenderé dentro de un pozo de agua. 
 
 f. No nadaré a través de un río. 
 
 g. No llevaré a cabo ninguna acción que en mi opinión pueda poner mi vida en peligro. 
 
 
 
85. Vivaha (Casamiento) 
 
 Significado y sinónimos 
 
 Vivaha o udvaha es llevar a la novia del hogar de su padre al propio hogar. 
 
 1. Panigrahan: El novio debe tomar la mano de la novia para aceptarla como su esposa 
 
 2. Upayam: Acercarse a la novia o aceptarla. 
 
 3. Parinay: Sostener la mano de la novia y caminar alrededor del fuego. 
 
 Todos estos pasos están incluidos en el método Brahmavivaha que se respetan actualmente. 
 
86. Los objetivos y su importancia 
 
 1. Liberarse de la deuda hacia Dios y los propios ancestros. La mayoría de los rituales en el 
casamiento están asociados con la procreación, que es esencial para alcanzar la liberación de estas 
deudas. Cuando nace un hijo, lleva a cabo adoración ritual (pûja), fuegos sacrificiales (yadnyâs), etc. 



 26 

y ayuda a la liberación de la deuda hacia Dios. Al llevar a cabo un ritual para los muertos (shrâddha 
–paksha), el ayuda en la liberación de la deuda hacia los ancestros.  Después del casamiento, una 
mujer es llamada soubhâgyavatî . Esta palabra se deriva de la palabra subhagâ; su  significa buena 
y bhag  la vagina (yoni). 
 
 2. Rectitud (Dharma), riqueza (artha) y deseo (kama) son los tres propósitos (purushârthâs) 
a ser compartidos por el esposo y la esposa. “ la adquisición de riqueza, Rectitud y progenie son los 
motivos del casamiento, de acuerdo a Mitaksharakar en su comentario sobre el Yadnyavalkyasmruti. 
La progenie será buena sólo si la pareja es mutuamente apegada, recta y cumplidora del deber. 
 
 3. El sanskara (rito) del casamiento es una forma avanzada de civilización humana. En este 
sanskâra, el consejo dado a los recién casados es que reduzcan su egoísmo y que alimenten la 
emoción de que son una parte útil de la sociedad. 
 
 4. El matrimonio es la institución principal entre todas las instituciones de la civilización 
humana. En los dieciséis sanskaras también el énfasis está puesto en el sanskara del matrimonio. 
El matrimonio restringe las relaciones entre un hombre y una mujer. Similarmente, las relaciones 
sociales de los niños traídos al mundo por la pareja son decididas. La institución de la familia es 
dependiente de la del matrimonio. Por lo tanto, las leyes sociales influencian este sanskara del 
matrimonio. Para ningún otro sanskara se tienen que tener  en cuenta tantos factores como para el 
sanskara del casamiento. 
 
 El matrimonio controla el comportamiento impetuoso de mujeres y hombres, que es 
problemático para la sociedad. Un hombre se vuelve controlado en su comportamiento en la 
sociedad debido a su esposa. Un soltero se mantiene solitario a pesar de vivir en sociedad. No se 
puede fundir con ella. Sin embargo, cuando se casa, se funde con la sociedad. El matrimonio 
expande su familia y parentela y se vuelve expansivo en sus actitudes hacia la vida. Ahora, ya que 
las responsabilidades son definidas, no puede comportarse erráticamente de acuerdo a sus gustos 
y deseos. 
 
4. El matrimonio es una práctica para reducir el deseo sexual. La mente es vuelta de la atención 

a varias mujeres a una sola como resultado del matrimonio. En adición, debido a las 
observaciones religiosas juradas (vratavaikalyas) y las regulaciones del estadío del amo de 
casa casado (gruhastashram), la vida sexual decrece gradualmente en una manera 
disciplinada. Más tarde, debido las cualidades de cada uno, el apego físico es convertido en 
apego emocional y el deseo decrece aún más. Luego, ocurre la conversión del apego 
emocional a amor sin expectativas, esto es amor espiritual (priti), y el deseo sexual se reduce 
asombrosamente.  

 
 La palabra, que esposa se deriva de una cita en Sánscrito, que significa ‘aquella que 
acompaña a su esposo en los fuegos sacrificiales (yadnyas)’. Aquí, yadnya se refiere a la Rectitud 
(Dharma).  Se deriva entonces que el deber principal de los esposos es acompañarse mutuamente 
en la práctica espiritual. 
 
87. Tipos 
 
Los tipos principales de casamiento  
 
 A. Brahma: Este es el tipo de casamiento con mayor pureza. En esta modalidad, el padre de 
la novia  invita a un novio erudito y casto. Luego, se llevan a cabo rituales para honrarlo, le ofrece su 
hija cubierta en joyas (Kanyadan) a él junto con regalos (dakshina). Esto no significa que exista algun 
tipo de arreglo de casamiento. 
 
 B. Daiva: El padre ofrece a su hija cubierta de joyas al sabio principal del fuego sacrificial 
(yadnya). Esto es llamado un casamiento daiva porque esta entrega de la hija fue hecha sólo en los 
fuegos sacrificiales hechos para venerar deidades. Aunque esto es considerado digno de alabanza, 



 27 

es inferior a Brahmavivaha. Aquí, el sacerdote recibe el ofrecimiento de la hija por sus servicios 
hechos en el fuego sacrificial. Por lo tanto, este ofrecimiento no es puro. 
 
 C. Arsha: Para completar varios rituales religiosos como fuegos sacrificiales (yadnya, yâg), 
etc., el padre ofrece su hija al novio en retribución por una vaca o un toro. 
 
 D. Prajapatya: Cuando el novio pide por la mano de su hija en matrimonio, el padre de la 
niña ofrece a su hija luego de poner la condición de que “Ambos de ustedes deberían seguir el 
camino de la Rectitud (Dharma) y llevar a cabo sus deberes juntos”. 
 
 E. Asur (asur): Casarse con la novia dando el regalo del dinero, etc., al padre d la novia. Esto 
es similar a comprar a la niña. 
 
 F. Gandharva: Con el consentimiento de su padre, tener relaciones sexuales con ella antes 
del casamiento. Esto es considerado inferior ya que aquí la satisfacción del deseo sexual es la razón 
principal. 
 
 G. Rakshas (demoníaco): Golpear a los parientes y llevarse a la novia llorando y casarse 
con ella. 
 
 H. Paishach: Violar una niña dormida, loca o inconsciente. 
 
Matrimonios Anulom y Pratilom: Un casamiento anulom es aquel en el que un hombre de una clase 
(varna) superior se casa con una mujer de una clase inferior, mientras que un matrimonio pratilom 
es aquel que se trata del casamiento entre un hombre de una clase inferior con una mujer de una 
clase superior. La progenie de estos dos es llamada progenie anulom y pratilom. 
 
 En realidad las relaciones anulom y pratilom no están sancionadas por la Rectitud. Sin 
embargo todos estos descendientes tienen el derecho de la obtención de Dios. Esto fue probado 
cuando Shukacharya aceptó a Suta como Su discípulo cercano. El padre de Suta era un Brahman, 
mientras que su madre, una Kshatriya. Sûta predicó el Shrimad Bhagavat y otros Puranas a sabios 
como Shounak. A pesar de que Sûta era un gran exponente de la Rectitud, Se consideraba Sí Mismo 
un Shudra, debido a Su nacimiento anulom. 
 
88. De acuerdo a la astrología 
 
El gotra (linaje), pravar (linaje ancestral) y el pinda. 
 
 1. El gotra (linaje): Al acordar un matrimonio, primero se debería averiguar si el gotra y el 
pravar de amabas familias concuerdan y luego el horóscopo del varón y de la niña deben ser 
comparados. 
 
 Boudhayan ha explicado la palabra “gotra” de la siguiente manera: 
 
   
 
: Gotra es el término usado para denotar a los descendientes de los ocho Sabios – Vishvamitra, 
Jamadagni, Bharadvaja, Goutama, Atri, Vasishta, Kashyapa y Agyasta. Hay millones de tales gotras. 
 
 Estos ocho sabios son llamados gotrakriti, gotrakara, vriddha, sthavir o vanshya, los 
creadores de los gotras. De nuevo, en cada jerarquía nacieron algunos hombres prominentes y la 
familia también adquirió fama a través de ellos. A pesar de que estaban incluidos en el gotra original, 
fueron considerados como creadores de gotra independientes, por ejemplo Kapi y Bodha de la gotra 
Angiras dieron nacimiento a gotras separadas llamadas según ellos. Pocas veces, si el padre era 
desconocido, el gotra llegó a ser conocido bajo el nombre de la madre. Así, de un gotra básico, se 
crearon varios hacedores de gotra famosos. Eran llamados miembros del gotra (gotragan) Por lo 



 28 

tanto, una lista de los ocho gotrâs principales y de los gotragans derivados de esos gotrâs fue 
preparada en tiempos antiguos. Estos gotras fueron divididos en gans y los gans subdivididos otra 
vez en pakshas (grupos), por ejemplo del gan Vasishta se derivaron cuatro pakshas – Upamanyu, 
Parashar, Kundin y Vasishta. Tienen innumerables subdivisiones ulteriores. En el período de los 
Sutras, los gotras adquirieron importancia en varios aspectos, por ejemplo 
 
 A. El matrimonio dentro del gotra estaba prohibido. 
 
 B. Fue decidido que la herencia de las propiedades de alguien sin heredero iría al próximo 
pariente del mismo gotra. 
 
 
         C. Los Brahmans (sacerdotes) que llevan a cabo el ritual de los muertos (shrâddha) deberían, 
en la medida de lo posible, no pertenecer al mismo gotra que el anfitrión que lleva a cabo el ritual. 
 
 D. Al verter agua sobre un cadáver, el nombre del gotra debería ser pronunciado. 
 
 E. Se decidiò que, al llevar a cabo el sanskar (rito) de Choulkarma, una pequeña porción de 
pelo (shendî) debería ser mantenida en la cabeza observando las tradiciones del gotra y la familia. 
 
 F. Al realizar el ritual de sandhya se debe pronunciar el nombre de su gotra, pravar, rama de 
los Vedas y el Sutra que corresponde. 
 
 G. Al realizar cualquier observación ordenada por los Vedas (shroutkarma), el gotra y el 
pravar del anfitrión deberían ser pronunciados. 
 
 Una cita de escrituras recientes dice que Kshatriyas y Vaishyas deberían ser considerados 
como del mismo gotra-pravar como el de su sacerdote (purohit). Esta regla se mantiene sólo si 
olvidan su propio gotra y no de otra manera. 
 
 Antes, luego de llevar a cabo el ritual de la ceremonia del cordón (Upanayan). El niño vive 
con su Guru para estudiar las escrituras. De la misma manera en que hoy en día un graduado obtiene 
su título de la universidad, en los tiempos antiguos, los célibes (snataks) tras retornar a casa del 
hogar del Guru después del estudio, aceptan el gotra de su Guru y se presentan como discípulos de 
ese Guru. Por lo tanto esto clarifica el concepto erróneo de que la gente que pertenece al mismo 
gotra tiene el mismo árbol familiar (vansha). 
 
 2. Pravar (linaje ancestral): Pravar se refiere a los ancestros de los gotrâs. Son uno, dos, tres 
o cinco. La raíz “vru (.)” de la palabra “pravar ” significa seleccionar; aceptar. Las palabras ârsheya 
o ârsha son usadas como sinónimos de pravar. Arsheyavaran significa aceptación de una de las 
escuelas existentes de ritos Vedicos (karma). Eso demuestra que pravar significa el nombre de un 
sabio fundador de una escuela que sigue las observaciones particulares ordenadas por los Vedas. 
 De la misma manera en que la palabra gotra representa aprendizaje (vidya), pravar está asociado 
con una secta de karma. Los autores de los Sûtras han mencionado sabios pravar específicos para 
gotras específicos, por ejemplo Vasishta, Shaktya y Pârâsharya para el gotra Parâshar. Vasishta, 
Maitrâvarun y Koundinya para Kundin gotra y Vasishta, Bharadvasu e Indrapramad para Upamanyu 
gotra. Ya que era necesario invocar a los tres sabios que escribieron los mantras, el número de 
sabios pravar se limitó. Por lo tanto, en total hay cuarenta y nueve tales pravars. La asociación de 
los pravars en relación a los ritos llevados a cabo en el hogar (gruhakrutyâs) son como sigue - 
 

A. El pravar del padre de la novia y del novio no debería ser el mismo. 
 

B. El número de nudos atados al cinto de la cintura (mekhalâ) de aquel sobre el cuá el rito 
de la ceremonia del cordón (batu) está siendo llevada a cabo debería corresponder con el número 
de su pravar. 
 



 29 

 C. Al mantener una pequeña porción de pelo en la cabeza (shendî) durante el rito de 
Chulkarma, el número de pravars relacionados con el niño debe ser tomados en consideración. 
 
 3. Pinda: Para evitar la promiscuidad sexual (yonisankar), en el hombre, que está siempre 
orientado a la sexualidad, las escrituras Vedicas crearon las cuatro clases (varnashramdharma) 
basados en la cualidades (gunas) y acciones (karma) y más tarde establecieron el código de 
matrimonio para prevenir la generación de progenie entre las clases (varnasankar). Se decidiò que 
con la exclusión de la quinta y séptima generación, un hombre debería aceptar como novia 
(Panigrahan) una niña de la misma clase pero de un gotra diferente (tal como Atri, Vasishta, 
Kashyapa, Bharadvaja, etc)  y un linaje diferente (asapinda). Ya que el término sapinda  es 
extremadamente importante en las escrituras, su descripción es esencial. 
 
   
   
 
Significado: Un texto del Nirnaysindhu dice que si se tiene que decidir si un individuo pertenece al 
mismo linaje que uno mismo (sapinda), se debería tomar a cualquiera de sus ancestros.  
Si es un hombre, seis generaciones desde él y en el caso de una mujer cuatro generaciones desde 
ella, son considerados del mismo linaje (sapinda).  
Eso significa que si el padre de la novia o el novio no está incluidos en las siete generaciones previas 
o si la madre no está incluida en las cinco generaciones previas, entonces la novia y el novio no son 
del mismo linaje. Por lo tanto no hay objeción para su casamiento. 
 
La progenie de aquellos que se casan dentro del mismo gotra es conocido como chandal (significa 
uno que es débil, física, psicológica y mentalmente) – ‘Dnyantastu sagotradyutpannanam 
chandaltvamev  La frecuencia de desorden genético es aumentada por el matrimonio dentro del 
mismo gotra (sagotra) y del mismo linaje (sapinda).  
 
‘Comparación de horóscopos o mirar los acontecimientos preordenados en la vida: Al 
comparar horóscopos los ocho siguientes aspectos son tomados en consideración – la clase (varna), 
la comparación de loa signos lunares y solares (vashya) el asterismo lunar (nakshatra), la especie 
(yoni), los planetas (grahas), el genio (gan), el linaje (kuta) y una de las tres divisiones del asterismo 
lunar (nadî). Si todos estos concuerdan, entonces, en total, se dice que treinta y seis puntos 
concuerdan. Cuando un mínimo de dieciocho componentes concuerda, se dice que los horóscopos 
concuerdan. A mayor número de puntos que concuerdan más allá de dieciocho, mejor es. No tiene 
sentido compara los puntos basados en eventos preordenados si los horóscopos del niño y de la 
niña no están a disposición. Decidir sobre un una pareja adecuada comparando los horóscopos es 
sólo una costumbre popular y no está prescrito en las escrituras. 
 
Una subdivisión idéntica del asterismo lunar está prohibida: Si una de las tres divisiones del 
asterismo lunar de la novia y del novio es idéntico, entonces, según la astrología, su habilidad para 
procrear se ve reducida. 
 
El defecto de Mangal (Marte): Si en el horóscopo cualquiera de las posiciones 1, 4, 7, 8 y 12 están 
ocupadas por Mangal, se dice que el horóscopo tiene ‘un Mangal’. Si el Mangal está presente en el 
horóscopo de la novia o el novio, se considera in auspicioso. Hay varias excepciones a esto. Por 
ejemplo si de 36 puntos en el horóscopo, más de 27 concuerdan, se dice que no hay defecto de 
Mangal, etc. ‘Si hay un Mangal, la novia debería adorar ritualmente a Umâshankara y se lleva a cabo 
el ritual de casamiento con una vasija (Kuumbhavivahavidhî) para liberarse de la viudez como 
remedio preventivo. Antes del casamiento ambas partes deberían llevar a cabo un fuego sacrificial 
para los planetas (grahayadnya). Después de esto el casamiento puede celebrarse.’ 
 
Shadashtak: Aquellos signos zodiacales que están situados a seis u ocho lugares el uno el otro, 
son conocidos como shadashtaka. Aquí hay dos tipos, el shadashtaka de la amistad (maitrî) y el 
shadashtaka de la muerte (mrutyu). Sus variantes de acuerdo a los signos zodiacales son dan en la 
astrología. 



 30 

 
Concordancia de los puntos en el horóscopo de la novia y del novio y su unidad como esposo y 
esposa 
 

Concordancia de 
puntos 

unidad máxima del 
esposo y la esposa 

en % 

Concordancia de 
puntos 

Unión máxima del 
esposo y de la 
esposa en % 

18 10 30 30 

20 15 32 35 

25 25 36 40 

 
89. Matrimonio consanguíneo: A pesar de que la costumbre del matrimonio consanguíneo es 
prevaleciente en todo el mundo y también es aceptada, no está sancionada por las escrituras.   
90.Asegurarse de las credenciales del novio y su familia, basado en la psicología: Al arreglar 
un matrimonio, el estado financiero, el aspecto, la educación, el intelecto y el trasfondo familiar del 
novio son tomados en cuenta. De estos, el estado financiero es el menos y el trasfondo familiar (kula) 
el más importante de todos.  
91. Inquirir sobre la familia: Yadnyavalka ha dicho que la familia que tiene Brâhmanas 
(sacerdotes) reconocidos, versados en el estudio de los Vedas por diez generaciones, es superior. 
Con respecto a una pareja adecuada, todos los hombres religiosos han atribuido gran importancia a 
la familia. El linaje (vansha), estado financiero, desordenes genéticos, etc., son cuidadosamente 
probados. 
 
  Si 36 puntos en el horóscopo concuerdan, la armonía de un esposo y una esposa o 
de dos individuos promedio es solamente del 10 %. Esto aclarará porqué se dice generalmente que 
la astrología para los casamientos basada en horóscopos del momento de nacimiento es correcta 
hasta un 35 %.  
 
  Después de la muerte de un miembro de la familia, ¿cuándo debería realizarse un 
casamiento?: ¿En qué medida es correcta según las escrituras la costumbre social de celebrar un 
casamiento después de un año de la muerte de los padres o de un miembro cercano de la familia, o 
posponerlo por tres años sin no es celebrada después de un año? 
 
 Esta costumbre es una entre las muchas costumbres peligrosas prevalecientes en la 
sociedad sin base en las escrituras o filosófica alguna. Generalmente la persona muerta permanece 
como espíritu por un año y por lo tanto no se convierte en uno de los ancestros. Por lo tanto es 
apropiado que este año sea simbólicamente considerado como de luto, exactamente de la manera 
en que se practica hoy en día. En este período las acciones rituales (nityakarma), acciones 
incidentales (naimittik karma), tradición familiar de práctica espiritual (kulachar), observación de los 
códigos de rectitud de la familia (kuladharma) y observaciones religiosas juradas (vrats) son 
inevitables. Pero aquellas acciones (karmâs) para las cuales la conducción de Punyahavachan, 
Nandîshraddha (Vruddhishraddha) es necesaria, deben ser evitadas hasta el cumplimiento de un 
año. Si son inevitables, se debe dejar que pase el mes de Chaitra, de manera que la acción llevada 
a cabo se considere como cayendo en el próximo año (sanvatsar). Si uno se encuentra con una 
emergencia extrema y el mes de Chaitra no se encuentra cercano, se pueden conducir las shraddhas 
de los dieciséis meses (shodshamasik) y el Abdapurtishraddha del fallecido. Entonces se es libre de 
conducir los rituales de casamiento, ceremonia del cordón, Vastushanti, comienzo de nuevas 
observaciones juradas, etc. Estas ciertamente pueden ser empezadas luego del cumplimiento de un 
año. La costumbre de mantener el matrimonio pendiente por tres años es totalmente equivocada y 
contraria a las escrituras. 
 
92. La promesa de dar la mano de la hija en matrimonio (Vagdan/Vanhishchay) 
 
 Origen y significado 
 



 31 

 A. La palabra Vagdân se deriva de dos palabras, vak y dan, lo que significa  respectivamente 
habla y donación. Vagdan es prometer ofrecer la hija al novio. En términos mundanos significa el 
arreglo hecho por los padres del joven y la joven  sobre el  matrimonio. En pocas palabras, es la 
resolución expresada por los dos padres. 
 
 B. Hacer el compromiso de dar la mano de la hija en matrimonio por el padre de la joven, y 
la del padre del novio de aceptarla como pareja para su hijo es la promesa de casamiento 
(Vanhinishchay). 
 
 La costumbre prevaleciente: Es costumbre llevar a cabo  tres rituales de Sâkshagandha, 
Sakharpuda, y Shalmudi de acuerdo a los Puranas. En realidad, estos tres rituales están 
incorporados en el ritual Vedico único de Vagdan. Por lo tanto, cuando este ritual Vedico de Vagdan 
se lleva a cabo, Sâkshagandha, Sakharpuda, y Shâlmudî no necesitan ser llevadas a cabo según 
prescrito en los Purânas. 
 
 A. Sakshagandha: Luego de la promesa (Vanhnishchay) de dar la mano de la hija en 
matrimonio. Se coloca, pasta de sándalo (gandha) y bermellón (kumkum)  a la joven para resaltar la 
ocasión. Esto se llama Sakshagandha. 
 
 B. Sakharpuda: Luego de llevar a cabo el Vanhnishchay (Sakshagandha), a la novia  se le  
da un cono lleno de azúcar (dulces), un sari y algunos adornos. 
 
 C. Shalmudî: Luego de Sakshagandha y Sakharpuda, el ritual continua dándole al novio un 
shal (shâl) y un anillo (mudî) como símbolo de la confirmación del compromiso de casamiento. Esto 
es llamado Shalmudî. 
 
93. El tiempo: En realidad, el ritual de la promesa de dar la mano de la hija en matrimonio (Vagdan) 
debe ser llevado cabo muchos días antes del casamiento. Así se practicaba en la antiguedad. Sin 
embargo, hoy en día, debido al comienzo de nuevos rituales como Sakshagandha, Sakharpuda y 
Shalmudî, se ha vuelto costumbre el llevar a cabo este ritual mayormente el día del casamiento o el 
día previo, en un momento auspicioso. 
 
94. El ritual: Primero el padre (o cualquier tutor en su ausencia) debería mandar cuatro u ocho 
parientes masculinos a la casa del padre de la novia junto con mujeres casadas (suvasinis), vestidos 
en atuendos limpios y llevando los materiales requeridos para el ritual de Vagdan. Esto se hace en 
un momento auspicioso acompañado de música. Antes de dejar la casa del novio, deberían ofrecerle 
los respetos a Dios. En ese momento, el novio o su padre debe rezar : ‘¡Oh deidades! Hemos 
mandado a nuestros amigos por el camino a la casa del padre de la joven, para pedir por la mano 
de la joven en matrimonio. Que esos caminos estén libres de elementos malignos. Que las dos 
deidades Aryama y Bhaga transporten a nuestros amigos hacia allí a salvo. Que se construyan 
relaciones entre nuestra familia y la familia a la que han ido para pedir por la mano de la joven en 
matrimonio. También, que la pareja casada lleve una vida feliz’. 
 
 Los parientes y el padre de la novia, o en su ausencia los tutores, deberían dar la bienvenida 
a los parientes del novio en la mejor manera posible y ofrecerles los mejores asientos mirando hacia 
el Oeste, ya que ellos son los receptores. Enfrente de ellos, el padre de la novia debería ofrecer 
asientos mirando al Este  a sus parientes (ya que están entregando a la novia). Ya que miran al Este, 
adquieren la energía proveniente de esa dirección, que es beneficiosa para el acto de dar. Luego, el 
lado del novio debería preguntar al padre de la novia tres veces por su mano en matrimonio y el 
padre debería responder diciendo ‘Yo daré’ tres veces. Luego, el lado del novio debería dar sus 
respetos a la joven  ofreciendo turmérico, bermellón (kumkum), un sarî y una blusa, algunos 
ornamentos, un paquete de azúcar, etc. y colocar algo de azúcar en su boca. [Con relación a las 
dimensiones físicas (adhibhoutik), psicológicas (adhidaivhik) y espirituales (adhyatmik), es una 
práctica preguntar tres veces, y una respuesta afirmativa debe darse]. 
 



 32 

95. La plegaria a Indrayani: La plegaria debe ser por la novia y el novio: – ‘ Por tu gracia, que mi 
casamiento transcurra sin obstáculo alguno. Que sea capaz de adquirir buena fortuna, salud y un 
buen hijo’. 
 
96. Determinar el momento auspicioso (Muhurtnishchay) y servir una comida a los padres de 
la novia (Vyahîbhojan): Estas sólo son costumbres populares. 
 
97. Determinar el momento auspicioso (Muhurtnishchay): Luego de la aprobación de la novia, 
tiene lugar una discusión sobre el intercambio de regalos. Luego el día del casamiento y el momento 
auspicioso (muhurt) para el mismo se fija consultando un astrólogo. 
 
98. Servir una comida a los padres de la novia (Vyahibhojan): los parientes de la novia tiene 
prohibido comer en la casa de su hija (sus suegros) hasta que ella de a luz a un hijo. Por lo tanto, 
los padres del novio los invitan a su casa para comer antes del casamiento y cenan con ellos. Esto 
se llama Vyahîbhujan. Es costumbre ofrecer regalos a los padres de la novia en esta ocasión. 
 
99. Ofrecer arroz consagrado (akshat): el anfitrión y las anfitriona , primero y ante todo, invitan a 
la deidad familiar, seguida por el Señor Ganapati, lsolicitando su presencia en ocasiones auspiciosas 
tales como el casamiento, la ceremonia del cordón (Munja), etc. Esta invitación, a la que le es 
aplicada bermellón (kumkum), es colocada frente a las deidades junto con granos enteros de arroz 
consagrado (akshata) adornados con bermellón, hojas de betél, un coco y un lâdu (dulce) de semillas 
de sésamo (til). En ese momento se hace una oración para que la función auspiciosa se lleva a cabo 
fácilmente y sin obstáculo alguno. Luego la pareja anfitriona se dispone a invitar a los otros. En 
Mahârâshtra, en la India, tales invitaciones son entregadas junto con arroz entero adornado con 
bermellón (kumkumakshata). Esto se conoce como ofrecer akshat. 
 
100. Rituales antes del casamiento 
 
El ritual de Ganayag: Las ceremonias de casamiento comienzan cuatro días antes del casamiento 
en la casa del novio y tres días antes de él en la casa de la novia. En el primer día, excluyendo las 
constelaciones estelares inauspiciosas como Bhadra, etc., en un momento auspicioso, generalmente 
a la noche, se lleva a cabo el ritual de Ganayag o Jevnâr. Cinco amos de casa casados (gruhhastas) 
son elegidos para ello y se les hace adorar a la deidad familiar usando aceite, turmérico, bermellón 
(kumkum), flores, etc. 
 
 El ritual de aplicación de aceite y pasta de turmérico (Tailharidrâropan vidhi): El ritual de bañar 
a aquel sobre el cual el sanskara (rito) de matrimonio se llevará a cabo después de una aplicación 
de aceite y pasta de turmérico se llama Tailharidraropan vidhi.  
El turmérico es puesto en un mortero y molido por cinco mujeres casadas (suvasinîs). La habilidad 
de absorber la energía generada por rituales religiosos es incrementada por el aceite y el turmérico. 
Las partículas espirituales puras en el ambiente también son atraídas por el turmérico y  permanecen 
en el cuerpo por un tiempo mayor, debido al aceite. El mismo principio es aplicado en el ofrecimiento 
de aceite a Ganapati, y turmérico y bermellón a las deidades. 
 
 Una costumbre popular: La novia y sus padres son hechos sentarse sobre un asiento de 
madera (pât), sobre el cual se esparcen granos de trigo. Luego aceite  y turmérico les son aplicados 
por mujeres casadas y les es dado un baño ritual (mangal snan). El turmérico que sobra tras aplicarlo 
a la novia es mandado al novio. El llamado ‘ushtî halad’, lo que significa turmérico sobrante. Este 
turmérico es aplicado al novio más tarde y a el también le es dado un baño ritual. 
 
84. El ritual de Gadagner: El segundo día se lleva a cabo el ritual de Gadagner (o Gadagnhan). En 
este, cinco mujeres casadas (suvasinîs) y sus esposos se aplican aceite, perfume, etc. y se bañan 
junto con la novia en la casa de la novia y junto con el novio en la casa del novio. 
 
85. Actos que se llevan a cabo el día anterior al casamiento 
 



 33 

 1. Definición: Si sanskaras (ritos) como Jatakarma (el rito del nacimento), etc., no se llevaron 
a cabo en el momento correcto, entonces el día anterior al casamiento, se tiene que llevar a cabo 
actos tales como penitencia por omisión de sanskars, la resolución para el casamiento 
(Vivahasankalpa), adoración del señor Ganesha, Punyahavachan, adoración de  las deidades 
Matrika, Nandîshraddha, un fuego sacrificial para los planetas (grahayadnya), instalación de la 
deidad del pandal (mandpdevatapratishtha), instalación de la deidad familiar (kuladevata) y 
adoración de la deidad del aceite y del turmérico (tailharidradevata). 
 
 2. Preparación: El día anterior al casamiento el padre de la novia y el padre del novio 
deberían aplicarse aceite y bañarse (abhyangasnan), lo mismo deberían hacer la novia y el novio, 
en sus respectivos hogares. Luego, vistiendo buena ropa y cubriendo los hombros con un adorno, 
deberían sentarse mirando hacia el Este. La esposa debería sentarse a la derecha del esposo y 
aquel sobre el cual el sanskâra se llevará a cabo, o sea el novio o la novia, a su derecha. 
 
86. La resolución (sankalpa) para el casamiento del hijo y de la hija 
 
 A. La resolución para el casamiento del hijo: ‘Estoy llevando a cabo este rito del matrimonio 
(Vivaha sanskar) de mi hijo, llamado “...” para adquirir la gracia del Señor y para adquirir la habilidad 
de generar progenie capaz de liberarlo de las deudas a las deidades y los ancestros, de acuerdo a 
la Rectitud (Dharma).’ 
 
 B. La resolución para el casamiento de la hija: ‘Estoy llevando a cabo este acto del rito de 
casamiento de esta hija mía para adquirir la gracia del señor siguiendo la Rectitud junto con su 
esposos, generar progenie, aceptar el fuego adorado en la casa (gruhyagni) y obtener el derecho de 
seguir el camino de la Rectitud.’ 
 
 La resolución a ser hecha por ambas partes, o sea la de la novia y la del novio: ‘Llevaré a 
cabo el rito de matrimonio de mi hijo llamado... o hija llamada... mañana. Estoy llevando a cabo la 
adoración del Señor Ganapati,  la adoración de las deidades y un fuego sacrificial para los planetas 
(grahayadnya) para obtener su favor, instalación de la deidad en el recinto de la ceremonia 
(mandapdevata) y de la deidad familiar (kuladevata). También estoy adorando a la deidad del aceite 
y del turmérico.’ 
 
87. Instalación de la deidad de la carpa/ instalación de las deidades 
(mandapdevatâpratishthâ/devak basvine): Es costumbre establecer a la deidad del pandal y al 
Señor Ganapati, el aniquilador de obstáculos, al comienzo de los sanskâras (ritos) de matrimonio, 
ceremonia del cordón, etc. para que todo transcurra exitosamente. Esto en sí es llamado instalación 
de las deidades (devak). Para esto, pasto sagrado (dûrvâ), hojas de árboles tales como shamî, etc. 
se enrollan en hojas del árbol de mango y atados con hilo de lana nuevo. Seis paquetes deben 
hacerse. El quinto paquete representa al mortero (musal). Un palo de fuego sacrificial (samidh) se 
incluye en este paquete. Una hoja de pasto sagrado (darbha) se pone en uno de los paquetes para 
simbolizar a un arma. Todos estos son conocidos como ramas (shakha), Luego las ramas son 
adheridas a un plato colador nuevo (sûp) en la siguiente manera – cuatro de un lado, el paquete que 
contiene el mortero y el palo de fuego sacrificial se coloca al Norte y el paquete con el arma sagrada 
al Norte. Luego arroz consagrado (akshata), turmérico y nueces de betel se ponen en una vasija de 
barro que se pintada de blanco.  
La boca de la vasija se cierra con una tapa de barro y un hilo de lana se ata alrededor. La vasija 
también se coloca en el plato colador. Se llama la vasija que aleja los obstáculos (avighnakalash). 
Un coco adornado con hilo de lana, que simboliza a la deidad familiar, se coloca a su lado. 
Comenzando del Sur al Norte las deidades Nandinî, Nalinî, Maitra, Uma, Pashuvardhinî y 
Shatragarbha Bhagvatî, en ese orden, son invocadas en los seis paquetes, y el Señor Ganapati, el 
aniquilador de obstáculos, se invoca en la vasija. Las cinco deidades se establecen sobre los pilares 
en las cuatro esquinas de la carpa y el pilar central y son adoradas ritualmente.  
Después de esto, el anfitrión levanta la vasija que aleja los obstáculos y lo coloca en las manos de 
su esposa mientras él sostiene el plato colador. Luego la pareja anfitriona instala la vasija y el plato 
colador sobre tres montones de arroz en una esquina limpia y decorada en el Noreste de la casa o 



 34 

cerca del templo de la casa. Varios mantras deben cantarse durante el ritual. Este ritual es conocido 
como instalación de la deidad de la carpa (mandapdevapratishtha). 
 
 Luego de la finalización del ritual anterior, los parientes y amigos del anfitrión ofrecen regalos 
como ropa, etc. a la pareja anfitriona.  
Los Marathas y gente perteneciente a algunas otras clases llevan a cabo el ritual dos días antes del 
casamiento. Los anfitriones de amabas partes van a los respectivos árboles donde la deidad familiar 
(devak) está situada y llevan a cabo adoración ritual (puja). Una pequeña rama de ese árbol se corta 
y  se lleva a casa en un plato colador nuevo.  
Más tarde ese plato colador es colocado en el templo en la casa y las nueces de betél que 
representan a las varias deidades del hogar son dispuestas en él y son adoradas ritualmente. 
 El día del casamiento al novio se le pide que se siente sobre  una la piedra.  Bermellón (kumkum) 
se aplica en su frente y encima, arroz entero (akshata). Esto se conoce como la ceremonia de “shes 
dharne”. Este ritual también es conocido como el ritual de Devakundî o instalación de las deidades 
(devak), o sea el ritual del establecimiento de la vasija divina (Kalashsthapanprayog). 
 
El día del casamiento: Los ritos anteriores al casamiento. 
 
86. Instalación de la vasija que denota el tiempo auspicioso (Muhurtghatikasthapana) 
 
 A. La resolución (sankalpa): ‘Estoy instalando el ghatikayantra para conoce el momento 
auspicioso para el rito de casamiento (Vivaha sanskar) de mi hija, fijado para hoy.’ 
 
 B. El ritual: Una vasija de cobre debe colocarse sobre un montón de arroz o cualquier otro 
tipo de grano comestible. Luego, cantando el mantra el agua debe ser vertida dentro de èl y el 
ghatikayantra debería ser colocado en él. Se reza asi: ‘Oh yantra (dispositivo), tu eres el primero 
entre los yantras creados por Prajapati (El Señor Brahmâ). Por lo tanto conviértete en el instrumento 
de tiempo en la unión de la novia y el novio.’ 
 
87. Atar una cuerda de flores o perlas en la frente (mandavalya): El día del casamiento, luego 
de completar las acciones rituales (nityakarma), el novio debería merendar con sus amigos. En ese 
momento debe vestir ropa nueva y tener el ‘mundavalya’ atado en su frente. Se hace hilando flores 
o cuentas en una cuerda. Este adorno para la cabeza se ata a lo largo de la frente de manera tal que 
las puntas cuelgan sobre ambas mejillas.  
 
88. Partida (Varaprasthan) y llegada (Agaman) del novio: Estas son costumbres populares. 
 
  

B. Partida del novio de la casa de la novia (Varaprasthan): La partida del novio para la 
casa de la novia para casarse con ella entre el sonido de instrumentos musicales auspiciosos, es 
llamado la partida del novio hacia la casa de la novia (Varaprasthan). En ese momento el novio debe 
dar  respeto a los ancianos y proceder a la casa de la novia junto con sus amigos, en el vehículo. 
Los Brahmanss deberían acompañar al novio cantando el “Kanikradajjanusham” sukta. Mujeres 
casadas (suvasinîs) también deben acompañar al novio. 
 
 La hermana del novio camina con el novio sosteniendo una vasija de metal conteniendo 
agua (karâ), un coco y un racimo de hojas de mango. Ella se conoce como la “karavlî”. Si se pasa 
por un territorio de una deidad o encontrara un cruce, un coco es movido alrededor de la cabeza del 
novio y se rompe. Cuando el novio se acerca al marco superior (toran) decorado de la carpa, alguien 
vierte una vasija de agua sobre sus pies. Arroz y curd entremezclados son rotados alrededor de la 
cabeza del novio por una mujer casada o la madre de la novia. Esto es seguido por el mover de 
lámparas encendidas alrededor de su cabeza (oukshan). Luego el padre de la novia se adelanta, le 
entrega un coco al novio y lo lleva adentro de la carpa (mandapa). 
 
89.El ritual de adoración al cruzar el límite (Sîmantapujan) 
 



 35 

1. Definición: La práctica de honrar al novio en el límite de la aldea (o, si la propuesta es de la 
misma aldea, cuando deja su casa) y entra en la aldea de la novia, por los parientes de la novia, 
ofreciéndole flores, etc., es conocido como el ritual de adoración al cruzar el límite (Simantapujan). 
 
  
 2. El lugar: Este ritual, más que Vedico es mundano. Como lo sugiere su nombre, debería 
ser llevado a cabo en el límite de la aldea. Sin embargo, hoy en día se ha hecho costumbre llevarlo 
a cabo en el lugar en el que se queda el novio tras su arribo a la aldea de la novia, en el templo de 
una deidad como ganesha o en cualquier otro lugar conveniente. 
 
90. Vestir el cordón sagrado (Yadnyopavitdharan): Antes del casamiento, el novio viste un cordón 
sagrado (yadnyopavît). Después de atar el adorno para la cabeza (mundavalyâ) al novio, el padre 
de la novia le da otro cordón sagrado que se lleva junto con el previo. Después del casamiento se 
tiene que llevar dos cordones sagrados. 
 
91. Adoración con una mezcla de miel y curd (Madhuparka pujâ) 
 
 A. Definición: La mezcla entre miel y curd se llama madhuparka. Esta mezcla tiene una mayor 
capacidad de absorber frecuencias placenteras que la miel o el curd solos.  Algunos agregan cobos 
de azúcar (khadîsakhar), manteca clarificada (ghee) y agua a la mezcla anterior. Si curd y miel no 
están disponibles,  se usa leche en vez de curd y melaza en vez de miel. 
 
 B. La resolución (sankalpa): ‘Estoy adorando al novio que ha venido ha mi hogar a aceptar 
a mi hija, con madhuparka como parte de la entrega de la hija (Kanyadan)’. La madre de la novia 
debería verter agua y el padre de la novia debería limpiar primero la mano derecha del novio, luego 
la izquierda y luego los dos pies y secarlos con una toalla seca. 
 
 C. Rociar de la mezcla de miel y curd (Madhuparkaprokshan): usando el pulgar y el dedo 
anillar, el novio debería rociar el madhuparka en varias direcciones para varias deidades y luego 
comer de él. Las deidades se apaciguan con este acto y previenen obstáculos dispuestos por 
energías perturbadoras a la ceremonia de casamiento. 
 
92. Adoración del Señor Shiva (Hara) y Su consorte Gouri (Gourîharpujan): Este es un ritual 
popular. 
 
 A. Definición: La adoración de Gourî y Hara significa la adoración de las deidades Pârvartî y 
Shiva. 
 
 B. EL ritual: el día del casamiento, la novia debe bañarse ritualmente (mangalsnan) y ropas 
nuevas para vestir. Entonces, sobre dos piedras las imágenes de Gourî y Hara deben dibujarse con 
turmérico. Un nuevo hilo de algodón debe ponerse alrededor de las piedras. Luego cuatro vasijas 
deben colocarse en sus cuatro lados  y se debe adorar con la resolución de prolongar la vida marital, 
etc. Las razones tras la adoración de Gorurî y Hara por lo tanto son las que siguen: 
 
 1. De la misma manera en que la consistencia de las piedras es manifiesta, así debería serlo 
la del novio y la novia. 
 
 2. La energía generada en las piedras (servirá para preparar los alimentos) debería entrar 
en su sistema a través de la comida e incrementar su naturaleza satvika  (predominante en satva). 
 
 C. La resolución (sankalpa): ‘Estoy adorando a Gourî y Hara para que pueda adquirir vida 
de casado tierra, buena progenie y comida en abundancia, riqueza, etc. 
 
 93. Respetuosa veneraciòn de la carta que denota el tiempo auspicioso 
(Muhurtpatrikapujan): Antes de que la ceremonia de casamiento empiece, la carta escrita por el 



 36 

astrólogo que denota el momento auspicioso debería ser venerada. Esto se llama la veneración de 
la carta que denota el tiempo auspicioso (Muhurtpatrikapujan). 
 
El casamiento 
 
94. El ritual de sostener la cortina de casamiento (Antahapatdharan vidhi) 
 
 1. Definición: Un pedazo de tela de doble costura sostenida como cortina entre la novia y el 
novio desde la dirección del Sur se llama antahapat o antarpat. 
 

3. El ritual: Antes de que la ceremonia de casamiento empiece, al acercarse el momento 
auspicioso, los sacerdotes deben hacer dos montones de un kilogramo de arroz blanco 
lavado o dos asientos de madera (pâts) de madera deben ser dispuestos, uno mirando al 
Este y el otro a la distancia de un brazo de él mirando al Oeste ya sea en la casa (o en el 
pandal, debajo del mortero, en el suelo).  

Tomando una tela limpia (dupeta) una sastik debe dibujarse con bermellón (kumkum), etc., de 
cada lado de ello, en el centro. Luego la cortina de casamiento (antarpat) debe sostenerse 
horizontalmente por dos personas cualesquiera como partición para que su borde abierto mire 
al Norte. La energía puede entrar a través de estos bordes (o los bordes de cualquier objeto). 
Ya que  las energías placenteras están presentes en dirección al Norte los bordes se sostienen 
en esa dirección. (Energías displacenteras están presentes en el Sur).  
De los montones hechos anteriormente el novio debe parase en el montón del Este, mirando al 
Oeste, y la novia debería  pararse sobre el montón hacia el Oeste mirando al Este. Luego ambos 
deben sostener una mezcla de arroz, melaza y semillas de cummin en las palmas de sus manos. 
Este es el último de los sanskaras (ritos) individuales del novio y de la novia. 

 
 
 

 


