Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Los Samskaras

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM

https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - &



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

PROLOGO

INTRODUCCION

RITUALES DE SOPORTE

SANSKARAS (RITOS)

13



PROLOGO

Gayatri Vedanta Yoga es una corriente espiritual que tiene por fin principal la difusion y practica del
Gayatri Mantra.

En este propdsito miles de personas estan comprometidas en ser auténticos apéstoles del Gayatri,
toda informacioén que los devotos de Gayatri reciben, les provoca una gran bienaventuranza y los
ayuda en su camino de elevacién a la santidad.

Estos lineas recopiladas de textos originales y de la tradicion que recibié Gayatri Vedanta, es una
afirmacioén nuestra firma adhesion a los principios Vedicos. Es bien conocido por todos que a pesar
que existe una gran divulgacién de alusiones sobre la filosofia del Este, esta muchas veces se la
presenta de un modo disperso y no centrado en el modo natural en que es expuesto y se practica, y
tal cual lo sefialan los textos sagrados y la tradicion.

Los devotos y adherentes de Gayatri Vedanta inspirados en nuestros fundadores, deseamos conocer
y practicar la cultura Vedica. Esto implica conocer con detalle los valores espirituales que conlleva
cada acto de nuestra vida al servicio de la causa de Dios. Los devotos de Gayatri son parte de la
cultura Vedica y se inspiran diariamente para hacer posible las bendiciones prometidas por la Madre
Gayatri respecto a estos tiempos que vivimos.

La cultura Vedica es una vivencia, un modo de sentir, de pensar, de hablar y de realizar; esto se
llama Sanatha Dharma, los eternos preceptos capaces de otorgarnos bien, bondad y belleza.

Se ama lo que se conoce, aquello que se conoce y se incorpora como una sublime emocion (bhava)
que transforma nuestras acciones, eso es cultura Vedica.

Por supuesto que esto implica de algun modo sacrificio porque vivenciar una cultura siendo parte de
ella, involucra las partes mas luminosas de nuestro corazon y también las méas débiles; Asi, es mas
facil adherir a conceptos y palabras vacias de contenido que a regulaciones especificas sobre los
detalles mas insignificantes de nuestras vidas.

Gayatri Vedanta fue fundada en occidente con el objetivo de difundir la luz del Gayatri, el Gayatri es
el conocimiento total y perfecto de los Vedas.

Para conocer perfectamente el Gayatri Mantra, también debemos acercarnos reverentemente a los
ritos (samskaras) de la cultura Vedica y encontrar en ellos una permanente fuente de inspiracion, de
modo que siempre estemos sentados en el frondoso y amoroso arbol de la divinidad.

También es obvio el porque de tales reacciones, mientras que el sincero practicante de alguna
técnica de santificacion encontrara en la ceremonia de la particion del cabello, en la mujer
embarazada, una riquisima fuente de conocimiento espiritual sobre las energias que conforman el
karma de la persona por nacer, sus tendencias, los grados de santidad que podemos reclamar al
cielo sobre esa alma, etc., para el que solo busca informacién sera un dato mas sobre antiguas
costumbres de la primitiva India imposible de practicar en nuestro universo cientifico tecnoldgico,
habra confusion y hasta un cierto descontento.

Este descontento podria explicarse porque en occidente existe una extenuante tendencia a hablar
sobre energias, poderes psiquicos y diversas técnicas de iluminacién que se reciben en supuestos
estados de arrobamiento, percepcion o samadhi, para luego exponerla en los circuitos comerciales.
Estas practicas aluden lejanamente a las ensefianzas tradicionales que estan en las Escrituras de
todos los grupos religiosos y caminos espirituales. Por supuesto que estas propuestas comerciales
estan fundadas en la necesidad de las personas de ser buscadores. Pero es deber de todos los
guias espirituales advertir a las almas sinceras que la busqueda continua es perjudicial para la
espiritualidad, porque ser buscador puede transformarse en recolector de informacion antes bien que
en un practicante que desea encontrar la realizacién. Esta afirmaciéon esta avalada por la propia
realizacion,y el cédmo lo lograron los santos y yoguis no solo de la India, sino del Cristianismo, el
Judaismo y el Islam. La técnica es tan simple que deslumbra; entonces si tenemos en cuenta estasa
afirmacién de los que ya obtuvieron la santidad, deberiamos preguntarnos con sinceridad y absoluta
libertad por que no realizar la ceremonia de particion del cabello, por ejemplo, para acelerar el
proceso evolutivo de los niflos por nacer, si después de todo, los yoguis, santos, misticos y
apariciones divinas, se muestran en una cultura donde justamente estos samskaras se practican.



Es necesario recordar las regulaciones, “en casa y de camino”, “al levantarse y al acostarse”,
en todo momento y todo lugar. El Gayatri Mantra se transforma en accién cuando se
cumplen las regulaciones.

Ahimsa o no-violencia, incluso abstenerse de despertar en otros sentimientos contradictorios o
negativos, pronunciar palabras que puedan entristecer o molestar, deformar la opinidon o
convicciones.

Satya, veracidad en pensamiento, palabra y accion; este es un ideal de la cultura vedica
irrenunciable, la verdad también debe estar asociada a no renunciar a ser coherente con la vivencia
interior de cada uno.

Asteya No robar, o sea, abandono del robo en pensamiento, palabra y accién; no solo podemos
robar objetos, podemos robar el alma, la dulzura de las personas, la buena voluntad, las ganas de
vivir y estar felices, de construir una vida de santidad.

Brahmacharya abstenerse de relaciones sexuales ilicitas; “Si todo hombre es tu hermano o tu
padre, si toda mujer es tu hermana o tu madre, y esto piensa tu mente y siente tu corazon, nada
tienes que temer”.

Aparigrah, ser libres de la envidia que las acciones externas provocan en nosotros; ser humildes
sin orgullo y altaneria por cuestiones de rango social, conocimiento o profesion.

Shaucha o pureza de cuerpo y mente, esto incluye abstenerse de comer carnes, huevos y pescados,
ajoy cebolla, todo tipo de intoxicantes (alcohol, drogas, cigarrillos); no hablar mal de otros, no criticar,
no odiar ni guardar rencor, abstenerse de escuchar pensamientos malos u ofensas sobre otros.
Shaucha se rompe de un modo dramatico cuando se escucha criticar a otros, cuando se guarda
silencio frente a las ofensas que profieren a otros en vez de marcharse rapidamente el lugar. “Si lo
que quieres contar puede no ser cierto, no es bueno ni es util, para qué contarmelo?

Suka, dulzura y contento. “Si sientes que tu corazén es una dulce cancién en honor a todos los seres
y todas las cosas, entonces, la luz brilla en tus ojos y tus dias seran de amor y de contento.”
Tapah, Actuar rectamente incluso ante la dificultad;

Svadhyaya o estudio y ensefianza; todos deben asumir el compromiso de ocupar el lugar de maestro
espiritual, cuando una persona inquiere sobre el gayatri mantra.

Ishvara pranidhan, o sea rendicién completa a la voluntad de Dios.

Consejo de Predica



INTRODUCCION

1. Origen y significado

Los rituales védicos que los padres promueven sobre el hijo o la hija desde el momento de
la concepcion hasta el casamiento, para que la vida humana sea compasiva y pacifica dentro del
darma, se conoce como samskaras (ritos) Hay dieciséis sanskaras importantes.

Samskara es un procedimiento ritualistico, que desencadena una energia espiritual de
naturaleza especifica, que permite incrementar el potencial que trae el alma en la actual encarnacion.
El origen de |la palabra sanskara es sam + kra + ghyan = sanskara .

Por lo tanto la palabra sanskara se forma prefijando la preposicion sam, que denota
equilibrio, al verbo kra, y poniéndole el sufijo ghyan. Tiene multiples significados como mejorar,
purificar, sacar defectos de un objeto y conferirle una forma nueva, atractiva. Una definiciéon simple
de un profundo contenido conceptual se puede formular en los siguientes términos: “proceso por el
cual cualidades positivas y luminosas se desarrollan y se mejoran hasta un punto sagrado.”

El concepto de los sanskaras y su numero se discute extensamente en los textos sagrados,
especificamente en los sutras. En efecto, el sanskara constituye el principal topico de discusion en
los sutras. En estos Sutras se discute y elucidan los sanskaras llevados a cabo sobre el cuerpo
desde la concepcion hasta el matrimonio porque muchos sutras el sanskara de la conduccién de los
ritos finales (muerte) no se menciona como sanskara.

2 Importancia

1. Garbhadhan (Rutushanti)
2. Punsavan (Engendrar un hijo)
3. Simantonnayan (Separar el cabello
de la esposa)

4. Jatakarma (El rito en el nacimiento )
5. Namakaran (La ceremonia del
nombre)

6. Nishkraman (El rito de sacar al nifo
de la casa)

7. Annaprashan (Comer el primer
bocado sdlido)

8. Choulkarma [Chudakarma (Mantener
una pequena porcion de pelo en la
parte delantera de la cabeza)]

9. Upanayan [Vratabandha, Munja (El
rito de la ceremonia del Cordén
sagrado)]

10-13 Chaturveda Vrata (Las
observaciones religiosas bajo
juramento de los cuatro Vedas)
14. Keshant (Mantener una pequena
porcion de pelo en la cabeza)

15. Samavartan [Sodmunja (Dejar de
ser soltero)]

16. Vivaha (Casamiento)




Sin embargo hoy en dia, 1. Upanayan (Munja o Vratabhanda), 2. Samavartan (Sodmunja) y 3. Vivaha
(matrimonio) son los unicos tres sanskaras (ritos) que se conservan. El resto de los sanskaras se
llevan a cabo sdlo como penitencia (prayaschitta).

Prayaschitta significa un ritual que se lleva a cabo como compensacion por no haber cumplido los
rituales en los tiempos prescriptos por los Vedas.

Gayatri Vedanta Yoga expone la cultura vedica tal como es y luego, comprende un proceso de
reflexion que le permite discernir las ceremonias y rituales que deben ser aplicadas en occidente. El
gayatri mantra incluye en si mismo todo el conocimiento y todos los rituales, de modo que con la
practica de los sonidos trascendentales, los devotos adquieren las virtudes que les permite
comprender y aprehender la esencia de los samskaras.

Buda Gautama incorpora las ocho virtudes de la compasion, el perddn, la ausencia de envidia, la
pureza, el autocontrol, la conducta recta, el no desear y la ausencia de avaricia en adicién a los 40
sanskaras (ritos) fisicos que El describe.

De acuerdo a El, estas ocho virtudes son de mayor importancia que los rituales de los sanskaras. El
también enuncia “Si el hombre lleva a cabo todos los cuarenta sanskaras y sin embargo no obtiene
las ocho virtudes entonces no obtiene a Brahman. Por el contrario, si lleva a cabo s6lo aquellos
sanskaras que son posibles y adquiere las ocho virtudes, definitivamente obtiene a Brahman.

3. ¢Sobre quién se debe llevar a cabo el sanskara ?

En los tiempos antiguos los sanskaras se practicaban tanto en los nifios como en las nifas.
Incluso se llevaba a cabo su ceremonia del corddon para ambos (Vratabandha).

Sin embargo, durante periodos posteriores y a causa de influencias culturales extranas los
sanskaras aplicados en las nifias declinaron y inicamente los ritos de matrimonio (Vivaha sanskara)
tuvieron vigencia sobre la novia junto con mantras.

4. Método de celebracion:

Dos o tres dias antes de llevar a cabo los sanskaras, se arregla el lugar de la ceremonia,se pinta la
casa, etc. Una imagen del Sefior Ghanesa (Ganapati) se instala en la puerta principal de la casa. Si
hay un jardin delante de la casa, se debe construir un toldo hermosamente decorado, y luego se
debe dibujar en el piso formas auspiciosas con polvo especial de piedra blanca (rangoli).

Antes de la ceremonia del sanskara, aquel sobre el cual el sanskara se llevara acabo como también
los familiares deben llevar ropas y adornos nuevos. Los familiares y aquellos que le desean el bien

deberian darle regalos a aquel sobre el cual el sanskara sera llevado a cabo.
5. Combatiendo fuerzas in auspiciosas

1. Para evitar que energias perturbadoras ataquen a aquel sobre el cual el sanskara (rito) se llevara
a cabo, se debe realizar un ofrecimiento de sacrificio de fuego y obsequios de alimentos.

2.Algunos remedios especificos: En la ceremonia de Mundan (rasurar el pelo del nifio) se debe lavar
su cabeza con agua de rio. Esto evita que el espiritu de una persona enferma (pishacha) posea al
nifio utilizando el cabello como medio.

3. Se cree que los espiritus temen las semillas de mostaza. Por lo tanto semillas de mostaza se
dispersan por el lugar donde el sanskara se llevara a cabo.

4. Mantras como ‘Yadatrasantitam bhutam. Etc., son cantados, advirtiendo a los espiritus que
abandonen el lugar.

5. Célibes (brahmacharis) y célibes que han vuelto de los hogares de sus maestros llevan un palo
para el mismo propdsito.

6. A veces las personas, egoistamente dirigen al espiritu que perturba a su familiar, sobre el cual el
sanskara esta siendo llevado a cabo, hacia otra persona.



7. El vestido de novia es un medio de ataque favorito para los espiritus. Ningun espiritu puede
perturbar a un Brahman (sacerdote). Por lo tanto, ese vestido se regala a un Brahman o bien se
cuelga de un arbol.

6. Atraccion de fuerzas auspiciosas: Para atraer a las deidades, ellas deben ser invocadas,
alabadas y se debe ofrecer oraciones.

7. Los sanskaras mismos: Cada sanskara comienza con:
. ganapatipujan,

. Punyahavachan,

. Matrikapujan,

. Nandishraddha y,

. Acharyavaran.

aoRwbd =

Entonces se comienza el sanskara especifico. Debido a esto, la informacién sobre los cinco
rituales, a los que se refiere como los ‘rituales de soporte’, se informa en primer lugar, y luego
reflexionaremos sobre cada samskara en particular.

8. Importancia de la resolucion (sankalpa):
El rito mismo es importante, ya que una mera resolucién no confiere Bienaventuranza, mientras que
un acto lo hace. Por lo tanto mentalmente se hace la resolucién de volver a llevar a cabo el ritual.



RITUALES DE SOPORTE

9. Adoracion del Seior Ganapati (Ganapatipujan)

Para evitar que cualquier obstaculo interrumpa una ocasion auspiciosa, se comienza con la
adoracion del Sefor Ganapati.

Preparaciones

Las personas que llevan a cabo la ceremonia religiosa deberian bafiarse y llevar atuendos
limpios.

El piso debe estar limpio, y dos o tres asientos de madera (pats) se colocan sobre él. De ser
posible se debe extender tela de lana sobre estos asientos. (En la India, en los lados de los asientos
se decora con disefios dibujados con polvo especial de piedra blanca blanda (rangoli).)

La energia generada en el cuerpo durante la adoraciéon, en vez de escapar hacia el piso
instantaneamente, se conserva en el cuerpo por al menos algun tiempo debido a las plataformas de
madera y a la tela de lana.

El anfitrién y la anfitriona que llevan a cabo la ceremonia religiosa deben sentarse mirando

al Este, ya que el Este es considerado auspicioso. La esposa debe sentarse a la izquierda de su
esposo. El lado izquierdo del esposo indica el Chandra nadi (Canal de la luna). Cuando la esposa
se sienta en el lado del Chandra nadi, no hay mucha activaciéon de energia. En este ritual, la
activaciéon de energia es indeseada.
Es la experiencia de la Bienaventuranza (Ananda) la que es deseada. Aquel sobre le cual el sanskara
(rito) se llevara a cabo deberia sentarse a la izquierda de la anfitriona. ( Otra escuela de pensamiento
indica que ‘la esposa deberia estar sentada a la derecha de su esposo. Consecuentemente, hay
activacién de energia. Esta energia destruye las energias perturbadoras que obstruyen el ritual’.)

D. Aplicacién de pasta de sandalo (gandhadharan): Las mujeres casadas (suvasinis)

deberian aplicar un tilak de pasta de sandalo (gandha) sobre las frentes del anfitrion y la anfitriona
que llevan a cabo la ceremonia religiosa, aquel sobre el cual el sanskara se lleva a cabo y los
invitados. La energia generada debido al ritual de adoracion (puja), que fluye a través del Adnya
chakra de aquel que lleva a cabo la adoracion se incrementa cuando se usa pasta de sandalo.
También obstruye la entrada de energia perturbadora a través del Adnya chakra . De las energias
tanto placenteras como perturbadoras que entran al cuerpo, ingresa atraves del Adnya chakra.
Las mujeres casadas representan la energia manifiesta mientras que las nifias solteras representan
la energia in manifiesta. La pasta de sandalo aplicada por mujeres casadas es mas efectiva, ya que
debido a la energia manifiesta en ellas, facilita el incremento del componente sattva en aquel en
cuya frente aplican la pasta.

Sorber agua de la palma (achaman): El anfitrion que lleva a cabo la ceremonia religiosa
deberia tomar un poco de agua del contenedor para adoracién (panchapatri) con una cuchara de
ofrecimiento (palfi) en la palma de su mano y sorberla. Esto se llama achaman. De la misma manera
en que el bafo produce la purificacién externa, tomar agua de esta manera es causa de la
purificacion interna. Muchas veces este acto es repetido tres veces. Por lo tanto la purificacion fisica,
psicolégica y espiritual, interna, se logra.

Llevar el anillo sagrado (pavitralpavitrak dharan): El anfitrion que lleva a cabo la ceremonia
religiosa deberia vestir un anillo sagrado hecho de hierba sagrada (darbha). Como resultado de esto,
particulas puras de energia espiritual (pavitrakas) en la atmésfera son atraidas hacia él en mayores
cantidades. Las particulas puras de energia espiritual son las particulas més sutiles de energia divina
(chaitanyakas) de varias deidades.



Debido al pranayama, el componente raja decrece y el componente safttva se incrementa.

Reverencias a la deidad benévola (ishtadevata): Se les deberia ofrecer los respetos
ofreciéndoles frutas y hojas de betel con nuez de betel, lima, cardamomo, etc. Asi también se
obtienen Sus bendiciones.

Sorber agua de la palma (achaman):Se deberia hacer pranayama sorbiendo agua de la
palma de la mano mientras se canta cada uno de los veinticuatro Nombres del Sefor Vishnu,
comenzando con Keshava y que estan en orden a las 24 silabas divinas del gayatri..

10. La resolucion (sankalpa)

Teniendo arroz consagrado entero (akshata) y una cuchara de ofrecimiento (pali) con agua
en la copa de la mano se debe decir, ‘yo del lingje... (gotra), ... Sharma (Sharma se refiere a la clase
Brahman, Varma a la Kshatriya, Gupta a la Vaishya y Das a la Shudra) estoy llevando a cabo el ritual
... para obtener el beneficio de acuerdo a los Shrutis, Smrutis y Puradnas para asi obtener ...

Luego deberia ofrecer el agua de la mano en el cubierto circular, uniforme de metal (tamhan). Ofrecer
el agua en el cubierto circular, apilable de metal significa la finalizacién de una acto.

Luego, tomando agua de nuevo, y expresando la resolucién ‘yo estoy con esto llevando a
cabo Punyahavachan, Matrukapujan, Nandishraddha, [la instalacién de la deidad de la carpa
(mandapdevata) el agua deberia ser ofrecida en el cubierto circular, apilable de metal.

Una vez mas, agua deberia ser vertida en la mano entrecerrada y expresando la resolucion,
‘yo adoro al Sefor Ganapati para que la ceremonia finalice sin obstaculo alguno’, el agua deberia
ser vertida en el cubierto circular, apilable de metal. En cualquier ritual religioso la resolucién
(sankalpa) hecha juega un papel importante en la adquisicion del beneficio del ritual.

11. El ritual de adoracion

A. Instalacién del idolo: Una nuez de betel lavada con agua deberia ser colocada sobre una
pequefa porcién de arroz. (en Goé se utiliza un coco en vez de una nuez de betel). Esto es similar
a la instalacion del idolo del Sefior Ganapati durante el festival de Ganesh Chaturthi, que es hecha
sobre arroz amontonado sobre un asiento de madera (pat). En un ritual religioso, arroz se refiere a
granos de arroz enteros consagrados (akshata). Los granos de arroz tienen la habilidad de atraer
particulas puras de energia espiritual muy distantes (pavitrakas). La nuez de betel también posee el
potencial de atraerlas, tanto de deidades femeninas como masculinas. Este potencial es activado
por un mantra.

El mantra para invocar al Sefior Ganapati: Luego de decir ‘Gananam tva Ganapatim

havamahe.’ se deberia decir “Oh gran Ganapati, ven junto con Ruddhi, el intelecto, Tu familia entera,
todas Tus armas y poder’.
Luego arroz consagrado deberia ser ofrecido para invocar al Sefor Ganapati sobre la nuez de betel.
Entremedio ‘Om Bhirbhuvahé svahé’ se canta como el Gayatri mantra de tres pasos (fripada). Para
evitar un obstaculo de cualquier tipo en el ritual, se invoca (avahan) al Sefior Ganapati con todas Sus
armas y todo Su poder.

Adoracion ritual con dieciséis sustancias (shodashopachar puja): Cuando cualquier ofrenda
como comida (naivedya), nueces de betel con una nuez de betel, lima, cardamomaos, etc. (tambul) o
dinero (dakshina) es hecha, uno se deberia recordar a si mismo repetidamente, ‘Esto no es mio, Te
estoy ofreciendo a Ti lo que es Tuyo)'. Esto es importante desde el punto de vista del progreso
espiritual.

Ofrenda de flores (pushpanjali): Finalmente, diciendo ‘Que Shri Mahaganapati, el destructor
de todos los obstaculos, se apacigie con esta adoracién mia’, se debe verter agua.
Esto completa esta seccion del ritual de soporte.
12. Punyahavachan (Svastivachan)



‘Punya (.) + aha (.) + vachan (.) = Punyahavachan lo cual significa lograr que los Bréhmanas declaren
que el dia de comienzo del ritual es auspicioso. El dia del comienzo de cualquier ceremonia
auspiciosa es elegido luego de ivestigar el calendario y la astrologia (panchang). Sin embargo si los
Brahmana y mas aun el maestro espiritual, proclaman el dia beneficioso y bendicen al anfitrion
ciertamente, aumenta los beneficios que se obtienen.

Debido a la consagracion del maestro espiritual ese dia adquiere energia sagrada.

13. El material necesario

Cinco follajes — ramas de arbol de mango, higuera (umbar), la higuera sagrada (pimpal),
Jjamun y baniano.

Néctar de los cinco ingredientes (panchamrut) — una mezcla de leche, curds, manteca
clarificada (ghee), miel y azucar.

Cinco gemas - oro, plata, diamante, perla (rajavarta) y coral

La esposa deberia estar sentada a la derecha del anfitrion y aquel sobre el cual el sanskara rito va
a ser llevado a cabo deberia estar sentado a su derecha. El objetivo detras de sentarse a la derecha
de su esposo es generar mas energia durante el ritual. El lado derecho corresponde al Surya nadi
(canal del Sol).

14. La resolucidén (sankalpa): Luego de pronunciar el nombre del lugar y el tiempo se declara la
resolucion diciendo ‘Estoy llevando a cabo Punyahavachan para ...sanskara.

15. Tocar la tierra (bhumisparshan): Cantando el mantra, primero la tierra (el suelo) del lado de la
mano derecha (ya que el anfitrion que lleva a cabo la ceremonia religiosa esta sentado hacia el Este,
la mano que toca el suelo esta en direccion al Sur) y luego la tierra del lado izquierdo, delante de
uno mismo (o sea el Norte) deberian ser tocados.

Las energias del Sur son perturbadoras. Para prevenir que causen perturbaciones, se les ofrecen
los respetos tocando la tierra.

Las energias del Norte, sin embargo, son saludadas ya que son placenteras.

16. Instalacidon de la vasija (kalashtapana ): Dos pequefias porciones de arroz deberian ser
puestas en el suelo mientras se canta un mantra. Mas tarde, cantando el mantra dos vasijas de oro,
plata, cobre o vasijas de tierra enteras deberian ser puestas en estas dos porciones.

Agua sagrada (tirfadak): Agua limpia de rios como el Ganga u otros deberia ser vertida en
las dos vasijas. Luego deberian ser adoradas con pasta de sandalo (gandha), un pasto sagrado
(durva), cinco follajes, frutas como el coco, cinco gemas, ofrenda de dinero (dakshina) y el ritual del
atar del hilo (sutaveshtan). Una vasija llena de agua representa una vida plena.

Los contenedores de agua (purnapatra): una nuez de betel deberia ser puesta en cada uno
de los dos contenedores llenos de arroz. Estos contenedores deberian ser colocados sobre las dos
vasijas como sus tapas. Una de las vasijas simboliza el lado derecho del Sefior Varuna y la otra el
izquierdo. Luego de decir ‘La deidad de la lluvia, Varuna, por favor acude junto con Tu familia entera,
todas Tus armas y Tu poder’, arroz consagrado (akshata) debe rociarse sobre la nuez de betel.
Luego el Sefnor Varuna deberia ser adorado con cinco substancias, a saber, pasta de sandalo, arroz
consagrado, flores, incienso y una lampara prendida.

Oracién a la vasija: “El Sefior Vishnu esta en la boca, el Sefor Rudra en el cuello y el Sefor
Brahma en el fondo de la botella. En el medio estan los asistentes de las deidades Matrika”.
Luego arroz consagrado entero deberia ser puesto en la vasija del Norte.



Luego ofrecer respetos a cada uno, o sea respetos a todas las deidades) se deberia
sentarse con las rodillas en el suelo.
Luego, juntando las manos en la forma de un loto, se deberia llevar la vasija del Norte y llevarla a la
propia frente, la de la propia esposa y la de un sacerdote, tres veces.
Esto son respetos ofrecidos a la vasija para ser capaz de absorber la energia generada en él. Luego
el sacerdote deberia decir ‘Que este dia sea un dia auspicioso’.
Cantando el gayatri mantra, las mujeres casadas (suvasinis) mueven una lampara encendida en
forma circular enfrente del anfitrién y de la anfitriona de la ceremonia religiosa y de aquel sobre el
cual el sanskara (rito) esta siendo llevado a cabo.
Luego, levantando la vasija derecha con la mano derecha y la vasija izquierda con la izquierda, el
agua en ellas deberia ser volcada en un contenedor en un chorro continuo (Variacién: La mano
derecha deberia ser usada para levantar la vasija de la izquierda y la mano opuesta para la vasija
de la derecha). Luego la anfitriona deberia sentarse a la izquierda de su esposo y el sacerdote
deberia pararse mirando al Norte y deberia rociar agua (abhisheka) sobre el anfitrién y la anfitriona
de la ceremonia y sobre aquel sobre el cual el sanskara se lleva acabo con cinco tipos de follajes y
un pasto sagrado (durva), junto con el canto de mantras.
Consecuentemente, la energia generada en la vasija es transmitida a todos. Finalmente, el anfitrion
deberia sorber agua de la palma de su mano dos veces (achaman).
Esto marca el final del ritual.

17. Adoracion de las deidades Matrika (Matrukapujan)

Es costumbre adorar a las deidades Matrika junto con el Sefior Ganesha al principio de
cualquier ceremonia para prevenir cualquier obstaculo.
Las Matrikas son un tipo de deidades femeninas y son veintisiete en total. [Variacién: Hay dieciséis
Matrikas, a saber, Gouri, Padma, Shachi, Medha, Savitri, Vijaya, Jaya, Devsena, Svadha, Svahj,
Mata, Lokamata, Dhruti, Pushti, Tushti, y la deidad familiar (kuladevata) del anfitrion. Otra variacion:
Brahmi, Maheshvari, Kumari, Vaishnavi, Varahi, Indrani, Chdmunda en adicion a los anteriores y
Ganapati, Durga y la deidad guardian del territorio (kshetrapal) como sustitutos.]

18. El ritual de adoracion (puja): Veintisiete pequefias porciones de arroz deberian ser hechas y
una nuez de betel deberia ser puesta sobre cada una de ellas. La adoracion ritual es llevada a cabo
normalmente y luego agua es vertida para marcar el final del ritual.

Nandishrada (Abyaudayikalrudhishradha)

19. Los objetivos: El Nandishraddha se lleva a cabo como ofrenda a los ancestros y sus
deidades (Nandimukha y otros), de la misma manera en que el Sefior Ganesha se adora antes de
comenzar cualquier ceremonia auspiciosa para alejar cualquier obstaculo.

20. Preparaciones: En Nandishraddha (Vruddhishraddha), en vez de un pasto sagrado
(darbha), se puede utilizar cualquier tipo de pasto (durva), Sin embargo, si el shraddha es parte del
rito de un fuego sacrificial (yadnya), se usa pasto sin raices o una combinacién de ambos pastos
sagrados (durva y darbha).

Estas hierbas tienen el poder atraer particulas puras de energia espiritual (pavitrakas) de una deidad
en la adoracion ritual (puja) de esa deidad particular.

21. El ritual : La adoracion se lleva a cabo con cinco substancias, a saber: pasta de sandalo
(gandha), arroz consagrado (akshata), flores, incienso y una lampara encendida, y luego algo de
dinero (dakshin&), son ofrecidos en un cubierto circular apilable de metal (tamhan). Una moneda de
cobre se tira hacia el Sur como ofrenda a los ancestros en la regién de los ancestros en (pitriloka),
situada en el Sur, y a las energias perturbadoras de aquella direccién de manera que no causen



problemas. Otra moneda de cobre es tirada hacia el Norte como ofrecimiento a las deidades
benévolas.

Acharyavaran (Aceptar al oficiante)
22. Los objetivos: Aceptar al oficiante (purohit) para llevar a cabo cualquier ritual.

23. Los ingredientes requeridos: Semillas de mostaza blanca, una mezcla de leche, curd,
manteca, elementos de la vaca (orina y estiércol) (panchagavya) y una nuez de betel.

24, El ritual: La nuez de betel se ofrece al brahmin luego del canto de un mantra y se le pide
que sea el oficiante. El sacerdote entonces dice ‘si’, aceptando la propuesta.

25. Rociar los ingredientes con agua bendita (prokshan): Los ingredientes requeridos para el
ritual y el lugar en que el ritual se levard a cabo se rocia con una mezcla de cinco sustancias
mencionada anteriormente (panchagavya), usando pasto sagrado (diirva o darbha). También, para
evitar que espiritus causen algun problema, semillas de mostaza son dispersadas en las cuatro
direcciones.

Aqui finalizan las ceremonias preliminares o de soporte, que permite ingresar en estado de
sacralidad a la peticién concreta del samskara.

10



SANSKARAS (RITOS)

Garbadhan/Rutushanti
25. Los objetivos

1. Para Superar cualquier defecto en el évulo y el feto y purificar el Gtero.

Mucho de los problemas los problemas fisicos y psicologicos son constituidos por defectos
en el 6vulo y en el utero, siendo la mitad e ellos de naturaleza fisica y la otra mitad de naturaleza

psicologica. El avance en la investigacion cientifica permite que en la actualidad se conozca con
preescision la influencia de la vida externa sobre la vida intrauterina.

El tiempo en el cual los Efectos en % El tiempo en el cual
defectos en el 6vulo y en los defectos en el
el feto se manifiestan 6vulo y el feto se
vuelven manifiestos
Desde la concepcion 75 7 a 8 meses
hasta el primer mes
1 a2 meses 5 8 a 9 meses
2 a 3 meses 3 Desde el nacimiento
hasta el primer afo de
vida
3 a4 meses 2 1 a5 afos
4 a5 meses 2 5a 10 afos
5 a 6 meses 2 10 a 20 afos
6 a 7 meses 1 Mas tarde

El hijo nacido a través de este sanskara (rito) tiene la capacidad de adquirir el conocimiento
de Brahman (Brahmavidya).

25.El tiempo auspicioso (muhurta):

Este sanskara se llevado a cabo en las primeras dieciséis noches luego de la primera menstruacion
a continuacion del casamiento.

A este periodo se le refiere como el periodo riti (rutukal). Excluyendo las primeras cuatro, la onceava
y la decimotercera noches, las restantes diez noches son consideradas apropiadas para este
sanskara. De acuerdo a algunos, el cuarto dia también deberia ser incluido. Es dicho que quien
quiere engendrar un hijo deberia mantener relaciones sexuales con su esposa en los dias con un
numero par (6-8-10-12-14-16) y que aquel que desee una hija, en un dia con numero impar (5-7-9-
11-15).

El sanskéra de Garbhadhan estéa prohibido en la cuarta (chaturthi), sexta (shashti), octava (ashtami),
catorceava (chaturdashi) fecha y en las fechas de luna nueva (amavasya) y luna llena (purrnima) del
calendario lunar.

En cualquiera de las fechas restantes, los lunes, jueves y viernes y durante el reino de los asterismos
lunares Shravan, Rohini, Hasta, Anuradha, Svati, Revati, las tres Uttaras y Shatataraka, el ritual
deberia ser llevado a cabo luego de asegurarse de una luna buena y propicia (chandrabal).

Todo en Prakriti cambia con el tiempo. Sélo Brahman es fijo. La fertilizacién del évulo, el nacimiento
de un hijo o una hija, etc., varian con el tiempo. Por lo tanto, basandose en estas reglas, las fechas,

11



dias de la semana y asterismos lunares favorables para el nacimiento de un hijo o hija deben
determinarse.

26. El ritual

Tomar el jugo de ashavgandha o de un pasto sagrado (durva): Cantando el mantra, el jugo de
ashvagandhé o durva se debe colocar en la fosa nasal derecha de la propia esposa que esta sentada
a la izquierda de uno. Luego, ella deberia tomar un sorbo de agua de su propia palma (&4&chaman).
La fosa nasal derecha esta bajo la influencia del Pingala nadi (canal). Para que la mayoria de las
acciones sean exitosas es esencial que el Pingala nadi esté operacional. El jugo de ashvagandha o
durva facilita su activacion.

La deidad principal de Garbhadhan y del matrimonio es Prajapati.

Ofrenda de off: Luego de la adoracion del sol (Suryastavan), mujeres casadas (suvasinis) deberian
ofrecer ofi junto con frutas a la mujer y deberian entregar un coco colocado sobre un par de hojas
de betel al marido. Luego, ofreciendo respetos a las deidades y a los ancianos, deberian comer.

El sol, siendo un simbolo del elemento fej (fuego absoluto), se adora para darle esplendor al feto.
El utero se encuentra en la cavidad abdominal inferior. Por lo tanto la practica de ofrecer otf es comun
para que la concepcion ocurra.

27.El ritual de la relacion sexual:

A la noche, vestida en prendas blancas, la mujer deberia entrar en el dormitorio y, sentada sobre la
cama decorada con flores, deberia comer hojas de betel junto con su esposo. Luego deberia
acostarse en la cama.

El esposo deberia colocar su mano sobre el ombligo de ella y, decir: ‘Que tu vagina sea hecha
potente para la concepcion y que El Sefor confiera Su gracia sobre ti para que el feto crezca feliz y
no aborte antes de diez meses (lunares)’.

Dicho esto deberia tocar su vagina (upastha) con tres dedos. Luego deberia tener relaciones
sexuales con ella y decir, ‘Le estoy dando mi esperma a tu 6vulo’.

Nuevamente deberia decir ‘De la misma manera en que la Tierra estd impregnada con fuego, Yaht
por Indra y las direcciones tienen al viento como progenie, yo también te estoy impregnando’.

El ritual finaliza cuando él toca el corazén de ella y luego sorbe agua de su propia mano (achaman).
Tocar el corazon significa amor y afecto.

Punsavan (engendrar un hijo)

28. Los objetivos:
La palabra Punsavan se originé de ‘punsya avanaha Punsya significa proeza y avabivar significa
descenso a la tierra. Por lo tanto luego de la concepcién, este sanskéra (rito) se lleva a cabo para
engendrar un hijo.

29.El tiempo auspicioso (muhurta):

Este sanskara generalmente deberia ser llevado a cabo luego de la confirmacién del embarazo,
preferiblemente en el segundo mes, o sea antes de que el feto se vuelva activo y los 6rganos
sexuales se desarrollan.

Con el tiempo la efectividad del sanskara decrece. El asterismo lunar con género masculino deberia
ser elegido para este rito. Punarvasu, Pushya, Hasta, Mul son los asterismos lunares que son
ampliamente aceptados.

Sin embargo no todos los eruditos comparten el mismo punto de vista sobre los asterismos lunares
con género masculino.

30. La resolucién (sankalpa)

1. Superar cualquier defecto en el évulo o feto.

12



2. Concebir un nifio sano de alma, mente y cuerpo
3. Liberar a la familia de todas las energias negativas que puedan dafiar al évulo o feto.
4. Adquirir las bendiciones de Mahalakshmi, para que le confiera siempre opulencia
espiritual y material.
6. Adoracion del Sefor Ganesha,

31. El ritual:

Luego de encender fuego (hom), la mujer deberia poner sus manos en forma de copa y tenerlas
cerca de las rodillas. Sobre la mano derecha se pone curd. Una espiga de cereal (jav) se coloca
sobre él como el 6rgano sexual masculino con su cabeza hacia el Este.

Luego, en los dos lados de ello se colocan dos lentejas mung (udid), que se parecen a los testiculos.
Luego, se pronuncia tres veces ‘yo estoy tomando el punsavan’, la mujer deberia tomarlo asi y sorber
agua de la palma de su mano (achaman). Este procedimiento se repite dos veces. Luego este ritual
se considera completo.

Formas similares emiten frecuencias similares de acuerdo a la ley, lo que significa ‘los similares se
atraen y amigan mutuamente’. Por lo tanto se asume que las formas del del organo sexual masculino
atraen frecuencias idénticas del principio masculino hacia el Gtero.

‘El ritual de exprimir jugo de pequefias raices del arbol de banyan dentro de la fosa nasal izquierda,
colocando un plato de tierra lleno de agua en el abdomen inferior de la mujer y cantar el sagrado
mantra, es efectivo en la producciéon de progenie.

Brahmi, somlata, banyan, etc. son arboles que previenen el humor bilioso (pitta), superan defectos
vaginales, mejoran el oja (precursor de la energia divina) y protegen el semen.

El efecto cumulativo de todo esto es una generacion de componentes masculinos en el semen.’

Simantonnayan (separar el cabello de la esposa)

32.Los objetivos y el momento auspicioso (muhurti):

La palabra Simantonnayan se deriva de las dos palabras simant (significa la linea de separacion del
pelo) y unnayan (significa peinar el pelo de los costados hacia arriba). Simantonnayan por lo tanto
significa separar el cabello del cuero cabelludo de la esposa, llevando el pelo de los costados hacia
arriba. Como resultado energias placenteras entran en su cuerpo a través del Sahasrara chakra y
facilitan el crecimiento adecuado del feto.

Al llevar a cabo un sanskara (rito) sobre el feto en el Utero, se usa un plato bajo de tierra que
representa el Gtero.

De la misma manera en que para Punsavan un asterismo lunar con género masculino es necesario,
también lo es para Simantonnayan. Si este sanskara es llevado a cabo en un mes con un niumero
par, preferentemente en el cuarto mes, prueba ser mas beneficioso.

Punsavan es llevado a cabo para concebir un bebé, mientras que este rito es para le purificacion del
feto. Es importante que nazca sin ningun tipo de alteraciones o enfermedades, con buena salud y
con inteligencia. Para el desarrollo general de todos los érganos del feto, el Simantonnayan es
importante durante el embarazo.

33. El ritual:

La ofrenda del sacrificio (yadnyaprasad), cargada con el mantra sagrado, ramas de arboles como la
higuera sagrada, que llevan frutas en cantidad y también tienen valor medicinal, etc. se usa por el
hombre para separar el cabello de su esposa.

Como resultado de este sanskér que es llevado a cabo con emocion espiritual (bhdva), la consciencia
divina (chaitanya) latente, presente en la mujer embarazada tiene un efecto maximo sobre el feto.

Jatakarma [Janmavidhi (El rito al nacer)]

34. Los objetivos:

13



Eliminar los defectos del feto causados por la ingestion de licor (fluido amnidtico) y liberar al padre
que ha visto la cara del hijo de las tres deudas (a los ancestros, a los sabios y a las deidades), asi
como de la deuda a la sociedad. Al estar en el Utero, el licor entra en el feto a través de la boca. Ya
que la ingestion de licor esta prohibida, tomarlo es considerado un error.

35. Preparaciones: Apenas un hijo nace, su padre deberia mirar su cara y banarse mirando al
Norte. Luego de ponerse vestimenta limpia debe aplicarse pasta de sandalo (gandha). Luego, antes
de cortar el cordén umbilical, el bebé, sin haber sido tocado por nadie excepto la partera, sin haber
tomado leche del pecho de la madre y habiendo sido bafiado, se coloca mirando hacia el Este en el
regazo de la madre, por el padre.

36. La resolucion (sankalpa): ‘Llevo a cabo este sanskara de Jatakarma (nacimiento) para que
este hijo mio se libere de todos los defectos del momento de la concepcion, incluyendo la ingestion
de fluido negativos tantos fisicos como espirituales, y se le confiera una larga vida, intelecto espiritual
(medha) y para que pueda adquirir la gracia del Sefior. También estoy llevando a cabo la adoracion
del Sefior Ganapati, ’

37. El ritual:

No hay necesidad de recluir a la familia o a la madre luego del nacimiento (soyar).

Luego de completar los rituales desde la misma adoracion del Sefior Ganapati, debe decirse la
siguiente oracion:

‘Oh amado hijo, te alimento con miel y manteca clarificada (ghee) por primera vez. Que el
Todopoderoso te bendiga con conocimiento, comida y riqueza. Que te proteja siempre y te confiera
una vida de cien afios.’

Entonces se alimenta al infante con una mezcla de miel y manteca clarificada con una moneda de
oro, lavar la moneda y colocarla en el oido derecho del bebé.

Luego, acercando su boca a la del bebé, el padre debe orar:

‘Oh amado hijo, que el Sefor te bendiga con una capacidad de comprension y un intelecto agudos
para estudiar los Vedas. Que las deidades Ashvini, que sostienen las energias vitales pranay apana,
y otros como Soma (Luna) te confieran un intelecto perfecto.’

Luego, reubicando la misma moneda en la oreja izquierda del bebé, de decir la misma plegaria.

El oro tiene una mayor habilidad para tanto absorber como transmitir frecuencias que cualquier otro
metal.

Luego, cantando el sagrado mantra el padre deberia oler la cabeza del nifio tres veces y decidir en
su mente como deberia llamarse el nifio.

Al estar en el utero el Brahmarandhra del bebé esta cerrado. Cuando el padre inhala y exhala en la
cabeza, se abre el punto de energia.. A veces, en vez de inhalar o exhalar en la cabeza, el padre
solamente exhala en el lugar del Brahmarandhra tres veces.

Eso también confiere el mismo beneficio. Sin embargo, ocurre solamente si el padre es de un
temperamento séttvik (predominante en sattva).

Luego el pecho derecho de la madre se lava y después de cantar el mantra sagrado, la madre
sostiene al bebé contra su pecho.

Ya que el pecho derecho esta asociado con el Pingala o Sdrya nadi (canal del Sol), ayuda a activar
el canal del lado derecho del bebé. Por lo tanto el proceso de digestion comienza facilmente.

Hoy en dia, ya que el nacimiento ocurre en hospitales de maternidad, no se puede llevar a cabo el
sanskar de Jatakarma alli. Por lo tanto muchas veces es hecho junto con el rito de Namakaran (dar
el nombre).

38. Namakaran (La ceremonia de dar el nombre)

39. Los objetivos: Este sanskara se lleva a cabo para la longevidad y la prosperidad en la vida
mundana.

40. La resolucién (sankalpa) y el ritual: Este sanskara se lleva a cabo el doceavo o

decimotercer dia de vida. Se Coloca al bebé en la cuna (palakharohan) constituye un ritual importante
en este rito. La resolucién expresada ese dia es ‘Estoy llevando a cabo este sanskara (rito) de

14



Namakaran (dar el nombre) para limpiar cualquier pecado generado del 6vulo o del feto, para
prolongar el largo de vida, para que el nifio logre el éxito en todas las actividades y para adquirir la
gracia del Supremo Sefior. Llevo a cabo la adoracion del Sefor Ganapati.’

41. Seleccion del nombre

1. El nombre deberia ser seleccionado usando las siguientes reglas: La primera letra debe
consistir de cualquiera de las diecinueve letras, a saberg,gh,nh,j,jh,yan,d,dh,n,d,dh,n
,b,bh,m,y,r,l,v, excluyendo a las primeras dos letras de los pentads en las letras Devanéagari,
quesonk,kh,ch,ch,t,th,t,th,p yph.Alserestas letras dominantes en los elementos prithvi
(tierra absoluta) y apa (agua absoluta) como también en el componente tama, la primera letra del
nombre no debe comenzar con ellas.

2. La ultima letra deberia ser prolongada (dirgha) o deberia tener la visarga [namaha es la
visarga (la aspirada suave)]. Las letras menos prolongadas (rhasva) son predominantes en Energia
(Shakti), mientras que las mas prolongadas (dirgha) o aquellas que contienen visarga son
predominantes en el principio Shiva (Brahman). Ya que el motivo en la Espiritualidad es la unién con
el principio Shiva, se sigue esta regla.

3. El nombre de un varén deberia consistir de dos o cuatro letras, por ejemplo Bhadra, Dev,
Devadatta, Bhava, Bhavanath, Nagadev, etc., mientras que el de una nifa deberia consistir de un
namero impar de letras, o sea 3, 5 0 7. Letras en numeros impares predominan en Energia (Shakti)
mientras que aquellas en numeros pares son predominantes en Shiva.

4. La primera letra en el nombre de una nifa no deberia ser doble, por ejemplo Florencia no
deberia ser escrito Fflorencia. Las mujeres predominan en Energia (Shakti), mientras que la primera
letra conjunta es dominante en el Ser Absoluto (Purusha). Por lo tanto esta primera letra conjunta
puede tener un efecto indeseable sobre la nifa.

5. Si se desea que el nifio sea famoso, su hombre deberia consistir de dos letras.

6. Si se desea excelencia en la Espiritualidad, el aprendizaje y la conducta, un nombre de
cuatro letras deberia ser seleccionado. Las cuatro letras representan Rectitud (Dharma), riqueza
(artha), deseo (kama) y la Liberacion Final (Moksha), los cuatro objetivos (purusharthas) de la vida
humana.

7. El nombre de un Brahmana deberia sugerir auspiciosidad, el de un Kshatriya, fuerza, el
de un Vaishya, riqueza y el de un Shudra, plegaria. (Manu-smruti 2.31).

Antiguamente, la préactica de prefijar ‘Sharma’ en el nombre de un Brahmana (sacerdote),
‘Varma’ en un Kshatriya (guerrero), ‘Gupta’ en un Vaishya (hombre de negocios) y ‘Das’ en un Shudra
(trabajador), era prevaleciente. Por lo tanto, del nombre se podia percibir la clase a la que se
pertenecia.

42, Los tipos de nombre: ‘Los cinco tipos de nombres que son popularmente conocidos es el
nombre segun el asterismo lunar al nacer (nakshatranam), el nombre seguin el mes de nacimiento
(masanam), el nombre segun la deidad familiar, el nombre mundano y el nombre segun el signo
zodiacal (rashi).

1. El nombre de acuerdo al asterismo lunar en el momento del nacimiento (nakshatranam):
Incluye a Ashvin, los veintisiete asterismos lunares tienen veintisiete deidades principales. Los
escritos de Shanka dictaminan que el nifio deberia ser nombrado de acuerdo a la deidad del
asterismo lunar, por ejemplo Ashvintkumar de Ashvini. Otro tipo de nombre de acuerdo al asterismo
lunar también existe. Se considera que cada asterismo lunar tiene cuatro partes (charans) y a cada
una de las partes se le designa una letra. Por ejemplo, las letras ch(, che, cho, 14, estan asociadas
con Ashvini, Ii , 10, le , lo con Bharni, etc. El nifio se nombra de acuerdo a la letra de la respectiva

15



parte del asterismo lunar en el que nace, por ejemplo Chideshvar para la primera parte de Ashvini,
Lileshvar o Liladev para la primera parte de Bharni, etc. De acuerdo a Boudhayan, el nombre de
acuerdo al asterismo lunar debe ser mantenido en secreto. Este nombre le deberia ser impartido al
nifo en el mismo dia del nacimiento. Muchos maestros dicen que soélo los padres del nifio deberian
conocer este nombre, y que debe ser pronunciado al ofrecer los respetos al maestro espiritual
durante la ceremonia del cordén (Upanayan). Actualmente, sin embargo, es costumbre impartir este
nombre durante el sanskara de la ceremonia del hilo. El objetivo del secreto de este nombre es evitar
que las personas perversas hagan magia negra (abhicharkarma).

2. El nombre de acuerdo al mes del nacimiento (masanam):
El nombre elegido de acuerdo al mes es basado en la deidad principal del mes del nacimiento. De
acuerdo a la opiniéon de Gargy4, las deidades de los doce meses, empezando con Margashirsha son
Krishna, Ananta, Achyuta, Chakri, Vaikuntha, Janardana, Upendra, Yadynapurusha, Vasudeva, Hari,
Yogisha, Pundarikaksha son los Nombres del Sefior Vishnu. Por esto, parece que esta costumbre
de llamar al nifio segun el mes de nacimiento empez6 luego de que la escuela Vaishnava alcanzé
fama en India

3. El nombre de acuerdo a la deidad familiar: Antes de impartir este nombre al nifio, un sufijo
como Das, Sharan, etc. es adherido al Nombre de la deidad familiar (kuladevata). Si la deidad familiar
o la deidad benévola (ishtadevata) es del género femenino, en algunos lugares es practica el nombrar
al varén con el mismo nombre. En tales casos, un sufijo ‘ji’, que lo convierte al género masculino,
por ejemplo Shivaji de Shivai, Banaji de Banashankari, Bhavanrao de Bhavani, etc.

4. El nombre mundano: Este nombre es para interacciones sociales y mundanas y es el mas
importante. Este nombre es mantenido ante todo para encuadrar con el trasfondo cultural y de
prestigio de la familia. También deberia ser auspicioso, facil de pronunciar y placentero al oido.

5. El nombre de acuerdo al signo zodiacal (rashi): Este nombre puede ser dado de dos
maneras. 1. De acuerdo al signo lunar del zodiaco (chandra rashi) — Suponiendo que al momento
del nacimiento de un nifio, la luna esté en Tauro (Vrushabh), el nombre del nifio deberia incluir las
letras b, v y u, por ejemplo, Brijesh, Vasant y Uméashankar respectivamente. 2. De acuerdo al sigho
zodiacal solar (sdrya réshi) — Si la fecha de nacimiento del mismo nifio es el 12 de marzo, su signo
zodiacal solar va a ser Piscis (Min).

6. Otros nombres

A. El nombre diminutivo (kutsitnam): Si nifos de una pareja no sobreviven el parto, es
costumbre llamar al nifio nacido con un nombre diminutivo, por ejemplo Dagadd, Dhondd, Bhikd, etc.
Es una creencia popular que, al nombrar al nifio de esta manera, va a sobrevivir y adquirir longevidad.

B. El nombre entre otros grupos culturales: Las comunidades culturales de alguna parte de
la India llaman a su hijo segun un ancestro muerto. Creen que el alma del ancestro muerto a sido
pasada al neonato. Algunas comunidades tribales llaman al nifio segun el &rbol bajo el cual naci6 o
segun una montafia cercana. Otros llaman a sus hijos incluso segun el dia de la semana, por ejemplo
Soma segun Somavar (lunes), Budhd segun Bhudhvar (miércoles), Shukrayd segun Shukravar
(viernes), etc.

43. La astrologia y el nombre: De la misma manera en que el sexo del nifio es decidido en el
utero, también lo es el nombre. Un sonido, un roce, una forma, un sabor y un olor coexisten. Por lo
tanto el nombre de un nifio corresponde a su apariencia. Sélo uno mismo no es consciente de ello.
Sélo los espiritualmente evolucionados conocen el nombre correspondiente. Si no se puede
conseguir el consejo de una persona espiritualmente evolucionada, la ciencia de la astrologia puede
guiarnos en cuanto a la calidad de apropiado del nombre.

44, El ritual y las cuatro maneras de dar el nombre: El anfitrién del ritual deberia dirigirse al
sacerdote, ‘Oh sacerdote, llamo al nifio “...” tres veces. Luego el sacerdote deberia comunicar su

16



aprobacion diciendo, ‘Llamalo...’. La aprobacién dada por un sacerdote santo ayuda al nombre y a
la forma del nifio a fundirse el uno con el otro.

1. La primera manera de dar el nombre: Luego de esparcir arroz en un plato de bronce,
usando una fina vara de oro se deberia escribir, ‘Devoto de... [Nombre de la deidad familiar
(kuladevata) sobre él. Luego deberia escribir el nombre del mes de nacimiento. Los nombres de los
doce meses son - 1. Krishna, 2. Ananta, 3. Achyuta, 4. Chakri, 5. Vaikuntha, 6. Janardana, 7.
Upendra, 8. Yadnyapurush, 9. Vasudeva, 10. Hari, 11. Yogish y 12. Pundarikaksha. Estos doce
nombres corresponden a los doce meses del calendario lunar, empezando por el mes de
Margashirsha, etc.; por ejemplo Margashirsha corresponde a Krishna, Poush a Anant, etc.

2. La segunda manera de dar el nombre: Luego el nombre con el cual los respetos deben
ser ofrecidos deberia ser pronunciado suavemente. Hasta que la ceremonia del cordén sea llevada
a cabo, sélo los padres deberian saber este nombre. Otros no deberian saberlo. La razén para esto
es que la magia negra (karnf) no puede ser hecha si el verdadero nombre no es sabido. Luego de la
ceremonia del corddn, al hijo debe decirsele, ‘Ofrece tus respetos usando el nombre “...”.

3. La tercera manera de dar el nombre: De acuerdo a la astrologia, el nombre deberia ser
elegido basandose en el Avakadahé chakra y la parte (charan) del asterismo lunar al nacer.

3. La cuarta manera de dar el nombre: Este nombre es elegido para las actividades diarias de
acuerdo al propio deseo. El nombre deberia ser apropiado, de otra manera sonaria raro,
como cuando el nombre es Sonubati (sona significa oro) y ella viste adornos de aluminio en
vez de oro. Incluso la ap6cope del nombre deberia sonar bien, como ‘Shiva’ para ‘Shivadas’
suena bien, pero ‘Pakya’ para ‘Prakash’ no lo hace.

Nishkraman (El rito de sacar al nifio de la casa)
45, Los objetivos: El motivo tras este sanskara (rito) es incrementar el largo de vida y la riqueza.

46. El tiempo auspicioso (muhiirt): Este sanskara se lleva a cabo en el tercer mes luego del
nacimiento en la misma fecha que la del nacimiento o el asterismo lunar al nacer. En el cuarto mes
al bebé se lo hace mirar el fuego, una vaca y a la luna en un momento auspicioso.

47. La resolucion (sankalpa): ‘Estoy llevando a cabo este sanskar de Nishkraman (llevar al
nifo fuera de la casa) para ganar la gracia del Sefor para incrementar el largo de vida del nifio, para
la adquisicion de riqueza, o sea Lakshmi (Shri) y para superar los defectos maleficos desde el 6vulo
y el feto.’

48. El ritual: Las deidades benévolas (ishtadevatds) deberian ser adoradas con pasta de
sandalo (gandha), arroz consagrado (akshata), flores, etc. Luego de cantar el sagrado mantra, el
padre y los otros parientes deben tener al nifio en sus faldas. Una oracion debe ser dirigida al
Todopoderoso para la longevidad del nifio de la siguiente manera: ‘Le entrego la custodia de este
nifio a la luna, el sol, los guardianes de las ocho direcciones (dikpal), las ocho direcciones y el cielo.
Asi que por favor protéjanlo. Ya sea que el nifio esté atento o no, protéjanlo de dia y de noche. Que
las deidades tales como el Sefior Indra lo protejan perpetuamente’.

Luego de esto, se deberia adorar al Sefior Mahadeva o Vishnu yendo a Sus respectivos
templos o en la casa de cualquiera que desee el bien. Luego el nifio debe ser colocado en una
posicion de sentado sobre un montdn de arroz y otros granos de comida, esparcidos sobre el suelo
. Luego de cantar un mantra, la cabeza y frente del nifio deben ser salpicados (prokshan) con cenizas
sagradas del fuego (bhasma) o arroz consagrado. Luego se debe hacer la adoracién de Dios bajo

17



en nombre de Mahadeva, Ganesha, etc. Al nifio entonces se le debe dar algunos dulces y se coloca
frente a Dios en la posicion inclinada y luego regresan a casa.

Annapréashan (Comer el primer bocado sélido)

49, Los objetivos: Este sanskara (rito) elimina los defectos generados por tragar orina y materia
fecal en el utero de la madre.

50. El momento auspicioso (muhiirt): El cuarto o quinto mes en el caso de un varén y el quinto
o cualquier mes de numero impar en el caso de una nifia, son favorables para el sanskara de
Annaprashan (comer el primer bocado s6lido). (Los nimeros pares representan el género masculino
mientras que numeros impares representan el género femenino).

51. La resolucion (sankalpa): ‘Llevo a cabo este sanskar de Annaprashan para ganar la gracia
del Supremo Sefor para la destruccion de defectos adquiridos por la ingestion de materia fecal por
el bebé en el utero de la madre, la adquisicién de comida pura, etc., la adquisicién de esplendor
divino (refulgencia), el desarrollo perfecto de los 6rganos, longevidad y para superar los pecados
cometidos por el feto. Llevo a cabo la adoracion del Sefior Ganesh y Mahadeva.’

52. El ritual: Luego de expresar la resolucién el nifio debe colocarse a la derecha de uno, sobre
una tela blanca colocada sobre el regazo de la madre, en frente de la deidad. El nifio deberia mirar
hacia el Este y entonces debe ser alimentado con comida sélida por primera vez. Comida que
contenga curd, miel, y manteca clarificada (ghee), debe ser puesta en un contenedor de oro o bronce
y la siguiente plegaria es propicia: ‘Oh Dios, que presides el acto de comer, danos comida que
promueva la salud y confiera fuerza.” Luego, vistiendo algun ornamento de oro en la mano, se le
deberia dar al nifio el primer bocado de comida sdélida. Luego de que el nifio se ha saciado, su boca
deberia ser lavada y después debe dejar que el nifio juegue en el suelo.

53.El test de ganarse la vida: Una antigua tradicién dice que ara probar la eleccion de un medio
de ingreso, libros, instrumentos, vestimentas y otras herramientas que esculpen el futuro deberian
ser colocadas delante del nifio. El objeto tocado por el nifio como primera eleccion deberia ser
considerado como su medio de ingreso.

Choulkarma [Chidéakarma (El rito de mantener una pequena porciéon de pelo en la parte
delantera de la cabeza)]

54. Los objetivos: Este sanskéra (rito) es llevado a cabo para obtener longevidad, fuerza y
esplendor divino. La pequefia porcion de pelo facilita la entrada de frecuencias sattvicas desde el
universo a través del Brahmarandhra.

55. El tiempo auspicioso (muhidrta): Es costumbre llevar a cabo este rito en el segundo,
tercero o cuarto afio de un nifio luego de elegir un momento auspicioso. Hoy en dia, sin embargo,
muchas veces es llevado a cabo junto con la ceremonia del hilo.

56. La resolucion (sankalpa): ‘Estoy llevando a cabo el sanskér choul (el rito de mantener una
pequefa porcion de pelo en la parte delantera de la cabeza) para adquirir la gracia del Sefior para
asi adquirir comida pura, para obtener longevidad, para incrementar el oja (precursor de la energia
divina) y fuerza y también para anular los pecados generados por el 6évulo y el feto. Junto con él,
llevo acabo la adoracion del Sefior Ganapati.

57.Javal (Jaul, Jayval): Esto es también conocido como el primer corte de pelo. Esto es llevado a

cabo por costumbre cuando el nifio tiene alrededor de un ano de edad. Sélo un poco de pelo en la
parte delantera de la cabeza es retenida.

18



Upanayan [Vratabandha, Munja (El rito de la ceremonia del velo)]
58. Definiciéon y sinénimos

1. La palabra Upanayan consiste de dos palabras, upa y nayan. ‘Upa’ significa cercano y
‘nayan’ significa llevar hacia. En pocas palabras, Upanayan significa llevar hacia el Guru (maestro),
que va a ensefar el Gayatri mantra. Nayan también significa ‘el ojo’. Upanayan por lo tanto significa
la visidn interna (antahdchakshu). Por lo tanto aquel rito que facilita el desarrollo de la visién interna
se llama Upanayan.

2. Vratabandha es aquel rito por el cual se esta atado a restricciones de observaciones
religiosas juradas (vrat), normas de Rectitud (Dharma) y celibato. Antes de eso, no hay restricciones
para el comportamiento del nifio.

3. Aquel sobre el cual el rito es llevado a cabo es llamado batu, munjamani, brahmachari,
etc. Aquel sobre el cual el rito ya ha sido llevado a cabo es llamado un upanit.

59.Los objetivos: Todo ser humano nace como Shudra, esto es, sélo es un trabajador con mas o
menos cualificaciones. Sin embargo, cuando cumple con los ritos (karma) nace por segunda vez
(avij).

‘Dvi’ significa dos, esto es, por segunda vez, y ‘J significa nacer. Ya que debido a la ceremonia del
cordon, la persona (el nifio) el nifio tiene una especie de renacimiento, es dicho que se convierte en
un dos veces nacido (dvij). El segundo nacimiento de un célibe (brahmachari) es marcado por el rito
de la ceremonia del cordén. En este nacimiento, se supone que Savitri es su madre y Acharya (el
maestro), su padre. (Manusmruti 2.170). Una vez que se convierte en un dos veces nacido, se vuelve
merecedor de cantar el Gayatri mantra, esto es, calificado para hacer practica espiritual; por lo tanto
llevar a cabo la ceremonia del cordén es algo inapelable, mientras que el matrimonio no lo es.

Apararka, el critico de “Yadnyavalkya’, escribe que la palabra Upanayan representa el vinculo
entre la persona y el Gayatri manfra y es establecido a través del medio del Guru
(Yadnyavalkyasmruti 1. 14, la definicion de Apararka).

60. ; Quién califica para este rito?

La edad de acuerdo a la clase (varna): De acuerdo a ‘Ashvalayan Gruhyas(tra’ (1.19), este rito se
lleva a cabo durante el octavo afio de un Brahman (sacerdote), el onceavo afio en un Kshatriya
(guerrero) y el doceavo afo en un Vaishya (hombre de negocios).

En los dias antiguos, los varones se casaban antes de los diecisiete afios de edad. Luego
de la ceremonia del corddn se tenia que vivir con el Guru para aprender las escrituras. Esto no era
posible después del matrimonio. Por lo tanto, llevar a cabo la ceremonia del hilo no era de utilidad
para un Shidra (obrero) y por lo tanto no tenia el derecho de llevarlo a cabo.

Manu (2.37) propone otra explicacion: Para adquirir esplendor divino, se deberia llevar a
cabo la ceremonia del hilo de un Brdhman en el quinto afio de vida, para adquirir fuerza deberia ser
llevado a cabo sobre un Kshatriya en el sexto afio de vida, y para adquirir riqueza, sobre un Vaishya
en el octavo afio.

El derecho de las nifias a Upanayan: En los tiempos antiguos habia una practica de también llevar a
cabo la ceremonia del hilo (Upanayan) en las nifias. Una mencion de esto es hecha en el Kirma
Purana:

“En tiempos antiguos (kalpa), la ceremonia del hilo para mujeres era recomendada”.

19



El padre, el tio paterno o el hermano le impartian conocimiento a la nifia. Sin embargo, a
otros hombres les estaba prohibido hacer esta tarea. Una nifia célibe (brahmacharini) pedia limosnas
en su propio hogar. Manu (2.66) dictamina que la ceremonia del cordén en nifias era llevada a cabo
sin un mantra. De esto, aparenta que desde los tiempos de Manu esta costumbre lentamente empezé
a declinar.

En la edad siguiente, el Panigrahan sanskér (rito) que llevaba a cabo el novio sobre la nifia
era el sanskéra principal. El capitulo de Upanayan del Sanskar-Ratanmala menciona los siguientes
dos tipos de mujeres basados en las citas del ‘Haritsmruti’:

1. Brahmavadini— aquella que esta deseosa de estudiar el principio de Brahman. Su ceremonia
del cordén deberia ser llevada a cabo y se le deberia permitir estudiar los Vedas.
2. 2. Sadyovadhii — una que quiere una vida mundana. Su matrimonio deberia ser dispuesto
poco después de que la ceremonia del corddn es llevada a cabo.
Hoy ida seguidores del vedanta tal como es llevan a cabo la ceremonia del corddn (Upananyan) en
las ninas.
En los tiempos actuales, cuando la declinacion del dharma es tan evidente incluso para las personas
que no adhieren a ningun sendero espiritual, se hace necesario colaborar intensamente en recuperar
niveles de santidad que permita al mundo tener alguna esperanza. El Movimiento de Predica Gayatri
Vedanta, basado en los principios vedicos y del vedanta, entrega libremente el divino mantra a todas
las personas que lo requieran. Hombres y mujeres sin importar su condicion social o cultural, pueden
recibir la bendiciéon del mantra a fin de lograr la purificacion personal y la santificacion del mundo.
Esta entrega espontanea y gratuita es bendecida por santos y yoguis del oriente.

61. Preparaciones: Un dia antes del dia fijado para la ceremonia del corddn (o tres dias antes),
el nifio deberia mantenerse solo en una dieta de leche. Esto incrementa el componente sattva.

62. La resolucion (sankalpa) de la persona (nifio) que celebra la ceremonia del cordén
(batu): ‘ Divina Madre Gayatri me absuelvo de todos mis errores egoistas, de comportarme como
quiero, hablar como quiero, de disfrutar de la bebida y de la comida como quiero; ruego al cielo me
proteja de alimentarme con carnes, huevos y pescados, de la cebolla y el ajo; de las bebidas
intoxicantes, las drogas y del sexo ilicito. Que los poderes celestiales me protejan y protejan a mi
maestro espiritual.’

63. La resolucion de aquel que lleva a cabo la ceremonia del cordén: ‘En la ceremonia del
cordon de esta persona (nifio) llevaré a cabo un sacrificio para los planetas (grahayadnya) para
adquirir el favor de los planetas y para venerar al Supremo Dios’.

64. Instalacion de la deidad de la carpa (mandapdevatapratishtha): Primero la deidad de la
carpa es instalada. Brihaspati es la principal deidad de la ceremonia del cordén.
65. Afeitar la cabeza, bafarse y atar una arreglo de flores en la frente del nifo

(mundavalya): Expresando una resolucion, ‘Antes de llevar a cabo la ceremonia del cordén
(Upanayan) de este nifio voy a rapar su cabeza (keshavpan), como la primera parte de este sanskar
(rito)’, la cabeza del nifio debe ser afeitada y luego de un bafio un mechén de pelo (shendi) debe
atarse. El shenditambién es llamado shikha, su nudo shikdgranthiy el acto de atarlo, shikhdbandhan.
Luego de esto un tilak con bermellén (kumkum) es aplicado a la frente del nifio y luego un arreglo de
flores (mundéavalya) se coloca en su frente.

66. Regalos de la familia: Entrando en la casa con el acompafiamiento de musica auspiciosa,
se deben hacer tres montones de arroz en la direccion Noreste e instalar las deidades Bhagvati,
Matruka, y un pote para alejar obstaculos (avighna kalash) sobre cada montén junto con el canto de
dos mantras ‘Tadastu mitrd Varund ' y ‘Gruha vai pratishthdsiktam , llevar a cabo el ritual de
adoracion con pasta de sandalo (gandha), arroz consagrado (akshata), flores, etc. Luego mujeres
casadas (suvasinis), deberian mover una lampara encendida de manera circular ante el anfitrién y
su esposa y luego parientes, amigos, y aquellos que les desean el bien deberian ofrecerles regalos.
Junto con el canto de mantras, vestimentas son ofrecidas como regalos y luego los sanskars que no
han sido llevados a cabo hasta ese momento como Jatakarma, etc. se deben completar. Se ofrecen
regalos porque el efecto de los buenos deseos que los acompafia dura mas que buenos deseos

20



solamente verbales. Si el sagrado mantra se canta durante el ofrecimiento de regalos, los buenos
deseos son aun mas efectivos.

67. El ritual de la instalacion del pote para denotar el momento auspicioso
(muhdrtghatikdsthapand)

1. La resolucion (sankalpa): ‘Estoy instalando este ghathika yantra como dispositivo (yantra)
para conocer el tiempo auspicioso (sumuhdrt) en el cual llevar a cabo la ceremonia del cordon
sagrado.’

2. El ritual: Un contenedor de cobre (tal como un ghangél) debe ser colocado sobre un
montdén de arroz o cualquier otro grano comestible. Luego, después de cantar el mantra se deberia
verter agua dentro del contenedor de cobre y luego el ghatiké yantra debe ser colocado dentro de él.
En ese momento se debe decir: ‘Oh yantra (dispositivo), el primero entre los yantras, el Sefor
Prajapati te creo en el principio. Ahora te estoy instalando para asi obtener buena suerte, una larga
vida, salud, buena progenie y riqueza. Que logremos completar esta ceremonia debido a esto que
cantamos’.

68. Comer con la madre (Matrubhojan): Esta es la ultima comida que el nifio o la persona
come del plato de su madre ya que va a renacer reconocer su identidad espiritual y su union eterna
con el maestro espiritual.

69. Llevar a cabo la ceremonia del cordén: Una cortina (antarpét) o distancia prudnecial se
sostiene entre las personas y el iniciado especialmente cuando se le recita las 24 silabas divinas;
entre otras cosas esto significa que el maestro espiritual es el puente que lo conecta con lo divino y
por lo tanto requiere el maximo de atencién y al mismo tiempo, que la ensefanza espiritual no debe
ser interferida por ninguna consideracion mundana. Otro motivo es que el maestro espiritual en su
misericordia sin causa, estd asumiendo sobre si mismo el peso karmico hasta un porcentaje
determinado en las escrituras, por entregar las bendiciones celestiales, en el momento de la
iniciacion se produce una conexion a nivel de alma irrepetible entre el maestro espiritual y el iniciado.

70. Vestir un taparrabos y ropas nuevas (Langoti va Vastradhéaran): Un hilo doblado tres
veces se ata a la persona y si esposible debe vestir una prenda nueva. Las tres vueltas del hilo
representan los tres componentes (trigunds), mientras que la ropa nueva simboliza mantenimiento
bajo control de estos tres componentes. Se le debe dar una tela roja para adornarse. El color blanco
simboliza pureza mientras que el rojo, penitencia (tapashcharyd). Ropa nueva debe usarse para
evitar la influencia de impresiones causadas por la “vieja” mente.

71. Vestir el cordon sagrado (Yadnyopavitdharan): Luego el cordén sagrado se tiene en la
mano y cantando el Gayatri mantra tres veces o diez veces, se rocia con agua con mantras. Esto le
confiere el elemento tej (fuego absoluto). Entonces se coloca el cordon sagrado.

El corddn sagrado esta hecho de nueve fibras. Una deidad es establecida en cada
fibra como sigue. 1. Omkér, 2. Agni (deidad del fuego), 3. Naga (serpiente), 4. Som (luna), 5. Pitar
(ancestros), 6. Prajapati (deidad de la procreacion), 7. Vayu (aire), 8. Yama (deidad de la muerte) y
Vishvadevata (deidad del universo). Tres partes son creadas al dar vuelta tres de las nueve fibras
en cada parte. Los tres Vedas — Rugveda, Yajurveda y Samaveda se establecen en cada una de
estas partes. Tres fibras son tejidas, conformando una parte, y las tres partes se atan. Este nudo es
llamado el Brahmagatha (gatha significa nudo) o el Brahamgranthi (granthi significa glandula). [El
nudo de pasto sagrado (darbha) atado a un anillo de oro (pavitrak) también es llamado un
Brahmagranthi.] Es el lugar en el que se establece el Atharvaveda. Este nudo es extremadamente
importante se requiere de habilidad para atarlo. Las tres partes representan a las tres etapas
(&4shrams) — estudiante célibe (brahmacharya), el amo de casa casado (grihasta) y el amo de casa
retirado (vanaprastha); los tres fuegos, el fuego adorado en la casa (garhapatya), el fuego colocado

21



en el Sur (dakshinéagni) y el fuego sagrado encendido para un propésito espiritual especifico
(&hvaniya) como también al conocimiento espiritual (dnyén), devocion (bhakti) y accion (karma).
Aquel que posee todas estas tres cualidades obtiene la experiencia espiritual de Brahman. Basado
en los 96 items que damos a continuacién, el largo del cordon sagrado deberia ser 96 veces el ancho
de un dedo (angul).

Significado: 15 fechas auspiciosas (tithis) + 7 dias de la semana + 27 asterismos lunares +
25 principios + 4 Vedas + 3 componentes (gunas) + 3 periodos de tiempo (kélas) + 12 meses = 96.
Por lo tanto, el largo del cordén sagrado (yadnyopavit) es 96 veces el largo de un dedo (angul).

En la escuela Shaiva, las tres partes del cordon sagrado representan las tres lineas
horizontales de ceniza sagrada (tripundra) sobre la frente del Sefior Shankar, que simbolizan
conocimiento espiritual (dnyén), pureza y penitencia (tapashcharyd). El Brahmagéth indica el origen
de estos tres, o sea la consciencia divina (chaitanya).

El célibe (brahmachari) y el asceta (yati) deberian vestir uno y el amo de casa casado
(gruhasta) y el amo de casa retirado (vdnaprasthi) deberian vestir dos cordones sagrados. Un cordén
indica que el asceta y el célibe s6lo se ocupan de su propio progreso espiritual, mientras que dos
cordones en el amo de casa casado y el amo de casa retirado indican que también son responsables
por el progreso espiritual de sus esposas ademas del propio.

72. ;Cual es el motivo de colocar el hilo sagrado sobre el I6bulo de la oreja derecha durante
la permanencia en el baino?

En pocas palabras, significa que la parte del cuerpo arriba del ombligo es considerada pura
y que debajo de él, impura; durante el acto de orinar y la defecacion el cordon sagrado se lleva como
una cadena (nivit) alrededor del cuello y se coloca en la oreja derecha. Las escrituras muchas veces
mencionan la importancia de la oreja derecha. Ya que es el asiento de varias deidades como Aditya,
Vasu, Rudra, Vayu, Agni, Dharma, Veda, Apa, Soma, Sirya, Anila, etc., el mero tacto de la oreja
derecha da los beneficios del ritual de sorber agua de la palma de la mano (d&chaman). Por lo tanto,
colocando el cordén sagrado en la oreja derecha, que es pura, no se es atado a las restricciones de
la impureza.

La oreja derecha asume tal importancia cientifica porque las terminaciones nerviosas y
receptoras situadas aqui, estan muy ligados a los testiculos y el organo genital femenino.
Durante el acto de orinar, hay una posibilidad de la salida de esperma en una cantidad pequefia, y
en la mujer el desprendimiento de 6vulos. Esta bien documentado por el Ayurveda que esta pérdida
seminal y de ovulos se previene envolviendo la oreja derecha con un corddn. La frecuencia en casos
de emisiones nocturnas repetidas puede ser reducida si se mantiene la oreja derecha atada con el
corddn sagrado durante el suefio. Envolver la oreja con un corddn previene la inflamacién del escroto
debido a una causa urinaria. Similarmente estas meditaciones se pueden extender sobre el esquema
corporal femenino.
La escuela Shaiva por lo general no envuelve el cordén alrededor del cuello de sus devotos; si lo
hacen los miembros de la escuela vaishnava. La Misién de Predica de Gayatri Vedanta Yoga, permite
que se use de una u otra forma ya que estas cuestiones dependen mas de diferencias culturales
propias del oriente.

73. La resolucién de establecer el discipulado (Avakshéaran sankalpa): El maestro expresa
la resolucion ‘Estoy llevando a cabo sdlo ayanjaliksharan para purificar al nifio y apaciguar a la deidad
Savitri [Sarya (deidad del Sol)].

74. Plegaria para recibir el Gayatri mantra (Upasthan mantragrahan): Se reza ‘Por favor

enséfiame el Gayatri mantra’. Luego el siguiente mantra se recita: Om bhur bhuvah svahah tat savitur
varenyam, bhargo devasya dhimahi dhio yo nah prachodaiat.

22



Significado: Meditamos en el Creador, el sostenedor del mundo, la radiante forma de Aquella
Energia que inspira las actitudes de nuestra mente.

El Gayatri mantra puede ser ensenado por el padre de un nifio a condicion que, él mismo
halla cumplido con un puruscharana completo al momento de entregar la iniciacion. Después de
esto, el ritual de adoracion (pdja) del maestro espiritual, del fuego (agni) y del Sol comienza.

75. Aplicacion de la ceniza sagrada (Vibhdtigrahan): Cantando el sagrado mantra se debe aplicar
las cenizas sagradas, remanente de los fuegos sagrados; se aplica en la frente (representando al
Sabio Jamadagni), el cuello (Sabio Kashyap), ombligo (Sabio Agasti), hombro derecho e izquierdo
(Dios) y la cabeza (todas las deidades y sabios). La ceniza sagrada genera desapego (vairagya).

76. El cédigo de conducta.

El cédigo de conducta debe ser predicado por el maestro espiritual con motivo de la iniciacion en el
cordon sagrado, si es soltero o casado debe decirle: ‘Ya que eres un célibe (brahmachari), (casado,
grihasta) deberias observar las siguientes reglas:

1. Toma un sorbo de agua de la palma (4chaman) luego de orinar o irte de cuerpo, comer,
viajar y dormir, para el mantenimiento de la pureza.

2. Lleva a cabo las acciones de sandhya, esta practica espiritual consiste en cantar el gayatri
mantra 108 veces, tres veces al dia.

3. No duermas excesivamente durante el dia. Utiliza las horas para la contemplacion de las
bondades del creador; hablale a la Divina Madre y pide por la paz del mundo, que todos los seres
sean felices, que la compasion y el amor reine en el corazén de todos los hombres. Que la Luz del
gayatri inunde los corazones de todos los seres. Que tu corazén sienta y tu mente sepa que cada
actividad que realizas durante el dia es adoracion (puja).

4. Canta el gayatri mantra bajo la inspiracién sagrada de tu maestro espiritual; el gayatri es
la esencia de los vedas, si lo practicas diariamente junto con achaman, ciertamente realizaras todo
el conocimiento espiritual, recuerda de realizar el gayatri kavacha, esta sagrada armadura te
protegera en los tres mundos, ahora e incluso después de la muerte, por 72 generaciones seran
protegido y bendito.

5. Pide limosna en la mafana y en la tarde. No creas que puedes dar algo, porque todo
pertenece a Dios. De modo que cuando des una moneda por la mafiana y la tarde, el canto de tu
mantra sera aun mas poderosisimo y seras a los ojos del cielo un limosnero con derecho a obtener
el sustento corporal, fisico y espiritual.

6. Ofrece madera de fuego sacrificial (samidha) al fuego en la mafana y en la tarde.
(El encendido se debe realizar sobre un fuego encendido con productos de madera, pero para los
que viven en las grandes ciudades, esto no es posible; en estos casos encender una hornilla de sus
cocinas con el corazén y la mente pura y con la plena intencion de elevar las plegarias sobre ese
fuego, resulta conveniente. Incluso si esto no es posible, encender un sahumerio es de gran utilidad
purificante.)

7. Observa el celibato por doce afios o hasta completar el estudio de los Vedas. Esto es
especialmente edificante para los nifios o jévenes. Los adultos que recibe el gayatri, deben ser
concientes que en la nueva vida espiritual, no hay lugar para dualidades que permita atajos y seudo
justificaciones sobre una conducta sexual reprochable.

23



8. Pide del hombre o la mujer que no te dejaran volver con las manos vacias.’” Esto es,
cuando realizas el Divino Nombre de Gayatri, todos los hombres y todas las mujeres estaran abiertos
para colaborar con tu misién de amor y de paz.

Luego de explicar este cddigo de conducta, aquella parte del fuego sacrificial en adelante
se completan.

77. El ritual de generaciéon del intelecto espiritual (Medhdjanan): Se debe expresar la
siguiente resolucién ‘Yo llevo a cabo este ritual de Medhéjanan para venerar al Sefior para la
generacion del intelecto espiritual, para conocer y practicar los Vedas luego de completar el sanskar
(rito) de la ceremonia del corddn de mi discipulo, adoro a la deidad Savitri conocida como Medha.’

78.. Despedida de la deidad. (Mandapdevakotthdpan): Se debe despedir (utthdpan) de las
deidades (devas) el 2°, 4°, 5°, 7°, 8°, 0 10°, dia desde el dia de su instalacion.

79. Nivit (un modo de vestir el hilo sagrado): Nivit significa vestir el hilo sagrado como una
cadena (mé&la) alrededor del cuello. Esta practica es seguida al hacer un ofrecimiento a los sabios
(rushitarpan) y al retirarse al bosque tras completar los deberes de un amo de casa casado
(v@naprasthashram).

80. Mahanamnivrata

Esta observancia religiosa consiste en que por un afio, se debe dar instruccion especifica sobre el
mantra para que su practica sea menos dificultosa.

81. Upanishadvrat

Consiste en facilitar la lectura y estudio de los Upanishads bajo la inspiracion del maestro
espiritual.

82. Godanvrat (El rito de Keshant)

En este sanskar (rito), se supone que el célibe tiene que afeitarse todo el cabello de su

cabeza como también el bigote y la barba. La variacion del tiempo segun la tradicion es: En el
Brahmana, el sanskara de Godan es llevado a cabo a la edad de 16 afios, en el Kshatriya a los 22
afios y en el Vaishya a los 24 afos. De acuerdo a los Satras, durante este rito la cabeza debe
afeitarse completamente sin dejar siquiera un mechén de pelo (shikha) [Manusmruti 2.65].
Sin embargo, un ritual en el cual una pequefa porcion de pelo se deja también se describe. De
acuerdo a otra escuela de pensamiento, el llevar a cabo un sacrificio de fuego es equivalente a llevar
a cabo Godan; afeitarse la cabeza no es necesario. Actualmente se pide a los discipulos que vista
apropiadamente, que cuiden su limpieza corporal, que no se realicen tatuajes en el cuerpo y que sus
cabellos sean cuidados y ordenados.

83. Keshant
(Mantener una pequeiia porcion de cabeza en el pelo)

Sélo un mechén de pelo, del tamafio de unos cuantos hilos, se mantiene en la regién del
Brahmarandhra, en la parte superior de la cabeza. Esto es un signo de entrega a las regulaciones
de las escrituras sagradas, la intencién de mantener su cuerpo bajo el control de los sentidos y de
su unién amorosa con el maestro espiritual.

24



84. El célibe que ha retornado del “hogar” de su Guru (snatak)

1.Significado: Luego de estar un tiempo junto a la presencia del maestro espiritual, es natural que
los jovenes deseen tomar una esposa. El tiempo que transcurre entre su ingreso a la sociedad y sus
complejidades y la ceremonia del casamiento es conocido como el estadio de tiempo en que se
abandona la “casa” del maestro espiritual. Por lo tanto, este es el estadio entre el del célibe
(brahmachari) y el hombre casado (grihasta).

2.Tipos: En el oriente se reconoce varios estados de discipulos, esta informacién la damos a titulo
de conocimiento. Vidyasnatak, vratasnatak y vidyavtatasnatak son los tres tipos de célibes que han
retornado de la casa de sus Gurus. Aquel que completa el estudio de los Vedas en doce afios y
atraviesa Samavartan es un vidyasnatak; aquel que atraviesa Samavartan luego de llevar a cabo la
ceremonia del cordén (Upanayan), la observacion religiosa de Savitri (Savitrivrat) y aquellas de los
Vedas es un vratasnatak; y aquel que atraviesa Samavartan luego de completar el periodo entero
de celibato (brahmacharya) y de completar el estudio de los Vedas es un vidyavratasanatak.

3. Las regulaciones a ser seguidas por un célibe que ha retornado del hogar de su Guru.

a. ‘No me banaré desnudo en la tarde o en la noche sin razén.

b. Luego de casarme, excepto durante la relacién sexual no miraré una mujer desnuda.

c. No viajaré o correré en la lluvia.

d. No me subiré a arboles.

d. No descenderé dentro de un pozo de agua.

—h

. No nadaré a través de un rio.

g. No llevaré a cabo ninguna accién que en mi opinién pueda poner mi vida en peligro.

85. Vivaha (Casamiento)
Significado y sinbnimos

Vivaha o udvaha es llevar a la novia del hogar de su padre al propio hogar.

1. Panigrahan: El novio debe tomar la mano de la novia para aceptarla como su esposa

2. Upayam: Acercarse a la novia o aceptarla.

3. Parinay: Sostener la mano de la novia y caminar alrededor del fuego.

Todos estos pasos estan incluidos en el método Brahmavivaha que se respetan actualmente.
86. Los objetivos y su importancia

1. Liberarse de la deuda hacia Dios y los propios ancestros. La mayoria de los rituales en el

casamiento estan asociados con la procreacién, que es esencial para alcanzar la liberacion de estas
deudas. Cuando nace un hijo, lleva a cabo adoracion ritual (pdja), fuegos sacrificiales (yadnyas), etc.

25



y ayuda a la liberacién de la deuda hacia Dios. Al llevar a cabo un ritual para los muertos (shraddha
—paksha), el ayuda en la liberaciéon de la deuda hacia los ancestros. Después del casamiento, una
mujer es llamada soubh&gyavati . Esta palabra se deriva de la palabra subhagég; su significa buena
y bhag la vagina (yoni).

2. Rectitud (Dharma), riqueza (artha) y deseo (kama) son los tres propoésitos (purushérthas)
a ser compartidos por el esposo y la esposa. “ la adquisicion de riqueza, Rectitud y progenie son los
motivos del casamiento, de acuerdo a Mitaksharakar en su comentario sobre el Yadnyavalkyasmruti.
La progenie sera buena solo si la pareja es mutuamente apegada, recta y cumplidora del deber.

3. El sanskara (rito) del casamiento es una forma avanzada de civilizacién humana. En este
sanskéra, el consejo dado a los recién casados es que reduzcan su egoismo y que alimenten la
emocion de que son una parte Util de la sociedad.

4. El matrimonio es la institucion principal entre todas las instituciones de la civilizacién
humana. En los dieciséis sanskaras también el énfasis esta puesto en el sanskara del matrimonio.
El matrimonio restringe las relaciones entre un hombre y una mujer. Similarmente, las relaciones
sociales de los nifios traidos al mundo por la pareja son decididas. La institucion de la familia es
dependiente de la del matrimonio. Por lo tanto, las leyes sociales influencian este sanskara del
matrimonio. Para ningun otro sanskara se tienen que tener en cuenta tantos factores como para el
sanskara del casamiento.

El matrimonio controla el comportamiento impetuoso de mujeres y hombres, que es
problematico para la sociedad. Un hombre se vuelve controlado en su comportamiento en la
sociedad debido a su esposa. Un soltero se mantiene solitario a pesar de vivir en sociedad. No se
puede fundir con ella. Sin embargo, cuando se casa, se funde con la sociedad. EI matrimonio
expande su familia y parentela y se vuelve expansivo en sus actitudes hacia la vida. Ahora, ya que
las responsabilidades son definidas, no puede comportarse erraticamente de acuerdo a sus gustos
y deseos.

4. El matrimonio es una practica para reducir el deseo sexual. La mente es vuelta de la atencién
a varias mujeres a una sola como resultado del matrimonio. En adicién, debido a las
observaciones religiosas juradas (vratavaikalyas) y las regulaciones del estadio del amo de
casa casado (gruhastashram), la vida sexual decrece gradualmente en una manera
disciplinada. Mas tarde, debido las cualidades de cada uno, el apego fisico es convertido en
apego emocional y el deseo decrece aun mas. Luego, ocurre la conversién del apego
emocional a amor sin expectativas, esto es amor espiritual (priti), y el deseo sexual se reduce
asombrosamente.

La palabra, que esposa se deriva de una cita en Sanscrito, que significa ‘aquella que
acompanfa a su esposo en los fuegos sacrificiales (yadnyas)’. Aqui, yadnya se refiere a la Rectitud
(Dharma). Se deriva entonces que el deber principal de los esposos es acompainarse mutuamente
en la practica espiritual.

87. Tipos
Los tipos principales de casamiento

A. Brahma: Este es el tipo de casamiento con mayor pureza. En esta modalidad, el padre de
la novia invita a un novio erudito y casto. Luego, se llevan a cabo rituales para honrarlo, le ofrece su
hija cubierta en joyas (Kanyadan) a él junto con regalos (dakshina). Esto no significa que exista algun
tipo de arreglo de casamiento.

B. Daiva: El padre ofrece a su hija cubierta de joyas al sabio principal del fuego sacrificial

(yadnya). Esto es llamado un casamiento daiva porque esta entrega de la hija fue hecha sdlo en los
fuegos sacrificiales hechos para venerar deidades. Aunque esto es considerado digno de alabanza,

26



es inferior a Brahmavivaha. Aqui, el sacerdote recibe el ofrecimiento de la hija por sus servicios
hechos en el fuego sacrificial. Por lo tanto, este ofrecimiento no es puro.

C. Arsha: Para completar varios rituales religiosos como fuegos sacrificiales (yadnya, yag),
etc., el padre ofrece su hija al novio en retribucién por una vaca o un toro.

D. Prajapatya: Cuando el novio pide por la mano de su hija en matrimonio, el padre de la
nifia ofrece a su hija luego de poner la condiciéon de que “Ambos de ustedes deberian seguir el
camino de la Rectitud (Dharma) y llevar a cabo sus deberes juntos”.

E. Asur (asur): Casarse con la novia dando el regalo del dinero, etc., al padre d la novia. Esto
es similar a comprar a la nifia.

F. Gandharva: Con el consentimiento de su padre, tener relaciones sexuales con ella antes
del casamiento. Esto es considerado inferior ya que aqui la satisfaccién del deseo sexual es la razén
principal.

G. Rakshas (demoniaco): Golpear a los parientes y llevarse a la novia llorando y casarse
con ella.

H. Paishach: Violar una nifia dormida, loca o inconsciente.

Matrimonios Anulom y Pratilom: Un casamiento anulom es aquel en el que un hombre de una clase
(varna) superior se casa con una mujer de una clase inferior, mientras que un matrimonio pratilom
es aquel que se trata del casamiento entre un hombre de una clase inferior con una mujer de una
clase superior. La progenie de estos dos es llamada progenie anulomy pratilom.

En realidad las relaciones anulom y pratilom no estan sancionadas por la Rectitud. Sin
embargo todos estos descendientes tienen el derecho de la obtencion de Dios. Esto fue probado
cuando Shukacharya acepté a Suta como Su discipulo cercano. El padre de Suta era un Brahman,
mientras que su madre, una Kshatriya. Sata predicé el Shrimad Bhagavat y otros Puranas a sabios
como Shounak. A pesar de que S0ta era un gran exponente de la Rectitud, Se consideraba Si Mismo
un Shudra, debido a Su nacimiento anulom.

88. De acuerdo a la astrologia
El gotra (linaje), pravar (linaje ancestral) y el pinda.

1. El gotra (linaje): Al acordar un matrimonio, primero se deberia averiguar si el gotra y el
pravar de amabas familias concuerdan y luego el horéscopo del varén y de la nifia deben ser
comparados.

Boudhayan ha explicado la palabra “gotra” de la siguiente manera:

: Gotra es el término usado para denotar a los descendientes de los ocho Sabios — Vishvamitra,
Jamadagni, Bharadvaja, Goutama, Atri, Vasishta, Kashyapa y Agyasta. Hay millones de tales gotras.

Estos ocho sabios son llamados gotrakriti, gotrakara, vriddha, sthavir o vanshya, los
creadores de los gotras. De nuevo, en cada jerarquia nacieron algunos hombres prominentes y la
familia también adquirié fama a través de ellos. A pesar de que estaban incluidos en el gotra original,
fueron considerados como creadores de gotra independientes, por ejemplo Kapi y Bodha de la gotra
Angiras dieron nacimiento a gotras separadas llamadas segun ellos. Pocas veces, si el padre era
desconocido, el gotra llegd a ser conocido bajo el nombre de la madre. Asi, de un gotra basico, se
crearon varios hacedores de gotra famosos. Eran llamados miembros del gotra (gotragan) Por lo

27



tanto, una lista de los ocho gotrds principales y de los gotragans derivados de esos gotras fue
preparada en tiempos antiguos. Estos gotras fueron divididos en gans y los gans subdivididos otra
vez en pakshas (grupos), por ejemplo del gan Vasishta se derivaron cuatro pakshas — Upamanyu,
Parashar, Kundin y Vasishta. Tienen innumerables subdivisiones ulteriores. En el periodo de los
Sutras, los gotras adquirieron importancia en varios aspectos, por ejemplo

A. El matrimonio dentro del gotra estaba prohibido.

B. Fue decidido que la herencia de las propiedades de alguien sin heredero iria al préximo
pariente del mismo gotra.

C. Los Brahmans (sacerdotes) que llevan a cabo el ritual de los muertos (shrdddha) deberian,
en la medida de lo posible, no pertenecer al mismo gotra que el anfitrion que lleva a cabo el ritual.

D. Al verter agua sobre un cadaver, el nombre del gotra deberia ser pronunciado.

E. Se decidio que, al llevar a cabo el sanskar (rito) de Choulkarma, una pequefia porcion de
pelo (shendi) deberia ser mantenida en la cabeza observando las tradiciones del gotra y la familia.

F. Al realizar el ritual de sandhya se debe pronunciar el nombre de su gotra, pravar, rama de
los Vedas y el Sutra que corresponde.

G. Al realizar cualquier observacion ordenada por los Vedas (shroutkarma), el gotra y el
pravar del anfitrion deberian ser pronunciados.

Una cita de escrituras recientes dice que Kshatriyas y Vaishyas deberian ser considerados
como del mismo gotra-pravar como el de su sacerdote (purohit). Esta regla se mantiene solo si
olvidan su propio gotra y no de otra manera.

Antes, luego de llevar a cabo el ritual de la ceremonia del cordén (Upanayan). El nifio vive
con su Guru para estudiar las escrituras. De la misma manera en que hoy en dia un graduado obtiene
su titulo de la universidad, en los tiempos antiguos, los célibes (snataks) tras retornar a casa del
hogar del Guru después del estudio, aceptan el gotra de su Guru y se presentan como discipulos de
ese Guru. Por lo tanto esto clarifica el concepto erroneo de que la gente que pertenece al mismo
gotra tiene el mismo arbol familiar (vansha).

2. Pravar (linaje ancestral): Pravar se refiere a los ancestros de los gotrds. Son uno, dos, tres
o cinco. La raiz “vru (.)” de la palabra “pravar ” significa seleccionar; aceptar. Las palabras arsheya
o arsha son usadas como sinénimos de pravar. Arsheyavaran significa aceptacion de una de las
escuelas existentes de ritos Vedicos (karma). Eso demuestra que pravar significa el nombre de un
sabio fundador de una escuela que sigue las observaciones particulares ordenadas por los Vedas.
De la misma manera en que la palabra gofra representa aprendizaje (vidya), pravar esta asociado
con una secta de karma. Los autores de los Sdtras han mencionado sabios pravar especificos para
gotras especificos, por ejemplo Vasishta, Shaktya y Parasharya para el gotra Parashar. Vasishta,
Maitravarun y Koundinya para Kundin gotra y Vasishta, Bharadvasu e Indrapramad para Upamanyu
gotra. Ya que era necesario invocar a los tres sabios que escribieron los mantras, el numero de
sabios pravar se limitd. Por lo tanto, en total hay cuarenta y nueve tales pravars. La asociacion de
los pravars en relacion a los ritos llevados a cabo en el hogar (gruhakrutyas) son como sigue -

A. El pravar del padre de la novia y del novio no deberia ser el mismo.
B. El nUmero de nudos atados al cinto de la cintura (mekhald) de aquel sobre el cua el rito

de la ceremonia del cordén (batu) esta siendo llevada a cabo deberia corresponder con el nimero
de su pravar.

28



C. Al mantener una pequena porcion de pelo en la cabeza (shendi) durante el rito de
Chulkarma, el nUmero de pravars relacionados con el nino debe ser tomados en consideracion.

3. Pinda: Para evitar la promiscuidad sexual (yonisankar), en el hombre, que esta siempre
orientado a la sexualidad, las escrituras Vedicas crearon las cuatro clases (varnashramdharma)
basados en la cualidades (gunas) y acciones (karma) y mas tarde establecieron el cédigo de
matrimonio para prevenir la generacién de progenie entre las clases (varnasankar). Se decidid que
con la exclusion de la quinta y séptima generacién, un hombre deberia aceptar como novia
(Panigrahan) una nifia de la misma clase pero de un gotra diferente (tal como Atri, Vasishta,
Kashyapa, Bharadvaja, etc) y un linaje diferente (asapinda). Ya que el término sapinda es
extremadamente importante en las escrituras, su descripcién es esencial.

Significado: Un texto del Nirnaysindhu dice que si se tiene que decidir si un individuo pertenece al
mismo linaje que uno mismo (sapinda), se deberia tomar a cualquiera de sus ancestros.

Si es un hombre, seis generaciones desde él y en el caso de una mujer cuatro generaciones desde
ella, son considerados del mismo linaje (sapinda).

Eso significa que si el padre de la novia o el novio no esta incluidos en las siete generaciones previas
o si la madre no esta incluida en las cinco generaciones previas, entonces la novia y el novio no son
del mismo linaje. Por lo tanto no hay objecion para su casamiento.

La progenie de aquellos que se casan dentro del mismo gofra es conocido como chandal (significa
uno que es débil, fisica, psicolégica y mentalmente) — ‘Dnyantastu sagotradyutpannanam
chandaltvamev La frecuencia de desorden genético es aumentada por el matrimonio dentro del
mismo gotra (sagotra) y del mismo linaje (sapinda).

‘Comparacion de horéscopos o mirar los acontecimientos preordenados en la vida: Al
comparar hordscopos los ocho siguientes aspectos son tomados en consideracién — la clase (varna),
la comparacion de loa signos lunares y solares (vashya) el asterismo lunar (nakshatra), la especie
(yoni), los planetas (grahas), el genio (gan), el linaje (kuta) y una de las tres divisiones del asterismo
lunar (nadi). Si todos estos concuerdan, entonces, en total, se dice que treinta y seis puntos
concuerdan. Cuando un minimo de dieciocho componentes concuerda, se dice que los horéscopos
concuerdan. A mayor numero de puntos que concuerdan mas alla de dieciocho, mejor es. No tiene
sentido compara los puntos basados en eventos preordenados si los horéscopos del nifio y de la
nifa no estan a disposicion. Decidir sobre un una pareja adecuada comparando los horéscopos es
s6lo una costumbre popular y no esta prescrito en las escrituras.

Una subdivision idéntica del asterismo lunar esta prohibida: Si una de las tres divisiones del
asterismo lunar de la novia y del novio es idéntico, entonces, segun la astrologia, su habilidad para
procrear se ve reducida.

El defecto de Mangal (Marte): Si en el horéscopo cualquiera de las posiciones 1, 4,7, 8 y 12 estan
ocupadas por Mangal, se dice que el hordscopo tiene ‘un Mangal'. Si el Mangal esta presente en el
horéscopo de la novia o el novio, se considera in auspicioso. Hay varias excepciones a esto. Por
ejemplo si de 36 puntos en el horéscopo, mas de 27 concuerdan, se dice que no hay defecto de
Mangal, etc. ‘Si hay un Mangal, la novia deberia adorar ritualmente a Umashankara y se lleva a cabo
el ritual de casamiento con una vasija (Kuumbhavivahavidhi) para liberarse de la viudez como
remedio preventivo. Antes del casamiento ambas partes deberian llevar a cabo un fuego sacrificial
para los planetas (grahayadnya). Después de esto el casamiento puede celebrarse.’

Shadashtak: Aquellos signos zodiacales que estan situados a seis u ocho lugares el uno el otro,
son conocidos como shadashtaka. Aqui hay dos tipos, el shadashtaka de la amistad (maitri) y el
Shadashtaka de la muerte (mrutyu). Sus variantes de acuerdo a los signos zodiacales son dan en la
astrologia.

29



Concordancia de los puntos en el horéscopo de la novia y del novio y su

unidad como esposo y

esposa
Concordancia de unidad maxima del Concordancia de Unién maxima del
puntos esposo y la esposa puntos esposo y de la
en % esposa en %
18 10 30 30
20 15 32 35
25 25 36 40

89. Matrimonio consanguineo: A pesar de que la costumbre del matrimonio consanguineo es
prevaleciente en todo el mundo y también es aceptada, no esta sancionada por las escrituras.
90.Asegurarse de las credenciales del novio y su familia, basado en la psicologia: Al arreglar
un matrimonio, el estado financiero, el aspecto, la educacion, el intelecto y el trasfondo familiar del
novio son tomados en cuenta. De estos, el estado financiero es el menos y el trasfondo familiar (kula)
el mas importante de todos.

91. Inquirir sobre la familia: Yadnyavalka ha dicho que la familia que tiene Brdhmanas
(sacerdotes) reconocidos, versados en el estudio de los Vedas por diez generaciones, es superior.
Con respecto a una pareja adecuada, todos los hombres religiosos han atribuido gran importancia a
la familia. El linaje (vansha), estado financiero, desordenes genéticos, etc., son cuidadosamente
probados.

Si 36 puntos en el horéscopo concuerdan, la armonia de un esposo y una esposa o
de dos individuos promedio es solamente del 10 %. Esto aclarara porqué se dice generalmente que
la astrologia para los casamientos basada en horéscopos del momento de nacimiento es correcta
hasta un 35 %.

Después de la muerte de un miembro de la familia, jcuando deberia realizarse un
casamiento?: j En qué medida es correcta segun las escrituras la costumbre social de celebrar un
casamiento después de un afo de la muerte de los padres o de un miembro cercano de la familia, o
posponerlo por tres afios sin no es celebrada después de un afio?

Esta costumbre es una entre las muchas costumbres peligrosas prevalecientes en la
sociedad sin base en las escrituras o filosdfica alguna. Generalmente la persona muerta permanece
como espiritu por un afio y por lo tanto no se convierte en uno de los ancestros. Por lo tanto es
apropiado que este afio sea simbdlicamente considerado como de luto, exactamente de la manera
en que se practica hoy en dia. En este periodo las acciones rituales (nityakarma), acciones
incidentales (naimittik karma), tradicion familiar de practica espiritual (kulachar), observacion de los
codigos de rectitud de la familia (kuladharma) y observaciones religiosas juradas (vrats) son
inevitables. Pero aquellas acciones (karmas) para las cuales la conduccion de Punyahavachan,
Nandishraddha (Vruddhishraddha) es necesaria, deben ser evitadas hasta el cumplimiento de un
afo. Si son inevitables, se debe dejar que pase el mes de Chaitra, de manera que la accién llevada
a cabo se considere como cayendo en el préximo afio (sanvatsar). Si uno se encuentra con una
emergencia extrema y el mes de Chaitra no se encuentra cercano, se pueden conducir las shraddhas
de los dieciséis meses (shodshamasik) y el Abdapurtishraddha del fallecido. Entonces se es libre de
conducir los rituales de casamiento, ceremonia del cordén, Vastushanti, comienzo de nuevas
observaciones juradas, etc. Estas ciertamente pueden ser empezadas luego del cumplimiento de un
afio. La costumbre de mantener el matrimonio pendiente por tres afos es totalmente equivocada y
contraria a las escrituras.

92. La promesa de dar la mano de la hija en matrimonio (Vagdan/Vanhishchay)

Origen y significado

30



A. La palabra Vagdan se deriva de dos palabras, vak y dan, lo que significa respectivamente
habla y donacién. Vagdan es prometer ofrecer la hija al novio. En términos mundanos significa el
arreglo hecho por los padres del joven y la joven sobre el matrimonio. En pocas palabras, es la
resolucién expresada por los dos padres.

B. Hacer el compromiso de dar la mano de la hija en matrimonio por el padre de la joven, y
la del padre del novio de aceptarla como pareja para su hijo es la promesa de casamiento
(Vanhinishchay).

La costumbre prevaleciente: Es costumbre llevar a cabo tres rituales de Sékshagandha,
Sakharpuda, y Shalmudi de acuerdo a los Puranas. En realidad, estos tres rituales estan
incorporados en el ritual Vedico Unico de Vagdan. Por lo tanto, cuando este ritual Vedico de Vagdan
se lleva a cabo, Sdkshagandha, Sakharpuda, y Shalmudi no necesitan ser llevadas a cabo segun
prescrito en los Puranas.

A. Sakshagandha: Luego de la promesa (Vanhnishchay) de dar la mano de la hija en
matrimonio. Se coloca, pasta de sandalo (gandha) y bermellon (kumkum) a la joven para resaltar la
ocasion. Esto se llama Sakshagandha.

B. Sakharpuda: Luego de llevar a cabo el Vanhnishchay (Sakshagandha), a la novia se le
da un cono lleno de azucar (dulces), un sari y algunos adornos.

C. Shalmudi: Luego de Sakshagandha y Sakharpuda, el ritual continua dandole al novio un
shal (shél) y un anillo (mudi) como simbolo de la confirmacion del compromiso de casamiento. Esto
es llamado Shalmudi.

93. El tiempo: En realidad, el ritual de la promesa de dar la mano de la hija en matrimonio (Vagdan)
debe ser llevado cabo muchos dias antes del casamiento. Asi se practicaba en la antiguedad. Sin
embargo, hoy en dia, debido al comienzo de nuevos rituales como Sakshagandha, Sakharpuda y
Shalmudi, se ha vuelto costumbre el llevar a cabo este ritual mayormente el dia del casamiento o el
dia previo, en un momento auspicioso.

94. El ritual: Primero el padre (o cualquier tutor en su ausencia) deberia mandar cuatro u ocho
parientes masculinos a la casa del padre de la novia junto con mujeres casadas (suvasinis), vestidos
en atuendos limpios y llevando los materiales requeridos para el ritual de Vagdan. Esto se hace en
un momento auspicioso acompafiado de musica. Antes de dejar la casa del novio, deberian ofrecerle
los respetos a Dios. En ese momento, el novio o su padre debe rezar : {Oh deidades! Hemos
mandado a nuestros amigos por el camino a la casa del padre de la joven, para pedir por la mano
de la joven en matrimonio. Que esos caminos estén libres de elementos malignos. Que las dos
deidades Aryama y Bhaga transporten a nuestros amigos hacia alli a salvo. Que se construyan
relaciones entre nuestra familia y la familia a la que han ido para pedir por la mano de la joven en
matrimonio. También, que la pareja casada lleve una vida feliz'.

Los parientes y el padre de la novia, o en su ausencia los tutores, deberian dar la bienvenida
a los parientes del novio en la mejor manera posible y ofrecerles los mejores asientos mirando hacia
el Oeste, ya que ellos son los receptores. Enfrente de ellos, el padre de la novia deberia ofrecer
asientos mirando al Este a sus parientes (ya que estan entregando a la novia). Ya que miran al Este,
adquieren la energia proveniente de esa direccion, que es beneficiosa para el acto de dar. Luego, el
lado del novio deberia preguntar al padre de la novia tres veces por su mano en matrimonio y el
padre deberia responder diciendo ‘Yo daré’ tres veces. Luego, el lado del novio deberia dar sus
respetos a la joven ofreciendo turmérico, bermelldn (kumkum), un sari y una blusa, algunos
ornamentos, un paquete de azucar, etc. y colocar algo de azucar en su boca. [Con relacién a las
dimensiones fisicas (adhibhoutik), psicolégicas (adhidaivhik) y espirituales (adhyatmik), es una
practica preguntar tres veces, y una respuesta afirmativa debe darse].

31



95. La plegaria a Indrayani: La plegaria debe ser por la novia y el novio: — * Por tu gracia, que mi
casamiento transcurra sin obstaculo alguno. Que sea capaz de adquirir buena fortuna, salud y un
buen hijo’.

96. Determinar el momento auspicioso (Muhurtnishchay) y servir una comida a los padres de
la novia (Vyahibhojan): Estas so6lo son costumbres populares.

97. Determinar el momento auspicioso (Muhurtnishchay): Luego de la aprobacion de la novia,
tiene lugar una discusion sobre el intercambio de regalos. Luego el dia del casamiento y el momento
auspicioso (muhurt) para el mismo se fija consultando un astrélogo.

98. Servir una comida a los padres de la novia (Vyahibhojan): los parientes de la novia tiene
prohibido comer en la casa de su hija (sus suegros) hasta que ella de a luz a un hijo. Por lo tanto,
los padres del novio los invitan a su casa para comer antes del casamiento y cenan con ellos. Esto
se llama Vyahibhujan. Es costumbre ofrecer regalos a los padres de la novia en esta ocasion.

99. Ofrecer arroz consagrado (akshat): el anfitrion y las anfitriona , primero y ante todo, invitan a
la deidad familiar, seguida por el Sefior Ganapati, Isolicitando su presencia en ocasiones auspiciosas
tales como el casamiento, la ceremonia del cordon (Munja), etc. Esta invitacion, a la que le es
aplicada bermellon (kumkum), es colocada frente a las deidades junto con granos enteros de arroz
consagrado (akshata) adornados con bermellén, hojas de betél, un coco y un /adu (dulce) de semillas
de sésamo (til). En ese momento se hace una oracién para que la funcion auspiciosa se lleva a cabo
facilmente y sin obstaculo alguno. Luego la pareja anfitriona se dispone a invitar a los otros. En
Mahéarashtra, en la India, tales invitaciones son entregadas junto con arroz entero adornado con
bermellon (kumkumakshata). Esto se conoce como ofrecer akshat.

100. Rituales antes del casamiento

El ritual de Ganayag: Las ceremonias de casamiento comienzan cuatro dias antes del casamiento
en la casa del novio y tres dias antes de él en la casa de la novia. En el primer dia, excluyendo las
constelaciones estelares inauspiciosas como Bhadra, etc., en un momento auspicioso, generalmente
ala noche, se lleva a cabo el ritual de Ganayag o Jevnér. Cinco amos de casa casados (gruhhastas)
son elegidos para ello y se les hace adorar a la deidad familiar usando aceite, turmérico, bermellon
(kumkum), flores, etc.

El ritual de aplicacion de aceite y pasta de turmérico (Tailharidraropan vidhi): El ritual de bafar
a aquel sobre el cual el sanskara (rito) de matrimonio se llevara a cabo después de una aplicacion
de aceite y pasta de turmérico se llama Tailharidraropan vidhi.

El turmérico es puesto en un mortero y molido por cinco mujeres casadas (suvasinis). La habilidad
de absorber la energia generada por rituales religiosos es incrementada por el aceite y el turmérico.
Las particulas espirituales puras en el ambiente también son atraidas por el turméricoy permanecen
en el cuerpo por un tiempo mayor, debido al aceite. El mismo principio es aplicado en el ofrecimiento
de aceite a Ganapati, y turmérico y bermelldn a las deidades.

Una costumbre popular: La novia y sus padres son hechos sentarse sobre un asiento de
madera (pat), sobre el cual se esparcen granos de trigo. Luego aceite y turmérico les son aplicados
por mujeres casadas y les es dado un bafo ritual (mangal snan). El turmérico que sobra tras aplicarlo
a la novia es mandado al novio. El llamado ‘ushti halad’, lo que significa turmérico sobrante. Este
turmérico es aplicado al novio mas tarde y a el también le es dado un bafio ritual.

84. El ritual de Gadagner: El segundo dia se lleva a cabo el ritual de Gadagner (o Gadagnhan). En
este, cinco mujeres casadas (suvasinis) y sus esposos se aplican aceite, perfume, etc. y se bafian
junto con la novia en la casa de la novia y junto con el novio en la casa del novio.

85. Actos que se llevan a cabo el dia anterior al casamiento

32



1. Definicién: Si sanskaras (ritos) como Jatakarma (el rito del nacimento), etc., no se llevaron
a cabo en el momento correcto, entonces el dia anterior al casamiento, se tiene que llevar a cabo
actos tales como penitencia por omision de sanskars, la resolucion para el casamiento
(Vivahasankalpa), adoracion del sefior Ganesha, Punyahavachan, adoracion de las deidades
Matrika, Nandishraddha, un fuego sacrificial para los planetas (grahayadnya), instalacién de la
deidad del pandal (mandpdevatapratishtha), instalacion de la deidad familiar (kuladevata) vy
adoracion de la deidad del aceite y del turmérico (tailharidradevata).

2. Preparacion: El dia anterior al casamiento el padre de la novia y el padre del novio
deberian aplicarse aceite y bafiarse (abhyangasnan), lo mismo deberian hacer la novia y el novio,
en sus respectivos hogares. Luego, vistiendo buena ropa y cubriendo los hombros con un adorno,
deberian sentarse mirando hacia el Este. La esposa deberia sentarse a la derecha del esposo y
aquel sobre el cual el sanskéra se llevara a cabo, o sea el novio o la novia, a su derecha.

86. La resolucién (sankalpa) para el casamiento del hijo y de la hija

A. La resolucién para el casamiento del hijo: ‘Estoy llevando a cabo este rito del matrimonio
(Vivaha sanskar) de mi hijo, llamado “...” para adquirir la gracia del Sefior y para adquirir la habilidad
de generar progenie capaz de liberarlo de las deudas a las deidades y los ancestros, de acuerdo a
la Rectitud (Dharma).’

B. La resolucion para el casamiento de la hija: ‘Estoy llevando a cabo este acto del rito de
casamiento de esta hija mia para adquirir la gracia del sefor siguiendo la Rectitud junto con su
€esposos, generar progenie, aceptar el fuego adorado en la casa (gruhyagni) y obtener el derecho de
seguir el camino de la Rectitud.’

La resolucion a ser hecha por ambas partes, o sea la de la novia y la del novio: ‘Llevaré a
cabo el rito de matrimonio de mi hijo llamado... o hija llamada... mafiana. Estoy llevando a cabo la
adoracion del Sefior Ganapati, la adoracion de las deidades y un fuego sacrificial para los planetas
(grahayadnya) para obtener su favor, instalacién de la deidad en el recinto de la ceremonia
(mandapdevata) y de la deidad familiar (kuladevata). También estoy adorando a la deidad del aceite
y del turmérico.’

87. Instalacion de la deidad de la carpa/ instalacion de las deidades
(mandapdevatapratishthd/devak basvine): Es costumbre establecer a la deidad del pandal y al
Sefor Ganapati, el aniquilador de obstaculos, al comienzo de los sanskéras (ritos) de matrimonio,
ceremonia del cordén, etc. para que todo transcurra exitosamente. Esto en si es llamado instalacion
de las deidades (devak). Para esto, pasto sagrado (ddrva), hojas de arboles tales como shami, etc.
se enrollan en hojas del arbol de mango y atados con hilo de lana nuevo. Seis paquetes deben
hacerse. El quinto paquete representa al mortero (musal). Un palo de fuego sacrificial (samidh) se
incluye en este paquete. Una hoja de pasto sagrado (darbha) se pone en uno de los paquetes para
simbolizar a un arma. Todos estos son conocidos como ramas (shakha), Luego las ramas son
adheridas a un plato colador nuevo (sdp) en la siguiente manera — cuatro de un lado, el paquete que
contiene el mortero y el palo de fuego sacrificial se coloca al Norte y el paquete con el arma sagrada
al Norte. Luego arroz consagrado (akshata), turmérico y nueces de betel se ponen en una vasija de
barro que se pintada de blanco.

La boca de la vasija se cierra con una tapa de barro y un hilo de lana se ata alrededor. La vasija
también se coloca en el plato colador. Se llama la vasija que aleja los obstaculos (avighnakalash).
Un coco adornado con hilo de lana, que simboliza a la deidad familiar, se coloca a su lado.
Comenzando del Sur al Norte las deidades Nandini, Nalini, Maitra, Uma, Pashuvardhini y
Shatragarbha Bhagvati, en ese orden, son invocadas en los seis paquetes, y el Sefior Ganapati, el
aniquilador de obstaculos, se invoca en la vasija. Las cinco deidades se establecen sobre los pilares
en las cuatro esquinas de la carpa y el pilar central y son adoradas ritualmente.

Después de esto, el anfitrion levanta la vasija que aleja los obstaculos y lo coloca en las manos de
su esposa mientras él sostiene el plato colador. Luego la pareja anfitriona instala la vasija y el plato
colador sobre tres montones de arroz en una esquina limpia y decorada en el Noreste de la casa o

33



cerca del templo de la casa. Varios mantras deben cantarse durante el ritual. Este ritual es conocido
como instalacién de la deidad de la carpa (mandapdevapratishtha).

Luego de la finalizacién del ritual anterior, los parientes y amigos del anfitrion ofrecen regalos
como ropa, etc. a la pareja anfitriona.
Los Marathas y gente perteneciente a algunas otras clases llevan a cabo el ritual dos dias antes del
casamiento. Los anfitriones de amabas partes van a los respectivos arboles donde la deidad familiar
(devak) esta situada y llevan a cabo adoracion ritual (puja). Una pequefia rama de ese arbol se corta
y se lleva a casa en un plato colador nuevo.
Mas tarde ese plato colador es colocado en el templo en la casa y las nueces de betél que
representan a las varias deidades del hogar son dispuestas en él y son adoradas ritualmente.
El dia del casamiento al novio se le pide que se siente sobre una la piedra. Bermelldn (kumkum)
se aplica en su frente y encima, arroz entero (akshata). Esto se conoce como la ceremonia de “shes
dharne”. Este ritual también es conocido como el ritual de Devakundfi o instalacion de las deidades
(devak), o sea el ritual del establecimiento de la vasija divina (Kalashsthapanprayog).

El dia del casamiento: Los ritos anteriores al casamiento.
86. Instalacion de la vasija que denota el tiempo auspicioso (Muhurtghatikasthapana)

A. La resolucion (sankalpa): ‘Estoy instalando el ghatikayantra para conoce el momento
auspicioso para el rito de casamiento (Vivaha sanskar) de mi hija, fijado para hoy.’

B. El ritual: Una vasija de cobre debe colocarse sobre un montdn de arroz o cualquier otro
tipo de grano comestible. Luego, cantando el mantra el agua debe ser vertida dentro de él y el
ghatikayantra deberia ser colocado en él. Se reza asi: ‘Oh yantra (dispositivo), tu eres el primero
entre los yantras creados por Prajapati (El Sefior Brahma). Por lo tanto conviértete en el instrumento
de tiempo en la unién de la novia y el novio.’

87. Atar una cuerda de flores o perlas en la frente (mandavalya): El dia del casamiento, luego
de completar las acciones rituales (nityakarma), el novio deberia merendar con sus amigos. En ese
momento debe vestir ropa nueva y tener el ‘mundavalya’ atado en su frente. Se hace hilando flores
o cuentas en una cuerda. Este adorno para la cabeza se ata a lo largo de la frente de manera tal que
las puntas cuelgan sobre ambas mejillas.

88. Partida (Varaprasthan) y llegada (Agaman) del novio: Estas son costumbres populares.

B. Partida del novio de la casa de la novia (Varaprasthan): La partida del novio para la
casa de la novia para casarse con ella entre el sonido de instrumentos musicales auspiciosos, es
llamado la partida del novio hacia la casa de la novia (Varaprasthan). En ese momento el novio debe
dar respeto a los ancianos y proceder a la casa de la novia junto con sus amigos, en el vehiculo.
Los Brahmanss deberian acompafar al novio cantando el “Kanikradajjanusham” sukta. Mujeres
casadas (suvasinis) también deben acompafiar al novio.

La hermana del novio camina con el novio sosteniendo una vasija de metal conteniendo
agua (karda), un coco y un racimo de hojas de mango. Ella se conoce como la “karavii”. Si se pasa
por un territorio de una deidad o encontrara un cruce, un coco es movido alrededor de la cabeza del
novio y se rompe. Cuando el novio se acerca al marco superior (foran) decorado de la carpa, alguien
vierte una vasija de agua sobre sus pies. Arroz y curd entremezclados son rotados alrededor de la
cabeza del novio por una mujer casada o la madre de la novia. Esto es seguido por el mover de
lamparas encendidas alrededor de su cabeza (oukshan). Luego el padre de la novia se adelanta, le
entrega un coco al novio y lo lleva adentro de la carpa (mandapa).

89.El ritual de adoracion al cruzar el limite (Simantapujan)

34



1. Definicién: La practica de honrar al novio en el limite de la aldea (o, si la propuesta es de la
misma aldea, cuando deja su casa) y entra en la aldea de la novia, por los parientes de la novia,
ofreciéndole flores, etc., es conocido como el ritual de adoracién al cruzar el limite (Simantapujan).

2. El lugar: Este ritual, mas que Vedico es mundano. Como lo sugiere su nombre, deberia
ser llevado a cabo en el limite de la aldea. Sin embargo, hoy en dia se ha hecho costumbre llevarlo
a cabo en el lugar en el que se queda el novio tras su arribo a la aldea de la novia, en el templo de
una deidad como ganesha o en cualquier otro lugar conveniente.

90. Vestir el cordon sagrado (Yadnyopavitdharan): Antes del casamiento, el novio viste un cordén
sagrado (yadnyopavit). Después de atar el adorno para la cabeza (mundavalya) al novio, el padre
de la novia le da otro cordén sagrado que se lleva junto con el previo. Después del casamiento se
tiene que llevar dos cordones sagrados.

91. Adoracion con una mezcla de miel y curd (Madhuparka puja)

A. Definicion: La mezcla entre miel y curd se llama madhuparka. Esta mezcla tiene una mayor
capacidad de absorber frecuencias placenteras que la miel o el curd solos. Algunos agregan cobos
de azucar (khadisakhar), manteca clarificada (ghee) y agua a la mezcla anterior. Si curd y miel no
estan disponibles, se usa leche en vez de curd y melaza en vez de miel.

B. La resolucion (sankalpa): ‘Estoy adorando al novio que ha venido ha mi hogar a aceptar
a mi hija, con madhuparka como parte de la entrega de la hija (Kanyadan)'. La madre de la novia
deberia verter agua y el padre de la novia deberia limpiar primero la mano derecha del novio, luego
la izquierda y luego los dos pies y secarlos con una toalla seca.

C. Rociar de la mezcla de miel y curd (Madhuparkaprokshan): usando el pulgar y el dedo
anillar, el novio deberia rociar el madhuparka en varias direcciones para varias deidades y luego
comer de él. Las deidades se apaciguan con este acto y previenen obstaculos dispuestos por
energias perturbadoras a la ceremonia de casamiento.

92. Adoracion del Sefior Shiva (Hara) y Su consorte Gouri (Gouriharpujan): Este es un ritual
popular.

A. Definicién: La adoracién de Gouri y Hara significa la adoracién de las deidades Parvarti y
Shiva.

B. EL ritual: el dia del casamiento, la novia debe bafarse ritualmente (mangalsnan) y ropas
nuevas para vestir. Entonces, sobre dos piedras las imagenes de Gouri y Hara deben dibujarse con
turmérico. Un nuevo hilo de algodén debe ponerse alrededor de las piedras. Luego cuatro vasijas
deben colocarse en sus cuatro lados y se debe adorar con la resolucion de prolongar la vida marital,
etc. Las razones tras la adoracion de Goruri y Hara por lo tanto son las que siguen:

1. De la misma manera en que la consistencia de las piedras es manifiesta, asi deberia serlo
la del novio y la novia.

2. La energia generada en las piedras (servira para preparar los alimentos) deberia entrar
en su sistema a través de la comida e incrementar su naturaleza satvika (predominante en satva).

C. La resolucién (sankalpa): ‘Estoy adorando a Gouri y Hara para que pueda adquirir vida
de casado tierra, buena progenie y comida en abundancia, riqueza, etc.

93. Respetuosa veneracion de la carta que denota el tiempo auspicioso
(Muhurtpatrikapujan): Antes de que la ceremonia de casamiento empiece, la carta escrita por el

35



astrologo que denota el momento auspicioso deberia ser venerada. Esto se llama la veneracion de
la carta que denota el tiempo auspicioso (Muhurtpatrikapujan).

El casamiento
94. El ritual de sostener la cortina de casamiento (Antahapatdharan vidhi)

1. Definicion: Un pedazo de tela de doble costura sostenida como cortina entre la novia y el
novio desde la direccion del Sur se llama antahapat o antarpat.

3. El ritual: Antes de que la ceremonia de casamiento empiece, al acercarse el momento
auspicioso, los sacerdotes deben hacer dos montones de un kilogramo de arroz blanco
lavado o dos asientos de madera (pats) de madera deben ser dispuestos, uno mirando al
Este y el otro a la distancia de un brazo de él mirando al Oeste ya sea en la casa (o en el
pandal, debajo del mortero, en el suelo).

Tomando una tela limpia (dupeta) una sastik debe dibujarse con bermellon (kumkum), etc., de

cada lado de ello, en el centro. Luego la cortina de casamiento (antarpat) debe sostenerse

horizontalmente por dos personas cualesquiera como particién para que su borde abierto mire
al Norte. La energia puede entrar a través de estos bordes (o los bordes de cualquier objeto).

Ya que las energias placenteras estan presentes en direccion al Norte los bordes se sostienen

en esa direccion. (Energias displacenteras estan presentes en el Sur).

De los montones hechos anteriormente el novio debe parase en el montén del Este, mirando al

Oeste, y la novia deberia pararse sobre el monton hacia el Oeste mirando al Este. Luego ambos

deben sostener una mezcla de arroz, melaza y semillas de cummin en las palmas de sus manos.

Este es el ultimo de los sanskaras (ritos) individuales del novio y de la novia.

36



