Om Bhur Bhuvah Svaha Tat Savitur Varenyam
Bhargo Devasya Dhimahi Dhio Yo Nah Prachodaiat

GAYATRI VEDANTA YOG4

Sri Devi Gita

Este texto fué escrito y pasado a formato digital por la ASOCIACION GAYATRI VEDANTA YOGA con la
Unica finalidad de ayudar a la humanidad en su autorrealizacion espiritualy NO PARA SER VENDIDO.

PAGINA OFICIAL GVY
www.gayatrivedantayoga.org

INSTAGRAM

https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga

FACEBOOK
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga

¥ - GAYATRI VEDANTA YOGA - &



http://www.gayatrivedantayoga.org/
https://www.instagram.com/gayatrivedantayoga/
https://www.facebook.com/gayatriivedantayoga/




INDICE

MANTRAS INTRODUCTORIOS
CAPITULO |
CAPITULO I
CAPITULO Il
CAPITULO IV
CAPITULO V
CAPITULO VI
CAPITULO VII
CAPITULO VIII
CAPITULO IX
CAPITULO X
CAPITULO XI
CAPITULO Xl

EL MANTRA DE NUEVE LETRAS

13

17

20

22

25

28

30

32

34

37

39



/ZSU«IIs hane \ 2

" anlal‘hava /4 i 3

/4

MANTRAS INTRODUCTORIOS

ﬁ“

1. Nos inclinamos ante el gran Sefior de la Sabiduria.

2. Nos inclinamos ante Lakshmi y Narayana, la meta de toda existencia y la que todo lo
observa.

3. Nos inclinamos ante Uma y Mahéshvara, quien protege la existencia y la gran conciencia
0 vision de todo.

4. Nos inclinamos ante Vani y Hiranyagarbha, Sarasvati y Brahma, origen de la existencia
coésmica.

5. Nos inclinamos ante Saci y Purandara, Indra y su consorte. Ellos presiden sobre todo lo
que es divino.

6. Nos inclinamos ante las madres y los padres.

7. Nos inclinamos ante la deidad escogida para la adoracion.

8. Nos inclinamos ante la deidad familiar escogida para la adoracion.

9. Nos inclinamos ante la deidad de la poblacién escogida para adorar.

10. Nos inclinamos ante la residencia particular de la deidad para la adoracion.

11. Nos inclinamos ante la deidad que reconocemos para adorar.

12. Nos inclinamos ante todos los Dioses (poderes divinos).

13. Nos inclinamos ante todos los conocedores de la divinidad.

14. Portando en sus diez manos la espada de la adoracion, el disco del ciclo del tiempo, la
maza de la articulacion, el arco de la moderacion, el pico de la atencién, la honda, la cabeza
del egoismo y la caracola de las vibraciones, tiene tres ojos y exhibe ornamentos en todos
sus miembros. Brillando como una gema azul, tiene diez caras y pies. Adoro a la gran
removedora de |la oscuridad. A quien tiene la capacidad de haber nacido del Loto Original,
cuando la Conciencia Suprema estaba dormida.

15. Ella con su hermoso rostro, la destructora del gran ego, esta sentada sobre lotos de
paz. En sus manos sostiene el rosario de alfabetos, el hacha de batalla para las buenas
acciones, la maza de la articulacion, el loto de la paz, la flecha del discurso, el rayo de la
iluminacion, el arco de la determinacion, la vasija de la purificacion, la vara de la disciplina;



la energia, la espada de la adoracion, el escudo de la fe, la concha de las vibraciones, la
campana del sonido continuo, la copa de la alegria, el pico de la concentracion, la red de la
unidad y el disco del ciclo del tiempo llamado excelente visién intuitiva. Adoro a Lakshmi, la
Diosa de la prosperidad.

16. Portando en sus manos de loto la campana del sonido continuo, el pico de la
concentracion, el carro sembrador de semillas en el camino hacia la verdad de la sabiduria,
el mortero del refinamiento, el disco del ciclo del tiempo, el arco de la determinacion y la
flecha del discurso, cuyo resplandor es como la luna en invierno, cuyo aspecto es el mas
hermoso, quien se manifiesta desde el cuerpo, quien es rayo de luz, y es el sostén de los
tres mundos, a esa gran Diosa del conocimiento todo penetrante, quien destruye el orgullo
personal y otros pensamientos, yo la adoro.

17. Aquella Chandi, quien destruye las negatividades de los excesos e insignificancias y
otros pensamientos; quien es la destructora del gran ego y la conquistadora de los ojos
pecaminosos, pasion y colera, y la semilla del deseo; la energia cuyas lagrimas despedazan
el orgullo personal y la autodesaprobacion, la dadora de la mas alta realizacion de la
perfeccion: Que esta Diosa representada por millones de imagenes divinas, Supremo Sefor
del universo, se mantenga cerca y me proteja.

18. Om, el fuego divino es la luz, y la luz es el fuego divino. {Soy uno con Dios! La luz de la
sabiduria es la luz y la luz es la luz de la sabiduria. jSoy uno con Dios! El fuego divino es la
ofrenda, y la luz es la ofrenda. {Soy uno con Dios! La luz de la sabiduria es la ofrenda y la
luz es la luz de la sabiduria. jSoy uno con Dios!

Ofrecimiento de fuego:

19. Om, el fuego divino es la luz, la luz de la sabiduria es la luz de la devocién; la luz y la
devocioén son lo mismo. La luz es la mas elevada bienaventuranza, oh Diosa, es laluz a la
cual nos brindamos, la luz que te pedimos aceptar. Con la luz como ofrenda Om Aim Hrim
Klim Camundayai Vicce.

Ofrecimiento de incienso:

20. Om, espiritu del bosque, de ti se origina la mas sublime de las esencias. La esencia
mas placentera a los Dioses, la esencia que te pedimos nos aceptes como ofrenda
aromatica Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

21. Om, la tierra es una reserva de néctar, toda vegetacion es una reserva de néctar, la
atmdésfera divina es una reserva de néctar, y también lo alto. Que todas las percepciones
brillen cuatro veces y vengan hacia nosotros con el dulce sabor del néctar.

22. Om, el fuego divino (luz de pureza) es el Dios radiante, el viento es el Dios radiante, la
luna (Senor de la devocidn) es el Dios radiante, los protectores de la riqueza son los Dioses
radiantes, los que socorren a los que sufren son los Dioses radiantes, los hijos de la luz son
los Dioses radiantes, la vision liberadora (maruts) son los Dioses radiantes, el guru de los
Dioses es el Dios radiante, el Sefior de las aguas es el Dios radiante.

23. Om, lo infinito mas alla del entendimiento, el cuerpo denso, el cuerpo sutil y el cuerpo
causal; meditamos sobre esta luz de sabiduria la cual es la riqueza suprema de los Dioses.
Que nos conceda crecimiento en nuestras meditaciones.

24. Om. El cuerpo denso.

25. Om. El cuerpo sutil.

26. Om. El cuerpo causal.

27. Om. El gran cuerpo de la existencia.

28. Om. El cuerpo del conocimiento.

29. Om. El cuerpo de luz.

30. Om. El cuerpo de la verdad.

31. Om. Meditamos sobre esta luz de sabiduria, la cual es la riqueza suprema de los Dioses.
Que nos conceda éxito en nuestras meditaciones.



32. Que las aguas divinas iluminadas con el néctar de la inmortalidad de la divinidad
suprema llenen la tierra, la atmdsfera y los cielos.

33. Om, con mi rosario, la gran dimension de la conciencia, conteniendo en su interior toda
la energia como su naturaleza intrinseca; la realizacién de tu perfeccién, concédeme
realizando las cuatro metas de la vida.

34. Om, rosario, por favor remueve todos los obstaculos; te sostengo con mi mano derecha.
En el tiempo de la recitacién, por favor acompaname. Permiteme realizar la mas alta
perfeccion.

35. Om, rosario de semillas de rudraksha, mi Sefior, concédeme la realizacién suprema.
Concédeme, concédeme. llumina el significado de todos los mantras, ilumina, ilumina.
Moldéame con todas las realizaciones supremas, moldéame, moldéame. Soy uno con Dios.

Ofrecimiento de flores:

36. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante el Sefor de la Sabiduria, Sefor
de las multitudes.

37. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante el sol, la luz de la sabiduria,
conjuntamente con los nueve planetas.

38. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante Shiva, la conciencia de bondad
infinita, conjuntamente con las cinco deidades primordiales (Shiva, Shakti, Vishnu,
Ganesha, Surya).

39. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante Indra, el regulador de lo puro,
conjuntamente con los diez protectores de las diez direcciones.

40. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante Vishnu (en Su forma de pez)
conjuntamente con las diez encarnaciones que asumio.

41. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante el Sefior de todos los seres
creados.

42. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante la percepcidon perfecta de la
conciencia.

43. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante todos los Dioses.

44. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante todas las virtudes.

45. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante el gura.

46. Con estas flores aromaticas, Om, nos inclinamos ante todos los conocedores de la
sabiduria.

(Ate un hilo alrededor de su dedo medio o de su mufieca)

47. Brahma esta en el resplandor de la luz (y en la hierba de Kusha); en el resplandor de la
luz reside Janardana, el Senor de los seres. La todo preservadora conciencia suprema,
Vishnu, reside en el resplandor de la luz. Om, recipiente del resplandor de la luz, nos
inclinamos hacia Ti, la morada de la hierba Kusha.

(Acamana)

48. Nos inclinamos ante el de pelo hermoso.

49. Nos inclinamos ante el Uno que es siempre dulce.

50. Nos inclinamos ante el que es un punto de luz.

51. Om, conciencia, Om, conciencia, Om, conciencia.

52. Om, al mas elevado estado de conciencia, que siempre la luz de la sabiduria nos
conceda vision divina.

53. Al maestro dos veces nacido, que siempre esta sediento por aceptar el néctar de la
devocion, Om, conciencia, resides en el estado mas elevado.

54. Lo impuro y lo puro residen en todos los objetos. Quien recuerda a la conciencia de los
ojos de loto es transportado hacia la belleza radiante.



55. Todas las supremas prosperidades, la mas elevada bendicion de pureza e iluminacion,
con la ofrenda respetuosa nos inclinamos ante la conciencia suprema quien es la ejecutante
de todas las acciones.

56. Om, estos son los mantras de la luz de la sabiduria, la capacidad creadora es la vision,
la naturaleza es la medida, el divino fluir de las aguas es la deidad, siendo utilizada en el
lavado de boca y manos.

(Mojar el siguiente Yantra con gotas de agua o pasta de sandalo frente a su asiento, coloque
una flor sobre el punto)

57. La recitacion de los mantras purifica el asiento, la visién es de aquel cuya espalda esta
recta, la medida es de forma muy hermosa, la tortuga que sostiene la tierra es la deidad.
Los mantras liberan al asiento de obstaculos.

58. Con estas flores aromaticas Om Hrim, nos inclinamos ante la energia primordial situada
en este asiento de loto.

59. Om, tierra, tu sostienes los reinos de los Dioses. TuU eres sostenida por la suprema
conciencia, del mismo modo, conduceme eternamente y haz puro este asiento.

60. Om, me inclino ante el gura.

61. Om, me inclino ante el guru del gurd.

62. Me inclino ante el guru del guru del guru.

63. Me inclino ante el supremo guru.

64. Me inclino ante el sefior de la sabiduria.

65. Me inclino ante el Uno infinito.

66. Om, sabiduria, Maya, transformacion.

67. Om, me inclino ante la conciencia de la Diosa infinita.

(Aplauda tres veces y suene sus dedos en las diez direcciones, repitiendo por cada vez)
68. Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

69. La conciencia que todo lo penetra, Om, esto es la verdad. Enseguida sobre el planeta
tierra, pais (nombre), estado de (nhombre), ciudad (nombre), familia del sadhu (nombre), sri
(nombre del que recita la Devi Gita) esta preparado para la adoracion, para la veneracion
del venerado chandi, para la repeticion de la Devi Gita.

70. Que nuestro despertar de conciencia reemplace dolor y sufrimiento con divinidad como
asi también nuestro conocimiento adormecido; que se extienda nuestra aura radiante de
luz, llenando nuestras mentes con luz; que sea con la firme determinacion de la conciencia
de la Diosa infinita.

71. Que la Diosa que viste a la luna de devocion, proteja a los nifios con devocion; que la
Diosa todo penetrante nos proteja. Que la energia que es causa de todos los cddigos de
pureza, se levante. Oh, energia de equilibrio, concédenos la mas elevada prosperidad.

72. La suprema prosperidad para nosotros; oh, codigo de pureza, que perciba todos los
cambios; la suprema prosperidad para nosotros, buscadores de la verdad, conocedores del



universo; la suprema prosperidad para nosotros, oh, divino ser de luz, manténnos a salvo;
la suprema prosperidad para nosotros, oh espiritu del deleite todo penetrante.

73. Te invocamos con ofrendas, oh senor de las multitudes, te invocamos con ofrendas, oh
senor del amor; te invocamos con ofrendas, oh guardian del tesoro. Siéntate dentro de mi,
dando a luz al reino de los cielos dentro de mi; si, dando a luz al reino de los cielos dentro
de mi.

74. Te invocamos con ofrendas, oh sefor de las multitudes, vidente entre los videntes, de
indecible magnificencia. Oh glorioso rey, sefior de los conocedores de la sabiduria, ven
rapidamente al escuchar nuestras suplicas y amablemente toma tu lugar entre la
congregacion.

75. La madre de la iluminacién penetra los cielos; la madre de la iluminacion penetra la
atmosfera; la madre de la iluminacién penetra a la madre, al padre y al hijo. Todos los
Dioses del universo son penetrados por la divina madre, las cinco formas de los seres
vivientes, toda vida. La madre de la iluminacién esta para ser conocida.

76. Tu eres mujer, tu eres hombre; tu eres muchacho, tu eres una muchacha. Tu eres la
palabra de alabanza por la cual estamos cantando; tu eres toda la creacion, existes como
la boca del universo.

77. Madre del universo perceptible, madre del universo concebible, madre del universo de
la vision intuitiva, guiame a la existencia real. Como las excelentes cosechas de granos son
recolectadas, que de este modo me tome para residir con la conciencia infinita.

78. Paz en los cielos, paz en la tierra hacia arriba e impregnando la atmadsfera; paz hacia
arriba, enfrente, hacia todos los lados y a la distancia; paz para nosotros, para toda la
vegetacion.

79. Paz para todo lo que tiene forma, paz para todas las causas y los efectos; paz para toda
la existencia y para todas las intensidades de la realidad incluyendo a todos y a todo; que
la paz esté con nosotros.

80. Deja que la tierra esté en paz, que la atmosfera esté en paz, que los cielos se llenen de
paz; incluso mas alla se extiende la paz; paz para las aguas, paz para toda la vegetacion;
paz para todos los Dioses de universo. Paz para todas las divinidades dentro de nosotros.
Paz para la conciencia creadora; paz para la luz brillante, paz para todos, paz para todo,
paz, paz, paz por completo; paz por igual. Por intenciones de paz.

81. De esta manera, con intenciones de paz, por completo, con intenciones de paz; la
ignorancia es eliminada, la violencia es erradicada, la conducta impropia es corregida, la
confusion dispersa, todo esto por la paz; por cada uno y todo, por completo, por nosotros.
82. Om shanti shanti shanti.

83. Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

CAPITULO |

Janamejaya dijo:

1. Gauri, Lakshmi y Sarasvati en tiempos remotos fueron por la Divina Madre.

2. A Hara (Shiva), Hari y el que se sienta sobre los lotos en el ombligo de Hari (Brahma).
He escuchado que Gauri es también la hija del Himalaya y la hija de Daksha que es lo
mismo.

3. También recuerdo que Maha Lakshmi es la hija del océano de leche. Si todos ellos
evolucionaron de la hija unica, dime cémo se han vuelto hijas de otros.



4. Esto parece ser imposible. Aclara mis dudas, oh gran sabio. Con tu espada de sabiduria,
corta mis dudas en pedazos.

Vyasa dijo:

5. Escucha, oh rey, cémo aclaro el secreto que es maravillosamente supremo. No hay nada
que no pueda ser dicho por el conocimiento de un devoto de la Diosa.

6. La suprema Madre dio las tres Diosas a los tres Dioses. Entonces esos Dioses
comenzaron a realizar los ciclos de la creacion y otros trabajos.

7. Habia en un tiempo, oh rey, cuando las fuerzas de la dualidad (Daitya) llamadas Halahala
(veneno mortal) nacieron. Tenian gran fuerza y valentia, e inmediatamente llenaron los tres
mundos con su luz.

8. Su orgullo era un merecido premio de una bendicion dada por Brahma y con su propio
ejército conquistaron al rey de las montafas, Kailasa, y entonces tomaron Vaikuntha que
es lo mismo.

9. El adversario de amor (Shiva) y el oponente de Kaitabha (Vishnu) se vieron envueltos en
el ciclo de combates. Por seiscientos mil afios lucharon en una increible batalla de grandeza
extraordinaria.

10. Soltando carcajadas “Ha Ha” en tonos altos, ambos ejércitos (el de los Dioses y el de
los Danavas) se comprometieron en un esfuerzo tremendo, hasta que finalmente los
Danavas fueron vencidos.

11. Entonces (Shiva y Vishnu) fueron cada uno a sus respectivos lugares con un sentimiento
de orgullo por la victoria en el encuentro, y cada uno describié a su propia Shakti cémo los
Dioses consumaron la derrota.

12. Cuando ellas (Gauri y Lakshmi) se enteraron (de sus maridos) del orgullo del encuentro,
secretamente sonrieron. Cuando Mahalakshmi y Gauri fueron vistas sonriendo, aquellos
dos

13. Dioses se volvieron incontrolablemente furiosos, siendo empujados a la ignorancia por
Maya. Se volvieron abusivos y ofensivos, como sus pensamientos que huian
incontrolablemente.

14. Por este comportamiento, las Diosas los abandonaron inmediatamente. De nuevo ellos
entraron y se volvieron inmanifestados, mientras toda la existencia lloraba de agonia.

15. Los dos Dioses volvieron sin luz, sin energia, perplejos e inconscientes. Por ese orgullo,
ambos, Hari y Hara perdieron sus Shaktis.

16. Brahma se tornd muy ansioso: “;Qué es esta situacion corriente? Entre las dos
deidades principales, dime, ;como se tornaron incapaces de realizar sus funciones?”

17. “4 Cual es la razén de esto? s Por qué no estan presentes? ;Puede el universo entero
disolverse en una existencia imperceptible?”

18. “No sé las razones de esto, tampoco cédmo es posible ser engafiado”. Asi, con gran
ansiedad, cerr6 sus ojos en contemplacion.

19. Entonces vio que la furia de la energia suprema se habia levantado, y esa era la causa.
20. Entonces comenzé a realizar todo el mismo, aquellas funciones que fueron
desatendidas (preservacion y disolucion), porque del esfuerzo intenso de su energia, su
tiempo fue absorbido en estas actividades, y ellos se volvieron su unica austeridad.

21. Buscando cémo recobrar su salud (Shiva y Vishnu), llamoé a sus hijos e invité a algunas
almas dharmicas, Shanka y otras, de solemne lealtad.

22. Entonces les explicé: “Estoy muy ocupado con estas funciones mundanas, que no me
puedo ocupar en la realizacién de austeridades”.

23. “Procedan con el objetivo de agradar a sus Shaktis, mientras continto con el trabajo
pesado de este universo. Shiva y Vishnu se volvieron negligentes y descuidados por la furia
de la energia suprema.”

24. “Hagan lo posible por agradar a la energia suprema y realicen extremas y dificultosas
austeridades con devocion; retomen la posiciéon



25. de su estado anterior, unidos con sus Shaktis. Ahora, hijos mios, incrementen su fama
e importancia en el mundo”.

26. “Esta familia en la cual nacieron, y él (el que les dio nacimiento), se llenaran de energia.
Esta familia purificara el universo entero y él, en persona, lograra los objetivos de todas las
acciones”.

Vyasa dijo:

27. Escuchando las declaraciones del gran padre, Daksha y los otros que eran puros en su
interior, todos se internaron en el bosque con el deseo de meditar en el Supremo.

CAPITULO I
Vyasa dijo:

1. Entonces se refugiaron en un area boscosa en las montafas del Himalaya, donde
participaron juntos en el japa del Maya Bija (Hrim) con toda su capacidad y purificando
austeridades.

2. Meditaron en la energia suprema por cien mil afios, oh rey. Entonces la Diosa se vio
complacida y se aparecio frente a ellos en forma perceptible.

3. Lazo, espada curva, los mudras concediendo bendiciones e inmunidad frente al miedo,
se mostrd con sus cuatro brazos. Tenia tres ojos, completamente llenos de un sentimiento
de compasién, la forma de la verdad, conciencia y bienaventuranza.

4. Viéndola como la madre de todo, los hombres puros de sabiduria con gran satisfacciéon
dijeron: Nos inclinamos ante la forma del universo, la imagen de la existencia universal en
el cuerpo denso.

5. Nos inclinamos ante la forma de la luz, que esta en todas partes con el cuerpo sutil, en
cada cuerpo sutil estas situada con vinculo inseparable.

6. Nos inclinamos ante ti en el cuerpo causal, nos inclinamos ante la imagen de la existencia
infinita. Nos inclinamos ante la naturaleza intrinseca de todo, nos inclinamos ante la imagen
de la suprema divinidad.

7. Nos inclinamos ante la forma de todo, ante la imagen de todas las definiciones del alma.
“Asi, la alabanza fue cantada a la madre del universo con voz sofocada por la devocion.”
8. Daksha y los otros munis puros se inclinaron ante sus pies de loto. Entonces la Diosa se
sinti6 complacida, les habld con una voz (tan dulce como un) cucu.

9. Pidan una bendicion, oh sumamente afortunados. Siempre estoy lista para concederles
bendiciones. “Escuchando sus palabras, pidieron paz para Hara (Shiva) y Vishnu.”

10. Entonces recuperaron a sus Shaktis. Oh rey verdadero, entonces Daksha rezé: oh
Diosa, por favor nace en mi familia.

11. Si ty, la divina Madre, asi lo haces, alcanzaré la recompensa por todas las acciones.
Recitacién de mantras, meditacion y adoracion. ¢ Donde y como deben ser cumplidas?

12. “Dime, oh sefior supremo, de tu boca solamente”.

La Diosa dijo:

Esta falta de respeto mostrada a mis Shaktis ha sido provocada por la situacion actual de
esos dos (Shiva y Vishnu).

13. Esta clase de insulto nunca me debe ser mostrado por ninguna razén. Ahora, por mi
gracia, sus cuerpos recobraran la salud.

14. Sus Shaktis se manifestaran, una en tu casa (Daksha), y la otra en el océano de leche.
Ellos (Shiva y Vishnu) entenderan que (cuando esto suceda) sentiran la urgencia de cantar
mi



15. Maya Bija Mantra, Hrim. Este mantra estd en mi y por sobre todo siempre me da placer.
Meditando sobre la forma de mi cuerpo denso, o de otro modo sobre la posicion anterior.
16. Como la forma de la verdad, conciencia y bienaventuranza. Todos los lugares del mundo
son mios, y estoy con ustedes todo el tiempo. Por esto, puedes adorarme y meditar en
cualquier momento, en cualquier lugar.

Vyasa dijo:

17. Asi, dando su explicacion, la Diosa, que vive en la isla de las joyas, regresé a su interior
(se volvié imperceptible). Daksha y los otros munis regresaron nuevamente a Brahma.

18. Formaron un circulo cerca de Brahma y respetuosamente explicaron qué habia
sucedido. Hara y Hari recuperaron su salud y su capacidad para desempefar sus funciones,
oh rey.

19. Por la gracia de la suprema madre, su orgullo habia desaparecido. Entonces, en un
momento dado, la energia se transformé en un Avatara (manifestada en un cuerpo fisico)
20. En la casa de Daksha. Oh gran rey, en los tres mundos comenzé los bailes de
celebracién. Todos los Dioses estaban encantados, y provocaron una lluvia de flores.

21. Los tambores dundubhi resonaron desde el cielo, usando sus manos como palillos de
tambor. Oh rey, todas sus mentes estaban encantadas, y los buscadores espirituales se
aferraron a Su nombre (manteniéndolo fijo en sus meditaciones).

22. Los rios fluyeron en sus cursos y el sol brilld con un brillo excelente. Cuando ella que
es prosperidad nacid, la prosperidad nacié en todas partes.

23. Se le dio el nombre de Sati (la causa de la existencia real) porque en el ciclo de la
existencia real, ella estd mas alla del conocimiento universal. Nuevamente le fue dada a
Shiva como su Shakti.

24. Pero nuevamente su persona ardié en un fuego de alianza divina desde el interior de
Su propia mente, oh rey.

Janamejaya dijo:

“Oh Muni, estas palabras que acabas de decirme son extremadamente desfavorables.

25. ;Estoy escuchando (correctamente) que semejante ser se quemd a si mismo en el
fuego, recordando su nombre aun los seres humanos no temeran el fuego del Samsara (el
mundo de los objetos y relaciones?

26. ; Por qué accion se quemo a si mismo en el fuego de su propia mente?

Vyasa dijo:

- Escucha, oh rey, este viejo acontecimiento, la causa de la quema de Sati.

27. Hubo en un tiempo, Durvasa (un famoso Rishi), que fue con la reina de los rios, Jambu.
Alli vio a la Diosa y comenz¢ a recitar el Maya Bija, Hrim.

28. Entonces el mas supremo de los Dioses se sintié complacido y tomé de su propio cuello
una guirnalda de flores. Las abejas embriagadas con el perfume del jazmin, abundaban por
doquier.

29. Ella le dio (a Durvasa) como prasada (un regalo para el devoto de su adorado), la cual
el muni colocd sobre su cabeza. Entonces regresé pasando a través de la atmdsfera por
medio de sus (poderes espirituales obtenidos por las) purificadoras austeridades.

30. El vino adonde Daksha permanecia, que era en ese momento el padre de Sati, y viendo
a la Divina Madre, se incliné a los pies de Sati.

31. Daksha pregunté acerca de la guirnalda del muni, “;de quién es esa extraordinaria
guirnalda? Dime cémo la obtuviste, oh gran hombre, es muy dificil de obtener por los
humanos.”

32. Escuchando su pregunta, él (Durvasa) respondioé con lagrimas en sus 0jos y amor en
su corazon: “es prasada de la Diosa”.



33. El padre de Sati pregunté a muni por la guirnalda. (EI muni pensd) que no hay nada
inapropiado en las regiones de los tres mundos para dar a un devoto de la energia divina.
34. Con este entendimiento, le dio la deseada guirnalda a Daksha, que acept6é sobre su
cabeza, y se fue a su propio templo.

35. La puso cerca de la cama del sefior de la casa (él mismo) y su hermosa mujer. Siendo
embriagado con la fragancia de la guirnalda, él adoptdé un comportamiento animal durante
la noche.

36. Erroneamente, (penso) que su (propio) pecado fue culpa de Shankara, el protector de
la tierra. Asi su enemistad con el benevolente Shiva y la Diosa Sati habia nacido.

37. Oh rey, porque este error, ella (Sati) quemo su cuerpo nacido de Daksha en el fuego
del yoga, con el proposito de mostrar el ideal de la verdadera devocién propia de una
esposa.

38. Nuevamente, por el deseo de Himalaya, ella se manifestd con su gran cuerpo desde lo
imperceptible.

Janamejaya dijo:

- Después de que el cuerpo de Sati ardio, ¢,qué hizo Shiva?

39. Cuando se separdé de su amada Sati, ¢qué hizo?

Vyasa dijo:

Mi discurso no esta en condiciones de contestar qué paso después de esto.

40. La disolucién de los tres mundos comenzé del fuego de la ira de Shiva, oh rey,
Virabhadra nacio, como también Bhadrakali con sus multitudes.

41. Virabhadra era capaz de destruir los tres mundos, crear la no - existencia. Entonces
Brahma y los Dioses tomaron refugio en la compasion de Shankara.

42. Aun cuando todas sus posesiones fueran destruidas, no seria asi con la compasion del
senor supremo les concedié inmunidad frente al miedo, y la cabeza de un macho cabrio fue
puesta sobre el hombre (Daksha),

43. Restituyendo a esa gran alma de la muerte. Entonces con mucha afliccion el gran sefior
de todos fue al area de sacrificio y lloré con gran dolor.

44. Sin ver a su Sati, que se habia quemado en el fuego de la conciencia, puso el cuerpo
sobre sus hombros y lloré “joh, mi Sati, mi Sati!”, una y otra vez.

45. Con la conciencia desorientada, Shankara anduvo errante por paises con muchos
nombres. Entonces los Dioses se volvieron extremadamente ansiosos, y Brahma, el
compasivo (solicitd)

46. a Vishnu que rapidamente preparara su arco. Con sus flechas, corté el cuerpo de Sati
en pedazos, dejandolos caer en diferentes lugares.

47. En cada lugar que una pieza caia, Hara (Shiva) observaba su ser (de Sati) en una forma
diferente. Entonces le dijo a los Dioses “en todos estos lugares de Shiva (refiriéndose a
Sati),

48. Quienquiera que adore con suprema devocion, por ellos a nadie le sera dificil la
realizacion. Alli la suprema Madre sera recordada eternamente unida con la parte de su
cuerpo.

49. Los seres mortales que hacen el sacrificio de ofrenda al fuego en estos lugares, para
ellos los mantras seran exitosos, especialmente el Maya Bija, Hrim”.

50. Después de estas palabras, Shankara, con el dolor de la separacion, se quedoé en esos
lugares. Su tiempo, oh excelente rey, fue consagrado a la recitacién de mantras, la
meditacion y la pura conciencia intuitiva, Samadhi.

Janamejaya dijo:

51. ¢En qué lugares y locaciones cayeron los pedazos de la Diosa Sati? Por favor dime
cual es el numero de estas siddhapithas, los lugares de peregrinaje perfectos, y cuales son
sus nombres.



52. Oh gran hombre de sabiduria, si tu me describieras los nhombres y lugares donde la
Diosa otorga su gracia, la consideraré la mas grande de las bendiciones.

Vyasa dijo:

53. Escucha, oh rey, como describo los lugares sagrados de peregrinacién de la Diosa,
simplemente escuchando de ellos se destruyen los pecados de los hombres.

54. Describo aquellos lugares donde la Diosa tal vez adord y medité sobre la realizacién de
la riqueza de la perfeccion y el cumplimiento de los deseos de la existencia.

55. La cara de Gauri residia en Varanasi, conocido por el nombre de Vishalakshi, el fin del
universo. En el campo de Naimisharanya que es conocida por el nombre de Lingadharini,
la que sostiene el cuerpo sutil.

56. Esta Maha Maya es conocida en Prayaga, Allahabad, por el nombre de Lalita, la amada.
En el Gandhamadana, ella es conocida por el nombre de Kamuki, la que manifiesta los
deseos. En el sur Manasa, por Kumuda, y en el norte Manasa,

57. por Vishvakama, todos los deseos del universo, la suprema Diosa de la realizacion. En
Gomanta, ella es conocida por el nombre de Diosa Gomati, la que manifiesta la luz, y en la
montafa de Madura, ella es conocida por el nombre de Kamacarini, la que se mueve en el
deseo.

58. En Caitraratha, ella es conocida por el nombre de Madotkata, y en Hastinapura, por
Jayanti, la que sale siempre victoriosa. En Kanyakubja ella es conocida con el nombre de
Gauiri, la que es rayos de luz, y en la montana Malaya, por Rambha, la manifestacion de la
belleza.

59. En Ekamrapitha, ella es conocida como Kartimati, la madre de la fama. En Visva, por el
nombre de Visvesvari, la suprema reguladora del universo. En Pushkara, ella es conocida
por el nombre de Puruhhuta, el total y completo sacrificio.

60. Ella es conocida como Sanmarga Sayini en el Kedara Pitha, dadora del sendero de la
excelencia. Ella es conocida como Manda, en la cima de los Himalayas, y como
Bhadrakrnika, la de los excelentes oidos, en Gokarna.

61. Ella es conocida como Bhavani, la Diosa de la existencia, en Sthaneshvara, y como
Bilvapatrika, la hoja del arbol de Bilva, en Bilvake. Ella es conocida como Madhavi en
Srishaila, y como Bhadra, la excelencia, en Bhadreshvara.

62. Ella es conocida como Jaya, Victoria, en Varaha Shaila, y como Kamala, el Unico Loto,
en Kamalaya. Ella es conocida como Rudrani en Rudra Koti, y como Kali en Kalafijara.

63. Ella es conocida como Maha Devi, la gran Diosa, en Salagrama, y como Jalapriya, la
amada de las aguas, sobre el Shivalingam. Ella es conocida como Kapila en mahalinga, y
como Muktesvari en Makota.

64. Ella es conocida como Kumari, la siempre pura, en Nayapura, y en Santana como
Lalitambika, la madre amada. Ella es conocida como Mangala en Gaya, y como Vimala, la
pureza, en Purushottama.

65. Ella es conocida como Utpalakshi, la meta final, en Sahasraksha, y como Mahotpala, la
gran protectora, en Hiranyaksha. Ella es conocida como Amoghakshi, la vision infalible, en
el rio Vipasha, y como Patala en Pundravardhana.

66. Ella es conocida como Narayani en Suparshiva, y como Rudra Sundari, la de belleza
aterrorizante, en Trikuta. Ella es Vipula Devi en Vipula, y Kayani, Diosa de la prosperidad,
en Malayacala.

67. Ella es conocida como Ekavira en Sahyadri, y como Candrika en Harishcandra. Ella es
conocida como Ramana en Rama Tirtha, y como Mrgavati en el Yamuna.

68. Ella es conocida como Kotavi en Kotayirtha, y como Sugandha, la excelente fragancia,
en el bosque de Nadhava. Ella es conocida comoTrisandhya, la plegaria de los tres tiempos,
en el Godavari, y como Ratipriya, la amada d la primavera, en Gangadvara.

10



69. Ella es conocida como Subhananda, la pura bienaventuranza, en Shiva Kunda, y como
Nandini, la delicia, en Devikatata. Ella es conocida como Rukmini en Dvaravati, y como
Radha en los bosques de Vrindavana.

70. Ella es conocida como Devaki en Mathura, y como Parameshvari en Patala. Ella es
conocida como Sita en Citrakuta. Ella es conocida como Vindhyadhivasini, la que mora en
el conocimiento, en la cadena de montafas Vindhaya.

71. Ella es conocida como Mahalakshmi en el sagrado lugar de Karavira, y como una Devi
en Vinayaka. Ella es conocida como Arogya, la que esta libre de enfermedades, en
Vaidyanatha, y como Maheshvari en Mahakala.

72. Ella es conocida como Abhaya, la que esta libre del temor, en Ushnatirtha, y como
Nitamba en la montafa Vindhya. Ella es conocida como Mandavi en Mandavya, y como
Svaha en Maheshvaripura.

73. Ella es conocida como Pracanda en Chagalanda, y como Landika en Amarakantaka.
Ella es conocida como Variroha en Someshvara, y como Puskaravati en Prabhasa.

74. Ella es conocida como Devamata en el rio Sarasvati, y es recordada como Paravara en
las riberas. Ella es conocida como Mahabhaga en Mahalaya, y como Pingaleshvari en
Payoshni.

75. Ella es conocida comoSimhika en Kritasauca, y como Atisankari en Kartika. Ella es
conocica como Lola en Utpalavartaka, y como Subhadra en Sona Sangama.

76. Ella es conocida como la madre Lakshmi en Siddhavana, el bosque de los realizados,
y como Ananga en Bharatasrama. Ella es conocida como Visvamukhi en Jalandhara, y
como Tara en las montafas Kishkindha.

77. Ella es conocida como Pusti en los bosques de Devadaru, y como Medha en las
regiones de Kashmira. Ella es conocida como Bhima en Himadri, y también como Tusti y
Vishveshvari.

78. Ella es conocida como Suddhi en Kapalamocana, y como Mata en Kayavarohana. Ella
es conocida como Dhara en Sankhoddhara, y como Dhriti en Pindaraka.

79. Ella es conocida como Kala en el rio Candrabhaga, y como Shivadharini en Acchoda.
Ella es conocida por el nombre de Amrita, el néctar de la bienaventuranza, en Vena, y como
Urvashi en Badari.

80. Ella es conocida como la vegetacion (también las medicinas) en Uttara Kuru, y como
Kushodaka en Kushadvipa. Ella es conocida como Manmatha en Hemakuta y como
Satyavadini en Kumuda.

81. Ella es conocida como Vandaniya en Ashvattha, y como Nidhi en el Vaishravanalaya.
Ella es conocida como Gayatri en la boca de los Vedas, y como Parvati, la que siempre esta
cerca de Shiva.

82. Ella es conocida como Indrani en los reinos de los Dioses, y como Sarasvati en los
rostros de Brahma. Ella es conocida como Prabha, el brillo en el sol, y como Vaishnavi entre
los Matrikas.

83. Ella es celebrada como Arundhati entre las Satis, las mujeres castas, y como Tilottama
entre lo bello. Esta Shakti tiene varios nombres en todos los aspectos divinos en los cuales
ha encarnado.

84. {Oh Janamejaya! De este modo te he narrado los ciento ocho Shakti Pithas (lugares
sagrados o moradas de la deidad) junto con los nombres de la Diosa en cada lugar.

85. Todas las partes del cuerpo de la Diosa Sati han sido expresadas como los diversos
lugares de peregrinaje, el numero principal y mas importante sobre la tierra.

86. Quienquiera que recuerde o escuche estos ciento ocho excelentes nombres de la Diosa
como también de los lugares de peregrinaje, sera liberado de todos los pecados e ira a los
reinos de la Diosa.

11



87. Quienquiera que vaya a todos estos lugares sagrados de peregrinaje, y tome los bafios,
realice las ofrendas a sus ancestros y las ceremonias en memoria de su honor,

88. Y con gran devocién adore a la suprema Diosa, la Divina Madre, y una y otra vez ruegue
el perdén de la madre del universo,

89. Oh Janamejaya, su alma sera digna de ello (su corazon se purificara) y sera bendecido.
Debera alimentar a los Brahmines y realizar todas las ofrendas acostumbradas para ellos.
90. Oh, rey, debera adorar a las virgenes bien vestidas (Kumaris) y Vatukas, muchachos
jévenes de la localidad. Todos los seres de cualquier tribu, incluso si son Candalas, seran
respetados.

91. Recuerda que como la forma de la Diosa esta en todos, todos los seres seran adorados.
Todo tipo de honorarios sacerdotales y pedidos de donativos estan prohibidos en cualquiera
de estos lugares de peregrinaje de la Diosa.

92. Los verdaderos buscadores espirituales deberan hacer Purashcarana, ofrendas de
reverencia al fuego, de acuerdo a su capacidad, y deberan hacer japa en el bija mantra de
Maya Hrim, de la Suprema Diosa, y de los divinos residentes de los varios lugares de
peregrinaje.

93. Oh rey, un hombre debe adorar y reverenciar con la mas alta devocion a la Diosa y no
debera mostrar avaricia.

94. Quienquiera que vaya en peregrinacion a estos lugares, con una mente piadosa llena
de amor por la Diosa, por mil Kalpas de tiempo, en los mas altos reinos de la divinidad
(Brahma Loka)

95. residirdn sus ancestros, y estaran en el lugar de la Diosa. Por ultimo, los peregrinos
deberan alcanzar la sabiduria, la cual conduce a la liberacion de los lazos de la existencia
y el mas alto intelecto.

96. Mucha gente ha alcanzado la perfeccion por el japa, repitiendo estos ciento ocho
nombres. Dondequiera que aun la escritura de estos nombres es guardada en un libro,

97. Las influencias adversas de los planetas, la muerte, y todos los otros miedos, quedaran
atras. La buena fortuna constantemente lo sostiene, y las elecciones de la vida son siempre
alcanzadas.

98. Nada le sera dificil de alcanzar a aquellas personas que recitan regularmente estos
ciento ocho nombres. Quienquiera que siempre se consagre a la Diosa ciertamente
obtendra las bendiciones.

99. Los Dioses, en persona, se inclinaran ante aquellos que recuerdan la forma de la Diosa,
y siempre son dignos de adorar. Y nuevamente (en la reencarnacion) tomara la forma mas
excelente entre los hombres.

100. Cuando estos excelentes ciento ocho nombres son rezados con devocion al mismo
tiempo que se realiza un servicio en memoria de los ancestros que han partido, ellos se
complacen plenamente y se les concede el supremo refugio.

101. Estos son los lugares que conceden la liberacidon del cautiverio, y son los actuales
depositarios del conocimiento. Oh rey de reyes, estos son los lugares de peregrinaje para
realizar la perfeccién, donde los hombres deberan tomar refugio.

102. ;Oh rey! Te he revelado el secreto de todos los secretos acerca de lo que querias
saber. Por favor dime qué mas deseas oir.

CAPITULO I

Janamejaya dijo:
1. Me has dicho que la luz mas elevada nacio sobre la cumbre de los Himalayas. Por favor
describeme a la luz mas elevada en detalle.

12



2. Qué hombre inteligente puede desistir de escuchar este néctar hecho palabras acerca
de la Suprema energia? Que la muerte venga a los Devas que beben el néctar de la
inmortalidad, pero tal peligro no es posible que llegue a aquellos que beben el néctar de las
gloriosas acciones de la Diosa.

Vyasa dijo:

3. iBendito seas! Has logrado los objetivos de esta vida humana. Has aprendido, siendo
instruido por las grandes almas de los hombres. Eres tan afortunado por haber cultivado
con sinceridad tu devocion a la Diosa.

4. Escucha, oh Rey, este viejo acontecimiento. Cuando Shiva estaba vagando por el mundo
en estado de distraccion, cargando el cuerpo de Sati, el cual habia sido quemado por el
fuego, descanso de vez en cuando en varios lugares.

5. Controlando sus cinco sentidos, llevo su mente al Samadhi, en completa abstraccion, y
fusionando su propia alma en la meditacion de la naturaleza intrinseca de la Diosa, perdié
la conciencia del tiempo.

6. Toda existencia en los tres mundos, ambos movil e inmdvil, el universo perceptible
integro, con océanos, islas y montafas, se volvié desprovista de energia y buena fortuna.
7. Toda bienaventuranza que residia dentro de los corazones de todos los seres humanos
se detuvo, y la conciencia de todos fue quemada con pensamientos ansiosos y actitud de
indiferencia.

8. Todos se sumieron en un océano de dolores vy tristezas, y la enfermedad prevalecié. Los
planetas se movieron en direcciones opuestas y aun los Dioses sufrieron desdichas.

9. Los reyes no mantuvieron una actitud acorde, por ambas razones, materiales y
espirituales. En este desfavorable momento, un gran asura llamado Taraka, el iluminador
de la dualidad,

10. Se convirtié en el regulador del mundo por una bendiciéon que recibié de Brahma. Este
ser maligno sélo podia ser asesinado por el hijo de Shiva.

11. De esta manera la muerte del gran asura fue contemplada por los Dioses y las Diosas,
pero Shiva no tenia esposa ni tampoco hijo.

12. De esta forma, debido a su opresion, los Dioses se apartaron de sus lugares, y con
ansiedad pensaron por el hijo de Shiva.

13. “Shankara, el motivo de la paz, no tiene esposa. Entonces, jcomo un hijo puede ser
posible! Somos extremadamente desafortunados. ;Coémo puede nuestro propdsito ser
ejecutado?”

14. Oprimidos de esta manera con los pensamientos, todos fueron a Vaikuntha, la casa del
Sefior Vishnu, y en privado, buscaron los medios para triunfar.

15. “4Por qué todos sus pensamientos estan tan llenos de ansiedad, cuando la Diosa
auspiciosa del universo, que completa todos los deseos que se le proponen, esta despierta,
la Diosa de la existencia, que habita en la Mani Dvipa, la isla de las joyas?”

16. Oh, Dioses, nuestros diversos pensamientos le causan indiferencia a la madre, y no hay
otro motivo. Cuando la madre del universo imparte ensenanzas

17. a sus hijos tontos, los reprime sin compasion, s6lo para remover sus cualidades
defectuosas.

18. Un nifo comete errores a cada paso. ¢Quién mas en el mundo puede perdonar eso,
exceptuando a la madre?

19. Rapidamente se refugia en la Madre Suprema, que existe desde tiempos inmemoriales,
controlando las modificaciones de tu conciencia. Ella, seguramente, cumplira tu objetivo.
20. De esta manera, aconsejando a todos los Dioses, el gran Vishnu, a través de su
consorte, Lakshmi, y otros Dioses, fueron a adorar a la Diosa.

21. Yendo a las grandes montafias de los Himalayas, los Dioses se comprometieron a
realizar ofrendas de reverencia y sacrificio al fuego sagrado, mientas repetian los mantras
de la Diosa.

13



22. Oh, rey, aquellos que conocian la realizacion de los sacrificios a la madre, comenzaron
a encender los fuegos sagrados, y todos los Dioses comenzaron a observar varios votos
de adoracion, como el voto de Tritiya (tercer dia), etc.

23. Algunos comprometidos en la meditacion en un punto (samadhi), y algunos
comprometidos en la constante repeticion de sus nombres. Algunos comprometidos
recitando himnos de alabanza a la Diosa, y algunos recitando sus nombres una y otra vez.
24. Algunos comprometidos en la constante repeticién de mantras, algunos realizando el
memorial y otras ceremonias. Algunos realizando un sacrificio interno, y otros
continuamente arraigados a las energias internas de la Diosa.

25. Algunos comprometidos en adorar a las mas alta Shakti, la Diosa del universo, sin
dormir o descansar por el mantra semilla de Maya, Hrim. De esta manera, oh Janamejaya,
muchos afos han pasado.

26. El noveno dia lunar del mes de Caitra (marzo) cayé en viernes. Ese dia ella se manifesté
ante ellos, y reconocieron su voz.

27. Parada sobre las imagenes de los cuatro lados de los Vedas cantando himnos para
alabarla. Ella irradia luz como diez millones de soles, y ademas como la tranquilidad de diez
millones de lunas.

28. Esta luz era igual a diez millones de rayos de luz, reflejando el mas alto amor. No habia
nada por encima de esto, nada por debajo de esto. Tampoco habia nadie en medio de su
origen.

29. No tenia principio, ni tenia fin. Tampoco tenia manos u otros miembros unidos a su
cuerpo. Tampoco tenia una forma femenina ni masculina, ni tenia apariencia de un género
mixto.

30. Encandilaba por el lustre brillante. Los Dioses primero cerraron sus 0jos; cuando, con
paciencia, los abrieron

31. Vieron la manifestacion mas alta de luz en la forma de una hermosa y
extraordinariamente divina mujer. Su cuerpo era extremadamente hermoso. Una joven en
la frescura de su juventud.

32. Sus senos estaban elevados, turgentes, prominentes, y asomando como brotes de loto,
que se sumaban a su incomparable belleza. Ella vestia brazaletes en sus cuatro manos.
33. Brazaletes en sus cuatro brazos, un collar alrededor de su cuello, y una guirnalda hecha
de joyas y gemas invaluables irradiaba un brillo impactante.

34. Encantadores ornamentos en su cintura emitian sonidos tintineantes, y unos hermosos
brazaletes vestian sus pies. Su cabeza centelleaba brillantemente, como grandes abejas
negras brillando sobre las florecientes flores de Ketami.

35. Su adorable boca de loto estaba llena de hojas de betel mezcladas con alcanfor. Sus
aros dorados brillaban, y ella se manifestaba brillante y hermosa.

36. La luna creciente del octavo dia lunar brillé sobre su frente. Sus cejas eran largas y
arqueadas, y sus 0jos se veian brillantes y con lotos rojos. Su nariz estaba elevada y sus
labios eran muy dulces.

37. Sus dientes eran muy hermosos, como los brotes abiertos de la flor Kunda. Un collar de
perlas colgaba de su cuello. Sobre su cabeza, una brillante corona adornada con joyas que
brillaban como las lineas de la luna.

38. Su pelo estaba adornado con una red de guirnaldas hecha de malika y flores malati. En
su frente un punto brillante de color bermellén hecho de kunkuma de Kashmira era su tercer
0jo, el cual agregaba brillo a su cara.

39. En una de sus cuatro manos habia un lazo y en otra mano habia una espada curva.
Con los dedos de sus otras dos manos hacia los signos de conceder bendiciones y disipar
el miedo. Ella vestia ropas de color rojo como las flores del arbol de granada.

14



40. Los Dioses se inclinaron con respetuosa devocion a la encarnaciéon de todo el amor, a
ella que realiza todas nuestras esperanzas y deseos, a la madre de todo, que salva a todos
de la ignorancia de la dualidad.

41. Su benevolencia permitié a los Dioses ver el hermoso rostro de la madre del universo
irradiando una dulce sonrisa, la imagen de la compasién infinita.

42. Viendo a esa divina imagen de la compasion, los Dioses inmediatamente se inclinaron
con devocion, pero no pudieron hablar, pues sus voces se apagaban de la emocién.

43. Entonces, con gran dificultad, aquellos devotos comenzaron a alabarla. Con sus ojos
llenos de lagrimas de amor y devocion por la satisfaccion de la madre del universo, ellos
cantaron:

Los Dioses dijeron:

44. Nos inclinamos ante la Diosa, ante la energia de bondad infinita de todos los tiempos.
Nos inclinamos. Nos inclinamos ante la naturaleza, ante la excelencia, con disciplina nos
inclinamos.

45. Nos refugiamos en ella, que es la naturaleza del fuego, que brilla como la luz de la
sabiduria en la meditacion, la que concede los frutos de todas las acciones, la Diosa Durga,
la mitigadora de todas las dificultades. A la destructora de todos los pensamientos, ante ti
nos inclinamos.

46. Los Dioses han ofrecido ante la Diosa muchas vibraciones amorosas. Todos los seres
humanos la llaman la forma del universo. La que es como la vaca, que concede todos los
deseos, dadora de bendicion y fuerza, la forma de todo sonido. Que la suprema Diosa,
siendo complacida con nuestros himnos, se presente en persona ante nosotros.

47. Nos inclinamos ante el tiempo de la oscuridad, ante ella, que es alabada por la
capacidad creadora, ante la energia de la conciencia universal, ante el espiritu del
conocimiento todo penetrante, ante la madre de la iluminacién, ante la hija del talento, ante
la energia de la bondad.

48. Conocemos a la Diosa Mahalakshmi, y meditamos sobre la que encarna todas las
energias. Que la Diosa nos conceda el incremento de la sabiduria.

49. Nos inclinamos ante la naturaleza intrinseca de la manifestacion universal; nos
inclinamos ante la imagen del alma de la existencia sutil. Nos inclinamos ante la naturaleza
intrinseca de la que es indivisible; nos inclinamos con devocién ante la respetada imagen
de la suprema divinidad.

50. Nos inclinamos con gran devocion ante la suprema Diosa de toda existencia, que crea
la ignorancia como confundiendo una soga por una serpiente, etc., y que también da el
conocimiento para corregir esta ignorancia.

51. Nos inclinamos ante el propdsito de la definicidn de esto, y a la naturaleza intrinseca
del néctar de la conciencia unica. Eres la forma de la bienaventuranza indivisible, y la
suprema sabiduria en todas las tierras.

52. Tu estas mas alld de las cinco envolturas (annamaya, pranamaya, manomaya,
vijianamaya y anandamaya, los cinco koshas: el cuerpo de la materia, el cuerpo del aire,
el cuerpo del pensamiento, el cuerpo de la luz y el cuerpo de la bienaventuranza), la testigo
de los tres estados (vigilia, sueno, sueno profundo de la conciencia). Nos inclinamos ante
el propdsito de la definicion de la naturaleza intrinseca del alma de toda existencia.

53. Nos inclinamos ante el Pranava Om. Nos inclinamos ante la imagen del bija mantra,
hrim. Eres la manifestacion de varios mantras y eres compasiva. Nos inclinamos ante ti una
y otra vez.

54. De esta manera los Dioses cantaron alabanzas a la divina Diosa madre, que reside en
la isla de las joyas. Entonces el espiritu supremo de toda prosperidad les hablé con una voz
tan dulce como la de un pajaro cu - cu.

La Diosa dijo:

15



55. “Dime el propdsito de tu reunion aqui. Le concedo a los devotos la realizacion de los
deseos, como un arbol que cumple los deseos.

56. Para los devotos que han venido a reconocerme, ¢ cual es la ansiedad? Acompano a
mis devotos mas alla de las penas del océano de propdsitos y relaciones.

57. Esta promesa de mi parte es verdad. Sepan esto, joh, excelentes conocedores!”
Escuchando estas palabras llenas de amor, los Dioses recibiran completa satisfacciéon en
sus mentes.

58. Oh, rey, entonces los Dioses describieron su propio dolor sin vacilar.

Los Dioses dijeron:

- No hay nada en este mundo que no sea conocido por ti.

59. Oh, suprema reguladora del mundo, tu sabes todo y lo ves todo. Dia y noche el
iluminador de la oscuridad. Tarakasura, el regulador de la dualidad, nos esta dando mucha
angustia.

60. El recibi6 la bendicion de Brahma que sera asesinado solamente por el hijo de Shiva.
Oh, gran vidente de todos, tu sabes que la esposa de Shiva no esta manifestada en estos
momentos.

61. Oh, madre del universo, qué pueden los ignorantes y seres inferiores como nosotros,
darte a ti que eres omnisciente? Tu conoces todos nuestros problemas y deseos.

62. Bendicenos de tal forma que nuestra devocion nos recuerde constantemente a tus pies
de loto. Esta es nuestra intensa plegaria, y todo lo que debemos hablar.

63. Escuchando estos ruegos de los Dioses, la suprema reguladora del mundo dijo: “Mi
energia divina encarna como Gauri en la casa del Himalaya.

64. Ella se convertira en la esposa de Shiva y engendrara un hijo que llevara a cabo su
proposito. Y su devocion seguira firme a mis pies de loto.

65. Himalaya también esta adorandome con toda su mente y gran devocién. Por ende,
estoy muy complacida de nacer en su casa.”

Vyasa dijo:

66. Escuchando estas palabras de extrema amabilidad, Himalaya se llené de amor. Con
una voz sofocada con lagrimas en su garganta, le hablé a la gran reina de la existencia.
67. Este ser ha sido enaltecido por tu amoroso deseo. jPorque soy una existencia inerte y
estacionaria, por cuanto tu eres la naturaleza intrinseca de la existencia real y la conciencia!
68. Para volverme tu padre, lo cual seria imposible de otra manera, debe ser el resultado
de los méritos ganados por mi por realizar el ashvameda y otros sacrificios, y los méritos
por mi union constante en la meditacion en un punto.

69. Que la madre del universo perceptible se vuelva mi hija, haré que mi fama sea lo
principal en la creacidon compuesta por los cinco elementos. jCuan bendito y afortunado es
Himalaya!

70. A quien puede llevar la mayor fortuna, al que ha sido elegido para dar nacimiento a la
hija interna, que contiene millones de creaciones.

71. No puedo saber a qué elevados lugares mis ancestros tal vez accedieron, que lo
perceptible e imperceptible que reside en las virtudes futuras tome nacimiento.

72. De la misma forma que me has mostrado la gracia de la plenitud de tu amor, describeme
de esa forma tu naturaleza real, la cual es el logro de la perfeccién de la no - dualidad del
Vedanta.

73. Oh, Supremo Sefior de todos, dime del yoga y la devocién y la sabiduria como es
mostrada en los Vedas, por esto, por este conocimiento, seré capaz de realizar el yo.”
Vyasa dijo:

74. Habiendo escuchado estas palabras de Himalaya, la madre del universo, con una
mirada complaciente, comenzé a exponer los secretos contenidos en los Vedas.

16



CAPITULO IV

La Diosa dijo:

1. Escuchatodas mis palabras con atencién, oh, tu que estas libre de la vejez y de la muerte.
Tan sélo escuchando este discurso te sera posible realizar mi forma.

2. Antes sélo era yo, y no habia nada ni nadie mas que yo. La forma de mi alma eterna, el
yo, es conocido por los nombres Cit, Samvit y Parabrahma (definidos como la conciencia,
la totalidad del conocimiento, y la Suprema Divinidad).

3. El yo es incapaz de ser percibido a través de los sentidos. No tiene limite de espacio,
constante y sin nombre.

4. Esta Maya no es existente, tampoco es no - existente; tampoco puede ser llamada
ambos. Pero esta indefinible Maya es siempre sin fin.

5. Mi Maya es natural como el calor que se levanta del fuego, como el sol emite rayos de
luz, y como rayos frescos que vienen de la luna.

6. Asi como todas las acciones de toda vida se disuelven en Sushupti o duermen en un
sueno profundo, toda vida y tiempo, en persona, surge de esta Maya.

7. En mi union de Maya con Shakti, soy la semilla del alma de la existencia. Teniendo por
encima de la creacion el defecto de esconderme, es originador.

8. Maya es la union con Caitanya (conciencia). Es llamada la causa eficiente de la existencia
(o principio supremo de no - dualidad). Maya se expresa a través de cinco elementos
originales, es conocida como la causa material de la existencia.

9. Algunos llaman a esta Maya Tapas, la cual produce calor o actividad purificadora; algunos
la llaman Tama, oscuridad; otros dicen Jada, materia inerte; sabiduria, Maya, primordial,
naturaleza, energia, no nacida.

10. Los expositores de las escrituras de Shiva la llaman Vimarsha, experiencia; y otros de
la filosofia vedanta piensan en ella como Avidya, ignorancia (o la que oscurece el
conocimiento).

11. Por esta Maya varios expositores han expresado varios nombres en los Nigamas y otras
escrituras varias. Quien puede ver esta Maya es inerte, y el conocimiento que transmite es
indestructible. Por ende esto es falso.

12. La conciencia no puede ser percibida. Solamente lo inerte tal vez perciba. La conciencia
sélo se percibe a si misma, y no es perceptible por ningun gran fundamento.

13. La falacia I6gica de Anavastha (una serie de causas y efectos sin fin) existiria si se dijera
que la conciencia requiere de otra fuente de percepcién. La causa no puede ser la misma
que el efecto. Por ende, la conciencia debe ser percibida por si misma.

14. La percepcion del yo no requiere de otra fuente de percepcion. Ella, en persona, percibe
el sol, la luna y las montafias. La realizacion de este cuerpo universal del conocimiento es
la infinita realizacion de mi.

15. Los estados de percepcion del despertar, suefio y suefio profundo estan en cambio
constante. Pero el Samvit, el cuerpo universal del conocimiento siempre recuerda lo mismo;
ninguna diferenciacion puede alguna vez ser entendida.

16. Si pudiera ser entendido o experimentado, seria transitorio. Por ende, es entendido por
el testigo. Ser mas viejo que el mas viejo.

17. Todas las escrituras verdaderas declaran que el cuerpo universal del conocimiento es
eterno; esta es la forma de la bienaventuranza, y tu la progenitora del amor supremo.

18. Todos los pensamientos transmiten un sentimiento “yo soy”, y nunca el sentimiento “no
soy”. Este sentimiento existe intrinsecamente dentro del alma como amor. De esta manera
soy completamente distinto de todo lo que es falso.

17



19. Soy indivisible (infinito); todo soy yo. La sabiduria no es el dharma del alma, es la
naturaleza intrinseca del alma.

20. El supremo caracter invariable de la sabiduria no puede ser percibido, ni evolucionar.
Cit, conciencia, es el ideal de perfeccién, y si la conciencia no existe, entonces, ;cémo
puede ser conocida?

21. Por ende, el alma es la forma de la sabiduria, y siempre la forma de la felicidad. Esto es
la verdad, siempre llena, separado y exento de la dualidad.

22. Nuevamente, cuando se uni6 con los Dioses y karmas (acciones), etc., cred su propia
Maya de acuerdo al ascenso de Samskaras (tendencias anteriores), perfeccionandose de
acuerdo al tiempo y la actividad.

23. Por falta de discriminacion de los tattvas (los principios de la existencia que se unieron)
la creacion salié adelante. Oh, gran montafia, dijo que todos los seres nacieron por una
deficiencia previa de buddhi (inteligencia).

24. Te he hablado del conocimiento de mi forma universal, que también se conoce como
Avyakrita (inmodificada), Avyakta (inmanifestada), Maya Shabala (la fuerza o poder de
Maya) y varios otros nombres.

25. En todas las escrituras dice ser la causa de todas las causas, el principio que precede
toda existencia y saccidananda vigraha, el recipiente de la existencia real, conciencia y
bienaventuranza.

26. Cuando todas las acciones de toda la existencia estan unidas, y cuando lccha Shakti
(la energia del deseo), JAana Shakti (la energia de la sabiduria o inteligencia) y Kriya Shakti
(la energia de toda accion) todo se refugia, esto es llamado Mantra Hrim, lo primario o
principio primordial.

27. De este principio primordial emana Akasa (éter), teniendo la propiedad sutil en forma
de tacto, entonces sigue el fuego con la propiedad sutil de la forma.

28. Entonces sigue el agua teniendo la propiedad sutil del gusto, y por ultimo viene la tierra
teniendo la propiedad sutil del olfato. El sonido es la Unica cualidad del éter. El aire posee
dos cualidades: la del sonido y tacto.

29. El fuego tiene tres cualidades: las del sonido, tacto y forma. Las cuales han sido
declaradas por el sabio. Los Vedas recuerdan las cuatro cualidades del agua como sonido,
tacto, forma y gusto.

30. La tierra tiene las cinco cualidades. Sonido, tacto, forma, gusto y olfato. Estos (cinco
elementos originales) originan al Sutra, conocido como el Linga Deha (cuerpo sultil).

31. El alma universal contiene a todas las almas individuales; el cuerpo sutil expresa la
suprema conciencia, y el indivisible cuerpo causal ha estado en esta unién desde el
comienzo del tiempo.

32. De alli, la forma de la semilla de la existencia perceptible la cual esta situada en su
interior, el cuerpo sutil resulta adelante. Entonces salen los elementos densos, por medio
de varias combinaciones de los cinco elementos originales en el proceso llamado
Paricticarana (también conocido como Parikacritya).

33. El proceso de evolucion de los cinco elementos esta siendo tratado en este momento.
Cada uno de los cinco elementos originales esta dividido en dos partes.

34. Una parte de cada uno es para ser desechada, la otra parte se divide nuevamente en
cuatro partes. La cuarta parte de cada una es entonces unida con la mitad de los cuatro
elementos diferentes de él, y asi esta formado cada elemento denso.

35. De este modo (los cinco elementos densos), esta formado el Virat Deha (el cuerpo
universal), que es el cuerpo denso del alma suprema del Satva Guna (puras cualidades).
De los cinco elementos, los oidos y varios érganos del conocimiento, resultan mas adelante.
36. De la unién de los JhAanedriyas (los cinco érganos de conocimiento) surge el
Antahkarana (motivo interno, comprension de la mente, inteligencia, recolecciéon y ego).
Este motivo interno esta dividido en cuatro modificaciones (acorde a sus varias funciones).

18



37. Cuando se compromete en estados Sankalpas (una firme determinacion o definicion de
un objetivo, también una afirmacién positiva) y Vikalpas (dudas o juicios de valor), es
conocido como el hombre (mente o conocimiento subjetivo). Cuando llega a una conclusién
definitiva, esta libre de toda vacilacion.

38. Referida al objetivo por el cual es buscada, es llamada Citta (los objetos de la
conciencia, ambos conocimientos subjetivo y objetivo). Y cuando las modificaciones lo
hacen reflexionar, “soy el hacedor”, es llamado Ahankara (ego, la sensacion del yo).

39. Los Rajas Gunas de los cinco elementos originan a los Karmendriyas (érganos de la
accioén): Jphva (lengua), Pani (manos), Pada (pies), Payu (ano) y Upastha (érganos
reproductores). La union de éstos origina a los cinco Pranas, respiraciones, aires vitales,
vientos o fuerza de vida: Prana (inhalacion), Apana (exhalacién), Samana (equilibrio),
Udana (ascendente) y Vyana (descendente).

40. El Prana reside en el corazon; Apana en el ano; Samana en el ombligo; Udana reside
en la garganta; y el Vyana reside penetrando todo el cuerpo.

41. Cinco es el numero de los JAanedriyas (6érganos del conocimiento), y cinco es el numero
de los Kamendriyas (6rganos de la accion). Cinco es el nimero de aires vitales como prana,
etc., y estos sostienen la mente.

42. De esta manera, mi Sukshma Sarira (cuerpo sutil) surge, y es llamado mi linga
(caracteristicas sutiles). Es alli que reside Prakrtti (la naturaleza); su dominio se divide en
dos partes.

43. Una Maya es el alma de la existencia real, la otra estd mezclada con el conocimiento y
las cualidades. Declara que quienquiera que se refugie en ella, los protege como una madre
(Maya).

44. | a suprema conciencia refleja esa Maya, y asi refleja toda la existencia. Asi es llamada
Ishvara (el que todo lo penetra), y no hay sabiduria mas grande que su refugio.

45. El es omnisciente, el ejecutor de toda accion, la causa de la concesién de todas las
bendiciones. Oh, gran montafia, cuando la ignorancia de varias clases es reflejada,

46. El es conocido como Jiva (el alma individual, fuerza de vida), que nuevamente es el
depositario de todo dolor. Por la influencia de Vidya y Avipya, ambos (Ishvara y Jiva) tienen
tres cuerpos.

47. Estos tres cuerpos se caracterizan de nuevo por tres nombres. Cuando el Jiva reside
en el cuerpo causal, es llamado Prajfia, cuando habita en el cuerpo sutil, es conocido como
Taijasa.

48. Cuando reside en el cuerpo denso como tercera forma, es conocido como Vishva. Del
mismo modo, Ishvara es llamado Isha, Sutra y Virat (en su cuerpo causal, cuerpo sutil y
cuerpo denso respectivamente).

49. Primero recuerda las formas individuales, y después el alma césmica y lo que esta mas
alla. Este es el actual supremo sefior de todos. Quien concede bendiciones individuales y
realizacion de los deseos.

50. El crea la variedad del universo, la cual nuevamente es la residencia de experiencias
varias. Eternamente se impone por mi energia, él comprende mi dominio.

CAPITULO V

La Diosa dijo:
1. Mi Maya Shakti crea este universo entero, los objetos animados e inanimados. Esta Maya
es concebida en mi. En realidad no es diferente o separada de mi.

19



2. Juzgando por las percepciones del comportamiento, es llamada Vidya (conocimiento) o
Maya (ilusién), pero observado desde la realidad del principio supremo, en verdad, sélo
existe un principio supremo.

3. Eso soy yo, la entera creacion y disolucién perceptible a la vez. Oh, montafa, unida con
Maya y las acciones varias, me interno en ti como la fuerza de vida.

4. Si no residi dentro de todos los seres como la substancia llamada conciencia, ;como la
describimos volviendo continuamente y en varias distinciones de Maya?

5. Aparezco para ser muchos a causa de las distinciones en los atributos. Esta diferencia
entre espacio limitado e ilimitado, objetos que son altos o bajos, el iluminador del iluminado.
6. No soy el representante del diablo, tampoco estoy siquiera conectado con ninguna falta
o error. La gente me atribuye Buddhi (inteligencia) y otros atributos de actividad.

7. Ellos dicen que el alma es la ejecutora de la accion. Esto es pensado por el tonto y no
por el sabio. De esta manera, la ignorancia de la dualidad crea dos distinciones en Maya.
8. Jiva e Ishvara son las dos divisiones concebidas en Maya, asi como el espacio contenido
o cercado es distinguido del espacio ilimitado.

9. En la misma forma las almas individuales son concebidas como separada del alma
suprema, y las almas individuales son pensadas para ser muchas, mientras Maya es una
consigo misma.

10. No puede haber varios Ishvaras porque esto no esta dentro de la naturaleza intrinseca
de Maya. Las diferencias existen solamente en los cuerpos, érganos y atributos varios.

11. La ignorancia es la causa de las diferencias aparentes en jivas y ninguna otra. Las
variaciones en las tres Gunas (cualidades de la naturaleza) y las distinciones en sus
naturalezas intrinsecas sostienen el mundo.

12. Maya es la indivisible existencia suprema y ciertamente no hay otra. Toda existencia
esta vinculada a mi, y yo sostengo todo lo que es sostenido.

13. Soy Ishvara (en el cuerpo causal); soy el Sutratma (en el cuerpo sutil); y soy Virat (en
el cuerpo denso). Soy Brahma, Vishnu y Rudra. Soy sus compafieras Gauri, Brahmi y
Vaishnavi.

14. Soy el sol, y soy la luna. Soy las estrellas y soy la naturaleza intrinseca de las bestias,
aves, chandalas, e incluso soy el ladrén.

15. Soy el cazador, el ejecutor de las acciones crueles. Soy el ejecutor de las acciones
armoniosas y verdaderas. Soy lo femenino, lo masculino y lo que no tiene sexo. De esto no
hay duda.

16. Todo lo que existe, cualquier cosa que pueda ser vista u oida, alli estoy presente, ambos
dentro y fuera. En cada fendmeno de la existencia, alli resido eternamente.

17. No hay nada en la existencia que sea animado o inanimado, que pueda existir sin mi.
Si alguien postula la percepcion de que tal cosa existe, es como el hijo de una mujer estéril
(una falacia logica y una imposibilidad total).

18. Simplemente como la serpiente es confundida con una serpiente enroscada, de la
misma forma aparezco en varias formas como la reguladora de todo y de otros. De esto no
hay duda.

19. La existencia no puede ser concebida sin un sustrato, y mi ser es el sustrato de todo.
No puede haber otra.

Himalaya dijo:

20. Oh, suprema soberana de los Dioses, tu hablas del alma universal de la existencia. Oh,
Diosa, si tu me mostraras tu gracia, deseo ver esto.

Vyasa dijo:

21. Escuchando estas palabras de suplica, Vishnu y todos los otros Dioses estuvieron de
acuerdo con él con gran felicidad.

20



22. Entonces la Diosa de la bondad, que es como la vaca lechera que cumple los deseos
de los devotos, sabiendo el deseo de los Dioses, le mostré su propia forma imperceptible,
a fin de satisfacer los deseos de su devocion.

23. Ellos vieron a la Diosa en la forma perceptible mas grande y elevada (Virat). El cielo en
su cabeza, y el sol y la luna en sus ojos.

24. | as direcciones en sus orejas, los Vedas en sus palabras y el viento es conocido como
su respiracion. El universo en su corazén, y la tierra es la parte baja de sus piernas.

25. La atmodsfera es su ombligo, y los circulos de luz son sus muslos. El Mahah Loka (el
cuarto nivel de conciencia conocido como lo cosmico o infinita existencia imperceptible) es
su cuello, y el Janah Loka (el quinto nivel de conciencia conocido como el infinito cuerpo
del conocimiento) es su cara.

26. El Tapah Loka (el sexto nivel de conciencia conocido como el infinito cuerpo de luz) es
su frente. Situado justo debajo de Satya Loka (el séptimo nivel de conciencia conocido como
el infinito cuerpo de la verdad, también llamado Saccitananda, existencia real, conciencia,
bienaventuranza). Indra es sus dos brazos, y el sonido es el oido de la gran soberana de
todos.

27. Los gemelos Ashvin (Nasatyadasrau) estan situados en su nariz, y la fragancia es
recordada como el conocimiento del 6rgano del olfato. El fuego esta en su boca, y el diay
la noche son como sus dos alas.

28. Brahma esta situado en sus cejas, el agua es magnifica en su paladar, el néctar esta
en su lengua, y Yama, el Dios de la muerte, es famoso como su amplia dentadura.

29. El amor esta en sus dientes, Maya esta en su sonrisa. La creacién entera esta en los
brillos a sus lados junto con la liberacion.

30. La ganancia sobre su labio inferior, el sendero de la accion ideal esta en su espalda.
Prajapati, el Sefior de todos los seres nacidos, esta en su 6rgano reproductor, el creador
del universo perceptible.

31. Los océanos son sus caderas, las montanas son sus huesos, los rios son sus venas,
los arboles son los vellos de su cuerpo.

32. Infancia, juventud y vejez son sus mejores posiciones, las nubes son su hermosa
cabellera. Las dos uniones entre el dia y la noche brillan como su ropa.

33. Oh, rey, la luna es recordada como la mente de la madre de los tres mundos: Hari
(Vishnu), Es Vijiana Shakti (el poder del conocimiento aplicado) y Rudra (Shiva) como la
causa suprema.

34. Los caballos y todos los otros animales estan situados en sus caderas, y las grandes
regiones bajas tales como Atala, etc., son las regiones de sus cinturas bajas.

35. Los Dioses se paralizaron al contemplar esta forma. Vestia una guirnalda compuesta
por ciento ocho rayos de luz. Su lengua estaba colgada.

36. Revelando la forma musical de sus dientes; el fuego llenaba sus ojos como si portara
varias armas en sus manos como una gran guerrera, abrumando incluso a brahmines y
kshatriyas.

37. Ella tenia miles de cabezas, miles de ojos y miles de pies a la vez. Ella irradia la
iluminacién de diez millones de soles y diez millones de relampagos.

38. Cuando los Dioses contemplaron esta apariencia aterrorizante, sus corazones se
agitaron y comenzaron a emitir llantos de consternacion.

39. Sus corazones se estremecieron y perdieron la conciencia. El recuerdo se aparté de
ellos; asi que esta es la Madre del universo perceptible.

40. Entonces los Vedas se orientaron en las 4 direcciones con su gran manifestacion.
Otorgando conocimiento a los Dioses, de la inconsciencia se volvieron conscientes.

41. Entonces los cielos en su plenitud se expandieron con los excelentes sonidos de la
adoracién realizada con sus ojos completamente llenos de lagrimas de amor, y sus
gargantas obstruidas por los sentimientos.

21



42. Con torrentes de lagrimas fluyendo, sus voces entonaron plegarias.

Los Dioses dijeron:

Oh, Madre, perdona nuestras faltas y protege a los afligidos, pues todos hemos nacido de
ti.

43. Aparta tu furia, oh, suprema de los Dioses. Estamos llenos de miedo al ver esa forma.
Como podemos cantarte alabanzas cuando incluso tu misma no puedes medir tus limites?
44. Sélo tu misma tienes el conocimiento de cuanta es la fuerza de la transformacién. ;Qué
palabras de alabanza pueden ser dichas por aquellos que se han manifestado de ti?

45. Nos inclinamos ante ti, Suprema de la existencia. Nos inclinamos ante ti, alma del
Pranava Om. Tu eres la uUnica que es la perfeccion del Vedanta. Nos inclinamos ante ti,
Divina imagen de (el Bija Mantra) Hrim (Maya).

46. De donde el fuego se origina, asi como también el sol y la luna. De donde se eleva la
vegetacion. Por lo tanto nos inclinamos ante el alma universal de todos.

47. De donde todos los Dioses han nacido, todos los seres divinos o celestiales, aves,
bestias y hombres. Por lo tanto, nos inclinamos ante el alma universal de todos.

48. Las respiraciones vitales Prana y Apana, granos de arroz y cebada, austeridades
purificadoras, fe, verdad, estudios sagrados, y las reglas de conducta: por lo tanto, nos
inclinamos ante el alma universal de todos.

49. De donde se originan las 7 formas de vida y las 7 clases de ofrendas, los 7 fuegos
sagrados y los 7 Lokas o planos de existencia. Por lo tanto, nos inclinamos ante el alma
universal de todos.

50. De donde surgen los océanos, las montanas, los rios, toda vegetacién y los sabores de
todas las cosas. Por lo tanto, nos inclinamos ante el alma universal de todos.

51. De donde se origina el sacrificio, Diksha (inclinacion), ofrendas de respeto a maestros
y gurues, el Rig, el Yaju y el Sama Vedas. Por lo tanto, nos inclinamos ante el alma universal
de todos.

52. Nos inclinamos ante tu frente y ante tu espalda. Nos inclinamos hacia ambos de tus
lados. Arriba y abajo y en las 4 direcciones, Madre del universo, nos inclinamos, nos
inclinamos.

53. Oh, Suprema de los Dioses, por favor aparta tu incomparable forma y muéstranos la
forma mas hermosa entre lo hermoso.

Vyasa dijo:

54. De esta forma, viendo que los Dioses estaban completamente alarmados, la Madre del
universo, el océano de gracia, aparté su terrible forma y se mostré con apariencia hermosa.
55. (En dos de sus manos) llevaba un latigo (similar a una serpiente), y un aguijon (similar
a una espada curva). (en las otras dos manos) mostraba Mudras otorgando bendiciones y
para disipar el miedo. Su cuerpo era suave y gentil, sus ojos llenos de bondad, mientras su
cara estaba adornada con una hermosa sonrisa.

56. Viendo esta hermosa forma, toda afliccion fue removida. Con todas las conciencias
llenas de paz, los Dioses se inclinaron ante ella con gran deleite.

CAPITULO VI

La Diosa dijo (a los Dioses):
1. ¢ Quién es tan afortunado como para ver esta forma maravillosa de grandeza césmica?
Esta capacidad de percibirme es sélo lograda a través de una devocién sincera.

22



2. Ni el estudio de los Vedas, ni la practica del Yoga, ni el dar obsequios, ni las austeridades
purificadoras pueden hacer que mi inconcebible forma sea perceptible. Sélo a través de mi
gracia puede esta forma ser vista.

3. Oh, Sefior de reyes, escucha. El alma suprema se ha vuelto un alma individual por su
naturaleza. Por la asociacion con los atributos (Upadhis) él piensa acerca de si mismo que
es un actor, simulador, etc.

4. El realiza varias acciones del Dharma (manifestacién del ideal) y Adharma (en detrimento
del ideal), y logra nacer en varios uteros, experimentando placer o dolor en consecuencia.
5. Después, debido a todas las acciones realizadas durante estos nacimientos, recolecta
numerosas tendencias, las cuales le hacen vestir varios cuerpos sin fin, y siempre
experimenta placeres y dolores.

6. El ciclo (de nacimientos y muertes) continta con la regularidad del tiempo (literalmente,
con la regularidad de una rueda) sin cesar. La ignorancia es la raiz de todo esto, la cual
origina el deseo, y la accién debe seguir.

7. Por otra parte, la humanidad debe eternamente intentar destruir la ignorancia. La vida ha
triunfado en la realizacién de la perfeccién cuando la ignorancia ha sido destruida.

8. La meta mas alta es realizada por un alma individual cuando se vuelve liberada durante
su existencia manifestada.

9. Oh, montana, las acciones realizadas en presencia de la ignorancia soélo pueden crear
mas ignorancia. Tal clase de acciones no puede destruir la ignorancia. Entonces no se
puede anticipar que la ignorancia puede ser destruida por las acciones.

10. Ademas, las acciones no producen este efecto (destruccion de la ignorancia). Una y
otra vez alguna consecuencia es un deseo proveniente de la accion, y alguna falta hara que
la realizacion no llegar a la perfeccion.

11. Por lo tanto, la humanidad debe priorizar cada esfuerzo por realizar la sabiduria. Desde
que la accion es ordenada por la existencia, por lo tanto todos estan destinados a actuar.
12. La suprema liberacién surge unicamente de la sabiduria. Por lo tanto la accion sabia es
un ayudante en el camino de la liberacion.

13. De este modo, algo dice que (la sabiduria y la accién) no pueden estar en oposicién. La
sabiduria corta los vinculos del corazén, mientras que la accién los hace posibles.

14. No es posible por oposicién que sean simultaneamente efectivos, como no es posible
para la luz y la oscuridad existir simultaneamente. Por lo tanto, la sabiduria y la accién no
pueden estar en oposicion.

15. Por lo tanto, todas las acciones deben ser realizadas con sabiduria y la mejor habilidad,
hasta que Citta Suddhi (la purificacién de la conciencia) es realizada.

16. Sama (espacio interno), Dama (compasion), Titiksha (estar mas alla de la dualidad),
Vairagyam (indiferencia o libertad de apego), Sattva Sambhava (el establecimiento de la
verdad interna), hasta estos estan enteramente realizados, no hay nada mas grande que la
accion.

17. solamente después de este logro, uno puede ser un Samnyasin (renunciante). Como
tal debe tomar refugio en un Guru en comunion con su propia alma, que conoce los 3 Vedas
(Shrotriya), que es eficiente en las practicas de unidén con el supremo, que es devoto, que
esta libre de toda decepcion.

18. Ahi deben escuchar la sabiduria de la Vedanta, y siempre contemplar sus significados,
como asi también las manifestaciones de los principios varios (Tattvas).

19. Las enunciaciones de los principios varios otorgan el conocimiento de que el alma
individual es una con la divinidad suprema. Cuando esta identificacion es realizada, uno se
vuelve libre del temor y realiza mi forma.

20. Primero uno debe entender el significado de cada silaba (del enunciado), después el
significado de la frase completa. La palabra Tat, oh montafia, es magnifica como yo.

23



21. El significado de la palabra Tvam es solamente Jiva (literalmente definida como el alma
individual), de esto no hay duda. Ambas (Tat y Tvam) como una son conocidas por la
palabra Asi.

22. La aparente oposicién de las palabras (Tat y Tvam, Tat implicando omnisciencia,
omnipresencia, y otras cualidades universales, mientras que Tvam sugiere no -
omnisciencia y otras caracteristicas de naturaleza limitada) esta prohibida (por Asi). Ellas
son una, solo una es contenida dentro de la otra. Por definicién estan unidas en el origen
como esta establecido en las escrituras.

23. La conciencia pura es la meta de esta union; de esta union surge la unidad. Hacia esta
unidad sigue su curso toda la sabiduria, donde ninguna admite division.

24. Devadata (regalo de Dios -es el nombre de un hombre-) es solamente (el nombre de un
hombre). De esta forma recordamos la definicion figurativa (Lakshana) de una palabra.
Cuando un hombre abandona su cuerpo denso, realiza la suprema divinidad.

25. Por el proceso conocido como Pafici Krita, los grandes elementos de la existencia se
vuelven seres. De las varias combinaciones de estos elementos surge el cuerpo denso.
Esta es la vasija de toda la experiencia: de la vejez, afliccién y toda accion.

26. Estos elementos no tienen existencia real (porque estan en constante cambio) como
irrumpiendo en flashes de luz, manifestaciones de Maya. Oh, Sefor de las montanas, todos
estos atributos densos son concepciones de la mente.

27. Cuando los 6rganos del conocimiento y los érganos de la accion se unen con los 5
alientos vitales, la mente y el intelecto forman el unico (Sukshma) cuerpo sutil conocido por
inspirados poetas.

28. De los grandes elementos de la existencia los cuales no se manifiestan a través del
proceso de Pancikrita, el cuerpo sutil de esta gran alma manifestada. Este es el segundo
atributo donde existe el conocimiento del placer y del dolor.

29. Esta ignorancia no tiene principio, es indescriptible y es el 3° atributo. La iluminacion del
cuerpo, mente y alma es (realizada por) el cuerpo causal (Karanatma), o bien llamada el
cuerpo causal, oh Senor de las montanas.

30. Cuando todos estos atributos cesan de producirse soélo el alma recuerda. Los 3 cuerpos
y las cinco envolturas (Annamaya, Pranamaya, Manomaya, Vijianamaya y Anandamaya,
la consistencia de la materia, la consistencia del aire, la consistencia del pensamiento, la
consistencia de la luz en un punto o sabiduria, la consistencia de la bienaventuranza o
infinita conciencia) siempre forman la residencia interna.

31. Cuando uno abandona las cinco envolturas, Brahma Puccha (el fin supremo de la
divinidad) es realizado. Esta es mi forma, y ha sido descripta en varias formas como “ni esto
ni aquello” (significando no limitado a ninguna forma).

32. No es nacida ni muerta. En ningin momento existe, ni puede nadie existir sin ella. Es
nonata, eterna, perpetua, antigua y no es asesinada con el cuerpo.

33. Si uno piensa que asesina o piensa que es asesina, ambos no saben, porque no asesina
ni puede ser asesinada.

34. Es mas sutil que lo sutilisimo, y mas grande que lo maximo, como un bebé dentro del
utero. Viendo las actividades nacer de la oscuridad y recordando libre de toda pena, estas
son las bendiciones de su grandeza.

35. El alma es conocida como el amo de la carroza, y el cuerpo es la carroza. El intelecto
es conocido como el conductor, y la mente son las riendas.

36. Los drganos del conocimiento y de la accién son los caballos, y todos los objetos
perceptibles se vuelven interesados por la atencion. Cuando el alma se une con los érganos
del conocimiento y de la accion y la mente, entonces se vuelve disfrutador de toda
experiencia.

24



37. Quienquiera que sea ignorante, descuidado, y siempre impuro, no tiene capacidad de
realizar (esta sabiduria). Tal persona recuerda en cautiverio los objetos y relaciones del
mundo.

38. Quien actua con conocimiento, que es cuidadoso y siempre puro, tal persona realiza la
meta, y se vuelve aun mas grande.

39. El humano que mantiene el conocimiento como su auriga, y mantiene una rienda firme
sobre su mente, se vuelve merecedor de la mas alta realizacion, él es mio y reside en la
mas alta morada.

40. De esta forma uno debe escuchar, contemplar y meditar profundamente en el alma de
todas las almas. Con una actitud intensa uno debe meditar profundamente sobre la forma
de mi alma.

41. Antes de entrar en la plena y mas completa unién, uno debe intuir profundamente
(bhavayet) las 3 letras que contienen toda la sabiduria incorporada en el Pranava (el mas
alto y ultimo suspiro simbdlico) de la Diosa. Por el propdsito de esta meditacion el mantra
es explicado.

42. La letra Ha significa el cuerpo denso, mientras que la letra Ra significa el cuerpo sultil.
La letra | significa el cuerpo causal, y la Anusvara indica el (turiya) estado, el cual esta mas
allad. (Hrim es el Bija de Maya, la Devi Pranava: que puede ser percibida a través de los
sentidos, que puede ser concebida en la mente, que puede ser conocida a través de la
intuicién, y mas alla).

43. Y conociendo que estas 3 letras son el orden del cuerpo universal de la existencia, el
aspirante intuird profundamente (Bhavayen) la unidad entre el cuerpo universal de la
existencia y el cuerpo individual de una existencia particular.

44. Previamente al tiempo de Samadhi (pura absorcion intuitiva), teniendo intuicién
profunda como describimos previamente, uno debe fijar su persona en meditacion sobre la
luz celestial, en la Diosa, en mi, en la divinidad suprema de toda la existencia.

45. Haz que entre el aire igual a como sale, y destruye todo movimiento interno. Presta
atencion sélo a lo que es inmutable (sin modificacidn), libérate de los defectos tales como
celos, etc.

46. El devoto, realizando la libertad de todas las aflicciones, se retine dentro de la cueva de
su pecho. La letra Ha, la cual es el sustrato del universo, se disolvera en la letra Ra.

47. La letra Ra, la cual es la luz de los Dioses, debe ser disuelta en la letra I. La letra |, la
cual es el alma de la inteligencia individual, debe ser disuelta en Hrim, Maya.

48. Alli (en el espacio) nada existe sobre lo cual se ha dicho, ni un discurso por el cual
hablar. Ninguna actitud de dualidad estd permitida. Es la indivisible Saccidananda
(existencia real, conciencia, bienaventuranza) sentada dentro de la parte mas alta de la
cabeza.

49. Esta es la meditacion en mi, oh rey, la cual lo excelentisimo de la humanidad puede
realizar, mi forma y su propia persona, ambas son una en continua asociacion.

50. Unida en yoga, mi alma universal, mas alta que lo mas alto, es percibida. Toda
ignorancia y sus efectos son destruidos inmediatamente.

CAPITULO VII

Himalaya dijo:

25



1. Por favor, instriyeme en la practica del yoga, oh gran Diosa suprema, en todas sus
ramas, y otorgame el mas completo de los conocimientos, por medio del cual pueda lograr
la unién y la realizacion del principio universal.

La Diosa dijo:

2. Ningun yoga existe en el cielo, ni debajo, ni arriba (sobre la tierra), ni siquiera en las
regiones inferiores (debajo de la tierra). El conocedor de yoga sabe que el yoga es la
completa unidad del alma individual con el objetivo deseado.

3. Hay seis enemigos que obstaculizan en el camino de la union: deseo, ira, avaricia,
ignorancia, orgullo y celos.

4. Destruyéndolos (a los enemigos) por las ramas dl yoga, los yoguis realizan la unién. Las
ramas del yoga son Yama (control sobre tu vida organizando y defendiendo metas y
prioridades), Niyama (crear una disciplina para su realizacion), Asana (poner tu cuerpo en
armonia), Pranayama (poner tu respiracién en armonia), y mas adelante,

5. Pratyahara (conducir tus sentidos hacia tu interior), Dharana (contemplacion de los 3:
sujeto, objeto y relacién), Dhyana (meditacion de los 2: sujeto y objeto, la relacién esta
comprendida) y Samadhi (la perfeccion de la unién: sélo Uno). Estas son las 8 ramas del
yoga, por las cuales los yoguis ejecutan la practica disciplinada para realizar la unién
(yogasadhana).

6. Ahimsa (no causar dafo a los otros), Sathya (verdad), Asteyam (no codiciar las cosas
del mundo), Bramachaarya (estudio sagrado), Daya (compasién), Arjavam (la purificacion
del conocimiento), Kshama (perdén), Dhriti (constancia o firmeza), Mitahara (control de la
dieta), y Sauca (mantener la limpieza interna y externa): estos son conocidos como los diez
aspectos del Yama.

7. Tapasya (austeridades purificadoras), Santosha (satisfaccién), Astikya (la persecucion
continua de la auto - realizacion), Dana (dar a los demas), Devasya Pujanam (adoracion de
Diosa), Siddhanta Sravanam (escuchar las escrituras), Hri (modestia), Mati (devocion en la
oracion), Japa (recitacidon de mantras), y Huta (reverencia u ofrecimniento del fuego
sagrado)

8. son los diez aspectos descriptos en Niyama. Padmasana (postura del loto), Svastikasana
(postura de la excelente realizacion), Bhadrasana (postura excelente), Vajrasana (postura
del diamante), y

9. Virasana (postura del héroe); estas son las cinco clases de posturas que se recomiendan.
Ubicando los pies con las plantas a la vista, sobre los muslos opuestos, (cruzando las
piernas con el pie derecho sobre el muslo izquierdo, y el pie izquierdo sobre el muslo
derecho) y

10. tomando con la mano derecha alrededor del empeine, los dedos del pie derecho, y
tomando con la mano izquierda alrededor del empeine, los dedos del pie izquierdo; sentado
recto con tranquilidad. Esto es llamado Padmasana, la cual es amada por los yoguis.
NOTA: de acuerdo a otros, no es necesario agarrar con las manos los empeines para
sostener los dedos. Ambas manos pueden cruzarse y situarse en el regazo.

11. Ubicando los pies sobre el lado interno de las rodillas con las plantas hacia arriba. Para
la realizacion de la verdad por ciertos yoguis, esta es conocida como Svastikasana.

12. Ubicando los talones de ambos pies firmemente juntos debajo de los genitales cerca
del ano, y apretando los costados de los pies juntos debajo de los genitales,

13. es conocida como Bhadrasana, la cual es muy venerada por los yoguis. Ubicando
ambos muslos sobre las piernas acorde a las instrucciones, sentado sobre las canillas con
los dedos extendidos hacia atras,

14. es conocida como la excelente Vajrasana. Coloque un pie detras con la rodilla
flexionada, entonces cruce el otro muslo sobre el camino opuesto (rodilla sobre rodilla).

26



15. Para la realizacién de la verdad por ciertos yoguis, esta es conocida como la Virasana.
Inhale aire a través de Ida, que es la fosa nasal izquierda, en 16 tiempo.

16. El yogui retendra la respiracion dentro del Susumna (mientras dice) el mantra en 64
tiempos, y entonces cuenta el mantra 32 veces,

17. Mientras exhala a través de Pingala Nadi (fosa nasal derecha) que es el proceso
llamado Rechaka por los conocedores del yoga. (El primero proceso, inhalacion, es llamado
Puraka; el segundo, retencion, es llamado Kumbaha, y el tercero, exhalacién, es llamado
Rechaka). Esto es llamado Pranayama por los conocedores de las practicas del yoga.

18. De esta manera uno debe respirar una y otra vez de acuerdo a las instrucciones del
Pranayama. Cambie el ritmo de control de 12 a 16 veces.

19. Combinado con Japa (del mantra) y Dhyana (de la deidad), etc., esta practica es
conocida como Sagarbha (fecunda). Esto es conocido como Vigarbha (utero vacio) cuando
el Pranayama es realizado sin mantra.

20. Cuando la practica es acorde con las instrucciones, en las etapas mas bajas, el cuerpo
del hombre se empapa con sudor. En las etapas medias, tiembla y se estremece, y en las
etapas mas altas, abandona el piso y se eleva por el aire.

21. Hasta que uno logra la mas alta calidad, la practica debe ser continua. Los sentidos se
mueven cerca de varios objetos de atencion sin restriccion.

22. El poder de apartar los sentidos de esos (objetos) es a través del Pratyahara. Dedos y
talones, rodillas y muslos, el espacio entre los genitales y el ano, genitales, ombligo,

23. Corazodn, cuello, garganta, Uvula, nariz, entrecejo, y el tope de la cabeza; estos 12
lugares de acuerdo al sistema,

24. Sosteniendo el prana marut (fuerza de vida o viento) estos (12 lugares) son llamados
Dharana. Ponga la mente en equilibrio y permita a la conciencia descansar en su interior.
25. Deje que el alma medite (Dhyana) en el Ishta Deva (deidad escogida), y observe
cpntinuamente en meditacion. Siempre mantenga la actitud de unidad entre el alma
individual y el alma suprema.

26. Esto es conocido por el sabio como Samadhi, con sus varias definiciones. De esta forma
te he descripto el excelente mantra yoga.

27. El cuerpo del universo esta compuesto por la unidad de los cinco elementos esenciales,
oh montana. Las luces de la luna, el sol, el fuego y el ser individual son uno. Ellos son la
forma de la suprema divinidad.

28. Hay 30 millones de Nadis (ambas avenidas, densa y sutil, de circulacién en el cuerpo
humano). De esos, 10 son los mas importantes, y de los 10, 3 seran tratados (en nuestra
discusion).

29. El principal es el Merudanda (situado en el centro de la médula espinal), en la forma de
la luna, el sol y el fuego. En el lado izquierdo esta situado el Ida Nadi, brillando intensamente
como la forma de la luna.

30. Este Nadi es la forma de la energia y es el actual proveedor del néctar (la
bienaventuranza de la inmortalidad). En el lado derecho esta el Pingala Nadi, el cual es de
genero masculino, la avenida del sol.

31. La manifestacion de toda luz, el Susumna (el canal de ambas casas, Ida y Pingala) tiene
la forma del fuego, dentro del cual residen varias energias: lccha (deseo), Jhana
(conocimiento) y Kriya (accion).

32. En el medio esta la Bhulinga (existencia sutil), brillando como 10 millones de soles.
Arriba esta el Maya Bija (Hrim), Haratma (el alma de lo supremo) con el Bindu OM
completando el sonido.

33. Arriba, en la cima, esta la Kundalini (energia) de color rojo. Esto es conocido como el
alma suprema de la Diosa. No se diferencia de mi, oh rey de las montanas.

27



34. Fuera de este, con forma dorada, conteniendo varias letras desde Va hasta Sa (Va, Sa,
Sa, Sa) dentro de sus cuatro pétalos, el loto aparece como oro fundido; coloque su
conciencia alli (este es llamado el Muladhara Chakra).

35. Arriba de éste, junto al tronco, hay 6 pétalos con el brillo de un diamante. Las 6 letras
comienzan de Ba hasta La (Ba, Bha, Ma, Ya, Ra, La), estan en la excelente Svadhisthana.
36. La base (o raiz) sostiene los 6 angulos. Por lo tanto esto es conocido como Muladhara
(la raiz que sostiene). Su palabra es extremadamente sutil, por lo tanto, es conocida como
Svadhishtana (el propio lugar).

37. Arriba de éste, en la region del ombligo, el Manipura es muy radiante. Las nubes son
iluminadas por el rayo y es manifestada la gran luz.

38. Muchas joyas ocupan este loto, por lo cual es conocido como loto de las joyas. Tiene
los pétalos que estan unidos con las letras de Da hasta Pha (Da, Dha, Na, Ta, Tha, Dha,
Na, Pa, Pha).

39. Vishnu esta situado en este loto, por el cual es (conocido como) el Vishnu Loka. Arriba
de esto esta el loto Anahata, el cual se asemeja a una fuente de agua fluyendo.

40. Comenzando de Ka hasta Tha (Ka, Kha, Ga, Gha, Na, Ca, Cha, Ja, Jha, Na, Ta, Tha)
las (doce) letras se establecen sobre los pétalos. En el medio del Ban a linga (un simbolo
blanco del Sefior Shiva), resplandece como el sol.

41. La manifestacion del Sabda Brahma (el sonido de Dios) es percibida aqui en el Anahata.
(Es por eso que) el loto Anahata es el mas renombrado entre los sabios.

42. Esta es la residencia de la bienaventuranza, donde habita el mas alto Purusha. Arriba
de éste esta el Visuddha con 16 pétalos,

43. Conteniendo las 16 vocales (a, a, i, i, u, u, r, r,Ir, Ir, e, ai, 0, au, am, ah). Este es de color
humo y gran brillo. En el Visuddha hay gran expansién (o iluminacion), que es la Hamsaloka
(la esidencia de la union o libertad) del alma individual.

44. En el loto Visuddha, el gran elemento de Akasa (éter) esta presente. El Ajiia Lakra esta
situado encima de éste, que es la mas alta residencia del alma.

45. En el Ajii Chakra estan comprendidos los dictados de las prioridades, y por esta razén
este es famoso como Ajia (orden o disposicién). El muy hermoso loto tiene 2 pétalos
inscriptos con las letras Ha y Ksha.

46. Arriba de éste esta el Kailasa Chakra, y arriba el Rodhini Chakra. De esta forma te ha
sido descripto el Adhara Chakra, una de las excelentes promesas.

47. Los 1.000 pétalos de loto son la residencia de Bindu OM, y arriba de este (la salida) de
la cual el alma se eleva. De esta forma todo ha sido explicado por el excelente sendero del
yoga.

48. Primero, inhalando en la forma yoéguica, deje que la mente se una en el Muladhara.
Entre el ano y los genitales, adquiera conciencia de la energia por la retencion de la
respiracion.

49. Recorra los centros sutiles en orden hasta que el bindu Chakra sea alcanzado,
imaginando al Shambhu (Shiva) unido con ella, la mas alta Shakti, como un solo ser.

50. En el Bindu Chakra es producido el néctar de la inmortalidad, fluyendo hacia abajo como
una laca color rojo. Quien pueda beber este néctar, la energia de Maya, realiza la perfeccion
de la union.

51. Para el agrado de los Dioses que residen en los 6 Chakras, lleva este néctar a cada
uno por el camino reverso hasta que el Muladhara es alcanzado.

52. Practicando regularmente de esta forma, el éxito esta asegurado. Todas las deficiencias
previas seran pulidas, los mantras seran realizados. No hay otro modo.

53. Vejez, muerte y dolor, la esclavitud del mundo sera erradicada. Estas divinas cualidades
que estan en mi, la madre del universo.

28



54. Con estas mismas cualidades el Sadhaka (practicante espiritual) sera bendecido, aun
dentro de sumundo y los otros. De esta forma es explicado, hijo mio, el excelente (sistema)
de retencion de la respiracion.

55. ahora escucha de mi como conducir Dharana. Cortando el lugar en pedazos, el tiempo
y otros, y fijando la conciencia en la divinidad,

56. En mi manifestacién, uno comprende inmediatamente la unidad entre el alma individual
y el alma universal. Por otra parte, si uno no realiza facil o rapidamente esta conciencia,
57. Entonces es posible para un yogui practicar por medio del Avayava Yoga (concentraciéon
de miembro a miembro). (Viendo) mi adorable sonrisa, pies, y otras partes, oh montania,
58. El sabio consejo que la conciencia dara debe ser concentrarse en estos lugares una y
otra vez hasta que la victoria es realizada. Cuando los objetos de la conciencia se purifican,
entonces establecen la mente en mi forma (universal).

59. Hasta que la mente no se disuelve en la Diosa de acuerdo al método, oh montafia, el
sabio consejo es que la contemplaciéon de la deidad escogida, japa y reverencia, estas
practicas deben ser continuas.

60. Por medio de la practica del mantra y del yoga, la meta del conocimiento se vuelve
comprender la sabiduria. Sin yoga no hay mantra, y sin mantra no hay yoga.

61. Ambas causas juntas son el motivo de la realizacién de la suprema divinidad. Cuando
una casa esta llena de oscuridad, (solamente) por la luz puede un jarro (con su contenido)
ser visto.

62. a su gusto, con los (continuos) cambios en Maya, el alma se oculta y la humanidad sélo
se mueve hacia los objetos sensorios. De esta forma el significado del yoga ha sido
explicado por mi, conjuntamente con todos sus miembros.

63. Debes aprender (mas) instrucciones de un guru; no otras escrituras, ni siquiera 10
millones de ellas (te daran la realizacion).

CAPITULO VI

La Diosa dijo:

1. Asi, por las practicas varias de yoga, une el alma en la meditacion sobre mi, la forma de
la suprema divinidad. Oh rey, los devotos deben volverse libres de todas las aflicciones vy,
sentados en una postura yéguica, deben volverse plenamente al presente.

2. Eso es la manifestacion de la unién, se mueve en secreto, cuyo nombres es una gran
palabra. Todo lo que es, toda existencia manifestada, y toda vida, logran la liberaciéon en
€eso.

3. Eso es lo real de lo real para todos los seres nacidos, mas alto que lo mas alto, el mas
excelente conocimiento para todo lo que vive. Es brillante, el mas insignificante entre lo
pequeno, y con eso los mundos han sido establecidos asi como también sus lideres.

4. Eso es el indestructible Brahma (suprema divinidad). Eso es vida, es palabra y mente.
Eso y solo eso es la verdad y el néctar de la inmortalidad. Eso solo es el admirablemente
puro conocimiento.

5. En el lugar de reverencia la flecha del Upanishad (entendimiento), la gran arma que nos
acerca a los alrededores de la union. Yo soy eso. Con una actitud de intuicion, directa
conciencia hacia la meta, soélo el hermoso e indestructible conocimiento.

6. El Pranava Om es el arco, el alma es la flecha, y la suprema divinidad es el blanco (o
meta). Por medio de la plena atencion, el inteligente causara que la flecha lo aseste (al
blanco) después de lo cual se volvera como yo.

29



7. Aqui el cielo, la tierra y la atmdsfera tienen sus seres, junto con la mente de todo lo
viviente. Eso es lo unico, el alma de todos los seres nacidos, y no otro. Abandona todas las
palabras, toma este puente hacia el néctar de la inmortalidad.

8. Asi como los rayos se unen al eje de una rueda, de la misma forma todos los Nadis
(canales de circulacion densos y sutiles) se fijan al Uno. Se mueven en el interior como
diversos pensamientos victoriosos.

9. Medita en el alma por medio del Om, que te concedera prosperidad en el rechazo de la
oscuridad. En la luz del fuego ardiente en la ciudad de la suprema divinidad, el alma se
establece completamente.

10. La mente se manifiesta como la fuerza de vida y se establece en la materia del cuerpo
(la envoltura mas densa del espiritu supremo) reuniéndose en el corazéon. Por medio del
conocimiento, los observadores ven mas alla de la forma de la suprema bienaventuranza,
al néctar de la inmortalidad, a esta luz brillante.

11. Cortando los lazos del corazén y cortando los lazos de todas las dudas, con la
destruccién de estas (lazos de todas las) actividades, uno es capaz de percibir la mas alta
bendicion.

12. La manifestacion dorada (el huevo césmico de la existencia) es la envoltura suprema,
la cual reside sin atributos con la divinidad suprema. Esta radiante luz de todas las luces,
esta alma, es conocida por el sabio.

13. No hay luz del sol ni de la luna ni de las estrellas; tampoco hay rayos brillantes ni fuego.
Sélo hay rayos de luz de toda luz que es, la luz que ilumina todo esto (la existencia o cada
una de las otras luces).

14. Brahma (la divinidad suprema) es realmente ese néctar de la inmortalidad. En frente
esta Brahma, en el sur y en el norte, arriba y abajo, este universo emerge de la bendicion
de la deidad escogida.

15. Quien percibe esto con una actitud intensa, realiza sus objetivos y se vuelve un hombre
de excelencia. Se vuelve la suprema divinidad, con un alma satisfecha, sin pesares ni
deseos.

16. De recordar un segundo, aflora el temor, oh rey. Sin el segundo no hay temor. Tampoco
puede uno ser separado de mi, ni puede ser separado de él.

17. Soy solo el, también él es yo, con certeza esto es sabido, oh montafia. Donde soy
percibido, ahi mi JAani (conocedor de la sabiduria) esta situado.

18. Tampoco (resido) en ningun lugar sagrado de peregrinaje, ni en Kailasa (la casa del
Senor Shiva), ni en Vaikunta (la casa del Sefor Vishnu), ni aun en esos lugares. Pero habito
en el medio del loto de mi JAani.

19. Diez millones de veces el fruto de mi adoracion es recibido por quien hace ofrendas a
mi JAani. Su familia se vuelve pura, y su madre realiza los frutos del karma.

20. El universo se cubre de mérito, cuando te inclinas con respeto al Uno, la conciencia que
es absorbida en la sabiduria de la divinidad suprema, oh lo mas real entre las montanas.
21. Todo ha sido explicado por mi, y recuerda que nada queda por decir. Esto (que nos
conduzca) al hijo mas viejo, que esta lleno de devocion y es el depositario de las buenas
cualidades,

22. alos discipulos y a los otros que son apropiados, pero no es para ser impartido a otros
que no lo son. A aquellos que tienen la mas alta devocion por los Dioses, e igualmente por
el guru, lo mismo que para los Dioses,

23. tal como deben los significados ser explicados, asi las grandes almas son declaradas.
Quien imparte esta instruccion es respetado incluso como el supremo sefior de todos.

24. Quien ha recibido los beneficios de esta excelente (instruccién), es incapaz de ser libre
de las obligaciones. Esta dicho que una gran autoridad reside con un padre que ha otorgado
nacimiento en Brahma (la divinidad).

30



25. El padre que da nacimiento (a un cuerpo), su regalo sera destruido. Pero el nacimiento
(en la divinidad) nunca es destruido. Pues no le causa dafio quien con su palabra origino el
conocimiento.

26. Por lo tanto, en todas las conclusiones de las escrituras, quien imparte el conocimiento
de Brahma (conocimiento supremo) es el mas alto guru. Si Shiva entra en colera, el guru
puede salvar. Pero si el guru entra en cdlera, Shankara no puede.

27. Por lo tanto, sin escatimar esfuerzo, el respetado guru debe ser complacido, oh
montafa, por cuerpo, mente y palabra, siempre, esto es fundamental.

28. Por otra parte, si el discipulo es desagradecido, en su falta de gratitud, destruye lo que
ha realizado. Cuando Indra ensefd Atharvana (esta sabiduria), tomé la promesa de que
cortaria su cabeza (si alguna vez impartia esto a otro).

29. Los gemelos Asvin pidieron aprender de Atharvana. Cuando esto ocurrio dijo que el
esgrimidor del rayo (Indra) cortaria su cabeza (si impartia el conocimiento). Entonces los
Asvin cortaron sus propias cabezas (reemplazandolas con otras), y recibiendo todo el
conocimiento de esta excelente divinidad.

30. (Cuando Indra corto6 la cabeza de la cual hablamos), nuevamente se adhirieron sus
cabezas originales. Entonces el sabio mantuvo su cabeza. Asi, las grandes dificultades
deben ser superadas para obtener el conocimiento de lo supremo, oh jefe entre las
montafnas.

31. Quien obtenga esto es bendecido y realiza los efectos de sus acciones.

CAPITULO IX

Himalaya dijo:

1. Di de tu propia devocion, oh Madre, por medio de la cual la sabiduria es facilmente
alcanzada. Los hombres pueden volverse victoriosos, incluso los hombres ordinarios,
quienes no estan exentos del apego.

La Diosa dijo:

2. El bien sabido sendero hacia mi esta en armonia con tres para lograr la auto - realizacién
(liberacion), oh jefe de las montafas. Estos estan en la verdad: karma yoga, jiana yoga,
bhakti yoga.

3. La armonia de estas tres es mas adecuada por ser capaz de lograr toda realizacién. Es
mas facil absorber los pensamientos en la verdad, cuando la conciencia del cuerpo esta
libre del sufrimiento.

4. Asi como las cualidades de los hombres difieren, asi también las cualidades de la
devocién son entendidas como tres. La guia hacia las dificultades por medio del fraude o el
engano,

5. exhibiendo celos o furia, esta clase de devocién es tamasik (oscuridad o ignorancia
manifestada). Si abandona todas las dificultades, y s6lo con el propésito de su bienestar,
6. siempre el deseo habita en su coraz162n por fama o algun disfrute mundano, pensando
en obtener este 0 aquel fruto resultado de su adoracién con gran devocion,

7. si se piensa a si mismo diferente de mi, muestra su mal caracter a los demas, esta
devocion es considerada, oh rey de las montanas, as rajasi (apego manifestado).

8. El ofrecimiento a la suprema divinidad a fin de purificar todos los pecados, como ha sido
requerido por las escrituras de la sabiduria, este deber sagrado hacia mi es continuamente
realizado como un honor y un privilegio.

31



9. Asi la presencia de la inteligencia es indudable, pero esta inteligencia aun esta dividida
(pensando que el devoto es diferente del recipiente). El realiza las acciones para
complacerme; esta devocién, oh montafa, es sattviki (verdad manifestada).

10. En la realizacion de la suprema devocion, el conocimiento de la distincién es removido.
Las elucidaciones previas sobre las dos formas de devocion (tamasa y rajasa) no guian al
devoto hacia la realizacion de la suprema devocién (solo la devocion sattvika puede guiar
hacia la suprema devocion).

11. Ahora, presta atencion a una discusion de mi conocimiento sobre la suprema devocion.
Siempre escuchando a mis cualidades, cantando mis nombres.

12. El depositario de las joyas de las cualidades de la prosperidad, contemplando el infinito,
el reside en mi. Su conciencia se fija sélo en recordar, asi como el aceite siempre da
humedad.

13. Se mantiene ahi sin otra motivacién, ni en ningun otro deseo (ni siquiera desea los
diferentes estados de samadhi: samipya -realizando las mismas acciones como la deidad-
sayujya -la perfeccién de la unién con la deidad-, salokya -permaneciendo en el mismo
modelo de la experiencia como la deidad-).

14. el considera mi seva (servicio desinteresado o puro amor) como lo mas importante, y
no conoce otra cosa. El mantiene la actitud de “soy el sirviente del que es servido”, y no
tiene deseo siquiera de liberacion.

15. Con el amor mas grande él sélo piensa en mi, sabiéndose a si mismo como indivisible
de mi eternamente y nunca separado.

16. Con mi forma todas las almas individuales son concebidas, y todas las acciones se
rinden ante ellos. En la misma forma en que su propia alma es amada, asi es el alma
suprema.

17. La conciencia es igual (aun la misma) y nunca hace distincion, en todas partes, por
ahora y todo el tiempo, en cada forma y por siempre.

18. El se inclina y venera los Candalas (parias) incluso como Ishvara (la suprema divinidad).
El nunca manifiesta poca inteligencia porque todas las distinciones han sido desechadas.
19. El se vuelve lleno de devocién hacia mi, siempre que ve mis lugares sagrados. El ve a
mis devotos con gran fe, y escucha las escrituras con fe, y es un maestro de mantras y
tantras, etc.

20. El esta desbordado de amor por mi, los pelo siempre se erizan sobre su cuerpo. El agua
motivada por las lagrimas de su amor siempre fluye, y su voz se sofoca de la emocion.

21. Con una intensa actitud me adora, oh rey de las montafias, como la suprema divinidad,
el utero del universo, la causa de todas las causas.

22. El realiza toda promesa de adoracién por mi, todas las ocasiones regulares y especiales
para adorarme con gran devocion, y exhibir actitudes de miseria en los costos esta
completamente prohibido.

23. El desea ver mis festivales de adoracion, él desea realizar mis festivales de adoracion.
El es eterna victoria, como que ha venido de la naturaleza de Deva (ser divino).

24. En voz alta canta mis nombres, e incluso baila! El es libre del egoismo, etc., y desecha
la imposicion del cuerpo sobre el alma.

25. El sabe que todo ha sido realizado desde Prarabdha (acciones realizadas en el pasado,
las cuales causan efectos en el presente), por lo tanto, El mantiene sus pensamientos
centrados en mi, y no teme por la proteccién de su cuerpo.

26. Esta es una explicacion sobre la devocion, recordada como la suprema devocion, donde
una actitud de extrema intensidad es mantenida hacia la Diosa, y no por alguna otra idea.
27. Quienquiera que pueda producir esta suprema devocion, se vuelve uno con los
principios. Su conciencia percibe solo eso, y se disuelve en mi forma.

28. Esta clase de devocion es la mas alta medida de lo que es conocido como sabiduria.
Libertad del apego es otro nombre o limite. Es sabiduria, ambas se presentan juntas.

32



29. Quien realiza la devocion puede conquistar su Prarabdha, oh montafia. Cuando realiza
mi sabiduria, él va a Manidvipa (isla de las joyas, residencia de la Diosa).

30. Yendo ahi, disfruta el deleite infinito, y cada deseo es satisfecho. Finalmente realiza la
unioén con la sabiduria de mi forma de conciencia, oh montafia.

31. Por estos medios la auto - realizacién es lograda, y se vuelve divino. No hay auto -
realizacién sin sabiduria, no hay otro camino. Quien realiza esta sabiduria encuentra el
espiritu universal en su corazoén.

32. Quien realiza la mas alta manifestacion de mi completo conocimiento, su fuerza de vida
viaja solo a Brahma. Esta dicho, “solamente es Brahma cuando conoce a Brahma.”

33. En la légica de Kantha Camikara (oro en el cuello), la sabiduria estaba oculta. Por la
sabiduria, la falta de sabiduria es destruida. (Algo nuevo) no aumento, sélo encontré (lo que
ya tenia).

34. De esta interpretacion comprendemos mis formas encarnadas, manifestadas en
ideales, en almas, en aguas, como en los reinos de los ancestros.

35. Las sombras y luz antes mencionadas son distinguidas como independientes. En mi
reino de sabiduria, las actitudes de dualidad estan prohibidas.

36. Quien realiza el desapego solamente, sin la mas completa (realizacion) de la sabiduria
de la absorta conciencia, residira en Brahmaloka (los reinos de la suprema divinidad)
eternamente. Por lo menos hasta una época pasada o mas alla.

37. Entonces nuevamente nacera en un hogar de seres puros de gran respeto, después
realizara la disciplina espiritual hasta lograr la sabiduria.

38. Con varios nacimientos, oh rey, la sabiduria puede ser realizada. Esto no llega en un
nacimiento. Por lo tanto, consagra cada esfuerzo en persecucion de la sabiduria; toma
refugio en el esfuerzo.

39. Si esta gran conciencia no es realizada, es una calamidad. Nuevamente, este
nacimiento humano es dificil de lograr. Entonces también ser de la primera casta (como la
cuspide de la sociedad) y tener instruccion en la sabiduria de los Vedas es también dificil
de lograr.

40. Paz, etc., las seis formas de riqueza las cuales son logradas por el yoga, volverse
discipulo de un excelente guru; todo eso es dificil de lograr.

41. Volverse experto en el control de los sentidos y en los minimos detalles de los principios
del Samskrti; todo requiere mérito. También, esto es un mérito logrado en muchos
nacimientos de tener el deseo de lograr la auto - realizacion.

42. Aquel humano que ni siquiera se acerca un poco a estos excelentes frutos de la
disciplina espiritual, que ni siquiera hace el esfuerzo de acercarse a la meta de la sabiduria,
su nacimiento no tiene sentido.

43. Por lo tanto, oh rey, con toda la energia posible, refugiate en los esfuerzos por realizar
la sabiduria. A cada paso recibiras los frutos por haber ejecutado el sacrificio Ashvamedha
con certeza.

44. Asi como el ghee reside oculto en la leche, en cada particula de la existencia reside la
sabiduria. Siempre revuelve con la vara de la mente, revuelve toda la existencia (para hacer
el ghee de la sabiduria).

45. “Esfuérzate con el propésito de realizar la sabiduria!” Asi como lo proclama en voz alta
el Vedanta. La total realizacién (o liberacion) debe ser perseguida. Qué mas deseas oir?

33



CAPITULO X

Himalaya dijo:

1. Oh suprema Diosa, explica esos lugares que mas merecen ser vistos, los mejores y mas
puros, los mas amados por la Diosa;

2. las consagraciones y lugares que te traen mas placer. Dime todo acerca de ellos, Madre,
los actos varios que pueden realizar los humanos.

La Diosa dijo:

3. Todo lo percibido es mi lugar, y cada momento es tiempo de mi consagracion. Los
festivales estan en cada momento, porque soy la forma de todo.

4. Por el amor y la aceptacion de tu devocion, te diré algo. Escucha, oh rey de las montafas,
mis palabras.

5. Kolapura es un gran lugar de peregrinacion, donde Lakshmi siempre vive. Matuhpura es
el segundo lugar, donde Renuka mora supremamente.

6. Tulajapura es el tercer lugar, y después Saptasrinaga; el gran lugar de Hingula, y después
de Jvalamukht,

7. el supremo lugar de Sakambhari, el excelente lugar de Bhramari. El lugar del respetado
Sri Raktadantika, y después el lugar de Durga.

8. El lugar de Vindhyacalava Sini, el mas excelente de los lugares excelentes; los grandes
lugares de Annapurna y el excelente Kancipura.

9. El supremo lugar de Bhima Devi, como también el lugar de Vimala; el gran lugar de Sri
Candrala, y el lugar de Kausiki.

10. El supremo lugar de Nilamba en la cima del Nilaparvata (montafa azul); el lugar de
Jambunadeshvari, y el hermoso Srinagara.

11. El gran lugar de Guhya Kali, el cual esta establecido en Nepal, y el supremo lugar de
Minakshi, establecido en Cidambara.

12. El gran lugar llamado Vedaranya, donde Sundari siempre reside; el gran lugar de
Ekambara, donde Paashakti ha sido establecida.

13. El supremo lugar de Madalasa, y asi de Yogeshvari; y después el lugar de Vilasarasvati,
el cual esta localizado en China.

14. En Badhyanata esta el excelente lugar de Bagala; el supremo lugar de Sri
Bhuvaneshvari, Manidvipa, donde soy recordada.

15. El lugar de Srimat Tripura Bhairavi, Kamakhya Yoni Mandala, el cual es la joya de todos
los lugares sobre la tierra, donde Maha Maya siempre habita.

16. No hay un lugar superior a este sobre la faz de la tierra. Cada mes la Diosa actualmente
experimenta el curso de su menstruacion aqui.

17. Aqui todos los Dioses permanecen como el alma de las montafas, y las grandes almas
habitan sobre las montafias como Dioses.

18. De todos los lugares conocidos sobre la tierra donde la forma de la divina Diosa madre
es reconocida, no hay un lugar superior a Kamakhya Yoni Mandala.

19. El lugar superior de Gayatri, Srimat Pushkra, el lugar sagrado; y en Amaresa, el de
Candika; en Prabhasa, el de Pushkarekshini.

20. En Naimisha esta el gran lugar de la Diosa Lingadharini. En Pushkaraksha esta el lugar
de Puruhuta, que su estacién es en el mes de Ashadha (junio - julio).

21. Candamundi es el gran lugar de Dandini Parameshvari. Bhuti habita en Bharabhuti,
mientras que en Nakula esta Nakuleshvari.

22. Candrika habita en Harishcandra, mientras que en Srigiri, Shankara es recordada. En
Japyeshvara esta Trisula, y Sukshma esta en Amratakeshvara.

34



23. Shankari esta en Mahakala, Sarvani esta en Madhyama. En el gran lugar de Kedara, la
Diosa es Margadayini.

24. En Bhairava esta Bhairavi; en Gaya, Mangala es recordada. Sthanupriya esta en
Kurukshetra, mientras que Svayambhuvi esta en Nakula.

25. En Kanakhala esta Ugra, y en Vimaleshvara esta Vishvesa. En Attahasa esta
Mahananda, y en Mahendra esta Mahantaka.

26. En Bhima es llamada Bhimeshvari. Luego en Vastrapatha es llamada Bhavani Shankari,
y Rudrani en Ardhakotika.

27. En Avimukta esta Vishalakshi y Mahabhaga esta en Mahalaya. En Gokarna esta
Bhadrakarni, y Bhadra esta en Bharakarnaka.

28. Utpalakshi esta en Suvarnaksha; Sthanvisha es conocida en Sthanu. En Kamlaya esta
Kamala; Pracanda esta en Chagalandaka.

29. En Kurundala esta Trisandhya; en Makota esta Mukuteshvari. En Mandalesa esta
Sandaki, luego Kali esta en Kalanjara.

30. En Shankukarna es llamada Dhvarni; en Shtulakeshvara es Shtula. En los corazones
de loto de los hombres sabios, ella es el Sefior Supremo de todos en la forma de Hrillekha
(Hrim).

31. Estos lugares que han sido elucidados son los amados por la Diosa. Escucha la
grandeza de cada uno de estos lugares primero, oh excelente montafa.

32. Después de haber realizado esto, la Diosa esta para ser adorada. O en su lugar, todos
los lugares sagrados de peregrinaje que existen en Kashi, oh excelente montafia.

33. Alli la devocion a la Diosa reside eternamente. Los devotos deben ver estos lugares y
continuamente hacer japa de los mantras de la Diosa,

34. y meditar en sus pies de loto. Ellos ciertamente seran liberados de todas las ataduras.
Quienquiera que recite los nombres de la Diosa en estos lugares levantandose a la mafiana
temprano,

35. todos sus pecados seran instantaneamente convertidos en ceniza, oh montafa. En los
tiempos de Sraddha (ceremonias en memoria de los que han partido), si uno lee estos
nombres sagrados de acuerdo a las regulaciones ante el dos veces nacido (Brahmins),
36. todos sus ancestros lograran la liberacion, y encontraran el supremo refugio. Ahora, voy
a explicar los votos de adoracion, oh tu de excelentes votos.

37. Mujeres y hombres, todos deben hacer el esfuerzo de cumplir con estas obligaciones.
El voto de Ananta Tritiya, el voto de Rasakalyani,

38. y el voto Ardranandakara ; estos tres son observados en el Tritiya (tercer) Tithi (dia
lunar). El voto del viernes, luego el voto de Krishna Caturdasi (el catorceavo dia de la
quincena oscura).

39. El voto del martes, y el voto de Pradosha (crepusculo), aqui los Dioses y Mahadeva
(Shiva) establecen a la Diosa en su sitio.

40. El danza con los otros Dioses enfrente de ella en el comienzo de la noche. Entonces el
fuego arde para escapar de la pasion, la cual es la adoracion en la noche.

41. En cada quincena especialmente, esta es la causa del placer de la Diosa. El voto del
lunes me es extremadamente placentero, oh montafa.

42. Después que la adoracion a la Diosa ha sido completada, en la cena deben ser tomadas
las ofrendas. Los dos votos de nueve noches (en la primavera y el otofio) me son
extremadamente placenteros.

43. Hay muchos, muchos votos que son excelentes, ambos, los de todos los dias y las
ocasiones especiales de adoracion. Quien realiza estos votos con el propdsito de
satisfacerse, sin ninguna falta de respeto,

44, realizara la perfeccion de la unién conmigo. El es mi devoto, él es mi amado. Entre otros
festivales que deben ser realizados esta el excelente festival Dola.

35



45. El festival Sayana debe ser realizado como asi también el festival Jagarana. El festival
Ratha debe ser realizado como asi también el festival Damana.

46. El festival puro en el mes de Shravana (julio) es motivo de mis satisfacciones. Mis
devotos siempre deberan realizar otros varios grandes festivales.

47. Mis devotos deben alimentarse con satisfaccién y ofrecer una excelente hospitalidad,
como asi también mis Kumaris (chicas virgenes entre la edad de 2 y 9 afos), chicos jovenes
y seguir las viejas costumbres.

48. Uno no debe mostrar miseria en estos gastos, y hacer la adoracién con gran deleite.
Quienquiera que realice esto con devocidén, y observe estos festivales cada afio,

49. él es bendecido, y el efecto de sus acciones sera alcanzado. El es amado por mi, y sera
elevado (como un ejemplo de veneracion). Las practicas por las cuales la liberacién total es
realizada, han sido conferidas por mi con mi amor. No den esto a un no - discipulo, a un no
- devoto, nunca.

CAPITULO XI

Himalaya dijo:

1. Oh Diosa de los Dioses, gran senor de todos, océano de compasién, Madre Divina,
explica el sistema apropiado de adoracién, asi podré alabarte yo mismo.

La Diosa dijo:

2. El sistema de adoracién ha sido elucidado, oh rey, por el cual la Divina Madre es
complacida. Con gran fe escucha, oh héroe de las montanas.

3. Mi adoracién es de dos clases: externa e interna. La adoracion externa es también de
dos clases conocidas como védica y tantrica.

4. La adoracién védica es también de dos clases, por diferentes imagenes de adoracion.
Aquellos que siguen el sendero védico han recibido instruccion en un linaje védico, asi como
también la iniciacion en un mantra védico.

5. Aquellos iniciados en las practicas tantricas se vuelven seguidores del Tantra. Este es el
secreto de la adoracién y (todos) deben saber que no hay otro.

6. Aquellos seres tontos que (discriminan contra la adoracién védica o tantrica) se caen
totalmente del sendero. Primero describiré el sendero conocido como védico.

7. Mi actual forma suprema que tu percibes con innumerables cabezas, ojos, innumerables
pies,

8. conteniendo toda la energia, la cual pone en movimiento todo movimiento, mas alta que
lo mas alto ; solo addrala eternamente, medita en mi y recuérdame.

9. Esta es la esencia de la primera forma de ofrecimiento que te estoy explicando, oh
montana. Llena de paz y ecuanimidad, controlando las expresiones del ego ;

10. Sacrifica a la mas alta existencia, y toma refugio sélo en ella. Percibe sélo su conciencia,
y realiza la recitacion y la meditacion todo el tiempo.

11. Con una intensa actitud de gran amor y devocién adoran a la Devi y no a otra. Con el
ofrecimiento del sacrificio, las austeridades purificadoras y regalos caritativos, complaceme.
12. De esta forma, por mi amabilidad, la liberacién prevalecera sobre los lazos de la
existencia. Quienquiera que absorba su conciencia plenamente en mi, lo mas alto, es el
principal entre los devotos.

13. Entonces, el que realice todas las acciones con meditacion, devocién y sabiduria
unidas, sera liberado de renacer en el mundo.

36



14. Le concedo la liberacién total, oh rey, pero no al que sélo trabaja (sin meditacion,
devocién y sabiduria unidas). Del ideal de perfeccidén surge la devocion, y de la devocién
surge lo supremo.

15. El conocimiento contenido en Sruti y Smriti (los Vedas y los Puranas) es conocido como
Dharma (ejemplificando el ideal de perfeccion). Lo que ha sido dicho en otras escrituras es
conocido como Dharmabhasa (explicaciones sobre el Dharma).

16. De mis omniscientes y omnipotentes poderes, los Vedas han surgido. Porque de mi ser
desprovisto de ignorancia, Sruti (los Vedas) nunca resultara lo falso.

17. Los Smiritis han aceptado los significados de los Vedas, y ellos han venido de los Vedas.
Ellos contienen mis palabras (o conocimiento) como en los Vedas, y por lo tanto su validez
es comprobada.

18. Algunos significados de los Tantras estan divididos como un ser ininteligible. Cuando
hablan en derogacién del Dharma, los seguidores de los Vedas no lo aceptan.

19. Otros comentarios de las escrituras muestran ignorancia. Por contener la falla de la
malévola ignorancia, son observados como sin prueba (o autoridad).

20. Por lo tanto, aquellos que desean la liberacién, deberan refugiarse totalmente en el
Dharma. Asi como las 6rdenes del rey que nunca son desatendidas por sus subditos.

21. a todos los subditos del Sefior Supremo, mi orden es que las palabras de los Vedas
nunca sean abandonadas por los hombres. Para proteger mi orden, los brahmines y las
castas Kshatriya (responsables por el desarrollo espiritual e intelectual y la defensa de la
sociedad respectivamente) han sido originadas.

22. Los secretos de mi creacién y de mi sabiduria estan contenidos en las palabras de los
Vedas. Cuando el Dharma (el ideal) decrece y se resigna al respecto,

23. me levanto en rebelién contra el Adharma (la antitesis del ideal), y asumo una apariencia
visible. Asi los Dioses y los demonios estan divididos (seres de la luz y fuerzas de la unidad
y por oposicion seres de la oscuridad y fuerzas de la divisidn), luchando por la adquisicién
del mundo, oh rey.

24. Quienquiera que no actue acorde al Dharma, el propdsito (necesidad) de instruirlos esta
siempre conmigo. Para realizar esto, escuchando a los temores del infierno (actos como de
disuasion).

25. Quien ha abandonado el ideal de los Vedas (la perfeccion de la unidad), y tomando
refugio en otro ideal, el rey lo debera remover y desterrar forzosamente de su reino (a vivir
con) lo perverso.

26. Los Brahmines no deben conversar con ellos, ni deben aceptarlos en la congregacion,
ni los dos veces nacidos. Otras y varias escrituras que estan con la gente, y las cuales
(profesamos) estudiar,

27. donde estan contra los Srutis y Smiritis, solo se da la oscuridad total. Vama, Kapalaka,
Kaulaka, Bhairavagama, (fueron dados) por Shiva para dirigir (a otros) hacia una pequena
distraccion, no hay otro motivo.

(Nota del traductor: la vida en el mundo es una pequena distraccion en comparacion con la
perfeccion de la unidad, la cual es el ideal védico. Muchas de estas escrituras tratan sobre
la vida en el mundo, Karma Kanda en términos védicos, y esas partes deben representar al
menos una pequefia distraccion al ideal védico de la perfeccion de la unidad. Entonces
frecuentemente se han considerado discrepancias entre los sutiles significados de ciertos
versos y su aplicacion en la practica.

Es en respuesta a la hipocresia de algunas practicas. Como sea, en mi capacidad como
sacerdote, personalmente uso los Vamacara, Agamas y Kaulaka Shastras en cada puja
realizado, especialmente Samskaras como servicios conmemorativos, iniciaciones,
casamientos, nacimientos, etc.) La maldicién de Daksha, la maldicion de Bhrigu y la
maldicion de Dadhichi

37



29. quemaron a los brahmines que hicieron un camino fuera de los Vedas. Con el propdsito
de su elevamiento paso a paso, siempre par conocer el sendero),

30. las escrituras Shaiva, Vaishnava, Saura, Shakta y Ganapatya (por las 5 clases) han sido
dadas por Shankara.

31. Algunas cosas estan de acuerdo con los Vedas y otras son contrarias. Si los seguidores
de los Vedas practican aquellas cosas en las que estan de acuerdo, entonces no surgiran
errores.

32. La practica de aquellos pasajes que tienen un significado totalmente contrario a los
Vedas, no esta autorizada para los dos veces nacidos. Aquellos que carecen de autoridad
para practicar los Vedas tal vez lo autoricen (la practica de aquellos pasajes contrarios).
33. Por lo tanto, los seguidores de los Vedas deberan hacer todo el esfuerzo para refugiarse
en los Vedas. Por medio del ideal, unido con la sabiduria, la suprema divinidad manifestara
la iluminacion.

34. Abandona toda busqueda por satisfacer los deseos y refugiate en mi. Ofreciendo
compasién a toda existencia, desterrando el egoismo de la mente.

35. Con la conciencia entregada a mi, con la sustancia de vida en mi, hablando dulcemente
de mis lugares; los samnyasins, vanaprasthas, grhasthas y brahmacharins

36. siempre adorando al uno imperecedero con devocion en la sabiduria de la union. Ellos
estan eternamente unidos a mi nombre, y la oscuridad de la ignorancia nunca surgira.

37. Con la iluminacién del sol de la sabiduria, destruyo la oscuridad sin una duda. Esta es
la exposicion de la adoracién védica ; lo primero en ser explicado, oh rey de las montafias.
38. Ahora voy a decir algunas palabras en una breve exposicion de la naturaleza intrinseca
de la segunda (forma de adoracion) a ser explicada. Sobre una imagen para adorar, o un
altar especial de adoracién, o en la érbita del sol o de la luna (ambos moviéndose o en el
cielo),

39. 0 agua, o sobre un Banalinga (un simbolo blanco de Shiva), en un Yantra o en un pafo,
0 en el corazén de loto de una mujer ; medita en la Diosa mas alta que lo mas alto.

40. Con cualidades, llena de compasion y juventud, el amor de todos los amores. (Como
vino de) la mantequera del lago de la belleza, cada uno de sus miembros es el mas
hermoso.

41. esta llena de sentimientos de amor, y siempre (remueve) la ansiedad de sus devotos.
Este es el Prasada del hermoso rostro de la Divina Madre, que tiene un segmento de la
luna adornando su corona.

42. Sus manos sostienen el lazo, la espada curva, el mudra otorgando bendiciones, y el
mudra que concede libertad del temor, ella es la forma de la bienaventuranza. Adérala con
todos los articulos hasta que hayas agotado tu reserva.

43. Hasta que la autoridad de la adoracién interna no ha sido realizada, refugiate en mi
adoracion externa; esta no debe ser abandonada.

44. Recuerda que la adoracion es interna cuando el que adora se disuelve conjuntamente
con todo. Sobre el conocimiento universal de mi suprema forma permanece, carente de
todos los atributos.

45. Entonces la conciencia se establece en mi forma de conocimiento universal sin ningun
otro refugio. Comparada a la forma del conocimiento universal, la engafiosa Maya del
mundo manifestado es extremadamente inutil.

46. Por otra parte destruir la esclavitud de los objetos y relaciones, con una intensidad de
union intuitiva con la conciencia sin otros pensamientos, el testigo de todo, la naturaleza
intrinseca del alma de todo.

47. Ahora esta adoracion externa superior sera explicada en detalle por mi. Escucha con
cuidado, oh excelente montania.

38



CAPITULO XlI

La Diosa dijo:

1. Levantate temprano en la mafana y recuerda el loto brillando en la cabeza. Recuérdalo
como el color del alcanfor (blanco radiante), y ahi, el respetado guri esta en su propia
forma.

2. El aparece muy contento, con ornamentos brillantes, junto con su consorte Shakti. El
inteligente se inclina ante ellos, y asi recuerda a la Diosa Kundali (Kundalini).

3. Me inclino ante la iluminacion primordial, que continuamente viaja hacia arriba y retorna,
unido al néctar del pensamiento. Los espacios entre los que ella se mueve son precisos,
como busca la forma y fuerza de la bienaventuranza.

4. Después de meditar en mi como la forma de la verdad, conciencia y bienaventuranza en
la cuspide, deberan completar todas las actividades de higiene personal.

5. Agnihotra (ceremonia del fuego sagrado) y las ofrendas deben ser ejecutadas con el
proposito de satisfacerme por el excelente dos veces nacido. Al final de la ceremonia del
fuego, establecido en su propio lugar de adoracién debera hacer la declaracion de un voto
de firme determinacion con una adoracion completa.

6. Siempre realiza bhutasuddhi (purificacion de los elementos), y el Matrikanyasa
(establecer el Bija Mantra en el interior) y después el Hrillekha Matrikanyasa (agregando el
Maya Bija, Hrim).

7. En el Muladhara coloca la letra Ha; en el corazoén la letra Ra; en el entrecejo di la letra |;
y el mantra completo Hrim sobre el tope de la cabeza.

8. Después debes colocar los tanmatras dentro del cuerpo, y completar todos los otros
nyasas también. Después piensa en tu propia alma en el cuerpo como la pitha (lugar de
adoracion) del dharma y varias cualidades: dharma (el ideal de perfeccion), jiana
(sabiduria), vairagya (desapego), aisvarya (las cualidades eternas), adharma (desarmonia),
ajiiana (ignorancia), avairagya (apego), anaishvarya (lo transitorio).

9. Después debe meditar en la gran Diosa mientras expande el pranayama. En mi lugar en
el loto del corazon, el inteligente colocara cinco sitios para espiritus desencarnados.

10. Brahma, Vishnu, Rudra ishvara y Sadashiva: estos son los cinco grandes espiritus
desencarnados, que estan situados en la base de mis pies.

11. Ellos son el alma de los cinco grandes elementos (tierra, agua, fuego, aire y éter), como
también los cinco estados de conciencia (jagrat, despierto; svapna, suefo ; sushupti, suefio
profundo ; turiya, pura conciencia; atitarupa, mas alla de la forma). Soy la indivisible forma
de la conciencia, pues estoy mas alla del total (de los cinco).

12. Después, sentado en su sitio, debera meditar continuamente en la energia del tantra.
Con una mente llena con el placer de mi adoracién, debera hacer japa.

13. Después de completar el japa, debera ofrecer el arghya (un objeto que significa
devocion preparado con una larga flor roja, hierba durva, arroz, sésamo, hoja de tulasi, y
otros ingredientes auspiciosos, situados en un pafo rojo y atados juntos como un ramo
pequeno). Coloca en la tierra el recipiente mientras dices el mantra de tu guru, después
inclinate al supremo guru.

14. Rocialo con agua mientras piensas en el arma mantra (path). Realiza digbandham
(cerrando todas las direcciones), después inclinate al supremo guru.

15. Con su permiso, medita sobre el lugar superior externo de adoracion. Después, con una
actitud de intuicién, contempla mi hermosa imagen divina situada en el corazon.

39



16. Haz una invitacion al lugar de adoracion, y establece la fuerza de vida con conocimiento.
Invita (a la Diosa) a sentarse y ofrecerle agua para lavarse los pies, manos y boca, y otros
articulos varios,

17. agua para un bano, un par de ropas, ornamentos varios, flores aromaticas, y dale a la
Diosa cualquier cosa adecuada con toda devocion.

18. Debe adorar a las deidades rodeando el yantra acorde al correcto entendimiento. Si uno
es incapaz de realizar esto todos los dias, entonces siga esta disciplina los viernes.

19. La Diosa principal es la forma de la iluminacion, y después las deidades de su séquito
estan para ser recordadas. Piensa que su iluminacion se extiende a través de los tres
mundos hacia lo mas bajo del mundo inferior (patala).

20. Luego, cuando las deidades de su séquito estan unidas, adora a la Diosa principal con
esencias, etc., excelentes esencias de flores y perfumes,

21. ofrendas de alimentos, y tarpana (una ofrenda especial de respeto a los que se han
ido), nueces betel, y dinero (u otros objetos de valor) ; debe satisfacerme con la recitacion
de mil nombres,

22. a Kavaca (armadura de mantras, hay uno para cada deidad mayor), y el Devi Shukta
(himno a la Diosa del Rig Veda) el cual comienza con los mantras Aham Rudrebhih y el
Devyatharvasiro, que son conocidos como Hrillekha o Hrim Upanishad.

23. Con el gran conocimiento de los grandes mantras, complaceme una y otra vez. Los
humanos deben buscar el perdon de la Divina Madre del mundo con sus corazones
desbordantes de amor.

24. En cada miembro los pelos se erizaran, mientras lagrimas de amor fluyen. Danzando y
cantando en tono alto, complaceme una y otra vez.

25. La continua recitacién de los Vedas o Puranas trae alimento para todo. Estoy presente
en cada capitulo, por lo tanto, esta (recitacién) me complace.

26. Todo lo que uno tiene, incluso su propio cuerpo, siempre debe ser ofrecido a mi. La
ceremonia del fuego eterno debe ser realizada, y aquellos versados en la sabiduria de
nuestra herencia (brahmins), que ofrezcan excelentes ropas.

27. Los muchachos jévenes, los leprosos, y otros que son desdichados, deben ser liberados
por el inteligente, debe ser el brahmana de la Diosa. Inclinate a su coraz162n y permitele
irse a realizar visarjana (retorno de la deidad a lo inmanifestado).

28. Toda mi adoracién puede ser realizada con el Bija Mantra Hrim, oh el de votos
excelentes. De todos los mantras el Bija Hrim es recordado como el lider supremo.

29. El Bija Mantra Hrim es mi eterno espejo, por eso es capaz de cada reflejo. Por lo tanto,
lo que es dado con el Bija Hrim, es ofrecido con cada mantra.

30. El gurd debe ser adorado con ornamentos (entendiendo que a través de él) has invitado
los efectos de todas las buenas acciones. Quienquiera que adore a la Diosa de esta forma,
el hermoso y respetado uno de la existencia,

31. nada le sera dificultoso. Al final de su cuerpo terrestre vendra a mi Manidvipa (isla de
joyas), a retornar a lo total.

32. Con la sabiduria de la naturaleza intrinseca de la Diosa, los Dioses se inclinaran
eternamente hacia él. Esta es la explicacion, oh rey, de la adoracién de la gran Diosa.

33. Considera las posibilidades ilimitadas de acuerdo con tu capacidad. Adérame en esta
forma, y realizaras tu meta.

34. esta escritura Gita mia, nunca se la digas a nadie que no es un discipulo. Ni es para ser
impartida a quien carece de devocién, lleno de falsedad, ni al que alberga al diablo en su
corazén.

35. La exposicion de este (Gita) es como levantar el corpifio del pecho de la madre. Por lo
tanto, ciertamente toma grandes precauciones para proteger siempre este secreto.

36. Esto debe ser dado a un devoto, un discipulo, el hijo mayor, a alguien confiable, de buen
caracter y lleno de amor a la Diosa.

40



37. En el momento del servicio de recordacion de los que se han ido, si esto es leido antes
de una reunion de brahmines, todos los ancestros seran complacidos y lograran el lugar
mas alto.

38. Esto es lo que fue dicho por bhagavati (el espiritu supremo de todas las partes) ahi, y
debe ser reflejado en el interior. Los Dioses estuvieron completamente encantados de haber
tenido la visién de la Diosa.

39. Después de la semilla del Himalaya, la Diosa Haimavati (que viene del Himalaya) se
manifestd. Era conocida como Gauri (la que es rayos de luz), ella estaba dada en union con
Shankara (Shiva).

40. Entonces Skanda (Kartikeya) nacié y por el Taraka fue asesinado. Tiempo atras, cuando
el océano estaba agitado por seres del mundo espiritual (Dioses y demonios) asi como
también por el rey de los hombres, muchas gemas y otras cosas aparecieron.

41. Entonces los himnos fueron cantados por los Dioses a la Diosa con el propésito de
atraer a Lakshmi. Como una atencién hacia ellos, Rama (Lakshmi) salié del mar.

42. Los Dioses le dieron a la residente de Vaikuntha (Vishnu), y se sintieron en paz. Esta
es la explicacién, oh rey, de la excelente grandeza de la Diosa,

43. y del nacimiento de Gauri y Lakshmi. Quien presta atencion a esta (explicacion) lograra
la realizacion de todos sus deseos. No cuentes esto a otros (indiscriminadamente); el
secreto de esta explicacion debe ser controlado.

44, Este Gita es el secreto de la existencia, sé cuidadoso de mantenerlo en reserva. Por
medio de esto, toda liberacion (o realizaciéon) es lograda, y quien se mantiene firme
prominentemente en (apoyo de estas ensefianzas) se vuelve libre de todo error.

Esto es puro como un viento divino. Dime, qué mas deseas escuchar?

EL MANTRA DE NUEVE LETRAS

Y ahora, el sistema de adoracion del mantra de 9 letras:

1. Que el Senor de la sabiduria sea victorioso.

2. Om. Presentando el eficaz mantra de nueve letras mas alto, los senores de la creacion,
preservacion y destruccion son los videntes; Gayatri, Ushnik y Anushtup (24, 28 y 32 silabas
del verso) son las métricas; la gran removedora de la oscuridad, la gran Diosa de la
verdadera riqueza y la gran Diosa del conocimiento todo - penetrante son las deidades; Aim
es la semilla; Hrim es la energia; Klim es el broche; para la satisfacciéon de la gran
removedora de la oscuridad, la gran Diosa de la verdadera riqueza y la gran Diosa del
conocimiento todo - penetrante, este sistema es aplicado en la recitacion.

Establecimiento de los videntes, etc:

Cabeza : me inclino ante los videntes, los sefiores de la creacion, preservacion y
destruccion.

Boca : me inclino ante las métricas Gayatri, Ushnik y Anushtup.

Corazoén : me inclino ante las deidades, la removedora de la oscuridad, la gran Diosa de la
verdadera riqueza y la gran Diosa del conocimiento todo - penetrante.

Ano : me inclino ante la semilla Aim.

Pies : me inclino ante la energia Hrim.

41



Ombligo : me inclino ante el broche klim.
Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.
Establecimiento en las manos:

Pulgar - dedo indice: Om, me inclino ante Aim en el pulgar.

Pulgar - dedo indice: Om, me inclino ante Hrim en el dedo indice, soy Uno con Dios!
Pulgar - dedo medio: Om, me inclino ante Klim en el dedo medio, purificacion!

Pulgar - dedo anular: Om, me inclino ante Camunda en el dedo anular, corta el ego!
Pulgar - dedo menique: Om, me inclino ante Vicce en el dedo mefique, purificacion
supremal

a) (Ponga una mano con otra, frente con dorso y aplauda)
Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce con el arma de la virtud.
Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

Establecimiento en el corazon, etc:

Toque el corazon: Om, me inclino ante Aim en el corazon,

Tope de la cabeza: Om, me inclino ante Hrim en el tope de la cabeza, soy uno con Dios
Nuca : Om, me inclino ante Klim en la nuca, purificacion!

Brazos cruzados: Om, me inclino ante Camunda cruzando ambos brazos, corta el ego.
Toque los tres ojos: Om, me inclino ante Vicce en los 3 ojos, purificacion supremal

b) (Ponga una palma con otra, frente con dorso y aplauda)

Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce con el arma de la virtud.

Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

Establecimiento de las letras:

Tope de la cabeza: Om, me inclino ante Aim.
Ojo derecho: Om, me inclino ante Hrim.

Ojo izquierdo: Om, me inclino ante Klim.

Oido derecho: Om, me inclino ante Cam.

Oido izquierdo: Om, me inclino ante Mun.

Fosa nasal derecha: Om, me inclino ante Dam.
Fosa nasal izquierda: Om, me inclino ante Yaim.
Boca : Om, me inclino ante Vim.

Ano : Om, me inclino ante Ccem.

Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.
Establecimiento en las direcciones:

Norte : Om, me inclino ante Aim en el Norte.

Este : Om, me inclino ante Hrim en el Este.

Sur : Om, me inclino ante Klim en el Sur.

Oeste : Om, me inclino ante Camunda en el Oeste.
Noroeste : Om, me inclino ante Vicce en el Noroeste.
Noreste : Om, me inclino ante Aim en el Noreste.

42



Sudeste : Om, me inclino ante Hrim en el Sudeste.
Sudoeste : Om, me inclino ante Klim en el Sudoeste.
Arriba : Om, me inclino ante Camunda mirando hacia arriba.
Abajo : Om, me inclino ante Vicce mirando hacia abajo.

10 direcciones: Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce.

A. Meditacion :

1. Portando en sus 10 manos la espada de la adoracién, el disco del ciclo del tiempo, la
maza de la articulacion, el arco de la determinacion, la barra de hierro de la moderacion, la
lanza de la atencidn, la honda, la cabeza del egoismo y la concha de las vibraciones, tiene
3 ojos y exhibe ornamentos en todos sus miembros. Brillando como una gema azul, tiene
10 caras. Adoro a la gran removedora de |la oscuridad nacida de la alabada capacidad del
loto original a fin de asesinar lo mucho y lo poco, cuando la suprema conciencia estaba
dormida.

2. Ella con su hermoso rostro, la destructora del gran ego, esta sentada sobre lotos de paz.
En sus manos sostiene el rosario de alfabetos, el hacha de batalla de las buenas acciones,
la maza de la articulacién, el loto de la paz, el arco de la determinacion, el pote de la
purificacion, la vara de la disciplina, energia, la espada de la adoracion, el escudo de la fe,
la concha de las vibraciones, la campana del tono continuo, la copa de la alegria, el pico de
la concentracion, la red de la unidad y el disco del ciclo del tiempo llamado excelente vision
intuitiva. Adoro a esta gran Diosa de la verdadera riqueza.

3. Portando en sus manos de loto la campana del tono continuo, el pico de la concentracion,
el arado sembrando las semillas del camino de la verdad hacia la sabiduria, la concha de
las vibraciones, el mortero del refinamiento, el disco del ciclo del tiempo, el arco de la
determinacion y la flecha del discurso, que irradia como la luna en otofo, que aparece como
la mas hermosa, que se manifiesta del cuerpo de la que es rayos de luz, y que sostiene los
3 mundos, a esta gran Diosa del conocimiento todo - penetrante, que destruye el orgullo
personal y otros pensamientos, yo adoro.

4. Om Aim Hrim Klim me inclino ante el rosario de letras.

5. Om, mi rosario, la gran dimension de la conciencia, conteniendo toda la energia en su
interior como su naturaleza intrinseca, concédeme la realizacion de tu perfeccion, logrando
las 4 metas de la vida.

6. Oh rosario, por favor remueve todos los obstaculos. Te sostengo en mi mano derecha.
Al tiempo de la recitacion se complaciente conmigo. Permiteme realizar la mas alta
perfeccion.

7. Om rosario de semillas de Rudraksha, mi Sefor, concédeme la excelente realizacion.
Concédeme, concédeme. llumina los significados de todos los mantras, ilumina, lumina!
Distingueme con todas las excelentes realizaciones, distingueme! Soy uno con Dios!

8. Om Aim Hrim Klim Camundayai Vicce (108 veces).

9. Oh Diosa, tu eres la protectora del mas secreto de los secretos misticos. Por favor, acepta
la recitacién que te ofrezco, y concédeme la realizacion de la perfeccion.

B. Meditacion :

1. Medito en la Diosa de tres ojos, Durga, la mitigadora de las dificultades; sentada sobre
los hombros de un ledn, aparece muy feroz. Muchas doncellas sosteniendo la espada de
doble filo y el escudo en sus manos, estan paradas a su disposicion para servirla. Ella
sostiene en sus manos el disco, la maza, la espada de doble filo, el escudo, la flecha, el

43



arco, la red y el mudra conectando el pulgar con el dedo indice, con los otros tres dedos
extendidos hacia arriba, indicando la concesion de sabiduria. Su naturaleza intrinseca es
como el fuego, y sobre su cabeza viste la luna como una corona.

2.0m

La Alabanza Védica a la Diosa

1. Viajo con los destructores del sufrimiento, con los buscadores de la riqueza, con los hijos
de la iluminacion, como también con todos los Dioses. Me mantengo por encima de la
amistad y la ecuanimidad; la regla de lo puro, la luz de la meditacion y el impulso divino de
union.

2. Realizo las funciones con gran devocion, inteligencia creadora, buscadores de la verdad
y la riqueza de la realizacion. Doy la riqueza al que se sacrifica, que se fuerza en el
ofrecimiento de devociéon con mucha atencién.

3. Soy la reina, la mente unida de los guardianes del tesoro, la conciencia suprema de
aquellos que ofrecen sacrificio. Asi los Dioses me han establecido en diversas existencias.
El alma todo - penetrante del ser abundante.

4. Sélo a través de mi todo come, todo ve, todo respira, todo oye. Ellos no me conocen,
pero aun asi habitan cerca de mi. Escucha de mi la verdad de la fe como te la cuento.

5. Sélo yo, yo misma, por mi propia voluntad, digo esto, lo cual es amado por Dioses y
hombres. A cualquiera que amo le doy fuerza, lo hago un conocedor de la divinidad, un
vidente, uno de amoroso intelecto.

6. Yo, la energia preservadora, doblo el arco por el destructor del sufrimiento para asesinar
a los enemigos de la conciencia creadora por las flechas del discurso. Doy a la gente celos
fervorosos; penetro en todas partes en el cielo y la tierra.

7. Doy nacimiento al Padre Supremo de todo esto; mi energia creadora esta en las aguas
del océano interno. De alli me extiendo a través de todos los mundos del universo y toco la
cima del cielo con mi grandeza.

8. Soplo intensamente a todos los seres del universo como el viento. Mas alla de los cielos
y mas alla de la tierra hay un area por la cual mi grandeza se extiende totalmente.

El mas alto significado de la Diosa
1. Todos los Dioses se juntaron cerca de la Diosa y con gran respeto le preguntaron a la
gran Diosa: “s Quién eres?”
2. Ella replico: “Soy la naturaleza intrinseca de la conciencia. De mi ambas, naturaleza y
conciencia, han tomado nacimiento, este mundo de existencia real y de apariencia falsa.
3. Soy la forma de la bienaventuranza y la infelicidad. Soy la forma de la sabiduria de la
unidad y la falta de sabiduria a la vez. Soy la capacidad de entendimiento que es Brahma,
la suprema conciencia, y lo que no es Brahma. Soy los grandes elementos de la existencia
como unidos en forma y en sus individuales aspectos desunidos también. Soy este entero
universo perceptible.
4. Soy la sabiduria de la armonia eterna y soy la falta de sabiduria; soy el conocimiento y
soy la ignorancia; soy no nacida y también nacida; estoy arriba y abajo, e incluso mas alla.
5. Viajo con los destructores del sufrimiento, con los buscadores de la riqueza, con los hijos
de la iluminacién, como también con todos los Dioses. Me mantengo por encima de la
amistad y la ecuanimidad; la regla de lo puro, la luz de la meditacion y el impulso divino de
union.

44



6. Realizo las funciones con gran devocion, inteligencia creadora, buscadores de la verdad
y la riqueza de la realizacion. Realizo las funciones de la conciencia todo - penetrante, la
capacidad creadora y el sefior de los seres.

7. Doy la riqueza al que se sacrifica, que se fuerza en el conocimiento de devocion con
mucha atencion. Soy la reina, la mente unida de los guardianes del tesoro, la conciencia
suprema de aquellos que ofrecen sacrificio. Doy nacimiento al Padre Supremo de todo esto;
mi energia creadora esta en las aguas del océano interno. Por cada uno que conoce esto,
la riqueza de la Diosa se incrementa.

8. Entonces los Dioses replicaron: nos inclinamos ante la Diosa, ante la gran Diosa, ante la
energia de la Diosa infinita en todo momento nos inclinamos. Nos inclinamos ante la
naturaleza, ante el uno excelente, con disciplina nos hemos inclinado.

9. Nos refugiamos en la que es la naturaleza del fuego, que ilumina la luz de la sabiduria
en meditacion, la que confiere los frutos de todas las acciones, la Diosa Durga, la
destructora de todas las dificultades. A la destructora de todos los pensamientos, nos
inclinamos ante ti.

10. Los Dioses han ofrecido muchas vibraciones amorosas a la Diosa. Todos los seres
vivientes la llaman la forma del universo. Que la que es como la vaca que concede todos
los deseos, dadora de bienaventuranza y fuerza, la forma de todo sonido, que esta Diosa
suprema, estando satisfecha con nuestros himnos, se presente ante nosotros.

11. Nos inclinamos ante el momento de oscuridad, a quien es alabada por la capacidad
creadora, a la energia de la conciencia universal, a la madre de la Divinidad, al espiritu del
conocimiento todo - penetrante, a la madre de la iluminacion, a la hija de la habilidad, a la
energia de la Diosa.

12. Conocemos a la diosa Maha Lakshmi, y meditamos sobre ella que encarna toda la
energia. Que la Diosa nos conceda el incremento de la sabiduria.

13. Ahora la habilidad, tu hija, la madre de la iluminacién, ha nacido, y también los
excelentes Dioses de eterna bienaventuranza.

14. Deseo (Ka), el utero de la creacion (E), el loto Lakshmi (T), ella con el trono en la mano
(La), la cueva (Hrim), las letras (Ha) (Sa), el emancipado Sefior del viento (Ka), la atmésfera
(Ha), la regla de lo puro (La), otra vez la cueva (Hrim), las letras (Sa) (Ka) (La), Maya (Hrim),
esta es la raiz del conocimiento de la Divina Madre.

Nota

Cuerpo Causal:

KA: sabiduria, objetivo supremo, disolucién, tamas guna.
E: deseo, creacion, rajas guna.

T: accion, preservacion, sattva guna.

LA: manifestacion.

HRIM: Maya, el Uno mirando al Uno.

Cuerpo Sutil:

HA: el divino yo, Ishvara, Pusura.

SA: eso, Parakriti.

KA: cielo, Svaha.

HA: atmodsfera, Bhuvaha

LA: tierra, Bhuh

HRIM: Maya, el Uno mirando a los muchos, los muchos mirando al Uno.

Cuerpo Denso:
SA: todo.

45



KA: deseos, metas.
LA: manifestaciones individuales.
HRIM: Maya, los muchos mirando a los muchos.

Asi es como trabaja el codigo. Cada palabra es reducida a su forma abreviada como un
Bija mantra, como un mantra semilla, y la unidad de todos los Bijas, las semillas, explica en
forma clara el Sri Vidya, el conocimiento de la prosperidad suprema: como Dios se ve a si
mismo; como Dios ve al mundo; las tres formas de Maya; Maya como ilusion, Maya como
el cuerpo universal de la naturaleza, Maya como la conciencia del Uno en armonia consigo
mismo.

En el “Nitya Sodasikarnava” se ofrece otra interpretacion: Shiva - Shakti de forma
indiferenciada, la potencialidad de Brahma, Vishnu y Shiva (capacidades de creacion,
conservacion y disolucion de la conciencia), la forma de Sarasvati, Lakshmi y Gauri (Rajas,
Sattva y Tamas Guna; conocimiento, accion y deseo), la capacidad de la impura, mixta y
pura disciplina espiritual; la unidad de la existencia, de Shiva - Shakti, la naturaleza
intrinseca de Brahma (suprema conciencia), el que concede la sabiduria mas alla del
pensamiento o la forma, la manifestacion de todos los principios, la gran belleza de 3 partes.
Esto es el Bhavartha o sustancia del mantra, el significado acorde a la intensidad de la
intuicion segun el desarrollo de la disciplina del aspirante. Este mantra se define de seis
maneras diferentes: acorde a la intensidad de la intuicion, significado oral, significado
acorde a las escuelas filosdéficas, acorde a la orden monastica, significado secreto, y el
significado acorde a los principios. La definicion que hemos presentado implica una fiel
rendicion del significado secreto asi como también en conformidad con los principios de los
Tantra Tattvas.

15. Esta es la energia del alma universal; esta es la ilusion del mundo; esto es ella
sosteniendo en sus cuatro brazos la red, la espada curva, el arco y la flecha; esta es la gran
Sri Vidya - el gran conocimiento de la prosperidad suprema. El que entiende esto que nunca
vuelva a sentir pena.

16. jOh Bhagavati, emperatriz del universo, nos inclinamos ante ti! Oh Madre, protégenos
desde todo punto de vista.

17. (El vidente del mantra dice): Ella es las ocho formas de la riqueza; ella es los once
destructores del sufrimiento; ella es los doce hijos de la iluminacién; ella es todos los Dioses
que beben el néctar de la devocion y es aquellos que no; ella es la minima inquietud de la
mente, pensamientos, confusiones, conflictos, buenos espiritus y realizaciones de la
perfeccién. Ella es verdad y luz, actividad y descanso. Ella es la forma de Brahma, Vishnu
y Rudra. Ella es el Sefior de los seres, la regla de lo puro, la manifestacion de la razén. Ella
es los planetas y la luz de las estrellas. Ella es la forma del tiempo y sus divisiones.
Continuamente nos inclinamos ante ella.

A la que destruye la confusién, a la que otorga goce y liberacién, que reside en el interior,
que concede la victoria, sin defecto o imperfeccion, el verdadero refugio calificado, que
concede la prosperidad, y la energia de la Diosa infinita, a esta Diosa continuamente nos
inclinamos.

18. Atmésfera (Ha) mas la letra (l) el fuego divino que es la luz de la meditacién (Ra),
Anushvara (M), el hermoso ornamento de la Diosa, el mantra semilla que realiza todas las
metas.

19. Quien medita en esta deidad de una silaba, su conciencia se vuelve pura. Se vuelve
lleno de bienaventuranza suprema; y se vuelve el océano de la sabiduria.

20. Sonido (Aim); Maya (Hrim); meta suprema (Klim); seis letras adelante desde Ka = ca +
a = Ca; el sol (Ma); la letra del oido derecho (U) + Anushvara = Mun; desde Ta tres letras
adelante = Da + el mantra semilla de Narayana (A) = Da; mantra semilla de Vayu (Ya) + Ali

46



= Yai y Vicce - es el mantra Navarna que otorga a los meditadores la mas alta
bienaventuranza y los une en el ser de la realidad suprema.

21. Quien reside en el loto del corazén, que su resplandor es como el brillo del sol naciente,
que sostiene en sus cuatro manos lared y la espada curva, de apariencia hermosa, y exhibe
los Mudras otorgando valentia y concediendo bendiciones; exhibiendo tres ojos, vistiendo
una ropa roja, que cumple los deseos de los devotos, a esa Diosa yo adoro.

22. Me inclino ante ti, la gran Diosa, la gran destructora de todo temor, la gran mitigadora
de todas las dificultades, la forma de la que otorga compasion.

23. La cual la naturaleza intrinseca de Brahma y otras divinidades no pueden conocer, y
por lo tanto es llamada incognoscible; que su fin no puede ser encontrado, y por lo tanto es
llamada infinita; que su definicién no puede ser dada, y por lo tanto es llamada indefinible;
que su nacimiento no puede ser comprendido, y por lo tanto es llamada nonata; que su
presencia esta en todas partes, y por lo tanto es llamada el Uno; que sélo es el principio
activo en la forma del universo, y por lo tanto es llamada los muchos. Por lo tanto es llamada
incognoscible, infinita, indefinible, nonata, Uno y muchos.

24. Oh Diosa, tu resides en todos los mantras en forma de la letras, en todas las palabras
en forma de sabiduria y significado. En la sabiduria resides como la bienaventuranza de la
conciencia, y en el silencio resides como el silencio supremo mas alla del cual no existe
algo mayor. Ahi eres conocidacon el nombre de removedora de las dificultades.

25. Me inclino ante la removedora de las dificultades, a la Diosa que destruye la confusion,
que destruye toda conducta inapropiada, que nos toma a través del mar de objetos y
relaciones libre de temor.

26. Quien estudia este “elevado significado” recibe el fruto de cinco recitaciones completas.
Quien no entiende el elevado significado, pero instala una deidad para adorar, él puede
recitar millones de mantras, pero su adoracién sera sin logro. El sistema de adoracion al
fuego con estos mantras requiere ciento ocho oblaciones. Quien recita estos mantras diez
veces sera inmediatamente liberado de todos los pecados, y con la gracia de la gran Diosa
todas las terribles dificultdes seran aliviadas.

Quien recita estos mantras en la noche sera liberado de todos los pecados cometidos
durante el dia. Quien recita estos mantras en la manana sera liberado de todos los pecados
cometidos en la noche. Quien recita ambos en el dia y en la noche sera liberado de todo
pecado. Quien los recita a medianoche (cuatro veces de adoracidén se recomienda para los
meditadores Sri Vidya) lograra la perfeccion de las vibraciones auspiciosas. Quien los recita
ante una nueva imagen de la Diosa lograra su proximidad. Si son recitados al tiempo del
establecimiento de la vida dentro de una deidad, la vida sera establecida. Si los recita ante
la Diosa en la (Yoga astroldgico) unidén de la eterna realizacion (Amrita Siddhi Yoga)
entonces la gran muerte es evitada. Quien entiende el evitar la gran muerte.

Esto es el Upanishad.

47



